Revista de
Estudios Orteguianos

471




Revista de Estudios Orteguianos

Director
Jaime de Salas

Gerente
Carmen Asenjo Pinilla

Secretario de redaccion
Ivin Caja Herndndez-Ranera

Consejo Editorial
José Maria Beneyto Pérez, Mercedes Cabrera Calvo-Sotelo,
Adela Cortina Orts, Juan Pablo Fusi Aizpurda,
Gregorio Maranén y Bertrdn de Lis,
Andrés Ortega Klein, Pablo Posada Varela (),
Fernando Rodriguez Lafuente,
Concha Rold4n Panadero, Jestis Sdnchez Lambds,
José Juan Toharia Cortés, José Varela Ortega,
Fernando Vallespin Ona

Consejo Asesor
Enrique Aguilar, Paul Aubert, Marta Campomar,

Helio Carpintero, Pedro Cerezo, Béatrice Fonck, Angel Gabilondo,
Luis Gabriel-Stheeman, Javier Gomd, Domingo Herndndez, José Lasaga,
Francisco José Martin, José Luis Molinuevo, Ciriaco Morén,

Juan Manuel Navarro Cordén, Nelson Orringer, José Antonio Pascual,
Ramén Rodriguez, Javier San Martin, Ignacio Sdnchez Cdmara

PuBLICACION SEMESTRAL



Revista de
Estudios Orteguianos

47 1



Redaccién, Administracién y Suscripciones
Centro de Estudios Orteguianos
Fundacién José Ortega y Gasset - Gregorio Marafién
Fortuny, 53. 28010 Madrid
Teléf.: (34) 91 700 41 35
Correo electrénico: estudiosorteguianos.secretaria@fogm.es
Web: http://www.ortegaygasset.edu

© Fundacién José Ortega y Gasset - Gregorio Maraidn, 2023
Diserio y maquetacion: Erica M. Santos

Disesio de cubierta: Florencia Grassi

esta revista es miembro de

arce

www.revistasculturales.com

Esta revista ha recibido una ayuda a la edicion del Ministerio de Cultura y Deporte en 2023

MINISTERIO DIRECCHON GEMERAL DEL LIBROY,
DE CULTURA  DEL COMICY DE LA LECTURA
Y DEPORTE

Lectura infinita
fipactoporlalectura

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882
Depésito Legal: M. 43.236-2000
Advantia Comunicacién Gréfica, S. A. 0
C/ Formacién, 16. Pol. Ind. Los Olivos FSc
28906 Getafe (Madrid) uxro
Impreso en Espana Fece ctosess

https://doi.org/10.63487/re0.n47

@@@@ Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
TN derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Sumario

Numero 47. Noviembre de 2023

DOCUMENTOS DE ARCHIVO
Papeles de trabajo de José Ortega y Gasset

Notas de trabajo de la carpeta El hombre y la gente. Sequnda parte.
José Ortega y Gasset 5

Edicién de

Marcos Alonso Ferndndez e Ivdn Caja Herndndez-Ranera 11

Itinerario biografico

José Ortega y Gassel — Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908-1926).
Tercera parte.
Presentacién y edicién de Marfa Luisa Maillard Garcia 31

ARTICULOS

La cultura como dimenvsion trascendental de la vida humana.
La lectura de Ortega por parte de Gruseppe Cacciatore.
Javier San Martin 75

La perspectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura:
implicactones pedagdgicas.

Valentina D’Ascanio 99

Lebensform versus forma (dual) de vida.

Jestus Padilla Gélvez 121

A cien afios de El tema de nuestro tiempo:

la vwita de Einstein a Espara.
Gemma Gordo Pifiar 143



9 Sumario

ESCUELA DE ORTEGA

El conocimiento metafisico y la estructura empirica de la vida
en Julidn Mariao.

Introduccién de Jaime de Salas Ortueta 167

Antropologia metafisica.

Julidn Marfas 173

Nora

El cuerpo: punto cero del fluir césmico. Una lectura orteguiana.

Lucia M. G. Parente 181

RESENAS

El Sol, un proyecto politico y cultural para la modernizacion de Espaiia.
Ignacio Blanco Alfonso 195
(Paul Aubert, £l diario El Sol en vu época [1917-1959])

Continuidad y vigencia del pensamiento orteguiano.

José Luis Mora Garcia 198
(José Lasaga Medina, Meditaciones para un siglo: la filosofia politica
de Ortega y Gasoel)

Filologta, pensamiento y vida en el Ortega de la sequnda navegacion.

Concha D’Olhaberriague 203
(Esmeralda Balaguer Garcia, Loo limites del decir: Razon huwtdrica
y lenguaje en el diltimo Ortega)

La filosofia de la técnica de Ortega y Gasset. Fundamentos y actualidad.
Margarida I. Almeida Amoedo 207
(Marcos Alonso Fernandez, Ortega y la técnica)

La nacién vertebrada en la biografia intelectual orteguiana.

Margarita Marquez Padorno 212

(Juan Bagur Taltavull, Espaiia como vocacion y circunstancia.
La idea de nacion en el penvamiento y la accion politica de
José Ortega y Gavoet)

TESIS DOCTORIALES

El pensamiento educativo de José Ortega y Gasvel y su recepcion en China.

Yingying Guo

BIBLIOGRAFIA ORTEGUIANA, 2022

Ivdn Caja Herndndez-Ranera

Relacién de colaboradores

Normas para el envio y aceptacién de originales
¢ Quién es quién en el equipo editorial?

Table of Contents

217

223

251
265
261
263

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

José Ortega y Gasset
Notas de trabajo de la carpeta
El hombre y la gente. Segunda parte

Edicion de
Marcos Alonso Fernandez e lvan Caja Hernandez-Ranera

Introduccion

Marcos Alonso Fernandez

ORCID: 0000-0001-8638-0689

as notas de trabajo que a continuacién ofrecemos a los lectores co-

rresponden a la carpetilla 16/5/4, titulada “Humanidad”. Es la dltima

carpetilla de la carpeta 16/5, titulada por Soledad Ortega como “E/
hombre y la gente-1IV”. Junto a las carpetillas 16/5/1, 16/5/2 y 16/5/3, publicadas
en nimeros anteriores de esta misma revista (n.* 44 y 46), las presentes notas
de trabajo forman parte de los materiales de trabajo que Ortega preparé y
utilizé para su gran obra de madurez El hombre y la gente. Si bien la datacién no
puede ofrecerse con seguridad, nos inclinamos por pensar que son notas que,
al menos en parte, ya se recopilaron para las iteraciones del curso de los afios
treinta (Valladolid, 1934; Réterdam, 1936 y, principalmente, Buenos Aires,
1939-1940), pero que luego fueron ampliadas y dejadas en el estado actual
cuando Ortega volvié a preparar el curso para el Instituto de Humanidades de
Madrid al final de los afios cuarenta (1949-1950). En este sentido, son notas
utilizadas y reutilizadas, escritas y reescritas, durante al menos quince afios;
unos afios de madurez en los que a mi modo de ver —y al modo de ver de algu-
nos intérpretes (Lasaga, 2003: 141)— se encuentra la filosoffa orteguiana més
potente e interesante.

En concreto, el proyecto de £/ hombre y la gente, no publicado en vida pero
siempre pensado como gran libro —mamotreto— sociolégico, es de una impor-
tancia fundamental en la filosoffa orteguiana. A la altura de los afios treinta,
cuando el racio-vitalismo se enriquece y profundiza dando lugar al racio-his-

Cémo citar este articulo: Revista de
Alonso Fernandez, M. (2023). Notas de trabajo de la carpeta “El hombre y la gente”. Estudios Orteguianos
Segunda parte. Revista de Estudios Orteguianos, (47), 5-29. N° 47.2023
https://doi.org/10.63487/re0.53 noviembre-abril

@ ©O) @ ()] Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



6 Notas de trabajo de la carpeta El hombre y la gente. Segunda parte

toricismo, la necesidad de elaborar una sociologfa a la altura de los tiempos se
hace cada vez m4s imperativa. Esta sociologia habfa de servir como base para
su razén histérica o historiologia (“La Filosofia de la historia de Hegel y la his-
toriologfa”, 1928, V, 229-250)!. La importancia de este proyecto no puede sub-
estimarse cuando leemos textos como el siguiente de “Prélogo a dos ensayos
de historiograffa” (1935) en el que Ortega cifra nada menos que el futuro de la
humanidad en la consecucién de este nuevo nivel intelectual:

sélo la historia puede salvar al hombre de hoy (...). Como la llamada época
moderna es el tiempo de la razén fisica, la etapa que ahora se inicia ser4 la de
la razén histérica. (...) De no serlo, nuestra civilizacién sucumbirfa en una
pavorosa y vertiginosa retrogradacién.

(...) Nuestros problemas no son fisicos, sino de humanidades. Y lo humano
es lo histérico. Vemos que se afrontan hoy los grandes conflictos colectivos con

medios paleoliticos (V, 376-377).

Si bien ha habido trabajos centrados en la sociologia de Ortega (Pellicani,
1986; Ferreiro Lavedan, 2001 y 2012), estimo que todavia queda mucho por
aprovechar de la propuesta sociolégica orteguiana. El proyecto que junto a
otros investigadores estoy poniendo en marcha (Alonso y Echeverria, 2023)
contribuird a poner de manifiesto las raices y bases del pensamiento orteguiano;
al mismo tiempo que presenta la filosoffa orteguiana como un prisma inmejo-
rable desde el que interpretar los problemas més acuciantes de nuestro tiem-
po, problemas cuyas raices sin duda arraigan en esta dimensién sociolégica
fundamental.

La sociologia orteguiana es una propuesta que dialoga directamente con
las teorfas preponderantes de su tiempo, pero que en muchos sentidos mira més
alld de esa circunstancia concreta. La confrontacién que Ortega lleva a cabo
con los grandes sociélogos de su tiempo —Durkheim, Bergson, Weber, entre
otros—, es algo que podemos ver en las diferentes versiones de £/ hombre y la
gente, pero es algo que quizds queda m4s claro todavia en sus notas de trabajo.
Los ntimeros precedentes de la Revwta de Estudios Orteguianos han mostrado el
intenso y polémico didlogo de Ortega con Bergson (n.* 44 y 45), asf como con
Durkheim y Weber? (n.® 46), entre otros. Ortega critica a estos sociélogos y
a la sociologia realizada hasta ese momento, considerando que estos teéricos
de la sociologia no han comprendido con suficiente radicalidad en qué con-
siste verdaderamente la vida humana; y esto debido a que no han llegado a

! Para las obras de Ortega citaremos haciendo referencia al tomo de las obras completas (Obras
completas, 2004-2010) en numeracién latina, seguido del nimero de pdgina correspondiente en
numeracién arébiga.

? La presencia de Weber también se deja notar en esta carpetilla; por ejemplo, en las notas

16/5/4-24 y 16/5/4-37.

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Introduccién de MARCOS ALONSO FERNANDEZ 7

) 0

plantearse el origen fundamental de nociones como las de "yo', “tv”, “él” o
“nosotros”. Ademds de ignorar, como resalta Ortega en numerosas ocasiones
en sus tltimos afios, el nivel “interindividual” (16/5/4-17), tan importante para
la propuesta sociolégica orteguiana. Por ello, pese a que persisten algunas re-
ferencias a la vida animal como contraste frente a la vida humana (16/5/4-4,
16/5/4-15 y 16/5/4-16), una comparativa con la vida animal cuyo desarrollo
mds detenido puede explorarse en las carpetillas 16/5/1 y 16/5/2 editadas en el
nimero anterior de esta revista (n.” 46); pese a estas y otras lineas apuntadas,
el grueso de la discusién desarrollada por Ortega en estas notas de trabajo
va a discurrir por lo que podriamos denominar como la base fenomenolégico-
lingiifstica de ciertos problemas sociolégicos fundamentales.

Asf pues, podemos ver cémo Ortega se apoya en lingiiistas como Biihler para
reflexionar sobre el caricter ocasional del yo (16/5/4-2), y m4s fundamentalmente
en Cassirer y su Filosofia de las formas simbdlicas —obra, por cierto, trabajada muy a
fondo por Ortega (16/5/4-25). En la nota justo citada y en algunas otras se abordan
problemas etnolingiifsticos y se presentan sugerentes comparativas entre el espa-
fiol y otras lenguas romances como el portugués o el francés (16/5/4-16, 16/5/4-32,
16/5/4-33 y 16/5/4-34) y frente a lenguas como el copto, las lenguas malayas o las de
los nativos americanos (16/5/4-23)%. Todo un despliegue de conocimientos que da
muestra, una vez mds, de lo extenso y casi inabarcable de las lecturas orteguianas,
de las fuentes en las que abreva su filosoffa.

El otro nicleo filoséfico de estas notas lo conforma el intenso y fascinante di4-
logo orteguiano con Husserl en torno a la fenomenologfa del Otro, una discusién
més o menos presente en la mayoria de las notas, pero identificable de manera
explicita en las notas 16/5/4-5, 16/5/4-6, 16/5/4-9, 16/5/4-13, 16/5/4-18 y 16/5/4-
20. Estas discusiones, que ademds de Husserl incluyen de manera significativa
al sociélogo de base fenomenolégica Schiitz (16/5/4-20, 16/5/4-24, 16/5/4-28 y
16/5/4-30), resultan de gran interés para abordar nociones como la de “expresivi-
dad”, “cuerpo” o “constitucién”, asi como problemas clave desde el punto de vista
sociolégico como el de la intersubjetividad. Si bien este debate estd presente en
muchos textos publicados, estimo que en estas notas Ortega es si cabe més claro
y directo sobre los puntos de divergencia frente a estos pensadores fenomenols-
gicos, especialmente en lo relativo a sus concepciones sociolégicas.

Esta breve introduccién no pretende dar cuenta de todas las ideas, aveces pe-
queﬁos destellos cargados de signiﬁcado, que el lector podré encontrar en estas
notas. Reflexiones de enorme interés sociolégico y filoséfico, como por ejemplo
la idea de que “el H[ombre] es, por esencia, el reciprocante” (16/5/4-6); la fasci-

2y

nante nocién orteguiana del “Yo” como el “byo del Tii” o “alter tii” (16/5/4-28); o

% Sobre la filosoffa orteguiana del lenguaje —o, como acertadamente prefiere la autora, filo-
soffa del decir—, véase el reciente y excelente libro Los limites del decir: Razdn hustdrica y lenguaje en el

iltimo Ortega (2023), de Esmeralda Balaguer Garcfa.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



8 Notas de trabajo de la carpeta El hombre y la gente. Segunda parte

la comprensio’n de la tercera persona como “la ausente de nuestra circunstancia”
(16/5/4-36). Cuestiones, todas ellas, escasamente desarrolladas en las notas, pero
que sf pueden rastrearse en la produccién madura de Ortega, y que a mi jui-
cio merecen un renovado interés en una época como la nuestra en la que los
conflictos sociales, magnificados en buena medida por las nuevas tecnologfas, se
nos aparecen como mares cada vez mds inciertos y dificiles de navegar.

Criterios de edicién

La edicién de estas notas de trabajo reproduce fielmente la forma circuns-
tancial y privada en que fueron escritas, con el objeto de que lleguen al lector
precisamente como lo que son: “Notas de trabajo”. Se trata casi siempre de bre-
ves apuntes para un desarrollo ulterior de ideas y, otras veces, de anotaciones
al hilo de alguna lectura.

Se presentan las notas tal y como aparecen ordenadas en la carpeta citada,
con el deseo que anima esta seccién de mostrar la forma en que se conservan
en su Archivo. Las citas a textos antiguos aparecen también como son, esto es,
sin haber actualizado la ortografia.

Cuando las notas se relacionan directamente con ideas contenidas en el cor-
pus publicado de Ortega, se reproduce al pie algtin parrafo destacado que alu-
de al tema en cuestién, junto a la referencia de su lugar en las Obras completas,
indicando, tras el afio de publicacién —o de redaccién en el caso de la obra
péstuma— entre paréntesis, el nimero de tomo en romanos y el de p4gina en
ardbigos. Los textos se citan por la dltima edicién: Madrid, Fundacién José
Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, tomos 1-X.

Cuando las notas consignan los libros utilizados por Ortega, se indica a pie
de pagina la referencia exacta del libro mencionado. Asimismo, cuando remiten
a una o varias paginas determinadas de un texto, se transcribe, siempre que ha
sido posible, el parrafo o parrafos sefialados por Ortega en los ejemplares que
¢l mismo manejé de su biblioteca personal, conservada en la Fundacién José

Ortega y Gasset — Gregorio Marafién®.

4 Las obras consultadas en la Biblioteca de la Fundacién Ortega-Maraifién son las siguien-
tes: Henri BERGSON, Les dewx sources de la morale et de la religion. 18.* ed. Paris: Félix Alcan, 1937;
Karl BUHLER, Awsdruckatheorie. Das System an der Geschichte aufgezeigt. Jena: Gustav Fischer, 1933;
Ernst CASSIRER, Philosophie der symbolischen Formen, 4 vols. Berlin: Bruno Cassirer, 1923; Robert
GRANDSAIGNES D'HAUTERIVE, Dictionnatre des racines des langues européennes. Paris: Larousse,
1949; Edmund HUSSERL, Méditations cartésiennes. Introduction a la phénoménologie. Trad. al francés
de Gabrielle Peiffer y Emmanuel Levinas. Parfs: Armand Colin, 1931; Edmund HUSSERL,
Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige. Ed. de Stephan Strasser. La Haya: Martinus
Nijhoff, 1950; Ramén MENENDEZ PIDAL, Origencs del espaiiol. Estado lingiiistico de la Peninsula
Ibérica hasta el siglo XI. Madrid: Junta para Ampliacién de Estudios / Centro de Estudios
Histéricos, 1926; Erwin ROHDE, Poyché. Le culte de ['dme chez les grecs et leur croyance a Uimmortalité.

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Introduccién de MARCOS ALONSO FERNANDEZ 9

Respecto de los criterios de edicién, se mantienen los rasgos de la pluma
de Ortega, incluidos los guiones y otros signos de puntuacién. Se normaliza
la ortografia y se desarrollan las abreviaturas habituales de Ortega (“ej.” por
“ejemplo”, “q” por “que”, etc.). Del mismo modo, cuando las abreviaturas son
reconocibles, se mantiene la abreviatura y se completa la palabra sefialando el
afiadido entre [ ]. Asi, todo afiadido de los editores va entre [ ]. Las palabras
que resultan ilegibles se sefialan con [.]. Cada nota va precedida de *, del que
se cuelga una llamada para indicar al pie la signatura de la nota con que estd
numerada en el Archivo. El cambio de pdgina se marca con //, el comienzo de

cada carpetilla *#, y el de carpeta con ***. Los términos tachados se colocan y
sefialan asimismo a pie de pagina con la marca [tachado]; los superpuestos van
entre / / en el cuerpo del texto, con la indicacién [superpuesto] en nota al pie.
Los subrayados de Ortega se reproducen mediante cursiva, todo subrayado se

debe al autor.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ALONSO, Marcos y ECHEVERRIA, Javier (2023): “Ortega ensimismado. Una
propuesta de Obras completadas de Ortega y Gasset”, Revista de Fstudios
Orteguianos, n.° 46, pp. 185-195.

BALAGUER GARCIA, Esmeralda (2023): Los limites del decir. Razin historica y
lenguaye en el diltimo Ortega. Madrid: Tecnos.

FERREIRO LAVEDAN, Maria Isabel (2001): “La docilidad de las masas en la
teorfa social de Ortega y Gasset”, Revwta de Estudios Orteguianos, n.° 2, pp.
223-229.

FERREIRO LAVEDAN, Marfa Isabel (2012): “Una sociologia desde el individuo”,
Revista de Occidente, n.° 372, pp. 50-60.

Ed. en francés de Auguste Reymond. Parfs: Payot, 1928; Alfred ScHUTZ, Der sinnhafte Aufbau
der vozialen Welt. Eine Einleitung in die verstehende Soziologie. Viena: Julius Springer, 1932; Georg
SIMMEL, Sociologia. Estudios sobre las formas de vocializacion, 2 vols. Trad. de José Ramén Pérez
Bances. Madrid: Revista de Occidente, 1926-1927; Max WEBER, Wirtschaft und Gesellschaft,
2 vols. Tubinga: Mohr, 1921.

También se han consultado los trabajos siguientes: Georg von der GABELENTZ, Die
Sprachwissenschaft. Thre Aufgaben, Methoden und bisherigen Ergebnisse, 2. ed. Leipzig: T. O. Weigel,
1901; Wilhelm von HUMBOLDT, Uber die Kawi-Sprache auf der Insel Java, 3 vols. Berlin: Kéniglichen
Akademie der Wissenschaften, 1836; IBN Hazm DE CORDOBA, Le Collier du Pigeon ou de 'Amour
et des Amants. Trad. de Léon Bercher. Argel: Carbonel, 1949; IBN Hazm DE CORDOBA, E/
collar de la paloma. Tratado sobre el Amor y los Amantes. Trad. de Emilio Garcia Gémez. Madrid:
Sociedad de Estudios y Publicaciones, 1952; Antoine MEILLET y Joseph VENDRYES, Zracté de
grammatre comparée des langues classiques. Parfs: Champion, 1924; Friedrich MULLER, Grundriss
der Sprachwissenschaft, 4 vols. Viena: Alfred Hélder, 1876-1888.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



=
=
=
o)
(o'
<
L
(]
(%
o
e
=
L
=
)
(9
o
(]

10 Notas de trabajo de la carpeta El hombre y la gente. Segunda parte

LASAGA MEDINA, José (2003): José Ortega y Gasoet (1885-1955). Vida y filosofia.
Madrid: Biblioteca Nueva.

ORTEGA Y GASSET, José (2004-2010): Obras completas, 10 vols. Madrid: Funda-
c16n José Ortega y Gasset / Taurus.

ORTEGA Y GASSET, José (2022a): “Notas de trabajo sobre Bergson. Primera par-
te”, edicién de Jaime de SALAS ORTUETA y Andrea HORMAECHEA OCANA,
Revsta de Estudios Orteguianos, n.° 44, pp. 5-35.

ORTEGA Y GASSET, José (2022b): “Notas de trabajo sobre Bergson. Segunda
parte”, edicién de Jaime de SALAS ORTUETA y Andrea HORMAECHEA
OCANA, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 45, pp. 5-12.

ORTEGA Y GASSET, José (2023): “Notas de trabajo de la carpeta £/ hombre y la
gente. Primera parte”, edicién de Marcos ALONSO FERNANDEZ e Ivdn CAJA
HERNANDEZ-RANERA, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 46, pp. 5-21.

PELLICANI, Luciano (1986): La vociologia storica di Ortega y Gasset. Mildn:
SugarCo.

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET

Notas de trabajo de la carpeta El hombre y la gente
Segunda parte

%82
%3

Leccion — Humanidad

Es la ocasién para exponer y discutir el libro de Bergson®.

%5

Yo — como vocablo-

Es un demostrativo —ocasional-
No tiene /en el sentido normal/’, a fuer de demostr[ativo], significacién.
No nombre —el nombre dice siempre algo de la cosa nombrada —su mocotng”:

! [16/5. Carpeta titulada por Soledad Ortega: “El hombre y la gente-1V” para diferenciarla
de otras carpetas tituladas también “El hombre y la gente” en la misma caja. Contiene cuatro
carpetillas sobre £l hombre y la gente, una de las cuales se encuentra vacfa, y una carpetilla sobre
Bergson, con referencia 16/5/3, titulada “Lecturas y Estudios. Abril 1947. Bergson” y ya editada
en José ORTEGA Y GASSET, “Notas de trabajo sobre Bergson. Primera parte”, edicién de Jaime
de SALAS y Andrea HORMAECHEA, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 44 (2022), pp. 23-35]

2 [16/5/4. Carpetilla titulada por la mano de Ortega: “Leccién XII. Humanidad”. La ulti-
ma de las que integran la carpeta. Para los titulos, Ortega parece seguir el orden del programa
preparado para sus lecciones del curso impartido en Madrid en el marco del Instituto de
Humanidades en 1949/1950, véase “Notas a la edicién”, X, 494]

5 [16/5/4-1]

4 [Henri BERGSON, Les deux sources de la morale et de la religion. 18.* ed. Paris: Félix Alcan,
1937]

5 [16/5/4-2]

6 [Superpuesto]

7 [“Cantidad, dimensién”]

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

o
=
- =
O
o
<
L
a
(V2]
o
et
=
L
=
-
O
o
a




12 Notas de trabajo de la carpeta El hombre y la gente. Segunda parte

decfan /ya/® los antiguos ? graméticos. Biihler'’ ha hecho notar que si !! digo
llamar a la puerta, pregunto: ;Quién es? y me responden: Yo — este yo podfan
decirlo todos los hombres y no me significaria uno determinado. Sin embargo,
es inconfundible: Es el amigo tal o la amiga cual. ;Dénde estd lo que funge
como significado? En el timbre y figura de la voz —no, pues, en el vocablo
que es siempre el mismo sino en la voz individual. Hay, pues, infinitos you.
En Carnaval cada yo desaparece —porque se finge la voz, el yo resulta otro, es
irrecognoscible. !? La méscara // oculta a la persona, y como de esto se trata en
el Carnaval, la voz se vuelve también méscara, se enmascara fingiéndose otra.
{Magnifica fiesta en que el hombre descansa de s{ mismo, de su yo —y vaca a
ser otro!

Origen religioso —car navalis. Dionysos —orgfa (despersonalizacién)
torear al destino, rito oscilatorio- (oscillum —Dic[tionnaire] Gra[ndsaignes]
D’Haut[erive]*- figurilla colgada etc. —carilla o careta—[)]'". Es de advertir
que ov es originariamente “boca en tanto que érgano de la palabra”.

Yo, pues, tiene una forma peculiar de significacién como todos los ocasio-
nales. Significa: “Ffjate en esta voz que reconoceris”.

8 [Superpuesto]

° [.] [tachado]

10 [Probablemente se refiere a la obra de Karl BUHLER, Ausdruckstheorie. Das System an der
Geschichte aufgezeigt. Jena: Gustav Fischer, 1933]

11 pregunto ante una puer [tachado]

12 No vale [tachado]

15 [Robert GRANDSAIGNES D’"HAUTERIVE, Dictionnaire des racines des langues européennes. Paris:
Larousse, 1949]

1 [“Conviene recordar que uno de los mds primitivos inventos del hombre fue la méascara.
Franz Altheim, el historiador de la religién romana, persiguiendo la génesis del vocablo pervona,
encuentra que uno de los dioses mds antiguos del Mediterrdneo se llamaba Porsen o Pursen —en
etrusco fersu. Era el mismo dios que en Grecia se llamara Dionysos; en Italia, Bacchos; por
tanto, el dios de los muertos, y tal vez est4 en relacién con €l la divinidad subterrdnea Perséfone
o Proserpina. Como suele el dios de los muertos, estaba Porsen encargado de regir el destino
de los vivientes. El hombre, para obtener su favor, por tanto, para lograr su destino, su perso-
nalidad, le ofrendaba su mdascara, la representacién pléstica de su propia cara, por tanto, lo que
parecfa més auténtico y esencial del ser humano, pero deformado segtn la figura del dios. Y
cara —os— debid ser el nombre m4s antiguo de méscara, que por ser ofrendada a Porsen habria
pasado luego a llamarse persona. Estas méscaras aseguradoras del destino individual se colgaban
de un 4rbol sagrado. Influido por el dios, se esperaba que el viento al moverse eludiese, sortease
los efluvios adversos, los destinos hostiles. Esto se llamé el rito de la cara que se balancea con el
vaivén del viento —oucillans—, es el rito oscilatorio”, “Sobre un Goethe bicentenario” (1949), VI,
553-554. En el manuscrito del curso de 1949-1950, aparece un parrafo tachado por Ortega sobre
el origen de la palabra “car-naval”, cfr. “Notas a la edicién”, X, 491-492]

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET 15

Ya vistas aunque algiin punto no usado... //

YEn Temads de viaje

Terminar-

Vérité en deca des Pyrénnées mensonge au-dela'” — Y las ruedas del tren en
que voy contintian diciendo: {Helion, Melion, Tetragrammaton!'®

19

El otro

El animal — o cuasi-otro

El autémata-

La figura de cera-

Tres casos en que la com-presencia del otro, una vez anunciada e iniciada,
no se confirma porque su comportamiento falla a una cierta altura en la serie
de las experiencias.

Con el Otro aparece el auténtico no yo —y no me refiero como no-yo al alter
ego mismo — sino al Mundo * como no-yo— es decir, como extranjero o extrafio
a mi- Mi mundo primordial en tanto que mfo no es del todo // no-yo aunque me
resista y me niegue, es, si se quiere mi no-yo dentro de yo, perteneciente-a-mi.

Pero el Otro es el Extranjero por excelencia, el extrafio a mf y auténtico
fuera de mi y de mi Mundo. El tiene su mundo primordial también que, como
tal es absolutamente el no-mfo. Para mf inasequible —no puedo entrar en él- De
modo que en mi mundo aparecen los mundos ajenos a mi como tales —es decir,
se presentan como impresentables, se patentizan como esencialmente latentes?!.

15 [16/5/4-3]

16 [Desde aqui, el resto de la nota se encuentra escrito a lapiz]

7 [“La verdad bajo los Pirineos, la falsedad m4s alld”. Reformula la frase de Blaise Pascal]

18 [Véase “Temas de viaje” (1922), en El Espectador IV, 11, 488 y ss.]

1 [16/5/4-4]

20 Otro [tachado]

21 [“No obstante todas esas resistencias y negaciones de mi que el Mundo mfo me es son mfas,
patentes a mi vida, pertenecientes a ella. Es, pues, inadecuado decir que mi mundo es el no-yo.
En todo caso serd un no-yo mio y, por tanto, sélo relativamente un no-yo. Pero en el cuerpo de
un hombre que, como tal, pertenece a mi mundo se me anuncia y denuncia un ser —el Otro—
y un Mundo, el suyo, que me son absolutamente ajenos, absolutamente extranjeros, extrafios a
mf{ y a todo lo mfo. Ahora sf cabe hablar estrictamente de un no-yo. El puro no-yo no es, pues,
el mundo sino el otro Hombre con su ego fuera del mfo y su mundo incomunicante con el mfo.
Ese mundo del otro es para mf inasequible, inaccesible, si hablamos con rigor. No puedo entrar
en é| porque no puedo entrar directamente, porque no puedo hacerme patente el yo del otro.
Puedo sospecharlo y esta sospecha, que sf me es patente y que encuentro en mi mundo propio o

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



4 Notas de trabajo de la carpeta El hombre y la gente. Segunda parte

22

Los dos partimos de que [sc.] la realidad del Otro que estd ahi —pero a [sic.]
Husserl, por su doctrina, estd m4s interesado y obligado que yo por la mfa a
exp[[car como se constituye O aparece.

Yo he dicho lo tinico que importa en mi doctrina —la expresividad. El
quiere decir més y fracasa. Su cuerpo no se parece a mi cuerpo o intracuerpo-
/ldentifica el cuerpo agus y el cuerpo alli-/*

(Teorfas sobre la aparicién en mi viejo estudio Percepcién del préjimo — no
creo haya nada nuevo)?-

325

Hombre — Husserl

“Es igualmente claro que los hombres no pueden ser aprehendidos * sino
encontrdndose (en realidad o en potencia) otros hombres a su alrededor”.

Med[itations cartésiennes] 110%-

La razén de ello es que el H[ombre] es, por esencia, el reciprocante.

El Otro como el “extrafio” a mi. En su “extrafieza” se funda la gran ex-
trafieza que es el mundo objetivo (por la intersubjetividad que resulta de mi

primordial, es la que me hace compresente ese efectivoy estricto no-yo, que me son el otro y su
mundo. Esta es la enorme paradoja: que en mi mundo aparecen, con el ser de los otros, mundos
ajenos al mio como tales, esto es, como ajenos, que se me presentan como impresentables, que me
son accesibles como inaccesibles, que se patentizan como esencialmente latentes”, £l hombre y la
gente. [Curso de 1999-1950], X, 217-218]

22 [16/5/4-5. Esta nota se encuentra escrita a l4piz]

% [Superpuesto]

2 [“La percepcién del préjimo” (1924), en Zeoria de Andalucia y otros envayos, V1, 212-221]

% [16/5/4-6]

% que [tachado]

7 [La edicién que maneja en las referencias que anota en esta carpetilla es la versién france-
sa: Edmund HUSSERL, Méditations cartésiennes. Introduction a la phénoménologie. Trad. al francés de
Gabrielle Peiffer y Emmanuel Levinas. Parfs: Armand Colin, 1931, Meditacién V, §56, pp. 110.
Se conserva también en alemén en su Biblioteca la edicién de Edmund HUSSERL, Cartesiancsche
Meditationen und Pariser Vortrige. Ed. de Stephan Strasser. La Haya: Martinus Nijhoff, 1950. En
el curso de 1949-1950, sefiala Ortega: “Yo en mi soledad no podrfa llamarme con un nombre
genérico como «<hombre». La realidad que este nombre representa sélo me aparece cuando hay
otro ser que me responde o reciproca. Muy bien lo dice Husserl: «El sentido del término hom-
bre implica una existencia reciproca del uno para el otro; por tanto, una comunidad de hombres,
una vociedad». Y viceversa: «Es igualmente claro que los hombres no pueden ser aprehendidos
sino hallando otros hombres (realmente o potencialmente) en torno de ellos». Por tanto, afiado
yo, hablar del hombre fuera de y ajeno a una sociedad es decir algo por si contradictorio y sin

sentido”, El hombre y la gente. [Curso de 1949-1950], X, 205]

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET 15

relacién con el Otro. La cual me lleva a “reconocer” un mundo-de-nosotros o
comun|[)]. El mundo objetivo serfa el correlato de la sociedad y dltimamente

de la Humanidad.

28

Técnica depuratoria — reducir las » verosimilitudes a sus verdades plenas.

Poner las cosas en su puesto. Esto hemos hecho: primero la manzana, luego
Madrid, luego el contorno y su mundo latente — luego el Mundo — detrés el
Trasmundo-

{Como merluza comen!

330

Ella-

La lejana-

V[er] Tauk-al-Hamama?®'-

Briffaut, 25%2-

Los negros de Africa consideran muy honroso para un hombre casarse con
una mujer a quien no ha visto nunca. Simmel — Sociologfa 11, 276%.

34

Mi cuerpo como por antonomasia — lo méo — propiedad o propio. Pertenencia
ami— Yo como “campo pragmético” de todo /o mfo. El Mundo, en cuanto el de
mi vida es m/ mundo — pertenencia a m{ —asf en Husserl-

% [16/5/4-7. Esta nota se encuentra escrita a l4piz]

2 Homo [tachado]

0 [16/5/4-8]

3! [Tauk-al-Hamama es el nombre 4rabe del libro del s. XI de Ibn Hazm de Cérdoba, a cuya
traduccién al castellano en 1952 Ortega escribird un prélogo (VI, 818-832). El ejemplar no se
conserva en su Biblioteca: IBN HAzM DE CORDOBA, £l collar de la paloma. Tratado sobre el Amor
y los Amantes. Trad. de Emilio Garcfa Gémez. Madrid: Sociedad de Estudios y Publicaciones,
1952. Posiblemente, Ortega haya accedido a la traduccién al francés: Le Collier du Pigeon ou de
l'Amour et des Amants. Trad. de Léon Bercher. Argel: Carbonel, 1949]

32 [Se desconoce la referencia, pero la editorial francesa Briffaut en la primera mitad del siglo
tenfa una coleccién de autores clasicos sobre el erotismo, “Les maitres de ['amour”]

% [Se refiere a la versién en dos voltimenes en espafiol del libro: Georg SIMMEL, Sociologia.
Estudios sobre las formas de voctalizacion, 2 vols. Trad. de José Ramén Pérez Bances. Madrid:
Revista de Occidente, 1926-1927, vol. 11, p. 276]

3 116/5/4-9. Esta nota se encuentra escrita a l4piz]

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



=
=
=
o)
(o'
<
L
(]
(%
o
e
=
L
=
)
(9
o
(]

16 Notas de trabajo de la carpeta El hombre y la gente. Segunda parte

335

Jovialitas y el sonreir inextinguible —de los dioses— yedoi®®.

%37

Ver en Psyche — Rude®- sobre la aparicién del alma en los Pitagéricos- Es
mejor dejarlo para cuando hablamos del Otro- Y entonces volver a la idea
pitagdérica del *° cuerpo.

2240

Leccién 11

Breve excursién en torno a ella — Antigiiedad y posteridad®!.

42

Mi cuerpo como el “hic” frente al cuerpo del préjimo como el “illic”. ¥
Husserl — Med[itation] V*- El “illic” * supone mi imaginaria transmigracién,
un “ponerme yo en vu lugar™®.

% [16/5/4-10]

% [Relativo a la “risa”, gelos]

% [16/5/4-11. Esta nota se encuentra escrita a ldpiz]

3 [Se refiere a Erwin ROHDE, Payché. Le culte de ['dme chez les grecs et leur croyance a Uimmortalité.
Ed. en francés de Auguste Reymond. Parfs: Payot, 1928]

% pueb [tachado]

0 [16/5/4-12]

41 [Segtin el programa preparado para sus lecciones del curso impartido en el Instituto de
Humanidades, “Antigiiedad y posteridad” era el tltimo apartado de la leccién 1, siendo el titu-
lado “Breve excursién en torno a ella” el dltimo de la leccidén 11, véase “Notas a la edicién”, X,
494 y cfr. El hombre y la gente. [Curso de 1949-1950], X, 213]

2 [16/5/4-13]

4 El il [tachado]

“ [Edmund HUSSERL, Méditations cartésiennes, ob. cit., pp. 74y ss.; especialmente, pp. 98-105]

% afiado que [tachado]

A [Vid. El hombre y la gente. [Curso de 1949-1950], X, 222, nota]

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET 17

47

Ligue

El intracuerpo-

Cémo cada cual siente su cuerpo.

El cuerpo del Hombre y el de la Mujer-

El cuerpo como propiedad-

Perspectiva de lo propio — Proprietas — juridica solo en Imperio.

Los comunistas-

Etimologia de pro-prius.

“Una vez mds es la lengua vulgar —que sabe m4s de la vida que han sabido
los distraidos filés[ofos—] quien nos hace desembocar en que la vida cuando lo
es verdadera y radicalmente — es soledad®, adiés, hasta el préximo miércoles®
— s1 Dios quiere-

Rubor

/Pudor,/*? vergiienza, azoramiento, alegria, sorpresa, ser descubierto, cogido
in % fragantt.

47 [16/5/4-14. La primera parte de esta nota se encuentra escrita a lapiz]

4 [Este parrafo de la nota estd escrito en tinta]

“ [En el curso de 1933, se lee la férmula: “Yo no puedo traspasar a otro un pedazo de mi
dolor de muelas, para que me lo vaya doliendo €l en sustitucién mia, ni, mucho menos, puede
decidir por mf lo que voy a hacer y a ser, (...) ni puedo encargar a otro de que piense en mi lugar
los pensamientos que yo tengo que pensar; es decir, que mis convicciones tengo que tenerlas yo,
que tengo yo que convencerme y no puedo descargar sobre el préjimo la tarea de convencerse
en mi lugar. Todo esto es lo que expreso diciendo una perogrullada, tan grande como fecunda,
a saber, que mi vida es intransferible, que cada cual vive por si solo —o lo que es igual, que vida
es soledad, radical soledad. Y, sin embargo, o por lo mismo, hay en la vida un afdn indecible de
compafifa, de sociedad, de convivencia. Por ejemplo, para hablar de lo m4s claro, nos es conna-
tural en el orden del pensamiento el deseo de coincidir con las opiniones de los demds”, En torno
a Galileo (1947), V1, 415. Cfr. El hombre y la gente. [Curso de 1949-1950], X, 163 y ss., en que afina
su teorfa]

S0 TEl curso se celebraba los miércoles por la tarde en el cine Barcels, cfr. “Notas a la edi-
cién”, X, 493]

51 116/5/4-15]

52 [Superpuesto]

% flagr [tachado]

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



18 Notas de trabajo de la carpeta El hombre y la gente. Segunda parte

Efecto Carpenter®'-

Voz- (en los animales — los cantos de la perdiz)

Olor- Semi-atrofiado en el hombre y més en el civilizado — més vivo en la
mujer que en el Hombre. No sospecha este sus éxitos y sus fracasos. Cambia
el olor con las emociones — El mal olor /de la boca/*® del irritado. El olor de
pan /recién hecho/*® de la mujer frigida y de erotismo en déficit —que es el olor
de monja.

%57
Novotros

El Yo % en tanto que le es el T4, al cual, a la vez, Yo le soy — somos nosotros.
Con la roca no hay nostridad. Con el animal hay una confusa y difusa nostridad®.
Pero es este un uso /de la palabra “nosotros”/*’, aunque bien fundado, un
poco violento. Su sentido m4s fuerte es el que enuncia la composicién del

vocablo mismo. Si dijésemos, como los portugueses, solo o4 estarfa bien — pero

62

decimos nos-otros, nous autres — es decir que /no/’! enunciamos %, sin més, la

pura comunidad del yo y e/ i sino una comunidad entre ambos que consiste
en que yo y ti formamos // una cierta unidad frente, fuera y, en cierto modo, en
contra de otros®.

5 [Se refiere al llamado “efecto ideomotor”, segtin el cual William Carpenter explicaba su
teorfa sobre la independencia ocasional de los movimientos musculares respecto a emociones y
deseos conscientes]

% [Superpuesto]

% [Superpuesto]

57 [16/5/4-16]

5 para que [tachado]

% [“La palabra vivimos —en su mos— expresa muy bien esta nueva realidad que es la relacién
«nosotros»: unus et aller —yo y el otro—, juntos hacemos algo y al hacerlo 120s somos. Si al estar
abierto al otro he llamado altruismo, este sernos mutualmente deberd llamarse nostrismo o nostri-
dad. Ella es la primera forma de relacién concreta con el otro y, por tanto, la primera realidad
voctal”, El hombre y la gente. [Curso de 1999-1950], X, 209]

60 [Superpuesto]

61 [Superpuesto]

2 un co [tachado]

% [*Y aqui tienen ustedes una peculiaridad de la lengua espafiola digna de ser meditada,
como todo lo que pertenece a la lengua vulgar. Los portugueses y los franceses en vez de «noso-
tros» dicen n0s y nous, con lo cual expresan simplemente la convivencia y proximidad entre aqué-
llos a quienes refieren el r0s y el nous. Pero los espafioles decimos ros-otrovs, y la idea expresada es
de sobra diferente. Las lenguas tienen para expresar comunidades y colectividades, nostridades,
en plural. Pero en muchas lenguas no se contentan con una sola forma de plural. Hay el plural
inclusivo, que se limita como el n0s y el nous a incluir —pero frente a él hay el plural exclusivo

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET 9

Nos reconocemos como los otros de estos otros y los excluimos de nues-
tra comunidad. En Espafia hacia 1913 — Resonaban las palabras famosas de
Don Antonio Maura en que refiriéndose a su partido frente a todos los demés
partidos y aun frente a todos los espaﬁoles que no fueran mauristas, gritaba:
“Nosotros somos nosotros”.

*En ciertas lenguas existe el plural exclusivo, junto al inclusivo.

%65

Responder, responsabilidad, corresponder, correspondencia-

Todas estas ideas se originan (y suponen) la relacién o comportamiento
“Interindividual”.

Las cosas son antropoformizadas [sic.] st se dice que “tal corresponde” a
tal asunto, situacién, realidad. Se representa a la cosa como perteneciendo al
“circulo de trato intimo” de una persona —a la cual la cosa responde y al ser esto
habitual = pertenecer al circulo de habitualidades, co-responde.

Lo mismo contradiccidn y contradecir.

%66
El Otro

“Ce comportement a un c6té physique qui apprésente du psychique comme
son indice. C'est sur ce «comportement» que porte |'expérience originelle, qui
se vérifie et se confirme dans la succession ordonnée de ses phases... Clest
dans cette accessibilité indirecte, mats véritable, de ce qui est inaccessible directement®™

et en lui-méme que se fonde pour nous l'existence de l'autre”.
Husserl — Medit[ations] Cartes[iennes] 111-

que incluye a varios o muchos, mas haciendo constar que excluye a otros. Pues bien, nuestro
plural nos-otros es exclusivista. Quiere decir que no enunciamos sin més la pura comunidad del
yo y del tii y, tal vez, otros tus, sino una comunidad entre ambos 0 mds que ambos, yo, ti y tales
tds mds, comunidad en que td y yo formamos cierta unidad colectiva frente, fuera y, en cierto
modo, en contra de otros. En el nos-otros nos declaramos, sf, muy unidos, pero, sobre todo, nos
reconocemos como otros que los Otros, que Ellos”, ibid., X, 210]

4 Esto fue [tachado]

% [16/5/4-17]

% [16/5/4-18]

 [El subrayado de esta frase es del propio Ortega]

6 [Parece que Ortega alude a la pdgina, no a la III Meditacién. Empero, la cita pertenece
a otra pagina: Edmund HUSSERL, Méditations cartésiennes, ob. cit., Meditacién V, §52, p. 97. En
su ejemplar, desde “C’est dans” hasta el final de la cita aparece subrayado al margen con marca
doble a l4piz rojo]

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



20 Notas de trabajo de la carpeta El hombre y la gente. Segunda parte

3269

El puro otro o el individuo distante y abstracto —el cualquiera— es el indi-
viduo desconocido —como “el soldado desconocido””°.

71
Ti

I eido en leccién VII — El H[ombre] y la Gente”. Madrid — 11 Enero 50.

Yo no me soy nunca presente porque solo puedo, retrospectivamente, ver
lo que he hecho, sentido, pensado —solo veo, entiendo lo que he sido. Lo que
en cada actual momento soy no me consta, no me es presente precisamen-
te porque lo estoy siendo, yo estoy viviendo y en ese vivirlo voy, dirfamos,
arrastrado, embalado, tomado, absorto de modo que no puedo colocarme como
espectador para verme “estar siendo”*”4. En cambio, el /i, en la medida en que
me es transparente, lo tengo presente en su presente. [Amada, yo te veo sonreir
mientras sonries, mirar mientras miras, palpitar las alillas de tu nariz mientras
la emocién te estd estremeciendo!

* Goethe y las impresiones que no se sienten mientras se reciben”.

Por eso, es el td el primer ¢go que descubro: él me ensefia a descubrir-//me
retrospectivamente como un alter €go —es decir, a verme como un alter #i°.

9 [16/5/4-19. Esta nota se encuentra escrita a lapiz]

70 [“En el caso del amor la cosa suele ser m4s tajante pues lo normal es que nos enamoramos
de una mujer que un minuto antes de enamorarnos y antes de que, por tanto, nos sea la mujer
més tnica, no supiésemos nada determinado acerca de ella. Estaba ah{ en nuestro contorno y
no nos habfamos fijado en ella y si la habfamos visto, la habfamos visto como individuo feme-
nino cualquiera, canjeable con otros muchos, como el «soldado desconocido» es, sin duda, un
individuo, pero no uno determinado, lo que los escoldsticos muy acertadamente llamaban el
«individuo vago» en oposicién al «individuo dnico». Una de las escenas mds deliciosamente dra-
maéticas y més azorantes de la vida es ésa, a veces literalmente instantdnea, en que la mujer des-
conocida se nos transmuta, como magicamente, en la mujer tnica”, £l hombre y la gente. [Curso de
1949-1950], X, 239-240]

1 116/5/4-20]

72 [Esta linea aparece escrita a l4piz en el margen superior izquierdo y parece posterior al
resto de la nota, escrito en tinta]

75 [Leccién titulada: “El peligro que es el otro y la sorpresa que es el yo”, iid., X, 234 y ss.]

" [Ortega cuelga aquf una llamada de nota, escrita a lapiz en el margen superior derecho de
la p4gina. Parece posterior al resto de la nota, escrito en tinta. La transcribimos en el siguiente
pérrafo]

76 [Goethe es nombrado tres veces a lo largo del texto preparado para el curso, cfr. ., X,
156, 295 y 302. Recordamos que durante estos afios Ortega trabaja exhaustivamente en la figura
del escritor alemén y dicta varias conferencias sobre él]

76 [Nétese la precisién a Husserl: “En la pagina 78 de sus Meditaciones Cartesianas dice

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET 21

77

Ver Schiitz, 18878-

Pero, a la vez, el & no me es nunca del todo patente —es solo parte de ti lo

79

que me es manifiesto. Por eso, siempre me eres 7, m4s o menos, pero siempre

algo —problema. Claro que también lo soy para mi —pero por otra razén mds
decisiva. Me eres problema porque no /te/*’ veo integramente tal cual ya ahora
eres. En cambio yo me soy problema porque aunque me es o me pueda ser
patente lo que ya soy, ® esto que ya soy no constituye toda mi realidad. En
efecto, el H[ombre] no es nunca algo concluso hasta que no muere- Mi futuro
no est4 plenamente hipotecado por mi pasado. Yo puedo dentro de un instante
comportarme de modo muy diferente //

%82

Ti 9.

/I que hasta aquf —por otro ser ofro gque yo, u otro yo.

Claro que lo mismo # pasa con el ti —también td puedes ser otro que el ti
que yo hasta ahora conocfa. Nuevo problematismo del tu.

El saber vital siempre abierto —a diferencia de los otros saberes. Los
tres dngulos = dos rectos sin temor ni esperanza de modificacién. El saber
matem[4tico] el prototipo del saber cerrado. Sin embargo, el intuicionismo de

Husserl: «<He aquf que en mi intencionalidad propia —(expresién que para nuestros efectos de abhora
viene a significar lo mismo que ‘mi vida como realidad radical’)—, en mi intencionalidad propia se
constituye —(en nuestra terminologfa, ‘aparece’)— un yo, un ¢go que no es como ‘yo mismo’ sino
como ‘reflejdndose’ en mi propio ego. Pero el caso es que ese segundo ¢go no estd simplemente ab,
ni, hablando propiamente, me est4 dado ‘en persona’ —(en nuestro vocabulario, ‘me es presen-
te’)—, sino que est4 constituido a titulo de ‘alter ego’ y el ego que esta expresién —alter ego— designa
como uno de sus momentos soy ‘yo mismo’, en mi ser propio. El ‘otro’, por su sentido constitu-
tivo, remite a m{ mismo, el ‘otro’ es un reflejo de mi mismo y, sin embargo, hablando propiamente,
no es un reflejo: es mi andlogo y, sin embargo, no es tampoco un andlogo en el sentido habitual del
término». Noten cémo Husserl se ve obligado para enunciar lo que es el Otro en su cardcter més
simple y primario, por tanto, no precisando aun tal o cual determinado Otro, sino, en general y
abstracto, el Otro, se ve obligado a emplear continuas contradicciones”, ., X, 218-219]

77 [Esta linea de separacién aparece escrita en lapiz azul]

78 [Ortega marca con l4piz rojo en esa pagina de su ejemplar dos fragmentos al margen y
subraya un tercero: “Sein Erfabrungsvorrat vom Du bereichert sich in jedem Augenblick des Wir
und er verdndert sich auch durch stetige Berichtigung”, Alfred SCHUTZ, Der vinnhafte Aufbau der
vozialen Well. Eine Einleitung in die verstehende Soziologie. Viena: Julius Springer, 1932, p. 188]

7 pro la [tachado]

80 [Superpuesto]

81 no [tachado]

82 [16/56/4-21]

85 [.] [tachado]

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



N\
NS

I\
§

Notas de trabajo de la carpeta El hombre y la gente. Segunda parte

Brouwer y el tercio excluso: algo que no es ni verdad ya ni ya no verdad sino
werdende verdad: esoveverd-

284

El tii en la forma de istic —por tanto, del lugar més préximo al Aic, aqui que
es el yo— tal vez es no aquel a quien me dirijo sino aquel préximo que hago

ver a un tercero que es a quien me dirijo y, por tanto, un td. ;No hay aquf dos
formas del T4?

3285

Lgnorancia del yo o impersonalizacion

En las lenguas americanas —norte y sur— predomina la tendencia a que
el verbo se flexione no desde el sujeto de él sino desde el objeto. El verbo es
como un infinitivo un[a] constante impersonales que por signos posesivos se
determina- Dird no “td vas” sino “td Ir” o “el ir de t1”.

Con frecuencia lo mismo en lenguas malayas.

286

“Relacién social” Weber — en Schiitz, 169%7-

Wirken[s]beziehung en oposicién a Einstellungsbeziehung-

La suposicién de que el otro esté orientado o dispuesto hacia m{ — no es for-
zosa: yo puedo amar y que la amada ni siquiera lo sepa y yo no cuento con eso-

84 116/5/4-22]

8 [16/5/4-23]

86 [16/5/4-24. Esta nota se encuentra escrita a lapiz]

8 [“Soziale Beziehung”. Ortega subraya con ldpiz rojo esta expresién en su ejemplar, asf
como el siguiente fragmento al margen: “Die Begriffe der Fremdwirkung und Fremdeinstellung
(aber auch Webers Begriff des sozialen Handelns) implizieren keineswegs, dafd das alter ego,
auf das hingesehen oder zugehandelt wird, seinerseits Fremdeinstellung iiben miisse”, Alfred
SCHUTZ, Der sinnbafte Aufbau der sozialen Welt, ob. cit., p. 169. En el curso Ortega sefiala: “esto ha
acontecido a la mayor parte de los sociélogos, los cuales no han conseguido ni siquiera poner el
pie en la auténtica sociologfa porque ya desde el umbral han confundido lo social con lo inter-
individual, con lo que parezco anticipar que llamar a esto dltimo «relacién social», como hemos
hecho hasta ahora siguiendo el uso vulgar del vocablo y acomoddndome precisamente a la
doctrina del més grande sociélogo reciente, Max Weber, era un puro error. Tenemos ahora que
aprender de nuevo —y esta vez definitivamente— qué es lo social. Mas como verdn, para poder
ver, captar con evidencia lo peregrino del fenémeno social era imprescindible toda la anterior
preparacién, pues lo social aparece, no como ve ha creido hasta aqui y era demasiado obvio, oponiéndolo a lo

individual vino por contraste con lo inter-individual”, El hombre y la gente. [Curso de 1999-1950], X, 261]

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET 25

288

Covas como pragmads

Vler] Cassirer. Phil[osophie] d[er] sym[bolischen Formen] I, 234%- La
indiferencia de forma entre verbo y nombre en muchas lenguas y la probable
generalidad del fenémeno que ello indica, revela que las cosas fueron “vistas”
primero como *° relacién dindmica con nosotros. “Flor” se habria entendido
como “florear-me”. En general, es el ser-me. Pero esa entidad dindmica puede,
claro estd, ser “vista” en descanso, en suspenso y esa fuerza quieta es la “sus-
tancia”, es la cosa como quietud e inactividad que es expresada por el nombre-

La “conjugacién adjetiva” es un ejemplo de aquella indiferencia.

“En los idiomas malayos —segtin Hum-//boldt (Kawi-Werk. II, 81, 348
ss.)’’~ cualquier palabra sin excepcién puede transformarse en verbo %
mediante y viceversa en nombre”-

En Kopto los verbos tienen en su infinitivo el signo sexual de sus posibles
sustantivos —sujetos. El infinitivo es un nombre que puede tener uno u otro
género a que se une como régimen un nombre en genitivo. (** Lo que, presu-
mo, dard expresiones: el florear de esta rosa y el ser-serflor-de...).

En Jenissei-Ostjakico los verbos se cubren de un sufijo casual, lo que, a
la vez, por tanto los sustantiva — Y en otras lenguas (Miiller — Grund[riss der
Sprachwissenschaft] 11, 1, 115, 180 ss. II1, 1, 198)* los nombres llevan signos
temporales.

El caso en cierto modo més extremo es en la lengua Annatom. V[er]
Gabelentz — Die Sprachw/[issenschaft] 160 ss.”® en que el pronombre personal
se conjuga — yoeo, yoeaba — ti me tuas, él me elea — /dual, tual/*® nos nos nosa-
mos — y asf en presente, pasado, futuro, optativo (o deseado etc.).

88 [16/5/4-25]

8 [Ernst CASSIRER, Philosophie der symbolischen Formen, 4 vols. Berlin: Bruno Cassirer, 1923,
vol. I, p. 234]

% dina [tachado]

9 [Wilhelm von HuMBOLDT, Uber die Kawi-Sprache auf der Insel Java, 3 vols. Berlin:
Kéniglichen Akademie der Wissenschaften, 1836, vol. 11, pp. 81, 348 y ss. Cfr. E/ hombre y la
gente. [Curso de 1999-1950], X, 305]

2 y [tachado]

% Por [tachado]

9 [Friedrich MULLER, Grundruss der Sprachwissenschaft, 4 vols. Viena: Alfred Holder, 1876-
1888, vol. 11, parte 1, pp. 115, 180 y ss., y vol. II1, parte 1, p. 198]

% [Georg von der GABELENTZ, Die Sprachwussenschaft. Thre Aufgaben, Methoden und bisherigen
Ergebnisse, 2.* ed. Leipzig: T. O. Weigel, 1901, pp. 160 y ss.]

% [Superpuesto]

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



29 Notas de trabajo de la carpeta El hombre y la gente. Segunda parte

97

Tu
%®Interpretacién del Td — reclama, como toda inteleccién, un contexto. ¥
Ecuacién o inecuacién de su contexto y el mfo. El td primigenio tiene el
contexto “actualidad” “aqui y ahora” comin conmigo.
El 7ii de otro pais — gradacién de la inecuacién de contextos.
El 7ii antepasado — Problema de la filologfa y de la historia: construccién
de contextos.

2100

1""He aquf volcada del revés la doctrina tradicional sobre el yo y el td. Lo
siento mucho: no soy antitradicional sino todo lo contrario pero es preciso que
la tradicién sea poderosa de conquistar mi ' hoy, este hoy que soy. Aspiro,
pues, a unir la tradicionalidad con la actualidad y por eso —por eso— mi doctrina
filoséfica toda es la més anti-revolucionaria que nunca se ha pensado. Eso sig-
nifica el término “ra-//zén histérica”. Ahora bien, para ver antirevolucionario lo
primero que hace falta es [.] ser. Y ser es ser actual.

2103

El Yo hijo del Tii

Del ti salen frecuentemente '™ negaciones de /i ser —~de mi modo de pensar,
de sentir, de querer. A veces, la negacién consiste precisamente en que ' — Tt
quieres lo mismo que yo — y tenemos que luchar por ello — es un cuadro,
un éxito, una mujer. Estas negaciones activas que de él hacia m{ emergen — ha-
cen que mi convivencia con él sea un choque casi constante — y ese choque en
esto, en aquello, en lo otro hace que yo descubra mis limites, mis fronteras con
tu mundo y contigo. Antes yo creia que todo en el mundo era yo o, lo que es
igual, mfo. Mi mundo, ciertamente, se distingufa de m{ pero, no obstante, era

7 [16/5/4-26]

% Necesi [tachado]

9 El ti [tachado]

100 [16/5/4-27. Esta nota se encuentra escrita a ldpiz]
' Ta su [tachado]

102 actu [tachado]

105 116/5/4-28]

104 como penu [tachado]

105 ¢] [tachado]

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET 25

mio — porque to-do en €l era porque me era eso que era- Pero lo tuyo no // me
es — tus ideas no me son, las veo como ajenas a m{ — Mi mundo est4 todo €l
impregnado de mi. Mas ahora, frente a ti veo que en el mundo hay més que yo,
hay anti-yos, distintos de yo y que yo no soy més que una parte de ese mundo
—esa pequefifsima parte que llamo “yo”.

Asf me descubro en cuanto yo como una pavorosa reduccién y contrac-
cién de aquello inmenso, sin limites, que antes eras — Me descubro como uno
de tantos tis solo que distinto de todos ellos, como el alter tii — Permitamelo

Husserl y sus discipulos como Schiitz!%-

2107

Tu

No olvidar el Td que me es —pero desconocido: en el libro, periédico, obra
de arte, artefacto, utensilio- En estos hay solidificada y objetivada una recipro-
cidad. Alguien escribe un libro para que otros lo lean etc.

2108

1.2

10!

El préjimo nos apare[ce] en sus acciones externas, '* en sus manifestacio-

nes, en su figura y en sus gestos. (Ausdruck[s]bewegungen). ! Fisiognomfa

y mimica — Expresién fenémeno césmico!!!. El mirar. Los ojos “ventanas del

alma”. ;Porqué? Los ojos nos muestran mds del préjimo intimo que nada,
porque son miradas de él — Le vemos lo que y cémo mira. Y el mirar es acto
intimo. Por eso nada agradece tanto el enamorado como la primera mirada.
Miradas saturadas o escasas — recomendacién a los amantes.

106 [“Me descubro, pues, como uno de tantos #is, sélo que distinto de todos ellos, con dotes
y deficiencias peculiares, con cardcter y conducta exclusivos que me dibujan el auténtico y con-
creto perfil de m{ mismo —por tanto como otro y preciso 4, como alter tii. Y aquf tienen ustedes
cémo, seglin anuncié, a mi juicio, hay que volver del revés la doctrina tradicional, que en su
forma mds reciente y refinada es la de Husserl y sus discipulos, Schiitz, por ejemplo”, £/ hombre
y la gente. [Curso de 1999-1950], X, 254]

107 [16/5/4-29]

18 [16/5/4-30]

199 en su figura, [tachado]
10 T a es [tachado]
1 [“Sobre la expresién, fenémeno césmico” (1925), en El Espectador VII, 11, 680-695]

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



26 Notas de trabajo de la carpeta El hombre y la gente. Segunda parte

Cémo, en cierto modo, los componentes “expresivos” venvu stricto del pré-
jimo nos hacen saber més de €l que él mismo sabe. Schiitz — p. 1302~ El no se //

113

9.

// da cuenta de sus “expresiones”. Si se diera cuenta serfan falsas, inauténticas.

114

Demodstrativos y personales

El francés no tiene este, ese, aquel — sino solo ecce-ille —que es nuestro aguel.
Usa un método primitivo retrocediendo al demostrativo adverbial de espacio —
celui-c, aquf — cellui-la — alld'"- Lo que demuestra la tenacidad de lo originario
que aqui perfora la relativa modernidad.

w116

1lle

Es el lejano —la tercera persona que no entra en nosotros.
Compuesto de dos términos, dificiles de precisar y controlar en su mds
remoto pasado —pero claros en su macroscopia.

1°la | de lejanfas —il— es también al — en lejania temporal a/-ini y ul-tra —lo

que est4 lejos en el sentido de un “m4s alld”- Todo lejos es originariamente '’

“mas alld de” —al otro lado de una frontera, la frontera entre lo que nos es pre-
sente y en efecto circunstante o circunstancia y la ultranza.

12 [Ortega marca con ldpiz rojo al margen el siguiente fragmento: “Ausdrucksbewegungen

haben also Sinn zunichst nur fiir den Beobachter, nicht aber fiir denjenigen, an dem sie beo-
bachtet werden”, Alfred SCHUTZ, Der vinnhafte Aufbau der sozialen Welt, ob. cit., p. 130]

115 [16/5/4-31]

114 [16/5/4-32]

115 [“Lejos es lo que estd a considerable distancia de mi agus. Lejos es lo que est4 alli. Entre el
aqui y la lejanfa del allf hay un término medio —el ahi/—, es decir, lo que no estd en mi aquf pero sf
préximo. ;Seré el ahf donde estd... el préjimo? El agus, demostrativo adverbial de lugar, procede
lingiifsticamente de un pronombre personal”, £/ hombre y la gente. [Curso de 1949-1950], X, 184]

116 [16/5/4-33]

117 de [tachado]

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288/-G¥0€ ‘NSSI-® / 6.00-2.G} ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET 27

El otro es n que designa también el objeto lejano y es el radical- ""8('"%) Es
la n de etc. es rose, dérico Tnros.

Meillet 47820,

121

Alle

El inde — de alli se emplea con valor pronominal. Pidal — Origenes 360'?? — et
faciatis ex inde quidquid domini vestri extiterit voluntas —hagéis de ello lo que
vuestros sefiores quieran- % [(]Eslonza, 1094 — Colecc. pag. 85)!%-

2125

Nos-otros

Es en espafiol un plural exclusivo —en que # y yo nos oponemos a los demds,
que son /entonces/'? puros otros'” .

3128

Aguel

Ille — el remoto y, por tanto, '* ausente de nuestro contorno, més alld de €l
—préacticamente no existente en uno u otro relativo sentido. De aqui uno de sus

18 [Ortega marca un espacio en blanco]

"9 signo [tachado]

120 [Segtin el voluminoso tomo, posiblemente se refiere a la obra de Antoine MEILLET y
Joseph VENDRYES, Traité de grammaire comparée des langues classiques. Paris: Champion, 1924, p.
478. En el curso hay tres ocasiones en que remite a la lingiifstica de Meillet, cfr. £/ hombre y la
gente. [Curvo de 1949-1950], X, 165, 306 y 315-316, sin citar la obra concreta]

121 [16/5/4-34]

122 [Ramén MENENDEZ PIDAL, Origencs del espaiiol. Fstado lingiitstico de la Peninoula Ihérica hasta
el viglo XI. Madrid: Junta para Ampliacién de Estudios / Centro de Estudios Histéricos, 1926,
p. 360]

125 Co [tachado]

124 [Esta referencia y el texto citado aparecen en la obra de Pidal referida en la nota anterior:
1094 es el afio, “Colecc.” remite a “Coleccién de documentos medievales formada modernamen-
te”]

125 [16/5/4-35]

126 [Superpuesto]

127 [Véase la nota 16/5/4-16]

128 [16/5/4-36]

129 no [tachado]

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

o
=
o =
9
o
<
L
(o]
2]
o
et
P
L
=
-
O
o
(o]




28 Notas de trabajo de la carpeta El hombre y la gente. Segunda parte

usos mds curiosos: tener un aquel —porque no se sabe " en qué consiste ni
se puede definir el encanto que sobre nosotros ejerce una persona. Por tanto,
porque no se sabe o no se quiere hacer presente, esto es, preciso algo. De aqu{
que se emplee verbalmente: aqguellas, aquellotras.

Es la tercera persona —s— la ausente de nuestra circunstancia.

2131

Los esquemas de conducta mostrenca — Riqueza de ellos en la cual encajar

7”132

posibles conductas singulares — es “Tener mundo”'*? — Ej. la mujer que se cree

nos espera.

Mi anticipacién de la reaccién del Otro siempre insegura —azarosa'®- El
otro es siempre peligroso — per-iculum — lo que pasa en los viajes — “ensayo,
prueba” “a titulo de ensayo” — inseguro — riesgo-

Necesidad de dar alguna seguridad a mi trato con el préjimo. Ejem-

plo // de Weber — con el dinero “espero que los otros, que el otro cualquiera

lo aceptard”.

150 /“no”/ [superpuesto y tachado]

151 [16/5/4-37. Esta nota se encuentra escrita a lapiz]
152 [“Lo primero que aparece en su vida a cada cual son los otros hombres. Porque todo
«cada cual» nace en una familia y ésta nunca existe aislada. El humano viviente nace, pues,
entre hombres, y son éstos lo primero que encuentra —es decir, que el mundo en que va a vivir
comienza por ser un «mundo compuesto de hombres», por tanto, en el sentido que la palabra
«mundo» tiene cuando hablamos de «un hombre de mundo», de que «hay que tener mundo»,
de si alguien tiene «poco mundo». El mundo humano precede en nuestra vida al mundo animal,
vegetal y mineral. Vemos todo el resto del mundo, como a través de la reja de una prisién, al
través del mundo de hombres en que nacemos y donde vivimos”, £/ hombre y la gente. [Curso de
1949-1950], X, 206]

135 [“Noten que los atributos hace un instante referidos, que constituyen para mf a ese Otro
en cero de intimidad conmigo, se resumen, ni menos pero tampoco ni més, en esto: sé que el
Otro va probablemente a reaccionar a mi accién. Cémo reaccione, no puedo presumirlo. Me
faltan para ello datos. Entonces recurro a la experiencia general de los hombres que mi trato
con otros menos lejanos, cuya relacién conmigo no ha sido cero de intimidad sino alguna cifra
positiva, me ha proporcionado. En efecto, todos tenemos, en el desvdn de nuestro saber habi-
tualizado, una idea préctica del hombre, de cuéles son sus posibilidades generales de conducta.
Ahora bien, esta idea de la posible conducta humana, asf en general, tiene un contenido terrible.
En efecto, he experimentado que el hombre es capaz de todo”, ., X, 241]

13 [Probablemente se refiere a la obra conservada en su Biblioteca: Max WEBER, Wirtschaft
und Gevellschaft, 2 vols. Tubinga: Mohr, 1921. Sefiala Ortega en el curso: “La frecuencia de un
comportamiento en este individuo, en aquél, y en el de m4s all4 serfa, pues, la sustancia del
uso; por tanto, se tratarfa de una realidad individual y sélo la simple coincidencia, méds o menos
fortuita, en ese comportamiento frecuente de muchos individuos le darfa el carcter de hecho
social. Nada menos que Max Weber piensa asf y nada menos que Bergson piensa lo mismo pues,
once afios después que Weber, seguird hablando, a vuelta de no pocas vueltas, del uso como de
una costumbre y de la costumbre como de wne habitude, de «un habito»; o sea, de una conducta

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET 29

3135

13¢Al decir que los tis tienen mi tiempo y son contempordneos — hablar de
/antigtiedad y/'* posteridad — dimensiones del Mundo Humano — contiene los
pasados y los futuros-

© Herederos de José Ortega y Gasset.

muy frecuente que por ser frecuente se ha automatizado y estereotipado en los individuos. Pero
es el caso que ejecutamos muchos movimientos, actos y acciones con mdxima frecuencia y que
evidentemente no son usos”, tbid., X, 269-270]

155 [16/5/4-38. Esta nota se encuentra escrita a ldpiz]

156 [La nota lleva como titulo: “Seguir”, pero estd tachado. Asimismo, tachado en la primera
linea: “Pero eso”]

157 [Superpuesto]

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

o
=
- =
O
(2’
<
LLJ
a
%)
o
[t
=
LL]
=
)
O
o
a







288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

ITINERARIO BIOGRAFICO
José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu
Epistolario (1908-1926)

Tercera parte

Presentacion y edicion de
Maria Luisa Maillard Garcia

ORCID: 0000-0002-1125-0529

Resumen

Esta tercera entrega del epistolario entre José Ortega
y Gasset y Ramiro de Maeztu abarca desde el 11 de
enero hasta el 15 de octubre de 1911. Coincide con el
periodo de la estancia en Marburgo de Ortega, con su
esposa Rosa Spottorno, en su tercera visita a Alemania,
donde nacera su primer hijo, Miguel German. Seguimos
comprobando este afio la evolucién politica y filosdfica
de Ortega. Ya es contundente al afirmar que la solucién
politica al problema de Espana es la construccion de
una minoria —moral e intelectual—, capaz de realizar las
reformas necesarias; y se encuentra buscando caminos
para matizar la ortodoxia kantiana. Ramiro de Maeztu
reside en Londres, con una breve visita de tres dias a su
amigo, probablemente a finales de marzo de 1911. En
el debate entre los dos amigos asistimos a una diferente
concepcion del periodismo —actividad predominante de
ambos en estos afios—, y a la manera de enjuiciar a la
generacion anterior y tratar a su principal representante,
don Miguel de Unamuno, empefiado en una campafia
anti-europeista.

Palabras clave
Ortega y Gasset, Ramiro de Maeztu, Miguel de Unamuno,
Generacion del 98, Espafia, minoria, periodismo

Abstract

This third installment of the correspondence between
José Ortega y Gasset and Ramiro de Maeztu covers
from January 11 to October 15, 1911. It coincides with
the period of Ortega’s stay in Marburgo, with his wife
Rosa Spottorno, on his third visit to Germany, where
his first son, Miguel German, will be born. This year
we continue to witness the political and philosophical
evolution of Ortega. He has already outlined clearly that
the solution to the problem in Spain is the construction
of a minority —moral and intellectual-, capable of
carrying out the necessary reforms; and he finds himself
looking for ways to qualify Kantian orthodoxy. Ramiro
de Maeztu lives in London, with a brief three-day visit
to his friend, probably at the end of March 1911. In the
debate between the two friends we witness a different
conception of journalism —the predominant activity of
both in these years—, and the way of prosecuting the
previous generation and treating its main representative,
Don Miguel de Unamuno, engaged in an anti-European
campaign.

Keywords
Ortega y Gasset, Ramiro de Maeztu, Miguel de Unamuno,
Generation of 98, Spain, minority, journalism

ontinuando con el criterio crono](’)gico que hemos establecido, esta ter-
cera entrega de la correspondencia entre Ortega y Gasset y Ramiro de
Maeztu se sitda en 1911, concretamente desde el 29 de enero hasta el
15 de octubre de 1911; aunque hay un paréntesis desde marzo a octubre, con
la excepcién de una carta de mayo. Ortega se encuentra ya en Marburgo, en
su tercer y decisivo viaje a Alemania, gracias a una beca de la Junta de Am-
pliacién de Estudios que, en esta ocasién le fue concedida, pues ya la habia
solicitado sin éxito en 1909. El objeto del estudio propuesto era la filosofia idea-
lista anterior a Kant. El 17 de abril de 1910 ha contraido matrimonio con Rosa

Coémo citar este articulo: Revista de
Maillard Garcia, M. L. (2023). Itinerario biografico. José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Estudios Orteguianos
Epistolario (1908-1926). Tercera parte. Revista de Estudios Orteguianos, (47), 31-71. N° 47.2023

https://doi.org/10.63487/re0.55
@@@@ Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0

noviembre-abril



il

José Ortega y Gassel - Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908 - 1926). Tercera parte

o
b

Spottorno y en noviembre ha ganado la cdtedra de Metafisica de la Universi-
dad Central de Madrid. En Alemania naceré el 28 de mayo, el dia de San Ger-
mén, su primer hijo, que serd apodado por ello, Miguel German. Asistimos en
este periodo a un proceso de maduracién, tanto respecto a su actividad politica,
que retoma al considerarla un deber frente a la circunstancia espafiola —una
vez superado el desdnimo que mostré a finales de 1910—, como a su evolucién
filoséfica, que comienza a matizar su anterior ortodoxia kantiana.

Ortega estd fuera de Espafia, pero no la olvida. Como formulard en breve
en el libro fundacional de su filosoffa: “Yo soy yo y mi circunstancia y si no la
salvo a ella, no me salvo yo”, él no podia dar la espalda a su circunstancia, y su
circunstancia era Espafia. Lee todos los periédicos que llegan a sus manos, sigue
con mirada critica la evolucién del liberalismo, representado por Canalejas, al
que califica de “enteco, misero”; urge a Ramiro a volver a Madrid: “tenemos que
volver a Madrid cuanto antes”; critica con dureza el intento de apropiacién de la
figura de Costa por parte de los conservadores y sigue combativo: “Estamos en
tiempo de guerra, sefiores”.

Sin embargo, esta tercera estancia en Alemania le ha devuelto la prudencia.
Les falta mucho, escribe a Ramiro, para alcanzar el conocimiento que tienen
los profesores alemanes, algo indispensable para el logro de una accién efec-
tiva, lo que no impide que una idea temprana se perfile ahora en la mente
de Ortega con absoluta claridad: la construccién de una minorfa culta —moral
e intelectual—, como el instrumento politico imprescindible para la regenera-
cién de Espafia. Y es en este apartado, cuando comenzamos a asistir al proceso
mental de Ortega. Desarrolla las ideas por las que ha llegado a dicha conclu-
sién y reflexiona sobre la naturaleza del hombre, a la hora de juzgar la deriva
de Ramiro. Hacen su aparicién algunas categorias que serdn fundamentales en
su evolucién filoséfica, como la idea del hombre como “futuricién”, para lo que
se apoya en una formulacién de Platén quien, segtn el filésofo, no encuentra al
hombre en la ignorancia ni en el saber; sino en el movimiento de la ignorancia
hacia el saber. El hombre serfa, pues, tendencia, una tendencia hacia el futuro.

La influencia kantiana sigue presente y asf escribe a Ramiro que el menor o
mayor grado de cultura, entendida como perfeccionamiento del hombre, es su
capacidad para identificarse con “normas ideales”, la habituacién subjetiva a la
objetividad. Sin embargo, en esta estancia en Marburgo comienza a distanciar-
se de la ortodoxia kantiana, a través de sus conversaciones con Hartmann, de la
lectura de Emil Lask y de la fenomenologia de Husserl. La objetividad no pue-
de aplicarse a la comprensién del sujeto, es decir del hombre: “Objetivismo es
tratar los objetos objetivamente pero no los sujetos”, le escribe a Ramiro, repro-
chéndole que emplee el objetivismo “como una guillotina”, cuando llama “gol-
fos” a sus compafieros de generacién, por no saber ajustarse a la “objetividad”.

Revista de

Estudios Orteguianos
N° 47.2023

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Presentacién de MaRria Luisa MAILLARD GARCIA

N
S

Ya estd buscando un camino intermedio entre el objetivismo y el subjetivismo,
es decir, entre el positivismo y el idealismo apoy4dndose en parte en la fenome-
nologfa. Ortega se detiene ahora en el hombre, en su proceso de conocimiento,
teniendo en cuenta los elementos que lo constituyen, y concretamente en el
error de no saber tratar los impulsos. El entusiasmo, por ejemplo, le escribe a
Ramiro, no debe ser prioritario para la accién, no debe darse en el vacio de co-
nocimientos. Posteriormente, en 1924, afinard esos elementos que constituyen
al ser humano: “Vitalidad, alma, espiritu” (II, 566-592). Pero estamos en un
primer momento del proceso: si el hombre se identificase, sin més, con el ideal,
se quedarfa sin ideal, le escribe a Ramiro; es decir, sin tensién hacia el futuro.
El otro elemento de debate entre los dos amigos es su diferente concepcién
del periodismo. Es una actividad a la que Ramiro de Maeztu se dedica con in-
tensidad desde su llegada a Inglaterra en 1905 y en la que Ortega lleva tiempo
adentrdndose. Uno de los periédicos con los que colabora desde 1903 es Za
Prensa de Buenos Aires y ahora Francisco de Grandmontagne le ha pedido a
Ortega una colaboracién periddica, de dos articulos al mes. Ortega estd dispues-
to aaceptar el ofrecimiento, a pesar de juzgar a La Prensa como “un periédico sal-
vaje, en todos sentidos mal hecho”, algo que no puede sino ofender a Ramiro,
al que le ha solicitado introdujese su primera colaboracién. Entiende el filésofo
que el periodismo lleva cincuenta afios de retraso respecto a la mentalidad de la
época porque se queda en el mero empirismo de los hechos, sin abrirse a la uni-
versalidad, sin tener en cuenta que un hecho es sélo “un punto de una esfera”.
Sigue debatiendo con Maeztu en la definicién de periodismo: es literatura, arte,
no puede aspirar a la objetividad de la Filosoffa, es decir, a la ciencia; pero hay
que lograr transmitir “algo cientifico”, ensefiar algo, sin dejar de ser periodista,
para lo que hay que introducir “a carretadas la emocién, lo estético”. Y ese serd
el camino que seguird Ortega en sus articulos, mediante un estilo que conduce
al lector hacia la verdad filoséfica, a través de la metéforay la emocién.
Finalmente, vemos cémo a los dos amigos atin les ocupa, y con cierta inten-
sidad, la relacién con la generacién anterior, la del 98, representada en su figu-
ra maxima por don Miguel de Unamuno. Este prosigue su larga batalla contra
el europefsmo de la Generacién del 14 que encabeza Ortega, que ya se vio re-
flejada en 1909 en la anterior entrega de esta correspondencia. La muerte de
Joaquin Costa el 8 de febrero de 1911 destapa de nuevo la caja de los truenos.
El 20 de febrero de 1911 Ortega escribe un articulo en £/ Imparcial, “La heren-
cia viva de Costa” (I, 401-404) y Unamuno en su articulo de marzo de 1911
“Sobre la tumba de Costa” vuelve a utilizar el término “papanatas”, afiadiendo
el de “definidores pedantes”, para dirigirse a los europeistas encabezados por
Ortega. Define allf el rector de la Universidad de Salamanca a Costa a través
de la paradoja. El hombre m4s antieuropeo fue quien popularizé “eso de la

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



59 José Ortega y Gassel - Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908 - 1926). Tercera parte

europeizacién”. Siguiendo a Unamuno, le malinterpretaron “todos esos defini-
dores pedantes que no dejan caer de la boca el imperativo categérico kantiano
o el binomio de Newton”. Hay un modo mejor de acercarse a Europa, postula,
que tomar de Kant o de Lutero o de Goethe lo que nos sirva y es imponer a
Europa San Juan de la Cruz, Cervantes o Calderén. “Todo menos esa actitud
servil de papanatas que no tiene en cuenta nuestro espiritu”. Posteriormente en
el corolario de Del ventimiento trdgico de la vida, Unamuno reincide en su critica
“velada” a Ortega: “Y vosotros ahora, bachilleres Carrascos del regeneracio-
nismo europeizante, jévenes que trabajéis a la europea, con método y critica...
cientificos, haced riqueza, haced patria, haced arte, haced ciencia, haced ética,
haced o m4s bien traducid sobre todo «Kultura», que asf mataréis a la vida y
a la muerte. {Para lo que ha de durarnos todo...!” (Barcelona: Optima, 1997,
pp- 320-321).

Ortega no le va a la zaga en algunos de sus articulos de 1911, aunque se
resiste a abandonar la afectuosa relacién epistolar que mantiene con Unamuno
desde 1904. Ya en 1907, cuando sus diferencias comienzan a ahondarse le escri-
be: “Aunque le injurie alguna vez, bajo la injuria sabe usted que va mi altisima
estimacién y algo m4s, una extrafia forma de carifio que no he acertado atin a
explicarme” (Epistolario completo Ortega-Unamuno. Ed. de Laureano Robles. Ma-
drid: El Arquero, 1987, p. 64). Unamuno contesta de forma desabrida al intento
de acercamiento epistolar de Ortega en 1911, después de haber conocido la cri-
tica que, de su poemario Rosarto de sonetos liricos, realiza el filésofo el 13 de agosto
de 1911 en ElImparcial. En el epigrafe VII: “El hombre mediterrdaneo”, de “Arte de
este mundo y del otro”, se explaya asi Ortega: “Asfi, hace poco, en un rapto belli-
simo de vulgar materialismo, el rector de la Universidad de Salamanca componia
unos versos declarando su inequivoca decisién de no salvarse si no se salva su
perro, si no le acompafia al empireo y corre con él de nube en nube lamiéndole la
mano de su alma. {Amor a lo trivial, a lo vulgar!” (I, 446). Unamuno responde a
la carta de aproximacién de Ortega, el 2 de septiembre de 1911, rechazando su
intento de conciliacién: “;Que si quiero algo de ahi? ; Alguna obra saducea, nor-
mativa, objetiva, corrosiva? No tengo noticia de ninguna. Y ahf{, ;quieren algo de
mi? ;quieren algo de Espafia? Adiés, Adiés”.

La relacién conflictiva de Ortega y Unamuno se mantendr4 durante toda la
vida de ambas figuras preclaras de “la Edad de Plata” de las letras espafiolas.
La aproximacién de Ortega a Unamuno fue temprana. En 1898, se exami-
na de Lengua Griega ante un tribunal presidido por Unamuno y de 1904 data la
primera carta conocida de Ortega a su maestro, en la que ya critica a Unamuno
por “ese misticismo espafiol cldsico que en su ideario aparece de vez en cuan-
do”. Ortega le propone participar en los medios de comunicacién a los que tie-
ne acceso como “Los lunes de £/ Imparcial” o los que va creando o colaborando

Revista de

Estudios Orteguianos
N° 47.2023

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

g

Presentacién de MaRria Luisa MAILLARD GARCIA

N

en crear como £/ Faro o Espaiia. Segin Paulino Garagorri, en su articulo “Una-
muno y Ortega, frente a frente” (Cuadernos Huwpanoamericanos, n.° 190, 1965,
p- 20), el distanciamiento se produjo en 1909, antes de la polémica publica,
cuando, tal como relatan Federico de Onis y Hern4dn Benitez, Ortega propone
a Unamuno iniciar juntos un movimiento de regeneracién nacional. Unamuno
le escucha atentamente y 1uego le responde: “Quiere usted que yo sea el padre
del movimiento y usted el espiritu, ;jno es asi? Bueno, sépase que yo soy la
Trinidad: Padre, Hijo y Espiritu Santo”.

Choque de dos fuertes caracteres que ya anuncia la incapacidad de que nin-
guno de los dos renuncie a sus convicciones mds profundas, aunque Ortega
slempre respetard a la figura de Unamuno. Después de la agria disputa poste-
rior de ese mismo afio y el intento de aproximacién fallido de 1911, el rector
de la Universidad de Salamanca recibird el apoyo del filésofo, con sus arti-
culos en E/ Pais: “La guerra y la destitucién de Unamuno. Carta de Ortega y
Gasset” (I, 6569-660) y “La destitucién de Unamuno” (I, 661-663), a raiz de
su destitucién del rectorado de la Universidad en 1914. La relacién con
Unamuno seré para Ortega, como le comenta ya en los afios treinta a Paulino
Garagorri y este recoge en el articulo anteriormente mencionado, una herida
que no quiere abrir. “Unamuno en m{ y para m{ es una herida que no quiero abrir,
algo que deseo no tocar porque me revuelve impresiones casi de angustia que
prefiero dejar dormidas. No puede usted imaginarse lo que he padecido con él.
Y quiero dejarlo estar” (tbidem, p. 30).

Ramiro de Maeztu, por otra parte, esté siguiendo las indicaciones de Ortega
de que tiene que estudiar Filosoffa y en octubre de 1911 ya se encuentra en
Berlin. En 1912 alternard sus estancias en Marburgo, Londres y Berlin y
en una larga carta a Ortega le expondra posteriormente sus dificultades para
hacer comprender a su grupo de Londres algunos postulados del filésofo.
Ramiro tampoco renuncia a sus convicciones mds hondas, aunque en ocasio-
nes se muestre més “kantiano” que Ortega, y vuelve a surgir el problema de la
moral y de la intuicién en el breve encuentro que tienen en Marburgo en 1911.
Como ya hemos indicado, las divergencias entre los dos amigos se van ahon-
dando, aunque, de momento, la relacién de amistad se mantiene.

De las siete cartas que se hallan en nuestras manos referidas al intercam-
bio epistolar entre Ramiro y Ortega en este periodo, sélo dos de ellas —y la de
Ortega sin datar— responden a cartas correspondientes. Sin embargo, la rela-
cién debié de ser mucho més fluida, habida cuenta de las referencias que apare-
cen en las cartas sobre las que trabajamos. El 13 de febrero de 1911, Ortega
escribe a Ramiro desde Marburgo: “voy a ir ddndole mi opinién sobre los jui-
cios de su carta”, carta que no obra en nuestro poder. Lo mismo sucede el 25 de
mayo de 1911: “Contesté una larga carta a su carta larga pero no la eché porque

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



56 José Ortega y Gassel - Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908 - 1926). Tercera parte

luego me parecié demasiado llena de indignacién”. Nos tenemos que desplazar
ya al 3 de octubre de 1911 para encontrar una carta en la que Ramiro responda
a una anterior de Ortega, con la que no contamos: “Su carta me alegra mucho,
porque veo que no se cierra Vd. a la critica”. Sin embargo, sf nos parece una
carta correspondiente la de Ortega a Maeztu que estd sin fechar, si tenemos en
cuenta las semejanzas temdticas halladas. Si Ramiro escribe que las alusiones
de Unamuno a su figura fueron veladas, Ortega responde: “No acepto lo de
que fueran las alusiones de Unamuno veladas. {Esto serfa el colmo!” Si Ramiro
escribe que Unamuno no necesita apoyarse en la dialéctica de Croce porque
leyé a Hegel hace muchos afios, Ortega responde: “;Crefa Vd. que yo desco-
nocfa que Unamuno dice que ha leido a Hegel y que efectivamente tuvo unas
veleidades de tal?” Por estas referenciasy otras sobre las que no vamos a exten-
dernos, hemos fechado la carta en las primeras semanas de octubre de 1911,
ya que obra en nuestro poder una dltima carta de Ramiro a Ortega, datada
el 15 de octubre de 1911, en la que ya no se hace mencién a la polémica, aun-
que sigue apareciendo la figura de Unamuno. Ha llegado a los oidos de Rami-
ro que Unamuno habfa comentado a Ramén Carande que iba a escribir una
serie de articulos sobre “Don Fulgencio en Marburg”.

Las dos primeras cartas de Ortega, datadas el 29 de enero y el 13 de febrero
de 1911 son reproches a Ramiro por no continuar la labor iniciada de consoli-
dar un grupo en Londres, affn a su objetivo de lograr el instrumento necesario
para la regeneracién de Espafia: la creacién de una minorfa culta. En la prime-
ra carta, Ortega da instrucciones precisas sobre cémo deben organizarse las
reuniones; en la segunda, responde a las justificaciones desgranadas por Rami-
ro, en una carta que no obra en nuestro poder, por no haber reunido al grupo
de jévenes con los que llevaba trabajando. La primera excusa que debié ar-
giiir Ramiro es que querfa comprobar si la necesidad de crear esa minorfa que
compartian ambos amigos era también una necesidad espontdnea y compar-
tida por los jévenes que frecuentaba en Londres. En su respuesta, Ortega se
explaya sobre su idea de cultura, entendida como forma de perfeccionamiento
del hombre: ésta no es fruto de la intuicién ni del entusiasmo ni mucho menos
de un estado heroico, sino del trabajo esforzado para lograr identificarse con
normas ideales: “Jamdy, jamds, jamds ha empezado nada con el entusiasmo”, le
escribe. La segunda justificacién expuesta por Ramiro debié de ser el pesimis-
mo, en forma de derrotismo, por la situacién sin salida de la politica espafiola.
Ortega es claro: frente al pesimismo de la generacién anterior, desgranando los
males de Espafia, hay que oponer la accién: el problema de Espafia no consiste
en seguir disertando sobre las cosas que se deberfan hacer y no se hacen;
sino en hacerlas y para ello, el instrumento necesario es la creacién de una
minoria que las lleve a cabo.

Revista de

Estudios Orteguianos
N° 47.2023

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Presentacién de MaRria Luisa MAILLARD GARCIA

N
N

En la siguiente carta de Ortega a Ramiro, fechada el 24 de marzo de 1911,
a raiz de la peticién de Grandmontagne para que colaborase en La Prensa de
Buenos Aires, Ortega expone sus ideas de lo que es la actividad periodistica,
sobre las que reincidird y que ampliard en la carta sin datar que hemos fechado
en la segunda semana de octubre de 1911. En la carta de marzo hay una solici-
tud expresa de que Ramiro lo visite en Marburgo: “; Por qué no se viene en el
primer tren?”, a la que Ramiro debié de acceder, porque en la siguiente carta
fechada el 25 de mayo de 1911, Ortega alude a “tres dias de conversacién”.
En esta tltima carta ya se aprecia un punto de indignacién por lo que Ortega
considera un desencuentro intelectual con su amigo para él inesperado. No es
sélo su diferencia a la hora de enjuiciar la actividad periodistica —principal y
casli Unica actividad de Ramiro en esa época, no lo olvidemos—, sino en el asunto
renovado de la intuicién, de la espontaneidad intuitiva del pueblo, algo contra
lo que Ortega lleva disertando en sus articulos de la época. La intuicién no es
suficiente, son insuficientes los principios, hay que enriquecerlos con la accién.

En las siguientes cartas ya nos desplazamos a octubre de 1911. Debié de ha-
ber mds cartas en este interregno, pero no contamos con ellas. La primera de
ellas, por ejemplo, es una respuesta de Ramiro a una carta anterior de Ortega
que no obra en nuestro poder y también alude a otra carta anterior de Ramiro,
con la que tampoco contamos. La siguiente de Ortega, sin datar, como decimos,
la hemos considerado correspondiente por las coincidencias teméticas. El tema
central es el reproche de Ramiro a las relaciones de Ortega con Unamuno; en
principio, que le escriba de forma afectuosa —“a Unamuno no se le debe tra-
tar hasta que no haga confesién de culpas y penitencia”. También le reprocha
Ramiro que no debata con Unamuno en el terreno de las ideas sino en el perso-
nal. Estas dos cartas correspondientes presentan muchas dificultadas a la hora
de referenciar los textos a los que alude Ramiro y algunas otras controversias,
al no contar con las cartas previas tanto de Ortega como de Ramiro. En lineas
generales. Ramiro se refiere al trato afectuoso que Ortega dispensa a Unamuno
en sus cartas y al “ataque injustificado” y personal que le dedica, suponemos
que en sus articulos. Y es bien cierto que Unamuno se cuida mucho de citar
expresamente a Ortega cuando ataca a los “papanatas europefstas”, mientras
que Ortega siempre cita de forma expresa a don Miguel de Unamuno, algo que
le reprocha Ramiro.

Pero ;a qué andanada “velada” de Unamuno contra Ortega —alusiones “cha-
bacanas y de mala indole”- se refiere Ramiro en su carta? Por las fechas, podria
ser el discurso de Unamuno en el funeral de Joaquin Costa, que se publicarfa en
marzo de 1911 bajo el titulo “Sobre la tumba de Costa” y en el que reproduce los
ataques a “los europeistas” de su carta a Azorin. ;Se conocfa ya en esa fecha el
corolario de Unamuno a Del ventimiento trdgico de la vida, de pronta aparicién? ;Y

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



58 José Ortega y Gassel - Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908 - 1926). Tercera parte

el ataque injustificado de Ortega a Unamuno? En cualquier caso, la discusién
entre Maeztu y Ortega parece centrarse inicialmente en las cartas intercambia-
das entre Unamuno y Ortega en el periodo —la de Unamuno es del 2 de septiem-
bre de 1911-y tal vez “el ataque injustificado”, por la proximidad de fechas, sea
aquel en el que acusa a Unamuno de ingratitud en la segunda entrega del articulo
“Una respuesta a una pregunta”’, publicada en £/ Imparcial el 21 de septiembre de
1911 (1, 463); teniendo como precedente el que profiere un mes antes a su poe-
mario en el epigrafe VII de “Arte de este mundo y del otro”. Sin embargo, no des-
cartamos que Ramiro haga referencia al antiguo articulo de Ortega “Unamuno
y Europa, fabula” de septiembre de 1909 que, tal vez, el grupo de Londres haya
releido. Maeztu en uno de sus puntos de discrepancia hace mencién de forma
expresa al exceso de erudicién de Ortega, quien desgrana los autores extranjeros
de influencia en los conocimientos lingiifsticos de Unamuno, algo que hace en el
articulo de 1909 apoydndose en un texto de Américo Castro, y que Ramiro con-
sidera un alarde de “rebasamiento cultural” que a lo tinico que conduce es a que
el lector espafiol piense: “;Lo que sabe Ortegal”, pero que no sirve para rebatir
sus ideas. De nuevo, el reproche de Ramiro es que, en vez de rebatir las ideas de
Unamuno, descienda al ataque personal.

Al principal reproche de Ramiro responde Ortega de forma contundente. A
Unamuno no se le puede refutar en el terreno de las ideas, como no se puede
refutar al escepticismo espafiol ni al escepticismo en general. Y, desde luego, las
alusiones de Unamuno a su persona no son veladas sino muy explicitas. Ortega
sin duda se identifica como la cabeza de los europefstas; si se les ataca, se ataca
a su persona. En cualquier caso, a un ataque personal sélo se puede contestar de
forma personal, remacha Ortega. No se puede tratar a los sujetos como si fueran
objetos. Para concluir, reprocha a Ramiro que olvide lo que es el periodismo, que
Ortega identifica con “publicismo”. En el periédico no se puede ser absolutamen-
te objetivo, es decir, cientifico, porque el periédico es arte y £/ Imparcial, donde €l
publicé su articulo contra Unamuno no es precisamente una revista de Filosofia,
dato que refuerza nuestra idea de que Ramiro, ante las nuevas interpelaciones a
Unamuno, trae a colacién el articulo de 1909 de Ortega.

En ese intercambio epistolar comienzan a apreciarse las claras divergencias
entre los dos amigos respecto a la valoracién de la generacién anterior, la del
98, a la que teéricamente Ramiro pertenece, mucho m4s duro en sus juicios
que el propio Ortega, ya que incluso llega a llamar “golfos” a sus componentes.
Si Ortega considera que los autores de la generacién anterior “von los escrito-
res de mdos talento que hay en Espaiia”, y él aspira a convertirlos, especialmente a
Unamuno; Maeztu, en carta del 15 de octubre, aparte de llamarlos “golfos”,
rechaza la misma idea de que hubiera una “Generacién del 98”: “en el 1898 no
lloramos a gritos més intelectuales que Costa y yo: los demds surgieron en 1898

Revista de

Estudios Orteguianos
N° 47.2023

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Presentacién de MaRria Luisa MAILLARD GARCIA 59

como surge una banda de forajidos en una ciudad abandonada por su guar-
nicién antigua: cada uno a lo suyo”. Las divergencias ya habfan comenzado
en la orientacién del proyecto comin que llevaban afios gestionando, el de la
creacién de una minorfa culta; y ya en la tltima misiva de Ramiro, las diver-
gencias acumuladas sobre la politica espafiola —Marruecos, Canalejas, el re-
publicanismo—, explotan en una descalificacién global: “En resumen, todas
las posiciones politicas de Vd. en Espafia son falsas”, que tal vez encubra
otras divergencias sobre las que Ramiro atin no se sentfa seguro.

Nota a la edicién

Para esta edicién se han consultado el Archivo de la Fundacién José Ortega
y Gasset — Gregorio Marafién y el Servicio de Manuscritos e Incunables de la
Biblioteca Nacional. Se indica en nota al pie de dénde ha sido tomada la co-
pia de cada carta para su edicién.

El criterio utilizado en esta edicién es cronolégico y se han cruzado las car-
tas entre los corresponsales, de manera que su lectura mantenga la fisonomia
de un diélogo.

En la transcripcién, se han mantenido los rasgos estilisticos de los autores
(p. e., en el caso de Ortega: fliiido, rigoroso) incluyendo resaltes expresivos (p. e.,
maytsculas enfiticas), asf como las peculiaridades morfolégicas y sint4cticas
(lefsmos, lafsmos, concordancias ab sensum, pares de términos con y sin conso-
nantes implosivas del tipo vubstancia/sustancia, obscuro/oscuro, etc., y otros rasgos
propios de la ortograffa del siglo pasado) y las distintas grafias en nombres
de personas y lugares siempre que no sean una errata evidente. Se han nor-
malizado los usos graficos sin trascendencia fonética, pero se ha respetado la
variacién que en algin momento de la historia de la escritura haya podido tener
relevancia fénica. Se mantienen las grafias que indican una falta de distincién
fonémica tanto si emplean el grafema que indica la articulacién del sonido en
cuestién como las graffas que indican la falta de distincién mediante hiperco-
rreccién. Se mantienen también las grafias que pueden ser indicadoras de una
pronunciacién particular, asf como reflejo de la reproduccién de la oralidad
de la lengua popular o hablada. Se mantienen las grafias propias de sistemas
ortogréﬁcos distintos del académico y aquel]as extrafias a la norma actual que
pueden ser reflejo de la reciente adopcién de un extranjerismo y el progreso de
su adaptacién al espafiol. Se ha modernizado la acentuacién en casos como fué/
fue, guidn/guion y otros similares.

Las palabras o expresiones breves en lenguas distintas al espafiol se sefialan
en cursiva, incluso cuando no estdn resaltadas en la carta. Todo resalte de los
autores se sefiala en cursiva.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



40 José Ortega y Gassel - Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908 - 1926). Tercera parte

Se ha evitado al maximo la intervencién de la editora en el texto, de modo
que se mantiene la versién original incluso cuando se ha detectado algin lapsus
calami —generalmente de precisién de una fuente al citar el autor de memoria.
Estos lapsus se sefialan en nota al pie.

Toda intervencién de la editora en el texto se indica entre corchetes [ ].
Cuando una palabra o grupo de palabras ha resultado ilegible, se marca con
[cleg.]. Cuando se interrumpe el manuscrito, bien porque se ha dejado una frase
sin completar, bien porque falta alguna p4gina o se han perdido unas lineas,
se refleja con [...].

Las palabras que aparecen de forma abreviada en el texto se desarrollan
incluyendo entre corchetes lo afladido por la editora, excepto las abreviaturas
més frecuentes en los epistolarios como “Ud.”, “D.”, “Dfia.”, “M.”, “Mme.”,
“etc.”, “ptas.”, “cts.”, “s. r. c.” (“se ruega confirmacién”), “q. b. s. m.” (“que besa
su mano”), que se mantienen. Las abreviaturas utilizadas en las fechas se han
desarrollado sin que se haya considerado necesario sefialarlo entre corchetes.
Cuando las cartas no estan fechadas, se sefiala entre corchetes [s. f.] o se indica,
también entre corchetes, la fecha que se colige de los datos de la investigacién.

Todas las notas al pie, salvo que se indique lo contrario, son de la editora. En
las mismas, se han anotado fechas, datos, personas aludidas, acontecimientos,
etc., que se piensa que hoy requieren una explicacién para un lector comun.

Respecto a la puntuacién, se respeta esencialmente la que aparece en las
cartas, pero se ha ajustado cuando se considera que asf se facilita la lectura.

La editora ha intentado intervenir en la edicién sin marcar su impronta des-
de un punto de vista interpretativo de la obra y de la biograffa de los autores de
estos epistolarios, porque se trata de poner a disposicién de los investigadores y
del ptiblico en general nuevas fuentes, la mayoria de ellas hasta ahora inéditas o
muy poco conocidas, que completan el corpus textual orteguiano al tiempo que
dan informacién de las personas con las que se carteé y de una época muy rica
de nuestra historia reciente.

Revista de

Estudios Orteguianos
N° 47.2023

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU
Epistolario (1908-1926)

Tercera parte

(177’
[De José Ortega y Gasset a Ramiro de Maeztu]
Marburg. 29 — Enero 1911

Querido Ramiro: cojo la pluma con algo de enojo y algo de dolor: segin
Barnés” me escribe no han vuelto Vds. a reunirse. Es Vd. el m4s culpable de ello
por lo mismo que parecia el m4s entusiasta. ;Qué? ;va a morir ese pequefifsimo
movimiento sin llegar siquiera a las proporciones de un ensayo? No puede
ser, no puede ser. Retinalos Vd. inmediatamente y expéngales mi indignacién.
Que la cosa muriera tan pronto serfa la prueba experimental més clara de la
frivolidad consubstancial atin a los mejores espafioles. Cabe no tomar sobre
sf un empefio pero es ilicito una vez tomado no seguirlo. Y es ilfcito no ya por
razones morales complicadas sino por simplicisimas razones psicolég[icas]: tal
cosa, en efecto, significaria la manifestacién definitiva de una absoluta falta de
seriedad.

Vuelvan Vds., pues, a mancomunarse el pensamiento un par de horas
cada quince dfas. El procedimiento mejor para organizar la conversacién fue-
ra que cada vez uno llevara algo que exponer: bien fuera un estudio original
sobre datos nuevamente recogidos, bien el mero andlisis de algtin libro o ar-
ticulo de revista que para nuestro efecto sea interesante. Ramén Ayala’ podia

! Servicio de Manuscritos e Incunables de la Biblioteca Nacional de Espafia (en adelante,
BNE), sig. Mss/23268/6(8). Escrita a mano y firmada.

2 Domingo Barnés y Salinas (1879-1940), préximo a la Institucién Libre de Ensefianza
(ILE), mantuvo una estrecha relacién con Manuel B. Cossio. En 1904 se doctoré con una tesis
sobre Paidologfa. De esta fecha data su amistad con Ortega, al que sustituyé en la cétedra de
Filosoffa de la Escuela Superior de Magisterio en 1911 y compartié con él su admiracién por
la Pedagogia Social de Natorp. Desde su cétedra desarrollé su proyecto de reforma pedagégi-
ca, colaborando con la coleccién “Clésicos castellanos”, de la que fue director desde 1930. Fue
Ministro de Instruccién Ptblica en 1933 e impulsé la creacién de la Escuela Nacional de Educa-
cién Fisica. Tras la Guerra Civil fue depurado y perdié su cétedra. Murié en México en 1940.

5 Ramén Pérez de Ayala (1880-1962) fue uno de los narradores y ensayistas mas destacados
de la Generacién del 14. En 1910 alcanzé notable fama con la publicacién de su novela A. 24 D. G.,
en la que contaba su amarga experiencia en el colegio de los jesuitas, a la vez que criticaba su

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



42 José Ortega y Gassel - Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908 - 1926). Tercera parte

tomarse el trabajo de ordenar sus objeciones a mi semi-conferencia, leérselas
a Vds. y discutirlas luego como buenos hermanos. Alguien podfa encargarse
de resumir las conclusiones y envidrmelas: yo luego responderia.

Convenia que entre varios se fuera haciendo lo que yo llamo mapa de los
ministerios, es decir, organizacién oficinesca de cada resorte: servirfa como un
fndice de cuestiones a estudiar. Cada negociado es, al cabo, érgano muerto de
una funcién probablemente muerta también o débilmente servida por algun
otro érgano supletorio y extraoficial espontdneamente formado. Es posible
—;quién puede hablar de lo ignoto?— que bajo y entre la Espafia oficial alienten
trozos vivos de otra Espafia vivaz, viej{sima, nunca muerta del todo: mas no es
metédico echarse al infinito para buscarlo. La Espafia oficial tiene que servirnos
incluso para hallar esa pretensa Espafia espontdnea.

Leo los periédicos y veo cada vez mds enteco, misero, incapaz de organizar
y crear instituciones a nuestro liberalismo®. Muy bien su articulo pidiendo una
doctrina liberal: eso es el A[lfa] y el Omega.

Nada mds hoy. Escribame.

Recuerdos muy afectuosos a Marfa y Miguel. ;Qué hay de la Casa
Editorial ?°

Un abrazo de su amigo

Pepe
Muchos saludos para los tres Maeztu® de Rosa.

inoperante método educativo. En estas fechas se encontraba ya préximo a Ortega, quien hizo
una resefia laudatoria de su libro. En 1913 formé parte de la Liga de Educacién Politica Espa-
fiola, que se presenté ptiblicamente en 1914 en un acto celebrado en el Teatro de la Comedia con
un discurso de Ortega. Acabarfa colaborando con el filésofo en la Agrupacién al Servicio de la
Republica, movimiento politico creado en febrero de 1931 por José Ortega y Gasset, Gregorio
Marafién y el propio Ramén Pérez de Ayala. Entre sus obras: La paz del vendero (1903); Artemisa
(1907); La pata de la raposa (1912); Troteras y danzaderas (1913); Belarmino y Apolonio (1921); Diva-
gaciones literarias (1958) o El pais del futuro (1959).

4 En 1911 el liberalismo estaba representado en el Congreso de los Diputados por José
Canalejas, que presidié el gobierno espafiol desde febrero de 1910 a noviembre de 1912, fecha
de su asesinato a manos de un anarquista. Ortega no parecia estar de acuerdo con el sello
moderado que imprimié a su gestién. Después de su muerte, el Partido Liberal no fue capaz de
reconstruirse.

5 Puede referirse Ortega a la Casa Editorial Sucesores de Manuel Soler, sita en Barcelona,
cuyo propietario y director era José Gallach Torrds, quien en abril de 1911 publicarfa una revista
de divulgacién popular. En 1918 se fusionard con la Editorial Calpe que contarfa con Ortega y
Gasset como colaborador especial, dirigiendo desde 1922 la “Biblioteca de Ideas del Siglo XX”.
Por estas fechas, Ramiro de Maeztu estaba muy relacionado con los medios periodisticos de
Bilbao y Barcelona.

¢ Se refiere a Ramiro, Marfa y Miguel de Maeztu.

Revista de

Estudios Orteguianos
N° 47.2023

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET - RAMIRO DE MAEZTU

45

[S%

s L.,mn.:.-lmv; wee eodla Wiy Fiice B -
keee, nutatne, vl:ﬁ!-'.f’a:kamah "'5"“"“"“"}

Srten ‘;uﬁ-m L ﬂ%m; 7’?

[ Zezefc™T 7 e i
| Woorbung. £ - Tntno 1t

Fisniote Rarane : wﬂhwtmﬂ‘,’
sl o o edae e deber 1tgune Franney Mo
M:;‘:‘,w)hw e diG M,&M-&ﬂ-t_;{.
s Gutfe bl sla bmpwhwtﬂﬁu\ﬂm
ok ok waioi o b l‘&u—f{#.&n. Vs 40
MM:«:DO‘:M —evimnanle 1 1 g
dw""'"”wiﬂﬂmm-‘?‘? pussle in,

1l commmulions i tre1retoiiot aoesds

e e L &

fiore swarioulo yuiolicnde e o LB
ol eso e ed Ayel -ﬂoua,a.-
o s hay, Saeacbama ] :
Moruensler oy apealiivmin oo Pudnamy Ve =
W-i&whﬁd&hW. |
M,m.u_.awwm%o

TPrches 4aluoles hane bad e haesdoc. J
de Mo as g : ‘ "i
|
f
L |

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

=
=
==
)
(<4
<
L
a
72
o
o
=
L
=
-
9
o
(e




94 José Ortega y Gassel - Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908 - 1926). Tercera parte

[18]
[De José Ortega y Gasset a Ramiro de Maeztu]
Marburg 13 Febrero 1911—

Querido Ramiro: voy a ir d4ndole mi opinién sobre los juicios de su carta
—que con una de Barnés y una tarjeta de Fernando®, es lo tnico que de ahf me

ha llegado.

Dice Vd. que no hizo citaciones para ver hasta qué punto era interna y
espontdnea la necesidad de comunién en esos hombres: de la no asistencia con-
cluye Vd. la no existencia de esa necesidad. ;Esas tenemos? Veo que atin no ha
llegado Vd. a sentir toda la gravedad de nuestro problema: aun se le interpone
entre lo horrible de este y su sensibilidad ese optimismo vasco que reconoz-
co gran fuerza para la accién pero no buen estado de espiritu para la visién
o comprensién. Esa necesidad interna jqué puede querer decir? Una forma
normal de actividad. Pues bien, en este sentido ni ellos ni Vd. ni yo sentimos
esa necesidad interna: la prueba que abora inte[n]tamos ponerla en prictica.
No nos hagamos ilusiones: esa comunién la buscamos Vd. y yo como una nece-
sidad externa, la hemos hallado elevdndonos de nosotros mismos al reino de
las necesidades tedricas, objetivas, puramente racionales. Ahora bien, ningin
hombre participa en todo momento de ese reino: fuera tal cosa el ideal realizado
y esto no es deseable porque el hombre quedarfa sin ideal. Platén? buscando al

7 BNE, sig. Mss/23268/6(9). Escrita a mano y firmada.

8 Probablemente se refiera a Fernando de los Rios (1879-1949). Su amistad con Ortega
data de su época de estudiante de Bachillerato en el Colegio de la Asuncién de Cérdoba,
donde fue condiscipulo de Ortega y su hermano Eduardo; pero su aproximacién a “los jévenes
marburguianos”, que posteriormente formarfan la Generacién del 14, se produjo después de
su estancia en Alemania en 1909, gracias a una beca de la Junta de Ampliacién de Estudios.
Fernando de los Rios suscribird el manifiesto fundacional de la Liga de Educacién Politica
Espafiola y colaborard en la revista Fspaiia y en el diario E/ Sol. Fue el mds notable albacea
de Francisco Giner de los Rios, su tio lejano. Doctorado en 1907 en la Universidad Central de
Madrid con una tesis sobre la filosoffa politica de Platén, colaboré con diversas instituciones
de la ILE y se afilié al Partido Socialista; aunque no fue partidario de integrarse en la III
Internacional. Fue ministro de Justicia y de Instruccién Publica y Bellas Artes durante el
periodo republicano de 1931 a 1933. Desde 1936 ocupar4 los cargos de embajador; primero en
Parfs y, posteriormente, en Nueva York, donde fallecié después de haber ejercido de profesor de
la New School for Social Research.

% Ortega, gran conocedor de Platén desde su juventud, durante su estancia en Marburgo asis-
ti6 a dos cursos sobre los didlogos de Platén: “Teetetos o de la ciencia” y “El sofistay el ser”. En am-
bos didlogos se mantiene la visién del hombre, que expresard simbélicamente Platén en el conocido
“Mito de la Caverna” del capitulo VII de Za Repiiblica. El hombre es un ser que debe sufrir un penoso
ascenso, por un escarpado camino, desde la oscuridad de la caverna en que se encuentra encadena-

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET - RAMIRO DE MAEZTU 45

hombre dice que no lo halla ni en la ignorancia ni en el saber, sino en un terreno
medio, que no es propiamente un Jer sino un movimiento, una fendencia: en la ig-
norancia que va hacia el saber. Nadie, pues, es espontdneamente culto: y el més
o el menos de cultura es la mayor o menor frecuencia con que al cabo del afio
un hombre se siente identificado con las normas ideales; las percibe con verda-
dera inmediatez. Establezca Vd. ahora una gradacién que comience con los
actuales profesores alemanes: ;qué grado de relativa, de pretensa esponta-
neidad cultural nos corresponderd a Vd. y a mi? Muy bajo, por desgracia: mu-
cho més bajo de lo que acaso creemos. Midamos a los dem4s por nosotros,
por el trabajo terrible que nos cuesta ser tan minimamente buenas personas.
. Cudntos afios ha andado Vd. por el mundo sin que se pudiera atar con Vd.
dos caminos? ;Cree que ya he olvidado sus campafias contra todo tecnicis-
mo?'” Nosotros mismos estamos muy poco seguros de nosotros mismos: no
pidamos més a los deméds. Y asf como, poco a poco, mediante pios engafios
subjetivos, nos vamos manteniendo a flote nosotros realizamos con los demés
una pedagogia seductora. La mayor o menor normalidad del estado de 4nimo
cultural en nosotros depende del grado de iteracién, de habituacién psicols-
gica, subjetiva a lo normal y objetivo que hayamos logrado. Si esos hombres
no asisten a esas reuniones no es porque no lo deseen o en momentos de clari-
videncia no vean su necesidad sino por esta simplicisima razén de que no es
atin en ellos costumbre reunirse, como solo lo es un grado més en Vd. y en mi.

No olvide la cadena infinita: tratamos de hacer comunales, colectivos, cultos
a los espafioles: para ello vamos a hacer una minorfa de comunales, colectivos,
justos: pero vamos a hacerla, no la tenemos atin. Tenemos, pues, que hacernos
primero tres o cuatro verdaderamente comuna]es, co]ectivos, cultos... y asi
hasta uno, hasta el primer motor que para serlo necesita a la larga y atn a la
corta que otros lo vayan siendo. No partamos, pues, de una supuesta minoria
real de héroes culturales: esa minorfa es espafiola y, por tanto, se repiten en ella
los mismos problemas que en la gran masa, solo que circunscriptos, suscepti-
bles de manejo con tiempo, paciencia, tenacidad.

“El problema, dice Vd. —el mal de Espafia— cae sobre ellos en rachas, cae-
r4 de nuevo cuando Maura vuelva al poder etc.” —~Ramiro— este es el proble-
ma de Espafia, metédicamente puesto. No esa Espafia —en sf con sus entra-
flas descompuestas: ese problema no podemos resolverlo sin un instrumento y
la obtencién de este es el problema de Espafia. Como decia el matematico

do —sfmbolo de la ignorancia, definida como una enfermedad- a la luz del conocimiento que es
el bien.

10 Se refiere Ortega a la vida itinerante de Ramiro de Maeztu, antes de su llegada a Londres
y a su evolucién ideolégica. Transité por Bilbao, Parfs, Cuba y Madrid donde, influenciado por
Nietzsche, compartié con Azorin y Baroja una postura anarquizante.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



46 José Ortega y Gassel - Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908 - 1926). Tercera parte

Abel'! “el problema cientifico se diferencia del extracientifico en que aquel
se pone Jolo de manera que puede ser resuelto”. Cierto la electricidad es
el problema original: pero como para resolverlo necesito la mecénica, esta
es el problema. En Espafia —incluso Costa'’~ se ha creido siempre que el
problema estaba en la lista de cosas a hacer: ahora bien yo creo que en siglo
XIX poco més o menos las cosas que habia que hacer han sido vistas: inten-
temos nosotros un problema nuevo: el problema de Espafia es que se hagan
las cosas no las cosas que se hagan —por tanto el instrumento para hacerlo.
Claro que este no se puede separar de aquellas, pero cuidamos de acentuar
més en el instrumento que en su finalidad, que en su funcién. Desde que
empecé a pensar sobre nuestra desventura vi claro que la cuestién radicaba
en construir una minorfa.

Lo que no es aceptable —me parece— es decir: “dentro de dos o tres afios
volveré a ver si se puede intentar algo colectivo”. ;Es Vd. al cabo también un
hombre de cosecha y vendimia —no un hombre de siembra y cultivo? No: te-
nemos que volver a Madrid cuanto antes, en cuanto nos sintamos capaces. No
hay que esperar a que los otros maduren —;Dios Santo!- sino a nuestra propia
madurez. Tenemos que convivir, comunicar: la realidad de la convivencia es
la dnica manera de suscitar la convivencia ideal. A las diez, a las 20 reunio-
nes ellas mismas se estructurardn.

Echa Vd., en suma, de menos en esos muchachos cierto estado heroico de
espiritu que halla Vd. dentro de Vd. mismo. Debo confesarle que yo no deseo
en ellos ese estado heroico de espiritu: lo necesito en Vd. pero en Vd. en cambio
no necesito que me haga un trabajo filolégico, el cual serfa forzosamente heroi-
co —es decir, caprichoso, improvisado, inttil. ;No se avergiienza Vd. de postular
en los demds estado heroico-religioso de espiritu? ;No es eso pedir que se le
dé a Vd. resuelto el problema? Jamdys, jamds, jamds ha empezado nada por el

11 Puede referirse Ortega al matemdtico noruego Niels Henrik Abel (1802-1829), célebre por
haber demostrado que no existe ninguna férmula para hallar las raices de todos los polinomios
generales. Durante su estancia en Marburgo, Ortega asisti6é a las clases de “Célculo diferencial
integral” del profesor Hensel y a las de “Teorfa de los conjuntos y Geometrfa analitica” de Hellinger.

12 Joaquin Costa Martinez (1846-1911) fue un politico, jurista, economista e historiador,
méximo representante del denominado “Regeneracionismo espafiol”. En su juventud mantuvo
una estrecha relacién con Francisco Giner de los Rios y la ILE, dirigiendo su boletin de 1880
a 1883. Periodista y escritor, publicé diversos trabajos dirigidos a la modernizacién econémica,

juridica y politica de Espafia: Colectivismo agrario en Espaiia (1898), donde critica las consecuencias
de las sucesivas desamortizaciones; Oligarquia y caciguismo como la forma actual del gobierno de
Eupaia: urgencia y modo de cambiarla (1901); Politica Hidrdulica (1906). Desde 1885 se introduce
en la politica. No logra ser elegido en las elecciones de 1896, a las que se presenté a diputado a
través de la Cdmara Agricola del Alto Aragén. En 1898 funda y preside Unién Nacional, que
se disuelve en 1901. En 1903 ingresa en el Partido Republicano y es elegido diputado a Cortes,
aunque no ocupa su escafio y abandona la politica. En 1911 fallece en Graus (Huesca), a donde
se habfa retirado.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET - RAMIRO DE MAEZTU 47

entusiasmo. El entusiasmo se produce cuando hay ya labor almacenada y nace
de la riqueza condensada. El loco se entusiasma sobre el vacio: el entusiasmo
cultural o politico supone tras sf cosas objetivas ya logradas y es siempre un
momento segundo en un movimiento, nunca el inicial. Jesus no es entusiasta, es
creador, sembrador: los entusiastas son los apéstoles vobre Jests. Yo le respondo
a Vd. que si trabajamos y dentro de un afio somos cincuenta le sorprenderé a
Vd. lo natural y simplemente que ha ido encendiéndose el entusiasmo —el cual es
fuego, el cual segin la mitologfa escandinava es un Dios que ve alimenta e leiia.

Respecto al entusiasmo de Marfa ya sabe ellaque no me acaba de entusiasmar:
Maria no necesita tanto trabajar mucho como trabajar bien': y si el dormir poco le
impide, como es casi seguro, contar con el mdximum de atencién, tranquilidad y
cuidado debe dormir m4s y trabajar menos. Sobre todo que piense mucho y lea
poco: que no descanse ni dé algo por listo que no lo vea absolutamente claro.
Cultura es asimilacién también —pero asimilacién es... Cuando vemos, al cabo,
algo con absoluta claridad entonces nos lo hemos asimilado.

Estoy indignado con lo de Costa'’: era un hombre de guerra y los pecadores
de la paz quieren hacer de él una fiesta de complicidad en que todo y todos
seamos lo mismo. Estamos en tiempo de guerra, sefiores: no hay amigo para
amigo. Aparte de esto sélo Cajal y Vd. se han opuesto a lo de Zaragoza'® —esa
ciudad soberbia, esa Andalucfa del norte, esa poblacién de escitas.

Salud.

Un abrazo de

Pepe

Recuerdos a los tres Maeztu de Rosa.

15 El dios del fuego existe en casi todas las culturas, pero es especialmente importante en
la mitologfa nérdica, ya que es uno de los elementos b4sicos, junto con el hielo, en la creacién
del mundo. Ortega puede referirse al dios Logi, también llamado Alogi, encarnacién del fuego,
quien compitié con el gigante Loki en un duelo de comida, que gané al devorar no sélo la carne
v los huesos del animal, sino el travesafio de madera que lo sustentaba sobre el fuego.

14 Desde su llegada a Madrid en 1910, Ortega segufa atentamente la evolucién intelectual
de Marfa de Maeztu, como se puede comprobar en la correspondencia publicada en Revista de
Evtudios Orteguianos, n.° 43 (2021), pp. 25-91.

15 Al producirse el fallecimiento de Joaquin Costa el 8 de febrero de 1911, el Consejo
de Ministros decreté que sus restos mortales reposasen en el Panteén de Hombres Ilustres de
Madrid. Ortega entendié este gesto como un intento de apropiacién de la figura de Costa por
aquellos que tanto le habfan combatido.

16 Los cinco mil trabajadores asociados a la Federacién Obrera, a los que se sumé gran
parte del pueblo de Zaragoza, impidieron el traslado previsto a Madrid y condujeron el cad4ver
de Costa al Gran Salén de La Lonja donde fue expuesto durante tres dfas, para finalmente ser
enterrado en el cementerio de Torrero.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



78 José Ortega y Gasvet - Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908 - 1926). Tercera parte

; &
il | Tilrens 190 t|

TWisejpsaEe /e

. . ) ’ 3

| uaniate Plomins ;e o desglale o ofsirncimy, sade Loy s
oubs e S tanta - gue sor v ole fhonndy | cmatangelo sle Fir
nmmhmwu%‘- e o llegade.
gn‘:mr..,w w.l"‘w)ﬂ“-s«. heas ko g pooeds
tra w5 e proctoniea ba Mesesiolool sle o o
daas heribra i e o e miinl teelo ehd Lo e ey
gmgummuﬁ‘ﬂdﬁd- ;f‘-”:a‘hm’. i&gu-_-.m

A ol stulie. baodla lo gravedadl de mueslinojire.
mu:m ae Lo henjerse culra. lo hm%d.r_aﬂax
Bi il leotool. 2ae ok # Mu5uc_.wfnu_¢_
fanreo pano doe aesie feine o futsc 2olaclo de capinte.
oo Lo Wiads o Comprrerid e Do mecevictne wekpa
ek Lo M?M}ﬂwﬂ-w"tﬁ%{‘
‘oz::.' ﬂmm,e«d-‘ii"ﬁ"" 7 eltes ’“.kd'”-‘.jgm%

4 sidirae ¢ Lo prushe gt atiine aledoreny

Ba :

e, bo k hauowle el eloaces de mrealom ich ren
am“mm beordoon, slgelisas , oo .
he nossceley, Ghern biew ) g WM%
 ew basle miemsanido s Eal Besio ; frutna bal toma el Lolead,
aealvenols y 3T wees derealile o el Yorce gusda -
i w.iu'-d’;al. Plolor bitozomde al hordre dice e 2o
E‘.:’.;.;,'uuu»umtuww'wﬁf Saden , Sine fan tar
meiwm“,mwmﬂ“&“‘m
mnrpimiinils | s b oolisea.; Cula igporaniein gie na o
etoc ol v alitn, Naclie, puser, 04 expand mssenrsls wuille:
el memn B el At dle ectliing o4 18 2 oiparo riasier
-@wyz:ﬁm'@@m%uu:m&wt
cools seit merrams wieales; fas p Lo, vy, tect, fonay

e ioli, Bhbaliticea bd. abero ima srmeloeion e
ol tnse gom Lo eadiiales projeacres alesuwoines ;e

. ) ||‘|:,‘:d‘_‘ Teiaos 04 ‘n: ool ool vliscal
s torroags Brblersl 8 VA1) & i D Ty boyle o dengrasin,
crsithe rones boge da Lo Gie Arats trtlrins . Daiooss 2

.&“dec ‘3 k .
-Mmfﬂwpdrmmﬁ}ashh!m%
Lethiinr  esnbios @ lve Copodiole; | posa

g m.,n?..;mu Ctri ey, cales.
$o s puaTo ! Jatne B a lieeent r’hoh-": .
7 '?f‘“lj, ,,,MWW.F&oW\m-.
4 peotdireniande eorrsnmdy, felteiiins, ewlies . o, 5 @achas.
ba sise ; hadbe el promen. 7esder o nema doile Veeces Fa,

=
=
=
LY
o
<
L
a
72
o
o
=
L
=
-
9
o
(e

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET - RAMIRO DE MAEZTU 49

.
"

T v oo e

N“l/‘?&f{c *) ; = 5
a'.'{,nlam,-g)ma;.f-mmr-n.g-um.,k - e,
e ¥ m;m,@mwws e
MM=MHLW“WJJ
M,umm‘.mmhwm‘ il p
b Lo e A, 1-'50‘;.;44.%“‘”1“, 7 H..,-._
Ll do. et MZLW,WJ’ ,?!';'r.
L protilesse ; diet Ve -awu&,m_m"!
%mw:aajmd&_mm Yite il
v al proen ther't Moo= salL e el prebleria ce,
Lapssinde el o ande pueile . Mo oa Gihowa ou .

s s ek destencpuestas i er e preblome
b oneiow ole 2ode ea ol yyrablicun de Coppovinm, Comeo decea
'dmm.mcvdmmm;wam_

sialel MW}G‘G&’ Cu-ywt:v wad M)\m.of_'l_pdz el

rocdiioe Rmmwﬂé-

N m%w% mhrd&m_mw:d
] '543%“‘;‘:"""9“4“' o Loy casas o
mquwuwm_m;mdmmm
i Toeelo . Clons g eafe. Mg 3 Yacesle Lipssrr
4 um,mmﬁdm} d-“-mmm‘““{_.'
de &4 o ot e Jrmodroleol gue e don fire cien,
, T o, 2 odire vures Do olea e
MWW{AM‘E' R I g
Lo gice ne M’wm_mm—ua&s&:"dm@l

a sl S TR it st it e a2 prreiols Tt
o eoleetive -”d'e! b al cado Fonubioe e Fsncie oo oo -
achia licsiio, — e vin Wecdne ole Ltoridpar 3 aucbline?
et Kissrs 110 mmww ’ 7 4 Breonas -
To s wuloaies eapioees o Gie Spono: o Duelis

1 et Tewers qq:gm«%,wsw‘_‘ .{p‘nq_.

Liolol ole Lo essusieiteco. €1 Lo tniiien Dustno ole aia . |

o, Loc covmiversin, ol A los dier,ollow 2o rvones
sl P T

--a«-un;v__‘_ "-—M

.dw... g = . ot i) =
Y oo ola apramilas P9 Ne2sceo yeorgaie aele

e essello el protlamam? Fossims, fovums jonuey
i ; neda por el tudiiinnine, M e -

s

W ] ds e .
ol vnieca] . deaus e en erduadasla, e cr
.::;} d::w;..m.;..mamu, %i.{«g‘_,‘

ha'iele [
il ,‘,.«.,,.M,Mmu fuego, m b ™

Areroliz E ; B

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

=
=
==
)
(<4
<
L
a
72
o
o
=
L
=
-
9
o
(e




30 José Ortega y Gasvet - Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908 - 1926). Tercera parte

L J2226R 6
r:ﬁ/h&ua&a{?@. =
lu-tru‘ﬂ al caTusitime e Fronia fo sode elin.
I A e P s
L b prey &-uq:)n‘ddrrm)w-
oo da mgrole s 0010 Lo eael vtgains, tesidovi s ed puan .
FES— muwgwmg ilidool y eriolods oletie olo—
Mw?ﬁ'da‘yﬁnw S‘Ma--da:;mm-ng__
; ) )MWSWWWMMM%oW
S Lovtiow Fanubitn —tnp aidnidloeiosy, 9,000
| z ; m},dm,dsfw_wmw
I = mbhmmm;
=i~k coae lo ole Cosia | o v heaco
T WJWMM
e ' cla ecolorol 2ue To -
hbk%wbw-.ﬁwm 2 :
'M:mhﬂ?mﬂ}’mm o
°: S ole euls pels Cofarl § Uds s Mews apuseids
‘Lg‘azmm— zae f wmﬂ_‘_‘“a"‘"
e ded vl , asee pebloceies ole eaacka, .
\Paduol .
e wlyase e

o
| &

- et

o
=
L
9
o
<
L
a
%]
(@)
et
=
L
=
-
O
o
(o]

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET - RAMIRO DE MAEZTU 57

[19]7
[De José Ortega y Gasset a Ramiro de Maeztu]
Marburg — 24 Marzo 1911

Querido Ramiro: adjunta la carta de Grandmontagne'®. Como ve vamos a
ser compafieros de colaboracién. Excuso decirle cudnto me preocupa la pos-
tura a tomar en mis cartas (por ahora dos mensuales). Yo no soy periodista,
por lo menos no entiendo la actualidad de una manera tan limitada como es
uso. Actualidad no es empirismo social, no es atomizacién de la continuidad
dindmica histérica y de la integridad estdtica cultural. El periodismo estd
atrasado cincuenta afios en todo el mundo y no responde como forma u érgano
a la funcién que ya le compete en la fisiologia del espiritu colectivo. Se olvida
que un hecho —un suceso por ej.— es solo un punto de una esfera y que solo
puede ser tratado adecuadamente sometiéndolo a una interpretacién esférica.
.Cémo es posible una tal forma del periédico? Aqui vienen largos proyectos
mios: es preciso unir la universidad al periédico.

Como Vd. ve tiene que hacer mi presentacién a los lectores de “La prensa””.
Solo le pido que les prepare a una lectura muy densa y en este sentido dificil.
Que haga constar mi opinién de que los articulos de periédico —como género
literario— tienen la misma obligacién de aspirar a vivir eternamente que una
epopeya.

. Qué asuntos me propondria Vd.? Piénselo bien y aconséjeme.

Le envio también la carta de Grandmontagne dirigida a m{ para que una vez
leida me la devuelva. Se ha portado muy bien el tal Don Francisco.

17 BNE, sig. Mss/23268/6(10). Escrita a mano y firmada.

18 La Prenvsa era un diario de la ciudad de Buenos Aires, fundado en 1869 por José C. Paz, de
orientacién conservadora y que fue considerado uno de los diez periédicos mas importantes del
mundo. Francisco Grandmontagne, de origen vasco, habfa regresado a Espafia en 1903 como
corresponsal de dicho periédico y continué la labor, ya iniciada antes de su partida, de promover
alos escritores espafioles en Argentina, pafs con el que segufa manteniendo excelentes relaciones
y una gran influencia. El 27 de febrero de 1911 Ortega recibe una carta de Grandmontagne
solicitdndole su colaboracién periédica en La Prensa —carta conservada en el Archivo de José
Ortegay Gasset en la Fundacién José Ortega y Gasset — Gregorio Marafién (en adelante, AO),
sig. C-16/3—y Ortega acepta, llegando a publicar diecisiete articulos en este medio en el segundo
semestre de 1911. Su primer articulo, el 9 de junio de 1911, serfa “El problema de Marruecos”,
asunto sobre el que llevaba escribiendo una serie de articulos en E/ Imparcial entre mayo y junio
de 1911, en la seccién “Libros de andar y ver”. En ellos defiende una aproximacién cultural y no
bélica con Marruecos y critica el expansionismo colonialista de Francia.

19 Francisco Grandmontagne ha solicitado previamente a Ramiro de Maeztu, colaborador en
La Prensa desde 1905, que hiciese una introduccién a la figura de Ortega.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



=
=
=
LY
o
<
L
a
72
o
o
=
L
=
-
9
o
(e

52 José Ortega y Gasvet - Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908 - 1926). Tercera parte

. Qué dias hay correo?

En cuanto tenga escrita la primera carta se la enviaré para que segun las
instrucciones de Grandmontagne vaya junta con su presentacién. El retrato
me lo haré aqui.

Suyo fraternalmente

Pepe

¢ Por qué no se viene en el primer tren? Serfa lo mejor. Yo me iré a Italia el
3 de Abril®. Rosa estd un poco acatarrada y no puedo dejarla. Si viene trigase
algunos de sus articulos de “La Prensa” para que yo tenga una idea.

e P?s-:j.?.fééé_!t—' e} 2
Mmm.?_.z; e ese 37

-""_" Lossee o s @ dor <
mrm’ Lypewso decinls avionids rrce.
| hpm;#mM-mMmE;//mﬁam_
: .-@M)@Gma Jerece didta, porls nierias
10 erideosedo lo medi Ae stree piemseenc fase
| Ainioide. corio €8 1don Mwmq».yu
WJ,‘M’W?‘M“—& -

sste "
B e
zwawmwﬁn@_wﬁmam’

L - SR eSS

20 Primer viaje a Italia de Ortega, probablemente a un Congreso. No existen documentos de
su intervencién; pero es a partir de esta fecha que aparecen en sus textos algunas citas en italia-
no, especialmente de Leonardo da Vinci.

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

N
“

JOSE ORTEGA Y GASSET - RAMIRO DE MAEZTU

24

: Al
Crrve bt ve Feaveo _hpece, .“,_J/.M% 3 {o hazre agesc

teert a feg Leeleres m’v (’;«‘fu'«;‘! A A &,M /ﬁ/wu@m&m“fé
74“; Loy Mzme prisTo Leedinoe T -l oreder, },2(;
7 en eide. ventiolo Agiccf. e haga ewu.fe.q_m«_.r ﬁ“‘ T |
,/g.“«”bo(o Gt mm«md Ae /iamad.uo_fm T il
;;,,.,'__h pee 106 Matisane = o7 i cﬁ
} Ao a0 e Me% el /2.»(&««1, he o
9{9 aippray o vioor elernoriecidt. gue m‘yu : 2
Je R“f’ /‘?‘l ety losec P mﬂea\/;ﬂafq_za/ Sole bl
Zr 7 faa reee fooce 2t L 2ee f2 lo
Akce adimcdod e, /Wt&t. 0. C Fewse. . SEQR EI/T 7 3 7 G
b bibu p-asescsejpome a&fm.o& ;ﬁmﬂa‘:*ﬂfm @lotcsn . cle desar -
ole cvie fm«la{m Lo cacdea. de /ﬁa\ua’m = f;;a/#—; Ao o g /M »/,#07’7}‘“
Laspc oo A",ﬁ.”f&/&ﬁ'&ﬂ’. P T s

A pee Lo afew:&m e fra poriede »«7/&%
ed Lol B Pz Fosecses.

2hEe. ey 7/!.4@7% f

B eciovicls eapeida . loe . frd
Eaxin Jo !nﬂ:rmp/vm Gece ’E?c 4!&;;
hf&fr:weu-u.e; de. <o S

S cten er e fkm«molam Yt vetrnds nee

[20]21
[De José Ortega y Gasset a Ramiro de Maeztu]
Jueves 25 [mayo de 1911]*

Querido Ramiro: contesté una larga carta a su carta larga pero no la eché
porque luego me parecié demasiado llena de indignacién. Me causé mal efecto
después de afios de compenetracién intelectual y de tres dfas de conversacién®
me acusara Vd. de no tener en cuenta la necesidad de la intuicién, de la edu-
cacién intuitiva del pueblo. {Yo que llevo un afio diciendo a mis amigos®*%
1° Hay que descender de los principios a su aplicacién. 2° Hay que enriquecer
la intuicién! Busco ahora la carta y no la hallo: si parece se la enviaré.

® y especialmente a Vd., gran Don Ramiro.

. Que no he pensado sobre lo que es el periédico?!11!

2l BNE, sig. Mss/23268/6(11). Escrita a mano y firmada.

22 Se colige por los hechos descritos en la carta. Est4 escrita plausiblemente en Marburgo.

25 Es probable, dada la proximidad de las fechas, que Maeztu aceptara la proposicién que le
hizo Ortega en carta del 24 de marzo de acudir a Marburgo a visitarle.

24 Cuelga aquf Ortega una llamada de nota al pie de la carta.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



549 José Ortega y Gassel - Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908 - 1926). Tercera parte

Pero, thombre! {qué trabajo se toman Vds. por no querer reconocer que
“La Prensa” es un periddico salvaje, en todos sentidos mal hecho! Y esta sim-
ple afirmacién mia es la que le ha puesto a Vd. al galope sobre el campo de las
observaciones injustas.

Mi podre Rosa lleva diez y seis dias en la clinica® sin haber atin salido de su
cuidado: por lo demds, se encuentra bien. Vea cémo no he podido comunicarle
si es nifio o nifia.

Estoy concluyendo un cartapacio sobre Marruecos para “La Prensa”. En-
vieme una carta como remitiendo Vd. mi articulo y su presentacién. Tengo un
necio pudor de enviar yo mismo esa presentacién, por lo visto necesaria, pero
que contiene loas que le parecerdn a Vd. algiin dfa tan injustas como a mf{ hoy.

Veré con mucho gusto al Sr. Raventés®: tengo idea de que Zulueta® me
hablé alguna vez de él.

Muy bien hace Vd. en venir aqui. Aproveche este afio para acabar de inte-
grarse: piense en los deberes que tiene Vd. delante, la infinitud de problemas
que le esperan y que tendrd Vd. que durchleben®. ;Qué serd de Vd. si le cogen
atin no unificado? Como en nuestra vieja tictica guerrera en los momentos de
grave peligro formaban nuestros pobres soldaditos el cuatro, los espafioles
de ahora cefiidos de africanismo que es desparramamiento, tenemos que formar
la esfera, el globo interior.

Abrazo entrafiable

Pepe

25 Tres dfas después nacerfa el primer hijo de Rosa Spottorno y Topete y José Ortega y
Gasset, Miguel Germén.

2% Manuel Raventés i Doménech (1862-1930), viticultor, enélogo y creador de la firma Co-
dornid. desempefié el cargo de presidente de la Federacién Agricola Catalana Balear desde 1903
a 1904. Fue también un politico cataldn adscrito al movimiento nacionalista Solidaritat Catala-
na (1906) alcanzando el acta de diputado por Montblanc (Tarragona). Fue elegido diputado a
Cortes por Valls (Tarragona) en las elecciones de 1907 y hasta 1910. En 1911 se convirtié en el
primer director de la Escuela Superior de Agricultura.

27 Luis de Zulueta y Escolano (1878-1964) fue un escritor, profesor y politico espafiol, miem-
bro del Partido Reformista. Se licencié en Filosoffa y Letras en la Universidad de Salamanca,
ya que desde 1903 mantenfa una estrecha amistad con Miguel de Unamuno. Se doctoré en 1910
en la Universidad Central de Barcelona con una tesis sobre La Pedagogia de Rousseau y, ese mis-
mo afio, se introduce en la politica regional y espafiola siendo elegido diputado por Barcelona,
como representante de la faccién politica republicana. Volvié a ser elegido en 1919, 1923 y 1931
por Madrid, Pontevedra y Badajoz, respectivamente. Fue profesor de la Escuela Superior de
Magisterio y, posteriormente, de la Universidad Central en la seccién de Pedagogfa. En el pe-
riodo 1931-1933 fue Ministro de Estado, bajo la presidencia de Manuel Azafia. Al finalizar la
guerra, se exilié a Colombia y de allf a Nueva York, donde fallecié en 1964.

28 Verbo aleman que significa “vivir”, “revivir”, “experimentar”.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET - RAMIRO DE MAEZTU 55

T ssj2z268/ 60T 28
Ghusue s 26
L ! Pl‘ ARTL . "F'!‘r:' m":--- e E
M&M—_ .lf‘:“‘?‘.r.l‘ FM&: g A TR
| Cniens vl epeile Aespase) de ains ole coriprene -

i E - _’2! h A ..ﬁ
;i:- MMW@?mﬁth“.
ree be Lo artene L
R _

"e"'.'-. j .!- '~‘J' el a .M.Q; M"

] 4 ersaeiriel) W edTad
e Aoy Plssrvaeeied LTS sy
Iniprtredie fate Gy Sl G
fa etivisa dtn hoden asscd e Lu eveclads;

ng‘#%d-f.ﬁu' ¥ ’ t
by 5'! WW.%MM}M-. d}"‘”"’&:—
o ‘cife oo jiana mealicey <le WIMm

i fo eypacnde |
v Fruel df-wf.uy% Aivkeds Lebier AMM

=
=
==
)
(<4
<
L
a
72
o
o
=
L
=
-
9
o
(e

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril




56 José Ortega y Gassel - Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908 - 1926). Tercera parte

[21]29
[De Ramiro de Maeztu a José Ortega y Gasset]

4, Pariser Str.
Berlin, W.

Berlin 3 de Octubre 1911

Mi querido Pepe: Su carta me alegra mucho, porque veo que no se cierra
Vd. a la critica. Al mismo tiempo me da una pauta para decirle m4s ordenada-
mente lo que de modo atropellado le escribf.

1° Le prevengo que la mala impresién ante el ataque injustificado® (publi-

31 eran chabacanas y

camente injustificado, porque las alusiones de Unamuno
de mala indole, pero veladas) contra Unamuno no fue solo mfa. ;A qué obede-
ce?, me preguntaron extrafiados otros dos de los chicos de Berlin.

2° Ello le probaré que el consejo de Zulueta no se puede tomar al pie de la
letra. Es un consejo de hombre de mundo, excelente para abrirse camino en
la carrera social. Ante el hombre que muestre fuerza se abren las puertas
en Espafia. Pero el problema de Vd. no es abrirse puertas sino abrir las
conciencias no a Vd. sino a las ideas. Y para eso hay que alejar toda sospecha
de que las ideas sirvan de instrumentos para darse pisto, como Unamuno predi-
ca, con su Inconsciencia y su lgnorancia.

3° {Claro! Tiene Vd. razén al suponer que Unamuno quiere alzarse ahora al
frente de los golfos de ingenio y contra los estudiosos®. Pero no hay que alar-
marse ante esa perspectiva, en primer término porque los golfos no pueden

unirse. ;Concibe Vd. la posibilidad de que Unamuno y Don Pio, Valle y

2 AQ, sig. C-28/10. Escrita a mano y firmada.

% El ataque injustificado puede referirse a la descalificacién por vulgares de los poemas
de Rovario de sonetos liricos de Miguel de Unamuno, vertido por Ortega en el articulo “El hom-
bre mediterrdneo”, publicado en E/ Imparcial el 13 de agosto de 1911: 1, 446. O, m4s recientemen-
te, su acusacién a Unamuno de ingratitud en la segunda entrega de su articulo dirigido a Baroja
“Una respuesta a una pregunta’, publicada en E/ Imparcial el 21 de septiembre de 1911: 1, 463.
Se citan las Obras completas, 10 vols. Madrid: Fundacién José Ortega y Gasset / Taurus,
2004-2010, indicando el tomo en romanos y las paginas en ar4bigos.

51 Puede referirse a las alusiones de Unamuno en su articulo de marzo de 1911 “Sobre la
tumba de Costa”, en el que el rector de la Universidad de Salamanca arremete contra los euro-
pefstas, tachdndoles de nuevo de “papanatas”, “pedantes” y “serviles”.

32 Con “golfos de ingenio”, se refiere Ramiro de Maeztu a la denominada Generacién del 98,
a la que él mismo pertenece, aunque no la reconoce como tal. Los estudiosos son los europeistas
de la Generacién del 14, encabezados por Ortega y a cuyas propuestas se estd él acercando.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET - RAMIRO DE MAEZTU

N
~N

Benavente, etc., puedan hablar dos horas sin refiir? Les falta lo objetivo —jpa-
labra algo imprecisal— luego no pueden unirse.

4° La carta de Unamuno es una memez*. Comprendo la indignacién de Vd.
Pero Vd. cometié la candidez de escribirle afectuosamente. Pensé decirle a
Vd. en Marburg que habfa hecho mal y que a Unamuno no se le debe tratar has-
ta que no haga confesién de culpas y penitencia. Pero entonces discutiamos Vd.
yyo sobre moral. Yo estoy muy tentado a dar por definitivamente condenados
alos malos y a no pensar en ellos. Ello le parecia a Vd. mal y por eso no le hablé.
Pero atn después de recibir la carta de Unamuno debié Vd. decirse tan solo que
con ese hombre no se puede hacer nada y esperar a que diera motivo ptblico
no para meterse con él, sino para refutar lo que dijese. Usted, ja lo objetivo!

5° He supuesto que se aventuraba Vd. en lo de Croce®, porque suponia —y
atn supongo— que Unamuno no debe atin de tener idea de la accién de Croce
en Italia. La carta de Unamuno no me prueba que sepa de lo que se trata, sino
sélo que se da tono de tratarse con persona cuyo nombre viene sonando hace
afios en Espafia y en Inglaterra. Claro que Vd. sabe mejor que yo conocer
el método dialéctico alli donde lo encuentre, pero Unamuno no necesita tomar el
atre dialéctico —método, no hay de qué— de Croce, porque leyé a Hegel hace
muchos afios. Hace 17 afios, en el 94, cuando yo conoci a Unamuno, no le ofa

hablar m4s que de Hegel. Sus péginas dltimas de Paz en la Guerra® decia él que

36

eran hegelianas. En su £n torno al casticismo™ no se elogia mas que a Hegel.

3 Se refiere a la carta de Unamuno a Ortega de fecha 2 de septiembre de 1911. Unamuno ya
conocfa el tono despectivo de Ortega hacia su poesia y se revuelve: “Ya sé que usted no pasa por
mi poesfa. No es, en efecto, creo, muy a propésito para resistir la critica de la estética tudesca,
estética que aborrezco porque no es tal. La mayor mentira es la estética alemana”, Epistolario
completo Ortega-Unamuno. Ed. de Laureano Robles. Madrid: El Arquero, 1987, pp. 100-103.

34 Benedetto Croce (1866-1952), filésofo, historiador y politico italiano que Ortega cita ya
en abril de 1909, en su articulo “;Una exposicién sobre Zuloaga?”, como uno de los grandes
pensadores junto con Simmel y Bergson. Ya habfa recomendado su lectura a Maeztu en carta
de 26 de febrero de 1910, aunque precisando que no era original: “discfpulo de Alemania y nada
més”, “José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908-1926). Segunda parte”, ed.
de Marfa Luisa Maillard, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 46 (2023), p. 56. Unamuno utilizard a
Croce en su carta de respuesta a Ortega del 2 de septiembre de 1911, para defender su postura,
opuesta a la estética alemana. Ha hecho una traduccién de la estética de Croce y estd en corres-
pondencia con él.

35 Pazen la guerra es la primera novela de Miguel de Unamuno, en la que vierte sus recuerdos
de nifiez en un barrio de Bilbao en el contexto de la Segunda Guerra Carlista (1872-1876). Se
puede considerar una novela histérica que se cierra con la paradoja de que hay que encontrar la
paz en el corazén de la guerra.

36 En torno al castictymo es un ensayo de Unamuno, publicado originariamente en 1895 en La
Evpaiia Moderna en cinco articulos, que posteriormente se publicard como libro en 1902. En este
texto, Unamuno se adelanta a la crisis de conciencia, surgida en Espafia a rafz de la pérdida de
las dltimas colonias en ultramar y elabora por primera vez el concepto de “intrahistoria”, la his-
toria cotidiana de los espafioles olvidada por la historia oficial.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



58 José Ortega y Gassel - Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908 - 1926). Tercera parte

Y en aquellos afios escribfa habitualmente en Za Lucha de Clases”” sobre temas
marxistas-hegelianos y decfa habitualmente a sus amigos que para él no habia
més que dos genios: Marx y Hegel. Claro que el Hegel de Unamuno estard
en el aire, porque Unamuno no ha estudiado a Kant, y no puede manejar
las substancias que Hegel manejaba, pero me parece que ¢/ aire dialéctico de
Unamuno no es necesario atribuirselo a Croce. Pero de esto sabe Vd. mis
que yo, aunque tal vez no recordase el hegelianismo desordenado pero posi-
tivo de Unamuno cuando joven. En fin vuelvo a decirle que de esto sabe Vd.
més que yo y ha podido barruntar un crocismo en el articulo de Unamuno que
a mi se me escapd.

6° ;Que Unamuno iba a escribir un articulo furibundo contra el germanis-
mo?*® Mucho mejor para Vd. y para la causa que Vd. mantiene. Haberle deja-
do y entonces habria Vd. caido contra sus asertos —no contra él- y los habria
pulverizado, haciendo de paso un gran bien a sus lectores. Lo malo del ataque
de Vd. es el cardcter personal. Da la impresidn de una rivalidad o cosa parecida.

7° Lo de la “tentacién de mostrar superioridad”. Para el lector espasiol los pa-
rrafos del articulo de Vd. contra Unamuno vienen a decir: “Conste que no sélo
le conozco a Vd. sino que conozco todas las fuentes en donde Vd. ha bebido™.
No hay en esos parrafos una refutacién de las afirmaciones de Unamuno, sino
una afirmacién de rebasamiento cultural. “Usted no traduce sino lo de segundo
orden”. Claro estd que ello vale sin que Vd. se lo proponga fundamentalmente,
pero tiene Vd. que preocuparse de ello para evitarlo porque eso es el unamu-
nismo: servirse de los libros y de la cultura para desdefiar a los amigos. Hoy le
esa Vd. muy facil colocarse en esa postura frente a cualquier otro espaﬁol, pero
no es eso lo que Vd. se propone.

Tenga Vd. muy presente que el secreto con que Unamuno y antes que
Unamuno M. Pelayo han logrado que en Espafia no se estudie consiste en
servirse solamente de la cultura para ese fin de repelién®. Recuerde Vd. lo que

37 La Lucha de Clases fue un semanario socialista, editado en Bilbao, desde 1891 a 1937; aun-
que con un paréntesis en los afios 1892-1894. Fue, junto con E/ Socialista, uno de los principales
érganos del Partido Socialista.

3 Ya corrfa el rumor de que Unamuno iba a escribir una serie de articulos, titulados “Don Ful-
gencio en Marburg”, aunque en este momento Maeztu no parece tener una confirmacién clara.

% En “Unamuno y Europa, fabula”: 1, 256-259, Ortega cita un texto de Américo Castro, en
el que éste escribe: “Lo que el sefior Unamuno sepa de filologfa castellana tuvo que aprenderlo
en las graméticas de Diez, Meyer-Liibke, Foerster y Baist, alemanes, y en la de Gorra, italiano”
(tbid., 258), afiadiendo que lo que supiese del habla salmantina se debfa a Gessner. A esta cita,
Ortega afiade otra mds numerosa de autores extranjeros, expertos en literatura espaﬁola. En su
articulo en £/ Imparcial (publicado en dos entregas: 13/9/1911 y 21/9/1911) “Una respuesta a una
pregunta”’, Ortega vuelve a la carga: I, 463.

4 Vocablo no existente en el diccionario de la Real Academia de la Lengua Espafiola (RAE).
Interpretamos que se refiere a “repeler” o “rechazar”.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET - RAMIRO DE MAEZTU 59

me escribfa aquel bilbaino de Basterra: “yo crefa que el leer no servia méis que
para darse importancia”’. Todavia la inmensa mayoria de los amigos de Vd. no
se han dado cuenta mds que de su valor psicolégico: cultura, rectitud personal,
buen estilo. Lo que yo vefa al principio de nuestra polémica desde Londres y
habfa visto desde que le conoci. Pero no es esto lo mé4s importante. Lo impor-
tante, que después entrevi y ahora empiezo a ver, es la seguridad objetiva, la
ciencia, casl dirfa ahora “el método transcendental” “ciencia igual a conciencia”.
Su ataque a Unamuno hace pensar al lector espafiol: “;Lo que sabe Ortegal”,
y no es eso lo que Vd. se propone, sino lo otro precisamente: que no hace falta
ser un genio para llegar a amarrar las ideas. Esta es la fuerza de la posicién de
Vd. frente al unamunismo y naturalmente se debilita en cuanto Vd. se descuide
en emplear el método unamunista de servirse del saber no para ensefiar sino
para humillar.

En lo que dice Vd. de mi y de las veces que hablo en primera persona estd
claro que tiene Vd. razén y que cuanto mas me censure, mejor.— Claro, claro,
ino hay m4s intelectualidad que la europea! Toda otra posicién es misticismo.
Ahora lo sé por haber vivido, claro que superficialmente, durante tres afios la
posicién japonesa, que consistia en decir que hay dos caminos: uno, Europa,
otro, jel misterio!— Lo que le decfa respecto a que le debo a Vd. estas o las otras
ideas era una tonterfa, mejor, una excusa cortés para tomar impetu y adquirir de-
rechos para censurarle la forma —jnaturalmente la forma més que el fondo!-
del ataque a Unamuno. Pero tampoco me hubiera parecido bien si hubiera Vd.
sustituido el nombre de Unamuno por “Hay un escritor, etc.”. Siempre queda-
ria en el ataque un alarde de mayor erudicién, siempre faltaria el motivo obje-
tivo explicito. La carta de Don Miguel es una idiotez digna de ser fechada en la
“Sociedad Bilbaina”, circulo de los ricos bilbainos. Resumen: me parecié mal
que escribiera Vd. a Unamuno en tono afectuoso; y también mal que le haya
Vd. atacado en forma que no estd explicitamente, publicamente justificada.
La t4ctica para con Unamuno me parece que debe ser: 1° no tratarle; 2° defen-
derle de cuando en cuando frente a los barbaros; y 3° refutarle inexorable pero
objetivamente siempre que se cruce publicamente en nuestra causa; y mejor
invertir el orden del 3°al 2°.

Muchos recuerdos y mil abrazos a Vd. de

Ramiro

Recuerdos a Rosay muchos besos al Marburguiano. | Veremos en Noviembre

Si aprende a COIIOCCI'I’IIC!41

41 Este dltimo pérrafo esté escrito encabezando la primera pégina de la carta.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



60 José Ortega y Gassel - Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908 - 1926). Tercera parte

Primera pé4gina de la carta

Ultima pdgina de la carta

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 47.2023

noviembre-abril

o
we . [ Vpusio cu

ey B, g s e eﬁ‘wa““‘"’?“} a
ﬁ%ﬁ* iy i
Ao, W

Bolic 2 Okt 191/

; o,
Yo : Yl oo vt e

s “""‘"i‘ Liads U it r ¥
12 A pruvage W bl umle “"""?'""‘;:
" &A”‘."Rw .CMM ]
dpirbificade, pon s lar aluniaii oh

wa o daphatadicas MWM’W
R, s
wada) X e

lodon, wimido , clane Gusr afptifes
, dunaude tuir aian la prensv PPy

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET - RAMIRO DE MAEZTU 61

[22]42
[De José Ortega y Gasset a Ramiro de Maeztu]

[Octubre de 1911]%

Querido Ramiro: nuestra cuestién es m4s interesante de lo que parece.

Al leer su carta he venido a esta conclusién: dejando a un lado la forma de mi
acometida que cada vez me parece peor, cuanto Vd. opone al fondo del asun-
to me parece equivocado porque sélo hallarfa justificacién y fundamento si Vd.
me diera un consejo capital que no me da y que es la madre de todo: que yo no
debia escribir para los periédicos. Vedmoslo.

Alo 1° No acepto lo de que fueran las alusiones de Unamuno veladas. {Esto
serfa el colmo! Es como si alguien dijera en 1906 algo contra la “europeizacién”
y al contestar a ello Costa se extrafiaran las gentes porque la alusién habi{a sido
velada. Esos amigos o no han lefdo el articulo de Unamuno o no me han leido a mf
en estos afios o nos han leido a ambos a la espariola, es decir, sin que las frases de
que el articulo se compone se les ligaran en la unidad del articulo. Esto, pues, es
de todo punto inaceptable. {Ojald y hubiera sido asi y fuera asf siempre! Harto
me conoce Vd. —dirfase que no— para saber que yo sélo empujado por una fria
y deliberada voluntad me meto con las gentes. Algtin dfa ver4d claro que mi
defecto es la paz.

2° La interpretacién que da al consejo de Zulueta la darfa quien ni conociera
a Zulueta ni a mi ni el Zuwammenhang* de mi carta en que reproducia aquel
consejo. Francamente, Ramiro, creo que podia esperar de Vd. una interpreta-
cién més compleja. Al preguntar qué debo yo hacer con los enemigos, se entiende
yo que defiendo tales y tales ideas peligrosas, tan contra los mas hondos instintos de
nuestra nacién y por enemigos, los que traten de poner en ridiculo esas ideas.
i{Vaya por Dios!

3° Tiene Vd. razén. Pero no es tan indiferente como cree. Adn desunidos
puede[n] impedir la conversién de muchos. De un modo o de otro son los escri-

Lores de mdos talento que hay en E«/paﬁa%.

2 AQ, sig. CD-M/6. Escrita a mano y firmada. No fue enviada.

% Sin fecha, probablemente escrita en respuesta a la carta de Ramiro del 3 de octubre de
1911, en una fecha préxima y posterior al 3 de octubre y anterior al 15 de octubre de 1911, pues
contamos con una ultima carta de Maeztu fechada el 15 de octubre en la que no se hace ya alu-
sién a la polémica tratada en estas cartas anteriores.

4 Vocablo aleman que significa “conexién”.

4 Se refiere sin duda a los autores de la Generacién del 98.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



62 José Ortega y Gassel - Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908 - 1926). Tercera parte

4° Tal vez tiene Vd. razén: pero yo el escéptico mantengo siempre una
esperanza de que el presito™ se convierta alguna vez.

5° ;Crefa Vd. que yo desconocia que Unamuno dice que ha leido a Hegel y
que efectivamente tuvo unas veleidades de tal? Porque lo sabfa escribi: “hace
muchos afios no ha dedicado ninguna velada a la dialéctica”’. Hegel era entonces,
bien que se consideraba superado, el filésofo. Luego pasé, volvié Kant etc. y
Unamuno dejé de ser hegeliano para influirse de los irracionalistas enemigos de
aquel y que polemizaron con aquel (Kierkegaard se considera como el anti-Hegel
con su principio: “La subjetividad es la verdad”). Pero ahora en Croce se le ha
presentado la ocasién de remozar su hegelianismo. ;Por qué? ;No es Hegel el
ldgico, por excelencia? Si, pero antikantiano. Ah! ya tengo un dato que no existe,
claro est4, para el comun de los lectores pero que me asegura el sentido de lo que
Unamuno dice: no tanto va contra la légica en general cuanto contra mi. Y esto es
de lo que no me apea Vd.: sus articulos son ataques a mi posicién personalisima.

6° Llegamos a un punto en que se trata de una discrepancia principial entre
Vd. y yo: a Unamuno no se le puede refutar como no se puede refutar —es decir,
refutar directamente, objetivamente como Vd. piensa— al escepticismo espafiol
que él representa. Hace cuatro afios, reciente mi ingreso en Kant, cuando ain
no habfa visto en totalidad a éste, con mirada libre e independiente yo creia que
si. Ahora creo que no. Y esto ya lo sabia Aristételes: al escéptico se le muestra
que incurre en contradiccién pero como ésta es su doctrina —que vida es
contradiccién— no se adelanta nada. Hay que dejarlo™.

Esto en principio: practicamente la cosa es todavia m&s imposible. En
los periédicos nuestros el escritor no puede ser cientifico: ahf esté el arte y el
problema entero. Ser escritor de periédico y ser algo cientifico. Nuestros articulos,
contra sus ilusiones, ni son objetivos como tales —aunque llevan proposiciones
objetivas— ni pueden serlo. El periodismo es arte. Donde la cultura ambiente
es mucha podr4 ese arte arrastrar mds elementos objetivos, donde no hay que
comprar el derecho a ensefiar algo dando a carretadas la emocién, lo estético.
Yo no puedo ni tiene sentido que lo intentara refutar, en serio, a un hombre
cuyo ser no estd en sus afirmaciones particulares. Alguna vez se ha escurrido
Unamuno, como en aquella carta a Azorin®, y ha hecho afirmaciones concretas.

% Debe de referirse Ortega a Unamuno.

4 En su articulo en £l Imparcial (21/9/1911) “Una respuesta a una pregunta”: I, 463.

4 Se debe referir Ortega al capitulo 5 de Metafisica TV, donde Aristételes define a dos tipos de
adversarios: al que se puede persuadir y aquel otro, sofista o escéptico, que discute por el placer
de discutir, sin creer en lo que sostiene; por eso es ridiculo intentar persuadirlo, sino que hay que
constrefiirlo dialécticamente, partiendo de su premisa negativa.

4 Azorfn, “De Unamuno”, ABC, 15/9/1909. Azorin publicé la carta privada que le habfa
enviado Unamuno, felicitdndole por su articulo “Coleccién de farsantes”, en el que criticaba a los
europeos que se manifestaban contra la condena de Ferrer.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET - RAMIRO DE MAEZTU 65

Entonces se puede intentar deshacer éstas pero el resultado es ineficaz. Yo le
desafio a Vd. a que conteste objetivamente los tiltimos articulos de Unamuno. Su
articulo contra el germanismo serfa irrebatible.

Querido Ramiro, me temo que el ojetivismo sea empleado por Vd. como una
guillotina. No: no sélo hay objetos sino que también hay sujetos. Objetivismo
es tratar los objetos objetivamente pero no los sujetos. Lo subjetivo sélo subje-
tivamente puede superarse. Se ha librado Vd. del psicologismo en cuanto que
ha descubierto un nuevo mundo, el 16gico. Pero ;y la psicologia qué hacemos
de ella? Por libertar al objeto del sujeto no hemos aniquilado éste: al contrario le
hemos dado un recinto donde es amo y sefior.

Ante un ataque personal no hay otro medio que o no contestar o atacar
personalmente incluyendo en este ataque personal toda la objetividad que se
pueda. Pero siendo lo personal el vehiculo. Esto tltimo no debe hacerlo, por lo
menos, no debe hacerlo de ordinario quien no sélo hace labor objetiva sino que
predica objetivismo: de acuerdisimo. Zrgo hay que no contestar.

—Viene Vd. a lo que yo le he dicho —exclamard Vd. Perdén: ;qué es no
contestar? El escritor que escribe para un ptblico tiene obligacién de explicar
al publico que le lee qué quieren decir las censuras que son dirigidas a las
ideas que €l sustenta. Dentro de la definicién de publicista entra el no rehuir
sistemdticamente la polémica, el reaccionar ante publicas acometidas. El
cientifico no es publicista: su ptiblico no es el ptiblico sino un circulo de lectores
exactamente delimitado por la concordancia en admitir ciertos principios, los
métodos cientificos. Si alguien acomete en verso a un fisico éste claro est4 no
tlene para qué contestar.

No contestar es, pues, dejar de ser publicista. Y esto lo fundamental que
debia Vd. aconsejarme y que tanto hemos hablado aqui. Todo lo dem4s es vivir
en perpetua antinomia. “El Imparcial” no es una revista de filosoffa: ergo no se
puede en él ser objetivo sino tratando de aquellas cosas que son esenciales en el
periédico: administracién, hacienda etc.

7° Soy el escritor que menos nombres cita de ordinario. En ese articulo®
digo que no sabemos nada en Espafia ni podemos aspirar a pensar por cuenta
propia en algtin tiempo. Que hay que aprender. Que aprender no es genialidad
sino menester consuetudinario y al alcance de todas las fortunas. Y que lo que
parece genialidad no es sino estudio y atin estudio parcial, insincero —Unamuno.

50 Se estd refiriendo a su reciente articulo “Una respuesta a una pregunta”: I, 455-464; vid.
concretamente pp. 458 y 462-463. En €l tiene como interlocutor directo a Pio Baroja y su re-
ciente articulo en E/ Imparcial “ ;Con el latino o con el germano?”, pero tiene como trasfondo la
polémica con Unamuno. Cfr. con el articulo escrito por Ortega dos afios atrds en E/ Imparcial

(27/9/1909) “Unamuno y Europa, fdbula”: I, 256-259.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



=
=
=
LY
o
<
L
a
72
o
o
=
L
=
-
9
o
(e

64 José Ortega y Gasvet - Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908 - 1926). Tercera parte

Yo que me habfa ocupado del antiguo almogavarismo® erudito tenfa que decir
algo del nuevo almogavarismo genial, cuya caracterfstica es decir: No ledis
y si leéis que sean los misticos espafioles —y ellos, en tanto, leen los misticos
europeos y pueden sacar de ellos articulos.

Lo de que, aparte el subjetivismo de la forma, falte motivo objetivo explicito
no lo entiendo. Porque el articulo tenfa forzosamente que ocuparse de los que
atin no hoy son antieuropefstas.

Lo tdnico positivo que en la t4ctica frente a Unamuno propone Vd. es
utépico: el n.” 3.

Y me parece que ya son bastantes pdginas para esta cuestién.

Suyo

Pepe

El marburguiano no me deja vivir: grita a toda hora.
Gracias por el articulo que me envia.

51 La palabra “almogavarismo” no existe en el Diccionario de la RAE. Se debe referir aqui a
los escritores eruditos como Menéndez Pelayo o “geniales” como Unamuno, que se comportaban
en su combatividad como el almogévar, soldado escogido y muy diestro que realizaba entradas
y correrias en tierra enemiga.

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET - RAMIRO DE MAEZTU 65

Primera p4gina de la carta 15 ST

MM:WMMJW«%'W,“_
ke de lo gue paneis.
.Jeu“mmf‘.fwmubmuk—mm Wcm
MM“M&MMWMMW
nese prese, eesosele vl ﬂf“‘“’fﬁwmm

ymvmdo wuam foeovtirne
:.:“.,zpa.ad m):gd‘an.“u f‘“ mma’a_
‘,.{qmmind-s -;-u,um & eosmiher pocy -
Veansarslor

b (o punic'sliesd «

a de 12 %puﬂobdﬁawémm

| w” weloilas, » Lite Beash u&m’&,smdd;

(106 bityo cowbrn Lo enupiiaeion " af
o 5 Mg.,;,; 2 2 Provicanss fon,

, o tadle welorta. &Hﬂm’mvwmwda
d”‘ém&“wpwmghﬂulﬂdogam%
_m“';‘", m:’m-f.{d‘d'o&%xt.&m
MM'MW WM* GreR de“m-t
. mtwmmlaiwm.wmm

eto, ety uu+mmm¢id& M}M

i ’Mmmm—
2 quM}I"m“"‘W ; -
' -W"‘“‘""—W?‘"m"“‘w o7
mw""“ N gy - JFJW‘M’“{“"‘“_

Fee m“mmdwummdcfuﬁu&_)m
e hmpmwmdw.a EN

Vo stanin gr8ire 218 emsragotien, o Suludda . 1 of 21l i

“*‘“M ple sl mﬁwmw

Ultima pégina de la carta
'wmmd‘-““'= MW%,.,
nio -u.wcguu'l-‘-w-;“ “«zsmqm Leca_
W‘M?‘W‘M”’M
. H_&ﬂh'f""“‘d/ YAl — M”m, oiayu.v’lw_,
hachiz WMW%W M"
th -Lfoddwm
r m“ easpa Mmf‘uq.nm i) f‘ou.o)wq.’cm
mmmwﬁ‘” cupreiates ~ ?‘aﬁ;‘nm)
au«amfmw-rmwmoma%
fatlls
.&gk_ Md%dtﬁmudx_&ﬁwud
4 ai%wbwhw W‘&
mmmwmwh&,m
mmk?am’mldwufsmm
%WMWM&‘MM%M&
e Prsjeene b 2 whafalestelm 2%,
Grre poseice gave pa de ket tades procginmo fang

o Mg
L mnoritsngpmomo moomie shapa vavia . e gl
bl heva, g
Frmscos por el cnFiciuls e mae Lotuss,

=
=
==
)
(<4
<
L
a
72
o
o
=
L
=
-
9
o
(e

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril




66 José Ortega y Gassel - Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908 - 1926). Tercera parte

[23]*
[De Ramiro de Maeztu a José Ortega y Gasset]

%Herrn Professor
José Ortega y Gasset
44, Schwanallée,
Marburg a/LL

4, Pariser Str.
Berlin, W.

Domingo [15 de octubre de 1911]%

Querido Pepe: Mafiana espero que el Dr. Buchman recibir4 el prospecto de
un colegio y se lo enviaré. La cosa es algo dificil porque Berlin, como Vd. sabe,
no es catélico. La parte catélica de Alemania est4 en Baviera y en el Rhin.

Hoy le escribo para anunciarle que segin noticias de un pensionado, Caran-
de®, el cochino de Unamuno va a escribir una serie de articulos titulados “Don
Fulgencio en Marburg™®. Atn espero que se tentar4 la ropa antes de meterse
en esa empresa. Excuso decirle que mi pluma y mis pufios estdn a su disposi-
cién. Lo de los pufios es una tonterfa, pero casi hubiera sido preferido pegarle
a darle un pretexto para hacer esos articulos, como Vd. se lo dio. Ello fue un
error tactico. Pero ya no hay que pensar en eso. En lo que hay que pensar es en

52 AO, sig. C-28/11. Escrita a mano y firmada.

% AQ, sig. C-28/11b. Sobre con matasellos del 16 de octubre de 1911, est4 solo escrito en el
reverso.

54 Se colige por la fecha del matasellos, del lunes 16.

% Ramén Carande y Thovar (1887-1986), historiador y economista, doctorado en Derecho
por la Universidad Central de Madrid en 1910. En 1911 se encontraba pensionado por la Junta
de Ampliacién de Estudios. Posteriormente, fue catedratico de Economfa Politica y Hacienda
Publica en Madrid y Sevilla. En esta tdltima ciudad inicié una labor investigadora en el Archivo
de Indias que le procurarfa su prestigio, al exponer de forma sistemética la compleja realidad de
la Economia y Hacienda en la época de los Reyes Catélicos y Carlos 1. Su primer libro fue Za
hactenda Real de Castilla y su investigacién culminé con su obra cumbre Carlos V y sus bangueros
(1987). Fue Académico de la Historia desde 1949, doctor Honoris Causa por las Universidades
de Lille (1960) y de Colonia (1969). En 1985 recibié el Premio Principe de Asturias de Ciencias
Sociales.

% Don Fulgencio Entrambosmares, es un personaje de la novela de Miguel de Unamuno
Amor y Pedagogia (1902). Representa una sdtira del intento de hacer de la ciencia una religién.
Don Avito Carrascal con la ayuda del filésofo positivista Fulgencio, quiere convertir a su hijo
en un genio aplicando a su educacién los programas de la pedagogfa cientifica. El experimen-
to finaliza con el suicidio del hijo.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET - RAMIRO DE MAEZTU 67

lo que viene y en la manera de probar, de evidenciar la ruindad de los motivos
que animan a Unamuno, poniendo en evidencia no los motivos mismos, que a
eso no hay derecho, sino la de su obra de reclamo y esterilidad. Profesor, no
tiene alumnos; periodista, no ha informado de nada; poeta, sus versos suenan
mal; ensayista, le falta capacidad para interesarse por nada; ciudadano, tiene
que hacer una oda cuando se trata de defender la libertad. Le hablo a Vd. asf,
rdpidamente, pero le exijo a Vd. que tome siempre el terreno firme, que no dé
un paso injustificado, que se mida bien, pero que no descargue un golpe, des-
pués de haberlo bien pensado, sin echar en €l 20.000 toneladas de fuerza.

Préximamente dentro de un mes estaré en Marburg y alli hablaremos. Ya le
enviaré mis sefias desde Londres.

Excuso decirle también que todos los chicos de Berlin estdn indignados con
la idea de Unamuno, aunque todos piensan que el ataque de Vd. fue un error
t4ctico. Pero una cosa es un error tictico y otra distinta una campafia innoble,
naturalmente.

Atn estaré en Berlin esta semana. Lo de Castro®” contra Vd. es una
sinvergiiencerfa de bajo vuelo de que no vale la pena de ocuparse. (Atn hay
clases!

En punto a politica creo que Vd. se equivoca de todo en todo®®. Nuestra
posicién en Marruecos es horrenda®. Tenemos en frente a Francia (que ya es

5 Puede referirse a Américo Castro (1885-1972), filélogo, historiador y ensayista, discipulo
de Menéndez Pidal, con quien colaboré en el Centro de Estudios Histéricos y participé en la
fundacién de Revista de Filologia. En 1911 se doctoré en la Universidad Central de Madrid y en
1915 logré la c4tedra de Lengua Espafiola en dicha universidad. Ortega habfa utilizado un texto
suyo en el articulo “Unamuno y Europa, fdbula”, y tal vez Américo Castro no hubiese estado de
acuerdo con esa utilizacién, ya que, en carta a Ramiro de Maeztu del 26 de septiembre de 1909,
Ortega escribe: “Lo importante es que las cuartillas de Américo Castro que publico las ha lefdo
y autorizado el propio Menéndez Pidal”, en “José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epis-
tolario (1908-1926). Segunda parte”, ed. cit., p. 46, lo que puede hacer pensar que no consulté
a su autor. En cualquier caso, Américo Castro se vinculé a la Generacién del 14, al firmar el
manifiesto de Ortega de 1913, germen de la Liga de Educacién Politica Espafiola. Aparte de sus
trabajos sobre autores espafioles ligados al pensamiento renacentista: £/ pensamiento de Cervantes
(1925), Santa Teresa y otros ensayos (1929), adquirié gran notoriedad con la tesis mantenida en su
libro Evpaiia en su historia. Cristianos, moros y judios (1948); en pugna con las tesis mantenidas por
Sanchez Albornoz sobre el ser de lo espafiol. Se exilié en 1937 e imparti6 clases en las universi-
dades de Wisconsin, Texas y Princeton.

58 Vid. el articulo de Ortega, publicado en Za Prensa de Buenos Aires el 9 de julio de 1911, “El
problema de Marruecos”: I, 424-433.

% En 1911 se produce un recrudecimiento de la guerra con Marruecos, que comenzé con la de-
nominada “crisis de Agadir”, en la que se dirimfan las aspiraciones coloniales de Alemania y Fran-
cia sobre Marruecos. El territorio marroquf asignado a Espafia en el acuerdo de Algeciras de 1906
era una pequefia franja préxima a la costa de escasos recursos y de apenas el 5% de la poblacién
marroqui. Una revuelta contra el sultdn de Marruecos en 1911 avivé el conflicto por la posesién de
la zona entre Alemania y Francia, con el control de Marruecos por Francia. Espafia frené el avance

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



68 José Ortega y Gassel - Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908 - 1926). Tercera parte

Europa) y a los moros. Es una torpeza colosal. No hay méds remedio que elegir
entre estar con Francia o con los moros. Los militares, por su afdn de ascen-
sos, no hacen més que matar tropa inttilmente. Canalejas es un idiota. Lo que
inutiliza a los hombres de la Conjuncién, que son los mejores que tenemos, es
su republicanismo. Lerroux estd muerto. En resumen, todas las posiciones po-
liticas de Vd. en Espafia son falsas. Y le devuelvo lo que me escribia Vd. hace
3 afios. “En los planos medios del espiritu su reino es supremo: en los altos no
ha penetrado”®. En los planos altos el reino de Vd. es supremo. En los medios
—politica, personas, tactica— se engafia Vd. de todas, todas. Y un abrazo de

Ramiro
Recuerdos a Rosa y muchos besos al marburguiano®.

®?N. B. El “caso” Unamuno servir4 experimentalmente para que se vaya Vd.
haciendo cargo de lo que era mi generacion®. Es ya el nimero 2. Empezé
Vd. por tropezarse con Azorin. Y ya veremos quién tiene razén, dentro de
pocos afios. Usted al hablar de m¢ generacisn, como de algo en que puede encon-
trase un movimiento colectivo o yo que digo que en 1898 no lloramos a gritos
mds intelectuales que Costa y yo: los demé4s surgieron en 1898 como surge una
banda de forajidos en una ciudad abandonada por su guarnicién antigua: cada
uno a lo suyo. 1898 no existfa para ellos.

francés en su territorio con el desembarco de Larache y la ocupacién de Arcila y Alcazarquivir. La
situacién desembocé en un conflicto armado. Ortega y Maeztu no parecen estar de acuerdo con la
postura que debfa tomar Espafia respecto al expansionismo colonial francés.

6 No se conserva ninguna de las cartas de Ortega de 1908, pero v¢id. la carta de Ramiro del
14 de julio de 1908, en “José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908-1926).
Primera parte”, ed. de Jorge Costa Delgado y Andrea Hormaechea Ocafia, Revista de Estudios
Orteguianos, n.° 45 (2022), pp. 50-58.

61 Este parrafo estd escrito encabezando la primera p4gina de la carta.

62 Este parrafo estd escrito en una hoja aparte cortada a mano, y constituye la dltima pagina
de la carta.

65 La Generacién del 98, definida por la fecha en la que Espafia pierde sus tltimos territorios
en ultramar, fue desde el principio un término controvertido, no sélo por algunos de sus compo-
nentes —Maeztu, Baroja—, sino por la critica literaria —Ricardo Gullén, Za invencidn del 98. Madrid:
Gredos, 1969. Sin embargo, vemos cémo Ortega y Maeztu utilizan el término con soltura antes
de que fuese formulado por Azorin en sus articulos de 1913, en el periédico ABC y refrendado
por Pedro Salinas en 1934, en su curso en la Facultad de Filosoffa y Letras de la Universidad de
Madrid: “Concepto de Generacién Literaria aplicada a la del 98”. Sin duda, la aparicién de una
nueva generacién, encabezada por Ortega y Gasset, diferenciada de la generacién anterior por
una actitud vital constructiva, propicié la necesidad de establecer una barrera frente al pesimis-
mo y la visién esencialista de Espafia de la generacién anterior, contribuyendo a su definicién.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288/-G¥0€ ‘NSSI-® / 6.00-2.G} ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET - RAMIRO DE MAEZTU 69

Sobre

PR 2.

o Qo m ok
Hd, wmaﬂﬂq

glekeq YL

L o sl v il

Primera pdgina de la carta

B e snlom < Pora j tandlior (st
e o R
Ywidda Peppe i Woaiasa trpous e

difaisl o gt ‘ 02
mwoﬁ&‘?‘ Z:‘ﬁ -,M:j
u,mﬂ"‘" a.a}l"‘"

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

=
=
==
)
(<4
<
L
a
72
o
o
=
L
=
-
9
o
(e




70 José Ortega y Gassel - Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908 - 1926). Tercera parte

Pendltima p4gina de la carta con la firma

Le VY-
M%ZMWF ,wwﬁ‘_
oo b £ P (e

Ultima pégina de la carta =/,

- ‘a;ﬂ’
MMW-“ . !gqs-m:;u“bmmn'
onnkiquen i tadn wwe o b i -
Revista de
Estudios Orteguianos
N° 47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET - RAMIRO DE MAEZTU

Las im4genes de las cartas cuya referencia ha sido indicada
en nota al pie como BNE son cortesfa de la Biblioteca Na-
cional de Espaiia, titular de los derechos sobre las mismas.

© Herederos de José Ortega y Gasset.

71
BIBLIOTECA
NACIONAL _
DE ESPANA
Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

(@)
=
==
9
o
<
L
a
%]
(@)
[t
=
L
=
-
O
o
(o]







-~




< José Ortega y Gasset, Hamburgo, 1953.

La cultura como dimension trascendental de la vida bumana.
La lectura de Ortega por parte de Giuseppe Cacciatore.
Javier San Martin

La perspectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura:

implicaciones pedagdgicao.
Valentina D’Ascanio

Lebensform versus forma (dual) de vida.

Jests Padilla Gélvez

A cien afios de El tema de nuestro tiempo:
la visita de Einstein a Eopaiia.
Gemma Gordo Pifiar

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

La cultura como dimension trascendental
de la vida humana. La lectura de Ortega por parte de
Giuseppe Cacciatore*

Resumen

El ensayo se centra en un texto clave de
Cacciatore. El primer apartado expone tres
modos de leer a Ortega. El segundo mostrara
como, desde una fenomenologia de la mira-
da, el perspectivismo supera el relativismo. El
tercero estudiara el concepto de cultura en
Ortega desde una vision trascendental de la
crisis, que implica que la cultura también es
una dimension trascendental. Entonces apare-
ceran problemas en la metafora de la “balsa”
y del “naufragio”. En todo caso, el texto de
Cacciatore desemboca en la conexién entre
la cultura y la realidad, con lo cual se tocan
problemas nucleares de la filosoffa.

Palabras clave
Ortega y Gasset, perspectivismo, relativismo,
cultura, concepto de “trascendental”

Javier San Martin

ORCID: 0000-0003-4786-6605

Abstract

The essay focuses on a key text by Cacciatore. The
first section sets out three ways of reading
Ortega. The second will show how, from a
phenomenology of the gaze, perspectivism
overcomes relativism. The third will study the
concept of culture in Ortega from a transcendental
view of crisis, which implies that culture is also
a transcendental dimension. Problems will then
appear in the metaphor of the “raft” and
the “shipwreck”. In any case, Cacciatore’s text
leads to the connection between culture and
reality, which touches on the core problems of
philosophy.

Keywords
Ortega y Gasset, perspectivism, relativism,
culture, concept of “transcendental”

nte todo, quiero agradecer la oportunidad de participar en este mere-
cidisimo homenaje al profesor Giuseppe Cacciatore, a quien tanto

debemos. Desde hace afios viene su Departamento universitario, con él

ala cabeza, fomentando estudios sobre fil6sofos de habla espafiola, de una manera
que habrfa merecido incluso la atencién de nuestros politicos. [Llama mucho
la atencién visitar el Departamento dirigido por el profesor Cacciatore y ver que
en él son autores preferidos Ortega, Zubiri, Nicol, Gaos 0 Marfa Zambrano,
que sobre todos ellos hay estudios, ediciones de libros y traducciones.

* El presente texto reproduce con algunas modificaciones el capitulo que se publicé en el
tomo 2 del libro Magister et discipuli: filosofia, historia, politica y cultura que Antonio Scocozza
y Giuseppe D’Angelo (eds.) publicaron en Colombia en homenaje al profesor Giuseppe
Cacciatore con motivo de su jubilacién en 2016, en la editorial Taurus, junto con la Universidad

Cémo citar este articulo: Revista de
San Martin, J. (2023). La cultura como dimension trascendental de la vida humana. La lectura Estudios Orteguianos
de Ortega por parte de Giuseppe Cacciatore. Revista de Estudios Orteguianos, (47), 75-97. N°47. 92023

https://doi.org/10.63487/re0.56
@@@@ Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra

ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0

noviembre-abril



76 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

El mismo ha editado libros y ha escrito estudios sobre estos autores. En su libro
El biiho y el condor' es la filosofia en la América hispana la que ocupa sus diversos
capfitulos®. Quiero en este texto estudiar su lectura de Ortega porque creo que
toca un punto que me interesa especialmente, el tema de la cultura, que también
a mf me ha atraido desde hace afios; pero Cacciatore lo hace de un modo que me
ha incentivado a volver sobre ese concepto ampliando mi horizonte gracias a sus
aportaciones. Los desarrollos impecab]es que Cacciatore nos expone en el texto
que quiero tomar en consideracién, y que luego citaré me llevan a ampliar mi
horizonte de comprensién de Ortega y me incentivan a comentar los problemas
del concepto de cultura en Ortega a partir de Cacciatore, lo que creo es rendir un
homenaje de agradecimiento al profesor italiano.

Antes de entrar en materia quiero mencionar, aunque solo sea eso, los otros
escritos de Cacciatore sobre Ortega. Dejo los que ha dedicado a Marfa Zam-
brano —varios textos’—, a Zubiri¥, a Gaos®. Sobre Ortega empezé escribiendo
en 1983 con motivo del centenario del nacimiento del filésofo madrilefio, lo que
indica una nada desdefiable profundidad temporal de su interés por Ortega.

de Salerno y la Universidad Catdlica de Colombia, pp. 397-421. Las dificultades de distribucién
con que se ha encontrado la voluminosa edicién han restringido su difusién. La importancia
de la reflexién que Cacciatore ha desarrollado sobre la filosoffa de Ortega, dentro de su enor-
me interés por la filosoffa espafiola, me ha llevado, con autorizacién de los editores, a publicar
este texto en el que se comenta uno de sus ensayos mds brillantes sobre Ortega como un
pequefio homenaje al gran profesor y filésofo que ha sido Giuseppe Cacciatore, que fallecié el
pasado dfa 2 de marzo, y respecto al que la filosofia espafiola estd en deuda.

! Giuseppe CACCIATORE, FE/ bitho y el condor. Ensayos en torno a la filosofia hispanoamericana.
Prélogo de Antonio Scocozza. Bogotd: Planeta / Universidad Catélica de Colombia, 2011.

2 En el reciente acto de homenaje que, el 3 de abril de este afio, amigos y discipulos dedicaron
al profesor Cacciatore en Salerno, de donde era natural el profesor de la Universidad de N4poles,
la profesora Marfa Lida Mollo anuncié que estaba a punto de salir el libro de Cacciatore Crisis
y razén bhistirica en la filosofia espasiola, con un epflogo de la mencionada profesora.

5 En Sulla filosofia spagnola. Saggi e ricerche. Bolonia: 11 Mulino, 2013, el capitulo III: “Maria
Zambrano: la storia come «delirio» e «destino»”, pp. 79-124; el 1V, “Ortega e Zambrano su
Croce”, pp. 125-158; y el V, “Il pensiero «insulare» de Maria Zambrano: mito, metafora,
immaginazione dell'umanita originaria”, pp. 159-175. En Rocinante. Rivista i filosofia ibérica,
theroamericana e interculturale, n.° 1 (2005), pp. 107-126, habfa escrito el texto “Marfa Zambrano:
ragione poetica e storia”.

4 En este mismo libro recién mencionado el tdltimo capitulo, el VI: “Vita e storia tra Zubiri e
Vico”, pp. 177-186. El texto habfa sido publicado en Xaveer Zubirt, coord. de A. Mascoloy M. L.
Mollo, monogréfico de la revista Rocinante. Rivista Ji filosofia iberica e iberoamericana, n.° 5 (2010),
pp- 101-108.

® En Giuseppe CACCIATORE, £l bitho y el céndor, ob. cit., se dedican capitulos a la Escoldstica
espafiola y Antonio Bricefio; a José Gaos, Leopoldo Zea, Ernesto Grassi, Eduardo Nicol; y has-
ta se puede leer un agudo comentario sobre el tango, que Cacciatore leyé como conferencia
inaugural en un Congreso en Pagani, a pocos kilémetros de Ficiano, la sede de la Universidad de
Salerno, en Campania, y que llevaba el incitador titulo “Mediterran Tango”, en el que el excitante
tema, por el producto que es el tango, de la interculturalidad aparece en primer término.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

N
~N

JAVIER SAN MARTIN

Asf el texto “Ortega y Gasset e Dilthey” fue publicado en el libro Attualita Ji
Ortega y Gavsel®, y después recogido como capitulo IX en el libro de Cacciatore
Storicismo problematico e metodo critico’.

El siguiente texto sobre filosofia espafiola o en espafiol est4 en la otra gran
linea de trabajo de Cacciatore, la relacién de Ortega con Vico. Siendo Caccia-
tore profesor de Ndpoles, y ademds estudioso de la historia como el modo de
ser del humano y como ciencia histérica, es normal que el napolitano Giam-
battista Vico sea uno de sus temas preferidos, al que ha dedicado, ademds de
dos libros®, casi dos decenas de articulos y otros tantos de capitulos de libros,
ademds de mds de un centenar de titulos de escritos menores, tal como apare-
cen reseflados en ese mas de un millar de titulos, recontados de momento solo
hasta el afio 2010, con los que ha contribuido a la filosoffa’. Pero yo me voy
a centrar aqui en el que creo que es el gran texto de Cacciatore sobre Ortega,
“La «balsa de la cultura». Filosofia y crisis en Ortega y Gasset” (“La «zattera
de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”), escrito para el libro Za
vocazione dell’arciere. Prospettive critiche sul pensiero i Ortega y Gavswet'. El articulo
ha sido también recogido como capitulo segundo en el libro, de 2013, Sulla filo-
dsofta spagnola. Saggi e ricerche''. Ya el titulo del articulo, la “balsa de la cultura”,
unido a filosoffa y crisis, nos da una idea de la agudeza de Cacciatore. Porque,
aunque la metdfora de la balsa no sea una metéfora muy usada por Ortega, si
nos atenemos al concepto de cultura de este, que aparece ya plenamente for-
mulado en Meditaciones del Quyjote, se podria decir que esta metafora, aunque no
aparezca formulada, funcionarfa perfectamente en el primer libro de Ortega
como aquello que da seguridad a la espontaneidad de la vida. Es también cierto
que, hasta la segunda navegacién, aproximadamente a partir de 1930, la inse-

¢ Giuseppe CACCIATORE, “Ortega y Gasset e Dilthey”, en Lorenzo INFANTINO y Luciano
PELLICANI (eds.), Attualita i Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984, pp. 89-113.

7 Giuseppe CACCIATORE, Storicismo problematico e metodo critico. Napoles: Guida, 1993, pp.
289-318. En esta edicién le ha afiadido una “Postilla 1993” bibliografica (p. 318).

8 Metaphysik, Poesie und Geschichte. Uber die Philosophie von Giambattista Vico. Berlin: Akademie
Verlag, 2002 y L'infinito nella storia: saggi su Vico. Népoles: Edizioni Scientifiche Italiane, 2009.

 Como puede verse en el CV de la Universidad de Népoles: https://www.docenti.unina.it/#!/
professor/4749555345505045434143434941544£524543434347505034355430324837303357/
curriculum. En el acto mencionado en la nota 2, el profesor Armando Mascolo indica que la
produccién de Giuseppe Cacciatore alcanzé la cifra de “piu di due milla titoli”, es decir, mds de
dos mil titulos: https://youtube.com/watch?v=dR6qxgOkemk&feature=share (10:11).

10 Giuseppe CACCIATORE, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”, en
Giuseppe CACCIATORE y Armando MASCOLO (eds.), La vocazione dell'arciere. Prospettive critiche sul
penviero di Ortega y Gasvet. Bérgamo: Moretti & Vitali, 2012, pp. 37-67.

" Giuseppe CACCIATORE, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”, en
Sulla filosofia spagnola. Saggi e ricerche, ob. cit., pp. 47-77. Un estudio mds reciente sobre Ortega se
puede encontrar en Giuseppe CACCIATORE, “Il posto della parola: lo stile filosofico di Ortega
tra meditazione e saggio”, en Giuseppe CACCIATORE y Clementina CANTILLO (eds.), Omaggio a
Ortega. A cento anni dalle Meditazioni del Chisciotte (/9/4-2014). Népoles: Guida, 2016, pp. 31-47.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



78 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

guridad de la vida esponténea, sefialada en las HMeditaciones del Quijote, no apare-
cerd como un naufragio y, por tanto, lo que en él puede dar seguridad como una
balsa de salvacién en medio del agua, pero la metafora no es dificil de encajar
en el conjunto de las reflexiones de Ortega sobre la cultura, aunque también
tendremos que ver los problemas que la metéfora lleva consigo.

El articulo de Cacciatore tiene dos claras partes, aunque su autor no las
sefiale: una primera'? en la que se dibuja en breves y rdpidos trazos lo fun-
damental de la filosofia de Ortega; y una segunda parte, en la que expondra lo
nuclear de la nocién orteguiana de cultura y, desde ella, la visién orteguiana so-
bre la crisis y la historicidad, aportando para apoyar su pensamiento citas muy
oportunas perfectamente seleccionadas, fundamentalmente de 6’Quéwﬁ[0¢ro_ﬁ'a?,
Goethe desde dentro, Principios de metafisica vegiin la razén vital, y sobre todo de En
torno a Galileo, libro que para Cacciatore serfa un gran tratado sobre la cultura
y su devenir; por tanto, sobre la crisis y las crisis.

1. Tres modos de leer a Ortega

Pero, antes de entrar en la exposicién de las dos partes que he sefialado,
quiero dedicar algunas lineas a reflexionar sobre tres modos fundamentales que
observo de leer a Ortega, los tres perfectarnente validos y que seguramente
serdn complementarios entre ellos. El primero, tal vez el més sencillo, es el
histérico, en el que se sigue el devenir de la filosofia de Ortega; es obviamen-
te un modo absolutamente legitimo, aunque sélo ofrece garantia plena unos
afios después del fallecimiento del filésofo, porque sélo con el conocimiento de
los péstumos es posible llevar a cabo este modo de lectura con cierta seguridad;
mds aun, sélo una visién completa de la obra ofrece plena garantia de una inter-
pretacién correcta. Desde esa perspectiva, esta lectura, que empezé muy pron-
to, sélo ahora, una vez concluida la tltima edicién de las obras completas'?,
puede ser llevada a cabo con cierta seguridad, pues, por ejemplo, la relacién de
Ortega con el neokantismo es determinante para entender las conferencias
de diciembre de 1912 en el Ateneo de Madrid, que podrian ser calificadas de
perfectamente neokantianas!® y que solo con la nueva edicién de péstumos
hemos conocido. Este sistema de lectura es el que aplica José Gaos en su primer
escrito largo sobre su admirado maestro madrilefio “La profecfa en Ortega”,
de 1946 y 1947'; en relacién con esa investigacién hay que decir que, siendo

12 Va de la p. 47 a la 58. Las citas se refieren a la edicién de Il Mulino, de 2013.

!5 Me refiero a la edicién de Obras completas, en diez tomos. Madrid: Fundacién José Ortega
vy Gasset / Taurus, 2004-2010. Se sefialan, en adelante, el tomo en romanos y las paginas en
arabigos.

" Ver en “Tendencias actuales de la filosoffa” (1912), VII, 221-269.

15 El texto se publicé en tres entregas a partir de los ntimeros 5 y 6 de 1946, y el nimero 2 de
1947 de la revista Cuadernos Americanos, que es la que habia previsto un libro sobre “el pronéstico

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAVIER SAN MARTIN 79

un texto espléndido, ha sido practicamente desconocido en Espafia hasta muy
recientemente, situacién que ha resultado muy perjudicial para nosotros por-
que nos hubiera ayudado mucho conocer la interpretacién que Gaos hace de
Ortega. Ese texto del filésofo asturiano es el primero en el que se intenta pre-
sentar una periodizacién de la obra de Ortega aplicando asf un método histéri-
co para abarcar la totalidad del pensamiento del madrilefio'.

El siguiente comentarista que utiliza una periodizacién de Ortega es
Ferrater Mora, cuya periodizacién de 1958 en su libro Ortega y Gasoet: etapas
de una filosofia'’, ha sido muy utilizada, aunque en la actualidad esté radical-
mente superada, pues cuando escribe Ferrater se desconoce en gran medida
sus conexiones con el neokantismo y con la fenomenologia, ademés de la in-
tertextualidad de las Meditaciones del Quijote, asi como el texto de Sistema de la
potcologia. Por eso, seguir utilizando la periodizacién de Ferrater Mora en la
actualidad es una clara indicacién de pereza intelectual y desconsideracién
grave hacia lo que sobre el tema han escrito otros comentaristas después de
Ferrater. Mantener esa periodizacién en la actualidad, lo que no es la primera
vez que ocurre, indica, tal vez, que uno se puede permitir escribir lo que quie-
ra sin miedo a descalificaciones graves. El esquema de Ferrater Mora est4 ra-
dicalmente superado, al menos, desde los afios 60 y, con toda seguridad, desde
finales de los 70, a partir de los estudios de Ciriaco Morén Arroyo'8, Philip

Silver', Pedro Cerezo? y los mios propios®!. Conociendo adem4s la intertex-

filoséfico”. Después con algunos cambios se recogié en el tomo IX de las Obras completas, pp.
43-112. Actualmente, en José GAOS, Los pasos perdidos. Eseritos sobre Ortega y Gasvet, ed. de José
Lasaga. Madrid: Biblioteca Nueva, 2013, pp. 57-126.

16 Ver José GAOS, Obras completas, IX, p. 47 (en la edicién de Lasaga, p. 61), en la que se ha-
bla de las cuatro etapas en que “se articulan” las producciones de Ortega.

17 Las tres etapas que propone son objetivismo (de 1902 a 1914), perspectivismo (1914-
1923) y raciovitalismo (1924 hasta la muerte de Ortega). Ver José FERRATER MORA, Tres
maestros, en Obras selectas. Madrid: Revista de Occidente, 1967, tomo I, p. 122.

18 Ciriaco MORON ARROYO, FEl sistema de Ortega. Madrid: Ediciones Alcald, 1968. El
estudioso manchego propone otra periodizacién, que recoge Juan Manuel Monfort en su libro
Filosofta de la cultura en Ortega y Gavsset, p. 11, recordando el texto de Morén Arroyo “Ortega y la
literatura espafiola cldsica”. En el libro (en preparacién) Creencia y realidad dedico varias decenas
de paginas a comentar la obra de Morén Arroyo. Por eso me remito a esa obra. De cualquier
modo, una visita al libro de J. M. Monfort serfa muy provechosa.

19 Philip W. SILVER, Fenomenologia y Razén Vital. Génesis Je Meditaciones del Quijote de Ortega
y Gasset. Madrid: Alianza, 1978.

20 Pedro CEREZO, La voluntad de aventura. Aproximamiento critico al pensamiento de Ortega y
Gavoset. Barcelona: Ariel, 1984.

2 Javier SAN MARTIN, Ensayos sobre Ortega. Madrid: UNED, 1994; “La fenomenologia
de Ortega y Gasset”, en Orlega y Gawel, cien afios después. Mélaga: Centro de la UNED, 1997,
pp- 95-137; Fenomenologia y cultura en Ortega. Madrid: Tecnos, 1998; La fenomenologia de Ortega y
Gavsset. Madrid: Biblioteca Nueva, 2012.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



80 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

tualidad de Meditaciones del Quijote establecida por Inman Fox en 1984%, y con
la innegable aportacién de Nelson Orringer, la clasificacién de Ferrater Mora
queda totalmente superada, del mismo modo que el estudio de Las mocedades de
Ortega de Fernando Salmerén? queda superado, o al menos muy necesitado
de matizacién y correccién con la publicacién de las Cartas de un joven espaiiol*
y por el minucioso estudio, que las toma en consideracién, de Noé Massé®.
De todos modos, aplicar este modo de estudio es imprescindible para hacer-
se una idea clara de los avances o correcciones de Ortega a lo largo de los afios.
La tesis doctoral de Juan Manuel Monfort sobre la cultura sigue este método.
En la actualidad, teniendo en cuenta la inmensa bibliografia que se ha gene-
rado sobre la filosoffa de Ortega, creo que todos coincidiriamos hoy en que en
Ortega hay tres periodos bdsicos, el que va desde que empieza a escribir hasta
la asuncién de la fenomenologfa como paradigma bésico y que por tanto abarca
desde 1902 a 1912 y es un periodo fundamentalmente neokantiano. El segundo
periodo va desde 1913 a 1928, y seria el periodo fernomenoldgico, o de la razén
vital, por mds que en 1924 haga su aparicién la razén histérica con el “sentido
histérico”. Pero en los afios veinte la vida no es atin vida biogréfica y Ortega
no tiene plenamente disefiada la estructura de su filosoffa. Ser4 a partir de
1929, en el tercer periodo, que llega hasta su muerte, el que podriamos llamar
el periodo de la razén hustérica, en el que esta va asumiendo el papel directivo y la
critica a la fenomenologia se convierte en un leitmotiv. Este periodo, por otro
lado, es el que coincide con la formacién de los discipulos que constituyeron la
“Escuela de Madrid”, como Manuel Granell terminaria bautizando a la hasta
entonces llamada “Escuela de Ortega”’. Esta periodizacién creo que es la que
ya se puede dar como canénica para el siglo XXI, y que convendria que no
fuera ignorada por los estudiosos de Ortega. Si hubiéramos de poner términos
de “razén” a estas tres etapas, tendriamos que decir que Ortega pasa de la razon

2 Edward Inman FOX, “Revelaciones textuales sobre las «Meditaciones» de Ortega”, [nsula,
455 (1984), p. 4.

% Fernando SALMERON, Las mocedades de Ortega y Gaswet. México D. F.: Colegio de México,
1959.

2 José ORTEGA Y GASSET, Cartas de un joven espaitol, ed. de Soledad Ortega, prélogo de
Vicente Cacho Viu. Madrid: El Arquero, 1991.

% Noé MASSO, El joven José Ortega. Anatomia del pensador adolescente. Castellén: Editorial El
Lago, 2006.

% Juan Manuel MONFORT, La cultura en Ortega: dmbito en el que ve realiza la vida humana. Tesis
doctoral dirigida por Javier San Martin. Madrid: UNED, 2011.

7 Sobre este tema ver de Gerardo BOLADO, “La Scuola di Ortega e la filosofia spagnola
contemporanea”’; de José LASAGA, “La Scuola di Madrid: un'interpretazione” y mi “Epilogo”,
todos ellos en Lucia PARENTE (ed.), Su la Scuola i Madrid. Filosofia spagnola del XX secolo. Milan:
Mimesis, 2016, pp. 67-106, pp. 107-124 y pp. 255-264, respectivamente.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAVIER SAN MARTIN 81

pura (primera etapa) a la razon vital (segunda etapa), y de ésta a la razon hustérica
(tercera etapa).

Hay otro modo de leer a Ortega, que para nosotros tiene interés porque es el
método que yo identifico en Cacciatore. Podrfamos decir que es un método es-
tructural y sincrénico, a diferencia del anterior que es diacrénico. En €l los textos
se toman como valores de una estructura al margen del tiempo. Este es el método
que mds se presta a lo que podrfamos llamar, con Jestis M. Dfaz, una interpre-
tacién caritativa®, o irenista, porque, para dar valor estructural a los textos, a
veces, puede ser necesario ignorar las consecuencias o incoherencias de algunas
expresiones, dichas en un momento determinado. Los textos son asumidos en
su literalidad sin cuestionar si lo que en ellos se dice es correcto o no, si muestra
quiebras o no lo hace, o si realmente se atiene o no a un fenémeno.

En mi opinién esta es la forma mds habitual de leer a Ortega. No es la m4s
facil porque los valores estructurales que algunos elementos de muchos escritos
pueden representar son a veces dificiles de establecer. En favor de esta forma
de lectura opera el disponer de un buen ntimero de trabajos que se han ido pu-
blicando desde los afios cuarenta sobre la filosofia de Ortega y especialmente
desde su deceso. Aquf entrarfan también los trabajos de Juli4n Marfas o Anto-
nio Rodriguez Huéscar, quienes se han esforzado por descubrir detrds de los
varios cientos de titulos de la obra de Ortega las lineas maestras desde las que
hay que leerlo.

Por supuesto, por lo general los estudios posteriores a ambos autores suelen
operar desde este modelo, porque, ademads, esta forma de lectura se puede aplicar
al estudio de cualquier concepto, y pueden ser estudios muy rigurosos o menos
rigurosos, pero en general suelen ser estudios ttiles, porque nos dan una es-
tructura que para ser captada exige posicionarse con cierto distanciamiento del
autor para poder percibir las lineas de esa estructura. En esta forma de lectura
el momento temporal de los textos es menos Importante que su literalidad por-
que, como hemos dicho, los textos se toman como valores sincrénicos. Por eso
se pueden citar sin ningin reparo textos de Ortega de diversas épocas, porque
los conceptos de “vida”, “masa”, “fenémeno”, “cultura”, etc., significarfan estruc-
turalmente lo mismo en un momento que en otro. Y aunque en sentido estricto
no sea asf, la bisqueda de las lineas sistemdticas permite, incluso recomienda,
ignorar los matices que en un momento incluye el texto, para fijarse en el sig-
nificado estructural. Es como si yo quiero hacer el plano de una ciudad desde
determinada altura de ella, desde la cual deberé ignorar los recovecos que pueda
tener una calle en la realidad de un paseo por ella. Los matices se pierden, porque
no son necesarios, incluso impedirfan la visién de conjunto. Esta es fundamental

% Jests M. Diaz Avarez, “La filosofia della serenita malinconica contro la superbia
filosofica. Su José Gaos e l'indebolimento del pensiero”, en Lucia PARENTE (ed.), Su la Seuola
i Madrid, ob. cit., pp. 137-156.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



82 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

para ver o establecer la posicién de un autor en el amplio movimiento del pen-
samiento filoséfico, por ejemplo, para compararlo con otros autores o en el am-
plio movimiento del pensamiento. Giuseppe Cacciatore, que se sitta en el histo-
ricismo hermenéutico que arranca de Vico y pasa por Croce y Dilthey, necesita
esa lectura de Ortega para extraer de sus textos los valores topolégicos de los
diversos conceptos que se mueven en esa érbita del historicismo.

Pero yo creo que atin hay otra posibilidad de lectura quizds menos cari-
tativa, por llamarla asf, porque al detenerse en los textos puede torturarlos
con interrogatorios molestos. Este método busca menos situar a un pensador
en el movimiento del pensamiento cuanto utilizar sus textos para pensar
conceptos concretos; en ese momento los textos ya no entran necesariamen-
te como valores sincrénicos de un esquema o estructura, sino directamente
como expresiones que se esfuerzan por dar la palabra a la experiencia, y en
ese sentido es un método que podriamos llamar fenomenolégico. Como he
dicho, es posible que esta lectura resulte menos caritativa para con un autor,
porque consiste en escrutar hasta los bajos fondos las expresiones; pero tam-
bién puede ser que resulte eficaz para pensar los elementos de los que se
trata. Como en cierta ocasién me dijo José Lasaga, evaluando mi comentario
al primer capitulo de Za rebelion de las masas®, que es una forma de “me-
ter el bisturi” en los textos. Me parecié una buena metafora, diseccionando
el texto hasta sus entrafias para ver todas las implicaciones y por tanto su
coherencia, para captar todos los matices que puede tener. En el ejemplo de
la calle de la ciudad, este método es fundamental para conocer bien la calle
familiarizdndose con cada uno de sus recovecos.

En la lectura de Ortega hemos operado fundamentalmente con el método
primero y segundo. Pero creo que es momento de aproximarse a €l con el tercer
método, analizando los textos al detalle, tomando en consideracién los matices,
demorandose en ellos, porque cada uno tiene su valor y en todo caso nos puede
dar una perspectiva especial sobre un texto. Esta tercera forma de aproximarse
a Ortega ya no pretende “salvar a Ortega”, como dirfan José Gaos, o recien-
temente José Emilio Esteban®, sino sencillamente pensar con él y utilizar sus
propios pensamientos como yunque en el que fraguar nuevos conceptos si los de
Ortega nos parecen imprecisos. Es, creo, el nuevo nivel en el que tal vez debamos
movernos a casi setenta afios de su muerte.

2 Ver Javier SAN MARTIN, “El primer capitulo de La rebelion de las masas: andlisis critico”, en
Fenomenologia y politica, en Investigaciones fenomenoldgicas, n.° monogréfico, 3 (2011), pp. 169-187.

% Ver José Emilio ESTEBAN, “Lallievo dimenticato di Ortega: la filosofia di Antonio
Rodriguez Huéscar”, en Lucia PARENTE (ed.), Su la Scuola i Madrid, ob. cit., pp. 205-240. El
profesor de la Auténoma de Madrid habla de la posicién de Rodriguez Huéscar de “salvar
a Ortega”. La misma necesidad habfa sentido José Gaos cuando escribié su “Salvacién de
Ortega”, nada menos que con motivo de la muerte de este. El articulo salié en el nimero 1

de 1956 de Cuadernos Americanos. Ver en la edicién de Lasaga, pp. 127-142.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAVIER SAN MARTIN 85

Podria poner muchos ejemplos de este estudio minucioso. Antes de centrarme,
como ejemplo, en la diferencia entre materia, alma y perspectiva, voy a dedicar
unas lineas a otro ejemplo, porque ademds incide en el tema de la cultura. Desde
que empecé, hace ya veinte afios, a estudiar el tema de ideas y creencias, para
mostrar los importantes matices de la posicién de Ortega, vengo sosteniendo la
necesidad de estudiar a fondo los distintos ejemplos que pone el fil6sofo madrilefio.
M4s atin, creo que uno de los temas metodolégicos de esta tercera lectura caracte-
rizada por la minuciosidad analitica exige un cuidado especial con los ejemplos, en
concreto en ese caso’’. También en el tema de la cultura es necesario hacerlo. Un
caso tipico es el del martillo, que ademés es un ejemplo ampliamente utilizado por
otros autores; por ejemplo, Heidegger afios después de haberlo empleado Ortega?.
El interés que tiene para nuestro andlisis es doble; primero, porque nos indica la
problematicidad de la tesis orteguiana de la contraposicién entre vida y cultura,
tomados ambos términos masivamente y que, en cierto modo deducible de Medita-
ctones del Quijote, es el tema bésico de El tema de nuestro tiempo. Segundo, porque nos
indica la ambigiiedad del concepto de cultura que maneja Ortega en ambos libros.
En efecto, nos dice Ortega que “El martillo es la abstraccién de cada uno de sus
martillazos"sz, por eso el martillo es abstracto, porque lo tinico concreto que existe
son los martillazos. Un anélisis minucioso exige entender plenamente esta frase,
una frase preciosa, de las mas “icdsticas”, que dirfa Cacciatore®, pero que si no
se entiende se pierde uno de los pilares de la obra de Ortega, la referencia de lo
cultural a la vida, pero si se lo entiende hasta el fondo se tambalea tanto la iden-
tificacién de cultura, que hace Ortega en ese mismo texto, con “arte o clencia o

35

politica™ como las afirmaciones sobre la oposicién de la vida y la cultura.

Efectivamente, el martillo, elemento técnico cultural —y que no creo que
pueda ser inscrito en la categorfa de “arte”—, si no se usa, no es nada, es una
cosa que estd ahi y cuyo tnico sentido como martillo exige referirlo a las ac-
ciones instrumentales. El martillo como objeto cultural es abstracto. Sélo es

51 En el libro en preparacién Creencia y realidad, esta conveniencia de escrutar los ejemplos
es un punto fundamental, por cuanto en algunos de los que pone Ortega en relacién con las
creencias hay lo que llamo una “traicién de los ejemplos”.

52 Ortega lo emplea en Meditaciones del Quijote (1914), 1, 756. Heidegger lo emplea en Ser y
tiempo, §15, p. 69, de la edicién de Max Niemeyer; p. 77 de la traduccién de Jorge E. Rivera.
Santiago de Chile: Editorial Universitaria, 2005, 4.* ed. Hay nueva edicién en Madrid: Trotta,
2003.

% José ORTEGA Y GASSET, Meditactones del Quijote, 1, 756.

5 Giuseppe CACCIATORE, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”,
ob. cit., p. 74. “Icdstico” significa representativo: se quiere decir una frase muy significativa del
autor, que lo simboliza muy bien; en este sentido, la frase m4s icdstica de Ortega serfa la de que
“yo soy yo y mis circunstancias”, pero habrfa otras muchas frases “ic4sticas” de Ortega. En el
texto citado de Cacciatore, el filésofo italiano la aplica a la frase de Ortega de que “La historia es
precisamente la segunda vista que logra encontrar la razén de la aparente sinrazén” (VIII, 242).

% José ORTEGA Y GASSET, HMeditactones del Quijote, 1, 788.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



84 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

concreto como objeto de uso, usdndolo dando martillazos en una accién de
la vida. El martillo necesita la energfa vital para hacer lo que se quiera hacer
con él; por eso no es el martillo el que entra en la vida humana, sino sélo los
martillazos, que son movimientos corporales encauzados en una accién precisa,
porque tiene un objetivo final determinado de antemano.

Este ejemplo nos dice mucho. Primero, que no cabe la oposicién de la cul-
tura frente a la vida, porque el martillo, como algo abstracto, no se opone a la
vida; lo tnico que puede hacer es no servirla, no ayudar a la vida, si no sirve.
En ese caso es algo inerte. El martillo se puede oponer a mi vida o a la de otro,
si es usado para golpearme o para golpear a otro, ddndole martillazos; si lo uti-
lizamos para martillear a uno mismo o a otro, pero entonces es una vida contra
otra vida: no es el martillo el que se opone, sino la vida que lo usa. La pregunta
ser4 si no ocurre asf en todas las cosas de la oposicién de la cultura y la vida. Si
la economfa como cultura me oprime ;ser4 la cultura la que me oprime o més
bien la vida de otros que utilizan los martillazos de la economfia, por ejemplo,
para desahuciarme de mi casa e impedirme tener un techo en el que dormir?
Entonces es la vida de aquellos que tienen poder contra la vida de otros. Ade-
mds, el martillo nos indica que no toda cultura es ciencia, moral y arte. Que hay
una cultura (la cultura técnica m4s sencilla e inmediata), que ademds es muy
anterior a la cultura desarrollada e inventada en Eur‘opa, y que, por supuesto
es universal, propia de todo ser humano o de todo grupo humano, pues todo
grupo humano disfruta de una cultura rudimentaria en comparacién con otras
culturas més sofisticadas, tal como la ejemplificada en el martillo.

Asi, desde el anélisis de un ejemplo podemos acceder y evaluar elementos ya
mucho m4s importantes de la teorfa orteguiana. Voy a poner otro ejemplo de este
cambio de mirada. En Meditaciones del Quijote aparece una frase que puede ser
leida de un modo distinto en la primera y en la segunda lectura. Dice Ortega
en otra de esas frases que llamarfamos “ic4sticas”: “;Cudndo nos abriremos a
la conviccién de que el ser definitivo del mundo no es materia ni es alma, no es
cosa alguna determinada, sino una perspectiva?”* Al italiano han traducido el
“alma” en esta frase con la palabra “espiritu”: “I'essere definitivo del mondo non
¢ né materia né spirito””. Cacciatore, que también cita la frase®®, de acuerdo
con esa traduccic’)n, menciona, nada mds empezar su texto, el articulo sobre
la cultura de la catedrética de Filosofia de Leén, Isabel Lafuente®, en el cual

3 [bid., 756.

5 José ORTEGA Y GASSET, Meditazioni del Chisciotte, traduccién de B. Arpaia, introduccién de
O. Lottini. Ndpoles: Guida, 2000, p. 43. En la nueva edicién de Gianni Ferracuti, en la edito-
rial Ousia, la traduccién es correcta.

% Giuseppe CACCIATORE, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”,
ob. cit., p. 57.

3 Jbid., p. 59. Se refiere al articulo “Ortega: hombre y cultura”, en Revwta de Estudios
Orteguianos, 5 (2002), pp. 85-101.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAVIER SAN MARTIN 85

la profesora comenta que en £/ tema de nuestro tiempo Ortega contrapone la vida
material a la vida espiritual, que serfa la vida de la cultura. Vida cultural de
acuerdo con el texto de Isabel Lafuente es vida espiritual. Asf la perspectiva
(cultura), que segtn el texto de HMeditaciones del Quijote estd mas alld de la duali-
dad vida/alma, aqui queda identificada con “espiritu”, y después reobra sobre
Meditactones y ya se puede entender y por consiguiente traducir “alma” por “es-
piritu”. La cultura tiene que encajar con la duplicidad materia y espiritu, sin
ninguna dificultad.

Cierto que, en Meditaciones del Quijote, frente a la materia estdn el alma y
la perspectiva; pero como en £/ tema de nuestro tiempo a la materia se opone el
espiritu, alma y perspectiva serfan ambos vida espiritual, sin ningin tipo de
problema. Por eso la traduccién italiana no suscitarfa ningtin reparo: “alma”,
“perspectiva”, “espiritu”, “cultura”, todos pertenecen a la misma familia.

Pues bien, una lectura minuciosa no puede olvidar estos matices. Si el mun-
do no es ni materia ni alma sino perspectiva, habrd que ver dénde encaja el
espiritu, pues quizd sélo mirando el tema desde muy arriba y sin precisién
podemos identificar alma, perspectiva y espiritu®. La lectura que propongo
tiene que fijarse en esos matices y tenerlos siempre presentes y hasta no dar
una explicacién rigurosa de los matices no avanzar. Es cierto que estos traba-
jos son propios de seminarios o de comentarios minuciosos de textos, lo que
seguramente atin no hemos hecho con Ortega, pues estamos todavia en las fases
de las lecturas primera o segunda. A fin de cuentas, llevamos no més de tres dé-
cadas, desde mitades de los afios ochenta, centrados en los textos de Ortega y
apenas hemos hecho atin labor de laboratorio sobre ellos. Es muy posible que
atn estemos en las grandes panordmicas sobre la filosofia de Ortega o sobre
sus conceptos, sin descender a los textos con el bistur{ del cirujano o la lente del
entomélogo para filiar especies.

2. Algunas notas de Ortega segin G. Cacciatore

En este articulo y tras la lectura pormenorizada del denso y por mds inte-
resante articulo de Cacciatore, quiero centrarme en la lectura minuciosa de

4 No quiero dejar de mencionar la importancia que tiene lo que Ortega dice ya en ese texto:
que el mundo no es nada determinado: “no es cosa alguna determinada”. Esta frase solo tiene
un sentido posible desde la fenomenologfa, porque supone una ruptura con la actitud natural
ordinaria, en la cual tomamos el mundo como lo que es en sf mismo, sin darnos cuenta de que
el mundo es el conjunto de nuestras posibles experiencias (cognitivas, estimativas y practicas),
por eso no es nada determinado, sino el conjunto de nuestras perspectivas, de las cuales en
cada momento sélo tenemos una, pero que sin dificultad se desliza hacia otra y otra y otra. En
realidad, es lo mismo que dirfa Antonio Machado en esa frase poética absolutamente genial
y que no es sino la expresién, aquf dirfamos con pleno acierto, mds icastica, de la reduccién
trascendental husserliana: “Caminante no hay camino, se hace camino al andar”.

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



86 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

las afirmaciones orteguianas sobre el concepto de cultura, que es el tema fun-
damental del articulo del homenajeado. ;Qué interés puede tener esta lectura
minuciosa sobre el concepto de cultura? A mi modo de ver un interés méximo,
porque es, a pesar de las apariencias, uno de los conceptos més problem4ticos
de Ortega, que por lo dem4s atraviesa toda su obra, pero lo hace de un modo
muy peculiar: primero, siendo definida claramente su obra como una filosofia
de la cultura, al principio incluso de un modo explicito*}; luego, de un modo im-
plicito. Pero, segundo, las tensiones que muestra el concepto terminan llevando
a Ortega a sustituirlo por otros en lo que hemos dado en llamar la “segunda
navegacién”, el periodo que antes he definido como el de la razén histérica, sin
que, por otro lado, quede clara la relacién precisa que con el concepto de cultu-
ra tienen esos conceptos que lo sustituyen, como son la técnica, los usos e ideas
y creencias. Pues, si hasta 1930 —fundamentalmente con Hwidn de la Universidady
luego en 1933 en En torno a Galileo— atin estd este concepto muy presente, a
partir de esas fechas va desapareciendo progresivamente para ser sustituido
por los antes mencionados, sin que quede claro como todos ellos constituyen la
cultura, o en qué medida se les aplican todos los predicados o explicaciones que
Ortega ha dado sobre la cultura en los afios anteriores. Esto sélo lo podemos
lograr mediante un anélisis quirtrgico de los diversos textos orteguianos sobre
el concepto de cultura. En ese sentido el trabajo de Cacciatore sobre la cultura
como “balsa de salvacién en un naufragio” me sirve para profundizar en el sig-
nificado de cultura en Ortega tanto en los primeros afios de su trayectoria como
en la segunda navegacién.

Antes de continuar quiero decir que, como ha pasado tantas veces en el caso
de Ortega, hay muchos estudios sobre el tema, pero pocos eficaces. La tesis
doctoral de Juan Manuel Monfort, que ya he citado, es hasta el momento la
investigacién m4s exhaustiva que hay sobre el tema. En ella se puede encon-
trar una presentacio’n total de todo cuanto Ortega dice sobre la cultura desde
el principio hasta el final. Est4 claro que una de las cosas fundamentales que
detecta el doctor Monfort es la diferente presencia del concepto en la primera
y la segunda navegacién, siendo en esta sustituido por los conceptos que antes
he mencionado, tal como él mismo los pone en los excelentes esquemas que
incorpora al final de su tesis.

Hasta su trabajo habia otras dos tesis citadas por el titulo por Isabel La-
fuente®, sin que nada sepamos de su contenido porque parece que ni siquiera

4 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, “Teorfa del clasicismo” (1907), 1, 120.

42 Ver Marfa Isabel LAFUENTE, “Ortega: hombre y cultura”, en Revista de Estudios Orteguianos,
5(2002), 85-101. Los autores sefialados son Maria José CLAVO SEBASTIAN, con la tesis Filosofia
e la educacion y de la cultura en Ortega y Gaswet, Universidad de Navarra, 1979; la otra es de Miguel
ESCUDERO ROYO, con el titulo Zirtbunal de ndufragos. Ensayo de razén histdrica sobre un proyecto de
cultura espaiiola, Universidad de Barcelona, 1999.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAVIER SAN MARTIN 87

habrian dado 1ugar a algl’m articulo por parte de sus autores. Este texto quiero
dedicarlo a la lectura de Giuseppe Cacciatore, por lo que me voy a centrar en
su estudio. En las lineas que siguen expondré los puntos fundamentales de la
visién de Ortega que expone Cacciatore para pasar después a la exposicién de
su comprensién de la cultura, si bien en este tercer punto del trabajo ampliaré,
de acuerdo con lo que ahora sabemos sobre ese concepto de cultura en Ortega,
la exposicién de la problemdtica de ese concepto tal cual Ortega lo maneja.

Para comprender la lectura de Cacciatore quiero empezar sefialando la
importancia que tiene el concepto de “hombre entero”, “womo intero”®, que
Cacciatore atribuye a una influencia de Dilthey. El tema es muy interesante,
sl tomamos como hombre entero, como dird Marcel Mauss, en el 4mbito de la
antropologfa y sociologfa, el “hombre total”, o como también podriamos decir,
el “hombre concreto”, porque lo que cuenta fenomenolégicamente es tomar
la realidad como es; y en el caso propio, tomdndonos como punto de partida,
yo soy el sujeto que soy, es decir, una vida concreta, en la que entra todo lo
que esta vida es; todo lo que yo soy, y lo més importante €s que yo soy cuer-
po —sensibilidad y afecto, vitalidad—, alma y espiritu: soy animalidad —cuerpo
fisico y alma— y perspectiva espiritual. Nada debe quedar fuera. Precisamente
este punto podria ser en lo que Ortega, de acuerdo con su concepcién, se dis-
tingufa de Husserl, en que, siempre segin Ortega, Husserl, como heredero de
la modernidad —por mds que yo he mostrado que es una falsa visién— tomaria
s6lo como referente una conciencia “pura”, que serfa algo abstracto meramente
tedrico. Para Cacciatore una de las directrices bésicas de Ortega es atender
al hombre “entero”, un hombre que comprende en si los multiples lados de
la vida*!. Este rasgo de “totalidad” es lo que Ortega convertirfa en su lema al
hablar de razén vital, de raciovitalismo y de la necesidad de superar una razén
desvitalizada o “enrarecida”, metafora que utiliza Cacciatore para referirse a
una razén sin oxigeno, por tanto, sin vida y, por eso, atrofiada. La vida de la
que habla Ortega es una vida que, por un lado, tiene una funcién racional,
porque tiene que ajustarse a las necesidades que le impone el medio, pero, por
otro, incluye elementos propios como la fuerza vital, los sentimientos de angus-
tia, de desorientacién o eréticos, asi como el impulso hacia el otro.

El raciovitalismo, de manera consecuente con la propuesta de hombre in-
tegro, tiene una forma de realizarse o llevarse a cabo en el perspectivismo. El
grueso de la primera parte del articulo de Cacciatore estd dedicado a perfilar
este perspectivismo orteguiano. Para el profesor napolitano el raciovitalismo es
perspectivismo. La vida estd situada en un espacio y tiempo y sélo desde

% Ver Giuseppe CACCIATORE, “Ortega y Gasset e Dilthey”, ob. cit., sobre todo pp. 299 y
ss., donde se filia la conexién con Dilthey del rasgo de la “multilateralidad” de la vida humana.

4 Ver también Giuseppe CACCIATORE, “Il fondamento dell'intersoggetivita tra Dilthey e
Husserl”, en Storicismo problematico e metodo critico, ob. cit., p. 261.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



88 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

ese momento y lugar tiene acceso sensible e intelectual al medio. Este perspec-
tivismo orteguiano es comparable con el relativismo historicista de la vida de
Dilthey, pero no es para caer en un relativismo escéptico o andrquico. El gran
esfuerzo de Ortega —que subraya Cacciatore— es tratar de mostrar cémo el
perspectivismo no termina en un relativismo escéptico.

Para mostrar que el perspectivismo no es escéptico, Cacciatore acude y
resalta en Ortega una fenomenologia de la mirada. Y es que, en efecto, el pers-
pectivismo es ante todo visual; y por eso se basa en una fenomenologia de la
mirada. Como decfa José Jiménez, la perspectiva visual es el modo como co-
nectamos con el cosmos. El cosmos se ordena en perspectivas, que se intercam-
bian por el cambio de posicién, no de modo aleatorio, sino segin un orden, al
que, por ejemplo, el pintor sabe acceder en su obra. Por eso la verdad no es del
sujeto sino del mundo; la verdad es un aspecto del mundo, independiente
del tiempo. La perspectiva que tiene como correlato un mundo verdadero
trasciende lo puntual espacial porque integra todos los espacios; y trasciende
el momento temporal porque todos los tiempos estdn también implicados en ese
momento. De este modo la fenomenologfa de la mirada implicita en la perspec-
tiva del perspectivismo, antes de caer en el escepticismo, es un antidoto frente
a él. La perspectiva representa la integracién del individuo en el cosmos.

Pero al vincular vida y perspectiva y ésta con la verdad, estamos superando
una nocién monista de verdad, porque ésta sélo se da en la multilateralidad de
las perspectivas, y asf el universo no es versién hacia la unidad, sino hacia la
multiplicidad, hacia el multiverso.

Cacciatore relaciona, adem4s, esta teorfa perspectivistica, vinculada a una
fenomenologia de la mirada, con una fenomenologia de la corporeidad, en lo que
se manifestaria una “clara diferencia con la fenomenologia de la corporeidad”*:
la diferencia estribarfa en que para Ortega las cosas no son meros cuerpos sino
cosas agradables o desagradables; en definitiva, cosas insertas en nuestra vida.
Y cita el texto de la leccién décima® de ;Qué es filosofia? de acuerdo con el cual
el vivir, que se encuentra con cosas o términos de tareas, es un “hallarse cada
cual a sf mismo en un 4mbito de temas, de asuntos que le afectan", y asf “todo
Vivir es ocuparse con lo otro que no es uno mismo, todo vivir es convivir con
una circunstancia”?, lo que, por otro lado, se corresponde con la definicién de
mundo ordinario que habfa hecho Husserl en el §27 de /deas I%.

4 Giuseppe CACCIATORE, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”,
ob. cit., p. 53.

% En la nueva edicién, sefialada como la leccién IX.

47 José ORTEGA Y GASSET, ;Qué es filosofta? (1929), VIII, 355.

8 Ver Edmund HUSSERL, ldeen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philosophte.
Erstes Buch: Allgemeine Einfiibrung in die reine Phianomenologie. 1. Halbband. Husserliana III/1.
Texto de la 1." y 3.% edicién. Editado por Karl Schumann. La Haya: Martinus Nijhoff, 1977,

p- 58. Traduccién en espafiol: ldeas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAVIER SAN MARTIN 89

Y aqui podemos pasar ya al dltimo punto sefialado por Cacciatore, porque,
sl vIvir es ocuparse en las tareas, vivir no es algo hecho sino algo que se estd
haciendo y que hay que hacer. Por eso vivir es algo histérico, un faciendum, y
en la medida en que el hombre es ese tener que hacer o estar haciendo no tiene
naturaleza sino historia.

3. La cultura como una dimensién trascendental de la vida

Pues bien, con estas armas aborda Cacciatore, en la segunda parte del articulo,
el tema de la cultura y la crisis que, personalmente, voy a aprovechar para dar un
repaso a las ideas orteguianas de cultura, partiendo de la idea del titulo de este
apartado, que me parece muy importante sefialar, y en la que de varias maneras in-
siste Cacciatore, de que la cultura es una dimension trascendental de la vida humana®.

La idea de cultura es en Ortega omnipresente hasta los primeros afios de
la segunda navegacién, para ir desapareciendo, al menos de modo explicito, a
partir de 1933, después de las lecciones de £n torno a Galileo y 1a primera leccién
de Principios de metafisica segiin la razon vital, siendo sustituida, como ya lo hemos
dicho y muy bien lo enuncia Juan Manuel Monfort, por los conceptos de téc-
nica, creencias, ideas y usos.

Cacciatore empieza sefialando el motivo que quiere abordar: cémo Ortega
ve la crisis. También yo citaré los dos tipos de crisis, la que representa un cam-
bio en el mundo y la que significa cambio de mundo. En ambos casos hay
que contar con el concepto de cultura. Cacciatore habla de “fenomenologias
histéricas”, que serdn descripciones de aquello que ocurre en la historia. Una
parte de esa fenomenologia es el hecho de que las crisis individuales, que perte-
necen a la vida del individuo de modo estructural porque la vida personal est4
sometida a esos cambios —verdaderas crisis en las que cambia la época de la
persona: infancia, adolescencia, juventud, madurez, vejez— se dan también en
la colectividad, de manera que las sociedades pasan también por crisis seme-
jantes, como las personas.

Para entender la crisis apela Cacciatore al sentido de libertad de Ortega,
una libertad a la que hace depender de las circunstancias. Libertad es la ca-

Libro primero: Introduccion general a la fenomenologia pura. Traduccién de A. Zirién. México D. F.:
Universidad Auténoma de México / Fondo de Cultura Econémica, 2013, p. 137.

4 Con esta formulacién doy un paso adelante en mi propia antropologfa, que, por més que
estuviera implicito en ella, no estaba formulado. En efecto, entre las dimensiones trascendentales
de la vida pongo la historicidad, lo que me parece obvio (ver Javier SAN MARTIN, Antropologia
Silosdfica II. Vida humana, persona y cultura, Unidad didéctica primera. Madrid: UNED, 2015).
Pero la forma en que la historicidad se hace real es en la cultura, lo que en el caso de Husserl
esté claro en la medida en que en £/ origen de la geometria la definicién de la historia y de la cultura
coinciden. Por tanto, la historicidad como dimensién trascendental de la vida humana debe
incluir la cultura, porque la historicidad se hace real en la cultura.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



90 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

pacidad de elegir entre posibilidades, pero para ello hace falta que las necesi-
dades dejen abierto un espacio de posibilidades, pero justamente ese espacio
abierto con la posibilidad de elegir aumenta la inquietud, que lleva a la crisis
como crisis de trdnsito, de un cambio en el mundo, por més que no sea un cam-
bio de mundo. Con estas ideas emprende la descripcién de las crisis y el rasgo
sociolégico de la cultura como tabla de salvacién. Empecemos diciendo que la
crisis es un elemento pervistente en la vida humana, pues a ella le pertenece esen-
cialmente la inquietud de tener que elegir. La crisis pertenece ontolégicamente
al hombre porque hace “uno con el cardcter indefinido y dindmico, dramético e
inconcluso del ser humano?.

Ortega, como se sabe, estudia la crisis en £n torno a Galileo, ya que le interesa
mostrar hasta qué punto la crwis es un rasgo trascendental de la vida. Voy a pro-
ceder destacando algunos puntos significativos de la aproximacién de Caccia-
tore. Tal vez lo mé&s interesante sea determinar la trayectoria de su tratamiento:
de la definicién de crisis a la definicién de cultura, y el entrelazo o conexién
con la historia, porque tanto la crisis como la cultura son los cauces en los que
se ve la historia. Asi, en la lectura de Cacciatore, crisis, cultura e historia van
absolutamente de la mano.

La crisis surge cuando la cultura pierde su vitalidad®, y justo explicando esto
nos habla de “una verdadera y propia visién trascendental de la crisis”®*. Esto sig-
nifica que la crisis no es un azar, un acontecimiento externo, sino una quiebra que
se da en la vida personal o colectiva que, en la medida que sea, cambia el mundo.
Ahora bien, en esta fase Cacciatore parece genial, porque nos lleva a preguntar
st el rasgo trascendental de la crisis no obliga igualmente a plantear el cardcter
trascendental de la cultura, cuestién no planteada explicitamente por la filosoffa.
Cierto que para hacer esa pregunta necesitaremos antes saber con precisién qué
es la cultura y justo ahi es donde la aproximacién de Ortega se hace problemética
y la interpretacién caritativa de Cacciatore, en el sentido que he explicado en el
apartado dos, puede resultar insuficiente. Por eso, lo fundamental de la lectura
de Cacciatore desemboca en la consideracién de la cultura como la balsa que
nos salva del naufragio. Para ello hay que asumir que somos ndufragos y que en
medio del mar proceloso la cultura nos salva. Una crisis significa que la cultura
ha dejado de ser esa balsa o tabla de salvacién, que se ha problematizado y que
hemos caido en un mar de dudas, y que para salir de ellas nos hace falta una
recomposicién o arreglo de la balsa de salvacién.

Tenemos, por tanto, aqui varias metéforas en accién, cuyo poder explicativo
deberemos comprobar. Es cierto que la metéfora es un potente instrumento de

5 Giuseppe CACCIATORE, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”,
ob. cit., p. 59.

S 16id., p. 62.

% 440, p. 63.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAVIER SAN MARTIN 91

conocimiento, pero también es cierto que puede arrastrar inexactitudes que hay
que tener en cuenta. Empezaré recordando que la metéfora de la balsa o tabla de
salvacién no es una metdfora muy usada por Ortega. En realidad, sélo nos habla
de ella en tres lugares, que a la postre son dos, porque uno se repite; el primero
es el En torno a Galileo, y el otro, “Ensimismamiento y alteracién”®, y, por eso,
se repite tanto en el texto Meditacion de la técnica como en El hombre y la gente, donde
recupera este primer capitulo de la reflexién sobre la técnica. Por otro lado, la
balsa de salvacién en espafiol queda desplazada por la tabla de salvacién, pero
tampoco la tabla de salvacién es una metdfora muy usada por Ortega; en realidad
aparece en los primeros escritos como tabla donde salvarse sin una aplicacién a
la cultura, y sélo aparece en El tema de nuestro tiempo, en el “Epilogo sobre el alma
desilusionada”, donde se habla de un espiritu que, incapaz “de mantenerse por sf
mismo en pie, busca una tabla donde salvarse del naufragio”.

. Cuadl es el principal problema de la metéfora de la balsa o tabla de salva-
ci6n? Que el sujeto que se salva ya estd constituido, ya est4 hecho, con lo que
la cultura y, por tanto, todo lo que de ella depende, por ejemplo, las Crisis, ya
no son dimensiones trascendentales de la vida. Por eso se hace necesario in-
vestigar esta faceta de la cultura a través de las definiciones que de ella nos da
Ortega. Cacciatore cita una de ellas: “La eleccién de un punto de vista es el acto
inicial de la cultura”®. Como hemos visto, en un momento nos habla Cacciatore
de frases “ic4sticas”. ;No es esta una de ellas? ;Qué puede significar esta frase,
que el acto inicial de la cultura es la eleccién de un punto de vista? Pocos afios
antes en JMeditaciones del Quijote nos habia dicho que “El acto especificamente
cultural es el creador”®. El acto creador siempre es inicial, crear es empezar
algo, el acto especfﬁco cultural es el acto creador de sentido. Si lo unimos a la
anterior definicién, podriamos decir que el acto inicial de la cultura como acto
creador de sentido es la eleccién de un punto de vista. Para que esta definicién
sea trascendental tendriamos que asumir que no hay presencia o estancia en el
mundo més que mediante el acto creador de sentido o desde un punto de vista,
es decir, desde una perspectiva, lo que es rigurosamente cierto, pero preci-
samente en ese momento la metéfora del naufragio y la correspondiente de la
balsa o tabla de salvacién son parciales, porque consideran ya constituido al
sujeto que sélo después crea un sentido o elige un punto de vista.

Vamos a tratar de estudiar detenidamente el asunto. En otro momento nos di-
ce, y cita Cacciatore®, que la cultura “es el conjunto de reacciones intelectuales

% En VI, 388 y V, 5641, respectivamente.

5 José ORTEGA Y GASSET, El tema de nuestro tiempo (1923), 111, 640.

% Giuseppe CACCIATORE, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”,
ob. cit., p. 62. José ORTEGA Y GASSET, El tema de nuestro tiempo, 111, 594.

5% José ORTEGA Y GASSET, Meditaciones del Quijote, 1, 756.

5 Giuseppe CACCIATORE, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”,
ob. cit., p. 74.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



92 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

y précticas en que se realizan ciertas normas ungidas para nosotros de un valor
absoluto y decisivo™®. Dejemos lo de “valor absoluto”, porque puede ser que
esas reacciones intelectuales y practicas sean vélidas solo en un momento y es-
pacio determinados, pero asumamos que son ciertas reacciones intelectuales y
practicas que dan sentido a una situacién y generan un punto de vista desde
el que se va a enfocar esa situacién. Para que sean eficaces deben estar ajus-
tadas a un principio de realidad, pues de lo contrario serfan inmediatamente
desechadas, tal como Ortega mismo dice en £/ tema de nuestro tiempo®, refiriéndo-
se al ajuste de los pensamientos, pero que vale para toda la cultura que sirva a
la reproduccién personal y social.

La cuestién estd entonces en la relacién constituyente de esas “reacciones
intelectuales y practicas” con la vida humana presente en el mundo. Para que la
metéfora del naufragio y la balsa o tabla de salvacién sea vélida, necesitarfamos
pensar al sujeto constituido “antes” de la creacién de sentido, de la adopcién de
un punto de vista o de esas reacciones préicticas e intelectuales ante el mundo, y
esto es lo que creo que la historia de la especie —externa o interna— pone en tela de
juicio, porque no hay vida humana méas que configurdndose en esas tres vertien-
tes que hemos descubierto en la cultura: creacién y asuncién de sentido, adopcién
de un punto de vista desde ese sentido y reacciones practicas ante una demanda
o problema que nos plantea la realidad y que se nos impone tras una reaccién
intelectual. Por otro 1ado, no es otra cosa lo que piensa Or‘tega cuando dice, y lo
cita Cacciatore®, que: “La cultura es un menester imprescindible de toda vida,
es una dimensién constitutiva de la existencia humana, como las manos son un
atributo del hombre™!. Con esto podemos dar otro paso y asumir la definicién de
cultura que hace Ortega en este tltimo texto citado, donde “Cultura es el sistema
de ideas vivas que cada tiempo posee. Mejor: el sistema de ideas desde las cuales el
tiempo vive”®, por tanto, las ideas que rigen una sociedad, porque, efectivamente,
ese conjunto de sentido que organiza la vida o que determina el punto de vista, o
que encauza las reacciones intelectuales y préicticas, esas ideas, ya estdn dadas en
la sociedad y el proceso de formacién consiste precisamente en asumirlas como
propias e ir configurando la personalidad desde ese conjunto.

Pero todo esto impide concebir la vida al margen de la cultura, como pa-
rece ser el postulado en el que Ortega trabaja mas de una vez y sobre todo

%8 José ORTEGA Y GASSET, “El sentido histérico” (1924), 111, 696.

% “No puedo pensar con utilidad para mis fines biolégicos, si no pienso la verdad. Un
pensamiento que normalmente nos presentase un mundo divergente del verdadero, nos llevarfa
a constantes errores practicos, y, en consecuencia, la vida humana habria desaparecido” (III,
580).

% Giuseppe CACCIATORE, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”,
ob. cit., p. 64.

o José ORTEGA Y GASSET, Mision de la Universidad (1930), 1V, 558.

82 7bid., 556.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAVIER SAN MARTIN 95

en El tema de nuestro tiempo. Si consideramos la crisis desde una perspectiva
trascendental, debemos aceptar también que la cultura es una nocién trascen-
dental. La oposicién vida/cultura solo cabe si, como Ortega dice més de una
vez, por ejemplo, en el articulo sobre Scheler, entendemos la cultura como un
“rincén” de la vida®. Pero en ese caso la nocién de cultura queda reducida a
la de cultura superior: la ciencia, la moral y el arte. Evidentemente entonces
esos 4mbitos de la cultura si pueden oponerse a la vida, pero sélo porque se
tiene de cultura aquella nocién romana® de cultivo de un espiritu ya consti-
tuido; pero justo entonces la cultura deja de ser dimensién trascendental de la
vida, para convertirse en un rasgo particular de un grupo dentro del conjunto
de la sociedad.

Si la metéfora de la cultura como balsa o tabla de salvacién tiene problemas
porque deja fuera de sf la verdadera funcién constituyente de la cultura, vea-
mos si eso no afecta también a su contraparte, la vida como naufragio, como
desorientacién o inseguridad. Esta consideracién estd dirigida a situar con
precisién esos términos. Que en la vida humana hay momentos en los que
parecemos naufragar, en los que estamos desorientados, en los que nos sentimos
inseguros, es obvio. El problema est4 en si los convertimos en momentos tras-
cendentales en el sentido en que estamos empleando la palabra “trascendental”.

Cuando aseguramos que la vida es naufragio estamos diciendo que toda
vida es naufragio y que sélo desde esa idea se puede entender la vida humana.
Y aqui se abre el punto fundamental de la cultura, al que termina aludiendo
Cacciatore, porque la cultura, desde la visién trascendental de la crisis de una
creencia, nos pone “en el cruce de la realidad y las creencias”®. Y aquf sf nos
surge un problema filoséfico fundamental: la relacién de cultura, creencia y
realidad. Con esto toma sentido también otra frase de Cacciatore que en su
momento podria haber permanecido sin fundamentacién, que de las ambiguas
resoluciones de la crisis nace “la verdadera esencia de los grandes problemas de
la filosoffa (la verdad, el conocimiento, el ser)”®. En efecto, es en la relacién

65 José ORTEGA Y GASSET, “Max Scheler.— Un embriagado de esencias (1874-1928)” (1928),
en Goethe desde dentro, V, 218.

% Hay de cultura dos nociones, una de origen romano, ciceroniano, en la que cultura es
cultivo de un espiritu que ya estd formado, porque en todo caso habla latin. De lo que se trata
es de perfeccionarlo. Es la idea basica del humanismo, que pasé al Renacimiento y al Siglo de
Oro espafiol, y de ahf a la Tlustracién. La otra idea es la que proviene de la paideia griega, que
no consiste tanto en formar buenos ciudadanos, como en hacerlos ciudadanos, empezando por
ensefiarles el idioma haciéndolos griegos. Esta nocién de cultura es de la que se apropian las
ciencias humanas, y es el sentido fundamental de “cultura”, porque antes del cultivo del espiritu,
en sentido romano, ya tenfa que haber una cultura bésica. Sobre estas dos orientaciones del
concepto de cultura, ver del autor Zeoria de la cultura. Madrid: Sintesis, 1999, cap. 1.

% Giuseppe CACCIATORE, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”,
ob. cit., p. 76.

8 7bid., p. 70.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



94 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

de la crisis con la cultura como creencia y realidad donde se hace visible el ca-
racter trascendental en que nos estamos moviendo.

En efecto, para entender el profundo sentido de la metafora del naufra-
gio debemos aproximar la cultura a la creencia y ésta a la realidad. En ese
momento ya estamos en el punto mas problemético y profundo de la filosofia
orteguiana y en este sentido vemos también la perspicacia de Cacciatore de
poner de relieve el valor filoséfico de la aproximacién orteguiana. De ahi
la importancia de la confesién del caricter necesario de la cultura en HMun
de la Universidad, nada menos que como “constitutiva de toda vida humana, sea
la que sea”. Esas ideas como convicciones “constituyen el suelo donde se
apoya su existencia’®. El suelo es lo que confiere seguridad, el punto cero fun-
damental para toda orientacién. Al poco de esas frases de octubre de 1930,
esas convicciones o ideas vivas terminarén siendo lo que Ortega llamard las
“creencias”. Creencia serd uno de los elementos basicos de la cultura; en esa
misma medida las creencias son elementos trascendentales de la vida y por
lo mismo la cultura en su nivel mas profundo es también elemento trascenden-
tal y la pérdida de una creencia es la pérdida de una realidad. Segtn el nivel
en el que esa realidad juegue en nuestra vida, la crisis serd mayor o menor. Por
eso el tema de la crisis nos hace ver el entrelazo de la creencia y la realidad, que es
a donde nos lleva Cacciatore.

Pero con esto podemos recuperar las anteriores definiciones de cultura: pri-
mero, como creacién de sentido; después, como eleccién de un punto de vista
y, por fin, como reacciones intelectuales y pricticas ante los problemas de la
realidad. Pero en la evolucién de Ortega no queda claro que todas esas defi-
niciones desemboquen en la posicién de realidad, en la definicién de lo que el
mundo sea. La cultura, al ponery elegir el punto de vista, o al crear o formular
el sentido de la vida espontdnea, es la que nos da la realidad; y en esa misma
medida, la crisis es siempre crisis de realidad.

No podriamos estar en un nivel mds profundo en la filosoffa. Con esto esta-
mos llegando al nicleo de los problemas filoséficos de la verdad, el conocimiento
y el ser. Y justamente, si la realidad puesta o dada en una creencia es la realidad
que nos concierne intimamente, la inseguridad, el naufragio o por lo menos
la inmersién en un momento de indecisién estd asegurado. Cierto que tendre-
mos que distinguir niveles de realidad o, si se quiere, la realidad y las realida-
des, o el mundo y los mundos particulares, porque pueden desmoronarse las
creencias religiosas, pero no por ello necesariamente desmoronarse el mundo.
O al revés, un ser muy religioso puede quedarse a la deriva si pierde su fe
religiosa o su fe politica y vagar por el mundo como un sondmbulo incapaz
de percibir la realidad.

7 1V, 556.
8 [dem.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAVIER SAN MARTIN 95

También puede ocurrir que la realidad ya no esté definida desde la fe reli-
giosa sino desde la ciencia, y aunque aquélla siga valiendo para las postrimerfas,
su pérdida puede no afectar a la vida m4s que en una proporcién limitada. En
estos temas caben todas las variaciones que se quiera.

En todo caso, hemos llegado a comprender el caricter trascendental en el
que nos desenvolvemos, y la profunda relacién que la cultura mantiene en
la constitucién de la vida humana. Sin embargo, una cosa queda clara: la evo-
lucién del concepto de cultura en Ortega creo que se va profundizando desde
un concepto neokantiano de cultura superior, el concepto romano frente al
griego, hacia un concepto de cultura més ajustado al griego, a través de la
asuncién en el seno de la cultura de la nocién de creencia como posicién de
realidad. Mas en ese momento, que aparece fundamentalmente en la segunda
navegacién, ya no tiene sentido la contraposicién entre vida y cultura, que sélo
vale para una nocién de cultura en el sentido romano. Como Ortega tal vez
nunca se desprendié de esa nocién de cultura como algo superior —el concepto
romano frente al griego—, poco a poco el concepto de cultura fue cediendo pa-
so al concepto de creenciay al concepto de uso, que constituyen ala postre su
verdadero contenido, pero con esto los problemas que podemos detectar en el
concepto de creencia serdn a la vez problemas para entender el lugar mismo de
la cultura ya la postre su lugar trascendental. @

Fecha de recepcion: 10/09/2025
Fecha de aceptacion: 27/06/2025

B REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

BoLapo, Gerardo (2016): “La Scuola di Ortega e la
filosofia spagnola contemporanea”, en Lucia
PARENTE (ed.), Su la Scuola di Madrid. Filosofia
spagnola del XX secolo. Milan: Mimesis, pp.
57-106.

CacciAToRe, Giuseppe (1984): "Ortega y Gasset
e Dilthey”, en Lorenzo INFANTINO y Luciano
PeLLicant (eds.), Attualita di Ortega y Gasset.
Florencia: Le Monnier, pp. 89-113, recogido
como capitulo IX, en Storicismo problematico
e metodo critico. Napoles: Guida, 1993, pp.
289-318.

CACCIATORE, Giuseppe (1993): Storicismo problema-
tico e metodo critico. Napoles: Guida.

Cacciaore, Giuseppe (1993): “II fondamento
dell'intersoggetivita tra Dilthey e Husserl”,
en Storicismo problematico e metodo critico.
Napoles: Guida, pp. 249-287.

CAccliaTore, Giuseppe (2002): Metaphysik, Poesie
und Geschichte. Uber die Philosophie von
Giambattista Vico. Berlin: Akademie Verlag.

CAccIATORE, Giuseppe (2005): “Maria Zambrano: ra-
gione poetica e storia”, Rocinante. Rivista di fi-
losofia iberica e iberoamericana, 1, pp. 107-126.

CacciaTorg, Giuseppe (2010): “Vita e storia tra
Zubiri e Vico"”, en Armando Mascoto y Maria
Lida Motto (coords.), Xabier Zubiri, monogra-
fico de la revista Rocinante. Rivista di filosofia
iberica e iberoamericana, 5, pp. 101-108.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



96 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

CACCIATORE, Giuseppe (2011): E/ biho y el condor.
Ensayos en torno a la filosofia hispanoame-
ricana, prologo de Antonio Scocozza. Bogota:
Planeta / Universidad Catdlica de Colombia.

CACCIATORE, Giuseppe y Mascolo, Armando (eds.)
(2012): La vocazione dell'arciere. Prospettive
critiche sul pensiero di Ortega y Gasset. Bér-
gamo: Moretti & Vitali.

CACCIATORE, Giuseppe (2013): Sulla filosofia spag-
nola. Saggi e ricerche. Bolonia: Il Mulino.
CacciaTore, Giuseppe (2013): “La «zattera della
cultura. Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”,
en Sulla filosofia spagnola. Saggi e ricerche.
Bolonia: Il Mulino, pp. 47-77. Publicado antes
en Giuseppe CacclATore y Armando MAscoLo
(eds.), La vocazione dell'arciere. Prospettive
critiche sul pensiero di Ortega y Gasset. Bér-

gamo: Moretti & Vitali, 2012, pp. 37-67.

CAccIATORE, Giuseppe (2016): “Il posto della parola:
lo stile filosofico di Ortega tra meditazione e
saggio”, en Giuseppe CAcclaTore y Clementina
CanTiLLo (eds.), Omaggio a Ortega. A cento
anni dalle Meditazioni del Chisciotte (71914-
2014). Napoles: Guida, pp. 31-47.

Cerezo, Pedro (1984): La voluntad de aventura.
Aproximamiento critico al pensamiento de
Ortega y Gasset. Barcelona: Ariel.

CLavo SeasTIAN, Maria José (1979): Filosofia de la
educacion y de la cultura en Ortega y Gasset.
Tesis doctoral dirigida por Jesus Garcia Lopez.
Pamplona: Universidad de Navarra.

Diaz Awvarez, Jestiis M. (2016): “La filosofia della
serenita malinconica contro la superbia filo-
sofica. Su José Gaos e l'indebolimento del
pensiero”, en Lucia PARENTE (ed.), Su fa Scuola
di Madrid. Filosofia spagnola del XX secolo.
Milan: Mimesis, pp. 137-156.

Escupero Rovo, Miguel (1999): Tribunal de nau-
fragos. Ensayo de razon histérica sobre un
proyecto de cultura espafiola. Tesis doctoral
dirigida por Francisco Javier Lopez Frias. Bar-
celona: Universidad de Barcelona.

EsTeBAN, José Emilio (2016): “L'allievo dimenticato
di Ortega: la filosofia di Antonio Rodriguez
Huéscar”, en Lucia PARENTE (ed.), Su la Scuola
di Madrid. Filosofia spagnola del XX secolo.
Milan: Mimesis, pp. 205-240.

FERRATER MOoRA, José (1967): Tres maestros, en
Obras selectas, tomo 1. Madrid: Revista de
Occidente, pp. 35-197.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

Fox, Edward Inman (1984): “Revelaciones tex-
tuales sobre las «Meditaciones» de Ortega”,
Insula, 455, p. 4.

GAO0s, José (1992): “Laprofeciaen Ortegay Gasset”,
en Obras completas, tomo IX. México D. F:
Universidad Auténoma de México, pp. 43-112.
Actualmente en Los pasos perdidos. Madrid:
Biblioteca Nueva, 2013, pp. 57-126.

Gpos, José (1992): “Salvacién de Ortega”, en
Obras completas, tomo IX. México D. F.: Uni-
versidad Auténoma de México, pp. 113-128.
Ahora en Los pasos perdidos. Madrid: Biblio-
teca Nueva, 2013, pp. 127-142.

Gaos, José (2013): Los pasos perdidos. Escritos
sobre Ortega y Gasset, ed. de José Lasaga.
Madrid: Biblioteca Nueva.

HEIDEGGER, Martin (2005): Ser y tiempo, trad. de
Jorge E. Rivera. Santiago de Chile: Editorial
Universitaria, 4. ed.

Hussert, Edmund (1977): Ideen zu einer reinen Phé-
nomenologie  und  phanomenologischen
Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Ein-
fihrung in die reine Phdnomenologie. 1.
Halbband. Husserliana 11I/1. Texto de la 1.7 y
3.2 edicion. Editado por Karl Schumann. La
Haya: Martinus Nijhoff.

Hussert, Edmund (2013): Ideas relativas a una
fenomenologia pura y una filosofia fenomeno-
légica. Libro primero: Introduccion general a
la fenomenologia pura. Traduccion de A. Zi-
rion. México D. F.: Universidad Auténoma de
México / Fondo de Cultura Econdmica.

LAFUENTE, Isabel (2002): “Ortega: hombre y cultu-
ra”, Revista de Estudios Orteguianos, 5, pp.
85-101.

Lasaga, José (2016): “La Scuola di Madrid:
un'interpretazione”, en Lucia PARENTE (ed.), Su
la Scuola di Madrid. Filosofia spagnola del XX
secolo. Milan: Mimesis, pp. 107-124.

Masso, Noé (2006): El joven José Ortega. Ana-
tomia del pensador adolescente. Castellon:
Editorial El Lago.

Monrort, Juan Manuel (2011): La cultura en
Ortega: ambito en el que se realiza la vida
humana. Tesis doctoral dirigida por Javier
San Martin. Madrid: UNED.

MonForT, Juan Manuel (2014): Filosofia de la cul-
tura en Ortega y Gasset. Entrevistas con ex-
pertos. Londres: Editorial Académica Espafiola.

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAVIER SAN MARTIN

97

MoroN Arrovo, Ciriaco (1968): El sistema de Orte-
ga. Madrid: Ediciones Alcala.

ORTEGA Y GASsET, José (1991): Cartas de un joven
espafiol, ed. de Soledad Ortega, prélogo de
V. Cacho Viu. Madrid: Ediciones El Arquero.

ORTEGA Y GASSET, José (2000): Meditazioni del Chis-
ciotte, trad. de B. Arpaia, introduccion de O.
Lottini. Napoles: Guida.

ORTEGA Y GASSET, José (2004-2010): Obras comple-
tas, 10 vols. Madrid: Fundacion José Ortega y
Gasset / Taurus.

PAReNTE, Lucia Maria Grazia (ed.) (2016): Su la
Scuola di Madrid. Filosofia spagnola del XX
secolo. Prélogo de Lane Kauffmann. Epilogo
de J. San Martin. Milan: Mimesis.

SALMERON, Fernando (1959): Las mocedades de Or-
tega y Gasset. México D. F.: Colegio de México.

SAN MarTiN, Javier (1994): Ensayos sobre Ortega.
Madrid: UNED.

SAN MaRrTiN, Javier (1997): “La fenomenologia de
Ortega y Gasset”, en Ortega y Gasset, cien
afos después. Malaga: Centro de la UNED,
pp. 95-137.

SAN MarTin, Javier (1998): Fenomenologia y cultu-
ra en Ortega. Madrid: Tecnos.

SAN MaRTIN, Javier (1999): Teoria de la cultura.
Madrid: Sintesis.

SAN MaRTiN, Javier (2011): “El primer capitulo
de La rebelion de las masas: analisis critico”,
en Fenomenologia y politica, Investigacio-
nes fenomenoldgicas, monogréfico, 3, pp.
169-187.

SAN MaRTIN, Javier (2012): La fenomenologia de
Ortega y Gasset. Madrid: Biblioteca Nueva.

SAN MarTiN, Javier (2015): Antropologia filoséfica
Il. Vida humana, persona y cultura. Madrid:
UNED.

SAN MARTIN, Javier (2016): “Epilogo”, en Lucia
PARENTE (ed.), Su la Scuola di Madrid. Filosofia
spagnola del XX secolo. Milan: Mimesis, pp.
255-264.

Scocozza, Antonio y D'AnGelo, Giuseppe (eds.)
(2016): Magister et discipuli: filosofia, histo-
ria, politica y cultura, 2 vols. Bogota: Taurus /
Universidad de Salerno / Universidad Catoélica
de Colombia.

Siver, Philip (1978): Fenomenologia y Razén Vi-
tal. Génesis de Meditaciones del Quijote de
Ortega y Gasset. Madrid: Alianza.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril






288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

La perspectiva en Ortega como clave entre la vida
y la cultura: implicaciones pedagdgicas

Resumen

Este trabajo quiere analizar la relacion entre vida
y cultura en el pensamiento de Ortega y Gasset,
tomando como clave interpretativa la idea de
perspectiva, de la cual se propondra un analisis
conceptual. En particular, desde una perspectiva
filosofica y pedagdgica, se destacaran las distintas
valencias asociadas al perspectivismo orteguiano
para poner en evidencia la complejidad de este
tema y sus hondos vinculos con el ideal de cultura
que, para Ortega, tenia que nutrir la vida humana
y colectiva, asi como su Espafia y la civilizacion
europea.

Palabras clave
Ortegay Gasset, vida, cultura, perspectiva, Espafia,
Europa, crisis

Valentina D'Ascanio

ORCID: 0000-0002-7367-0617

Abstract

This paper aims to analyze the relationship
between life and culture in Ortega y Gasset's
thought, taking the idea of perspective as an
interpretative key, of which a conceptual analysis
will be proposed. In particular, from a philoso-
phical and pedagogical perspective, the different
valences associated with Ortega’s perspectivism
will be showed in order to highlight the com-
plexity of this subject and its deep links with the
ideal of culture which, for Ortega, had to nourish
human and collective life, as well as his Spain
and European civilization.

Keywords
Ortega y Gasset, life, culture, perspective, Spain,
Europe, crisis

onocida por la vastedad de los temas e intereses, la filosoffa de José Orte-

ga y Gasset contiene en su interior hilos conductores que han atravesado

las distintas fases' de su pensamiento, sefialando las etapas y las multiples

influencias. Entre estas, cabe distinguir la nocién de “perspectiva”, empleada a
menudo, objeto de puntualizaciones y aclaraciones, constantemente mencionada
en diversos articulos y ensayos que dibujan la poliédrica y mévil reflexién orteguiana.

! Cuestién debatida por los estudiosos, la periodizacién del pensamiento de Ortega ha sido
el punto central de la contribucién de Morén Arroyo, que individda cuatro fases: la primera
la define como “racionalista”, de 1907 a 1914; la segunda se caracteriza por el concepto de
“perspectiva”’ y dura hasta 1920; la tercera la denomina “psicologista y vitalista” y acaba en 1927;
ylatltimala “raciovitalista” de 1928 a 1955. Véase: Ciriaco MORON ARROYO, Elvistema de Ortega y
Gasset. Madrid: Alcal4, 1968. Ferrater Mora, atento conocedor del pensamiento orteguiano,
no acepta la divisién en cuatro periodos, asi que los divide en tres momentos: “objetivista” de
1902 a 1914, “perspectivista” de 1914 a 1923 y, por ultimo, “raciovitalista” de 1924 a 1955. José
FERRATER MORA, Ortega y Gaswet. Etapas de una filosofia. Barcelona: Seix Barral, 1973. Véase tam-
bién: Armando SAVIGNANO, Introduzione a Ortega y Gasset. Roma / Bari: Laterza, 1996.

Coémo citar este articulo:

D’Ascanio, V. (2023). La perspectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura:
implicaciones pedagdgicas. Revista de Estudios Orteguianos, (47), 99-120.

https://doi.org/10.63487/re0.57

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

@@@@ Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
5% e

BN derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



100 La peropectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagdgicas

Destacando la complejidad y riqueza seméntica, como experto conocedor de la
herencia de Ortega, Antonio Rodriguez Huéscar? evidencia cémo esta idea ha
sido una constante en razén de la estrecha unién que esta tiene con la nocién
de “vida”, concebida como la realidad radical cuando se declina en términos
individuales o colectivos.

La perspectiva se puede definir, desde los primeros momentos del pen-
samiento orteguiano, como la categoria descriptiva y heuristica para resolver la
relacién yo/mundo, donde esta es un factendum puesto que la vida misma es un
continuo hacerse, entre libertad y necesidad. No obstante, es necesario desta-
car que esta trama Conceptual no seria completa sl no se inclu_yera el concepto
de “cultura”, interés primordial para el Ortega hombre y pensador, que la con-
sideré conditio sine qua non para vivir a la altura de su propio tiempo. Una idea
de cultura vital, plural y noble que, superada la fase neokantiana, no vive en la
esfera del ideal, sino que est4 rigurosamente pensada en y para la dramaticidad
de la existencia. La relacién entre perspectiva, vida y cultura tiene un valor
politico-pedagégico, cuyas implicaciones son completamente comprensibles re-
cordando el audaz proyecto de aculturacién nacional que Ortega se puso como
tarea prioritaria y finalidad de su filosofar®.

Para Espafia, la solucién era la Europa de la ciencia y del ejercicio del inte-
lecto, rasgos que definfan la unidad del rostro y la multiplicidad de las miradas,
como dijo un joven y firme Ortega.

Como refinado humanista que se nutrié de los frutos de la tradicién eu-
ropea, Ortega hizo de la europeizacién de Espafia su misién intelectual, pero,
como es sabido, fue al mismo tiempo decano del proyecto de una Europa unida
y plural, que se opusiera al delineamento de los nacionalismos de los que fue un
critico agudo y lapidario.

Si en la primera fase de su pensamiento, el perspectivismo surge de una
preocupacién nacional, después, est4 relacionado con la crisis politica, concebi-
da antes como moral, y que amenaza la Europa a caballo entre las dos guerras.
Es por esto que, en las siguientes pdginas, se analizard tal evolucién haciendo
referencia a algunas de las obras que mejor muestran los cambios en la relacién
entre perspectiva, cultura y vida.

2 Antonio RODRIGUEZ HUESCAR, Perspectiva y verdad. Madrid: Alianza Editorial, 1985.

5 “Por eso toda mi obra y toda mi vida han sido servicio de Espafia. Y esto es una verdad
inconmovible, aunque (...) resultase que yo no habfa servido de nada”, José ORTEGA Y GASSET,
“Prélogo a una edicién de sus obras” (1932), en Obras completas, 10 vols. Madrid: Fundacién José
Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, tomo V, p. 96. En adelante, se mencionarén las referencias
a esta edicién con tomo en niimeros romanos y péginas en ardbigos.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

VALENTINA D’ASCANIO 101

El héroe para una nueva Espafia

En 1914, llega a las imprentas Meditaciones del Quijote, que el autor presenta asf:
“Bajo el titulo Meditaciones anuncia este primer volumen unos ensayos de varia
leccién y no muchas consecuencias, que va a publicar un profesor de Filosofia
in partibus infidelium™. Aunque solo se publicé una tnica meditacién®, esta obra
representa tanto un punto de partida imprescindible para adentrarse en el legado
de Ortega, como el momento de la completa sistematizacién de un proyecto filo-
séfico, cuyos conceptos ya habfa sembrado en articulos y ensayos, en ocasién de
intervenciones anteriores, encaminados a seducir el alma de los espafioles.

Concretamente, en 1910, Ortega da la famosa conferencia en Bilbao “La
pedagogia social como programa politico” durante la cual, remarcando el
provincialismo y la fragmentacién de la sociedad espafiola, pide una reforma
moral y cultural; ineludible y prioritaria solucién para resolver los males del
propio pafs.

El problema era politico y sobre todo pedagégico:

Si educacién es transformacién de una realidad en el sentido de cierta idea
mejor que poseemos y la educacién no ha de ser sino social, tendremos que la
pedagogfa es la ciencia de transformar las sociedades. Antes llamamos a esto
politica: he aqui, pues, que la politica se ha hecho para nosotros pedagogfa
social y el problema espafiol un problema pedagégico®.

La educacién representaba el trdmite para socializar y formar al indi-
viduo mediante la disciplina de la cultura’, segin la leccién de Natorp?, de

1 José ORTEGA Y GASSET, Meditaciones del Quijote. Madrid: Cétedra, 2014, p. 43.

% En las intenciones del autor, el libro tenfa que incluir otras dos meditaciones que habrfan llevado
por titulo respectivamente “;Cémo Miguel de Cervantes solfa ver el mundo?” y “El alcionismo de
Cervantes”. Estas partes no llegaron a publicarse si bien trataban de cerca el tema de la obra.

® José ORTEGA Y GASSET, “La pedagogia social como programa politico”, en Vigsa y nueva
politica y otros escritos programdticos. Edicién de Pedro Cerezo. Madrid: Biblioteca Nueva, 2014,
ed. digital, pos. 2091-2097. En Obras completas, 11, 97.

7“(...) el planteamiento de Ortega partia de la conviccién de que el pueblo espafiol, ayuno
en las ideas y valores fundamentales de la Europa moderna, no estaba en condiciones de rendir
politicamente, si antes no se labraba su alma con la disciplina de la cultura”, Pedro CEREZO
GALAN, “Experimentos de nueva Espafia”, en José ORTEGA Y GASSET, Vieja y nueva politica y otros
escritos programticos, ob. cit., pos. 13. Véase también: Angel CASADO, “Ortega y la educacién:
perfiles de una trayectoria”, Revusta espaiiola de pedagogia, L1X, 220 (2001), pp. 385-402.

8 “El individuo aislado no puede ser hombre: el individuo humano, separado de la sociedad
—ha dicho Natorp—no existe, es una abstraccién”, José ORTEGA Y GASSET, “La pedagogfa social
como programa politico”, en Vieja y nueva politica y otros escritos programdticos, ob. cit., pos. 2063; en
Obras completas, 11, 95. Véase también: Paolo SCOTTON, “Educazione alla vita politica. Individuo
e societd nel pensiero di José Ortega y Gasset, a partire dalle Meditaciones del Quijote (1914)”,
Hustory of Education & Children’s Literature, 1X, 2 (2014), pp. 603-621.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



102 La peropectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagdgicas

Fichte’ y de Pestalozzi. En particular, Ortega retoma el concepto Arbeitsbildung
de Pestalozzi, es decir, una educacién en vista del trabajo y una educacién a tra-
vés del trabajo, viendo la base para poder constituir una comunidad y resolver
asf el personalismo de la sociedad espafiola.

El escribe: “Un grupo de hombres que trabajan en una obra comtn reciben en
sus corazones, por reflexién, la unidad de esa obra, y nace en ellos la unanimidad.
La comunidad o sociedad verdadera se funda en la unanimidad del trabajo”'°.

Adn asf, cuatro afios después, un Ortega treintafiero se muestra decisivamente
distante del idealismo ético de matriz neokantiana en ocasién de la conferencia
Vieja y nueva politica, que diferentes voces!” relacionaron con las Meditaciones
del Quijote: la fecha cronolégica comin, 1914; las mismas atenciones hacia la
creacién de una nueva Espafia, objetivo que delata el titulo de la conferencia y
explicado en la citada obra'® y, por tltimo, la preparacién de aquel mundo de la
vida, de clara ascendencia husserliana'* que conforma ambas obras.

En un momento de tumultuosos acontecimientos'®, Ortega se alza como
portavoz de su generacién con el reconocimiento ptblico de los intelectuales

% La influencia de Fichte y de los Duwcursos a la nacion alemana ya es palpable en 1906 cuando
Ortega, que completaba su formacién en Alemania, escribié el “Discurso para los Juegos Florales
de Valladolid”, en el que manifestaba la exigencia de una educacién capaz de nutrir la conciencia
nacional. José ORTEGA Y GASSET, “Discurso para los Juegos florales de Valladolid”, en Cartas de
un joven espaitol (1891-1908), edicién de Soledad Ortega. Madrid: El Arquero, 1991, pp. 748-749.
Sobre la influencia de la tradicién cultural alemana en la meditacién orteguiana, véase el estudio
fundamental de Nelson R. ORRINGER, Ortega y sus fuentes germdnicas. Madrid: Gredos, 1979.

10 José ORTEGA Y GASSET, “La pedagogifa social como programa politico”, en Viga y nueva
politica y otros escritos programdticos, ob. cit., pos. 2118. En Obras completas, 11, 98.

" Juzgando Vieja y nueva politica, como “primera actuacién ptblica”, Julidn Marfas asf
sigue: “La cosa es clara: es el momento en que Ortega, para usar una expresién que repetfa con
frecuencia, decide darse de alta”, Julidn MARIAS, “Introduccién”, en José ORTEGA Y GASSET,
Meditaciones del Quijole, ob. cit., p. 18.

12 Cfr. Antonio MORALES, “Vieja y nueva politica. La circunstancia histérica”, en Maria Teresa
LOPEZ DE LA VIEJA (ed.), Politica y soctedad en José Ortega y Gasvet. En torno a «Vieja y nueva politica».
Barcelona: Anthropos, 1997, pp. 69-100; José Luis MOLINUEVO, “La crisis del socialismo ético
en Ortega”, en Marfa Teresa LOPEZ DE LA VIEJA (ed.), Politica y sociedad en José Ortega y Gaovel.
En torno a Vieja y nueva politica», ob. cit., pp. 23-50.

13 “Por eso, si se penetrara hasta las més {ntimas y personales meditaciones nuestras, se nos
sorprenderfa haciendo con los mds humildes rayicos de nuestra alma experimentos de nueva
Espafia”, José ORTEGA Y GASSET, Meditaciones del Quijote, ob. cit., p. 89.

4 Para comprender la relacién entre la fenomenologfa de Edmund Husserl y la filosoffa de Ortega,
véase: Julidn MARIAS, Orlega. Circunatancia y vocacion. Madrid: Alianza Editorial, 1984, pp. 334-335.

1> Como subrayan algunos estudiosos, el afio 1914 marcé un momento de transicién para
la Restauracién que se inicié con la Semana Tragica de Barcelona en 1909 y que culmina en
1917, cuando tuvieron lugar diversos acontecimientos: el movimiento de las Juntas Militares, la
Asamblea de los Parlamentarios en Barcelona y los movimientos revolucionarios. Véase Pedro
CEREZO GALAN, “Experimentos de nueva Espafia”’, en José ORTEGA Y GASSET, Vigja y nueva
politica y otros escritos programdticos, ob. cit.; José Marfa JOVER ZAMORA, Guadalupe GOMEZ-
FERRER y Juan Pablo FUSl, Euspasa: sociedad, politica y civilizacion (siglos XIX-XX). Madrid: Areté,
2001; Manuel SUAREZ CORTINA, E/ reformismo en Espaiia. Madrid: Siglo XXI, 1996.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

VALENTINA D’ASCANIO 105

que firman el “Prospecto de la «Liga de Educacién Politica Espafiola»”!® y que
presionan para el final de la Espafia oficial, caracterizada por la Restauracién,
por el poder mondrquico y por sus instituciones, ya estériles, como la Univer-
sidad, y por el nacimiento de una nueva realidad nacional, cuya germinacién
provenia de las energfas creadoras y vitales que ya eran presentes en el tejido
social pero que precisaban de un esfuerzo pedagégico de una minoria selecta.
Para Ortega, una tal obra de salvacién, para que se pudiera concretizar, nece-
sitaba una politica animada por una tensién pedagégica y un cambio en el que-
hacer politico. Evidenciando el ntcleo pedagégico presente en la concepcién
orteguiana de la politica, Pedro Cerezo Gal4n destaca cémo se manifiesta des-
de los primeros escritos juveniles. Ademds, hablando de la llamada de Ortega
a los representantes de su generacién para que asumieran el deber de educar a
la masa, el estudioso escribe:

puesto que estaba en juego Espafia como posibilidad, habfa que actuar como
parteros de la nueva criatura. De ahf el caricter fundamentalmente pedag(’)-
gico de la nueva politica, entendida la pedagogia como el arte de ensefiar a la
vida a dar de sf; una vida ldcida y reflexiva capaz de dar cuenta de sf misma y
autorregularse”.

Por lo tanto, el problema de Espafia estaba indisolublemente arraigado a su
historia y, sobre esta cuestién, Ortega dice:

Lo malo es que no es el Estado espafiol quien estd enfermo por externos
errores de politica sélo; que quien estd enferma, casi moribunda, es la raza,
la sustancia nacional, y que, por tanto, la politica no es la solucién suficien-
te del problema nacional porque es éste un problema histérico. Por tanto,
esta nueva politica tiene que tener conciencia de sf misma y comprender
que no puede reducirse a unos cuantos ratos de frivola peroracién ni a
unos cuantos asuntos jurfdicos, sino que la nueva politica tiene que ser toda una
actitud historicas.

Hay que poner la debida atencién en el concepto de raza que, en el pen-
samiento ortegulano, tiene como significado la manera de interpretar la rea-
lidad propia de cada pueblo, de la cual cada individuo extrae las normas, los

1 A la Liga se sumaron los jévenes intelectuales y los futuros hombres politicos de la Espafia
republicana como Azafia, Machado, Maeztu, Madariaga, Pérez de Ayala y Garcfa Morente.
Véase: José ORTEGA Y GASSET, “Prospecto de la «Liga de Educacién Politica Espafiola»”
(1913), en Vigja y nueva politica, 1, 744.

17 Pedro CEREZO GALAN, “Experimentos de nueva Espafia”’, en José ORTEGA Y GASSET,
Vieja y nueva politica y otros escritos programdticos, ob. cit., pos. 216.

'8 José ORTEGA Y GASSET, “Vieja y nueva politica”, en Vieja y nueva politica y otros escritos
programdlicos, ob. cit., pos. 974. En Obras completas, 1, 717.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



104 La peropectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagdgicas

valores y las conductas. Constatando el odioy el mero interés que envenenan

19, por los

la convivencia social, y la “perversién en los instintos valoradores”
que se es incapaz de distinguir la mediocridad de la excelencia, para el filé-
sofo, la creacién de esta nueva Espafia ha de basarse en una reforma moral
y cultural®.

A partir de las preguntas ;jqué es Fspaiia?, qué ha sido y qué puede llegar a
ser, Ortega cree que ha de volver su mirada hacia Cervantes, autor de la obra
mds cercana al modo de ser espafiol, inventor de la novela, género literario
de la Modernidad europea, y padre del Quiote, simbolo de una individualidad
heroica convertida en modelo?..

En particular, en la obra del “tnico filésofo espafiol " se encuentra la mayor
descripcién del dinamismo y de la emotividad propios de la vida espafiola, ca-
racteristicas que, como puntualiza Ortega, mal se asocian al ejercicio del rigor
intelectual®. Segin Ortega, las poblaciones con un 4nimo mds arménico, para
usar su bella expresién, pasan a través de periodos de dinamismo y de mayor
tranquilidad, en los que, mediante el intelecto, se alcanza el buen gobierno,
la prosperidad econémica y los progresos de la técnica. Por lo tanto, Ortega
advierte que cuando “nuestra nacién deja de ser dindmica cae de golpe en un
hondisimo letargo y no ejerce més funcién vital que la de sofiar que vive™.

Meditaciones del Quijote se ha de leer como un acto para nutrir esta nueva
Espafia, una preocupacién patriética que resuena en el lema: “Yo soy yo y
mi circunstancia, y si no la salvo a ella no me salvo yo"?. Justamente, Julidn
Marias ve en el héroe cervantino la personificacién de aquel destino comin que
trasciende los trayectos individuales, y explica por qué la eleccién ha caido
en la citada obra. Para sostener la tesis del fiel discipulo, se citan las vibrantes
palabras del maestro:

19 José ORTEGA Y GASSET, Meditaciones del Quijote, ob. cit., p. 123.

20 Analizando el juicio expresado por el filésofo, Helio Carpintero hace notar cémo este es
el centro de la conferencia Vieja y nueva politica, comparece en las paginas de las HMeditaciones y se
vuelve a citar en un texto posterior, de 1932, titulado Za redencidn de las provincias y la decadencia
nacional, en el que se insiste sobre los dafios derivados de una organizacién politica falsamente
democritica, pues controlada por pequefios grupos de poder en lucha entre ellos. En Helio
CARPINTERO, “Ortega, Cervantes y las Meditaciones del Qujote”, Revista de Filosofia, 30, 2 (2005),
pp. 7-34.

2 Véase: José LASAGA MEDINA, “Sobre una meditacién que Ortega no escribié: «El
alcionismo de Cervantes»”, Rocinante, 10 (2017), pp. 57-74.

2 José ORTEGA Y GASSET, Epistolario completo Ortega — Unamuno. Edicién de Laureano
Robles. Madrid: El Arquero, 1987, p. 166.

% “No habfa habido en los espafioles, durante los primeros cincuenta afios del siglo XIX,
complejidad, reflexién, plenitud de intelecto, pero habfa habido coraje, esfuerzo, dinamismo”,
José ORTEGA Y GASSET, Meditaciones del Quijote, ob. cit., p. 120.

2 b, p. 121.

% b, p. 77.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

VALENTINA D’ASCANIO 105

Cuando se retinen unos cuantos espafioles sensibilizados por la miseria
ideal de su pasado, la sordidez de su presente y la acre hostilidad de su por-
venir, desciende entre ellos Don Quijote y el calor fundente de su fisonomia
disparatada compagina aquellos corazones dispersos, los ensarta como en un
hilo espiritual, los nacionaliza, poniendo tras sus amarguras personales un co-

munal dolor étnico?®.

Por otro lado, hay que considerar que la novela de Don Quijote habfa atrai-
do la atencién de la clase intelectual espafiola que, con ocasién del tricentenario

de la publicacién, asumié la obra en el marco de la renovacién del pais”. En

virtud de esto, Ortega advierte la exigencia de participar en la recuperacién®,

sabiendo que, como buen conocedor de su circunstancia, podia favorecer en el
pueblo una sentida implicacién.

Sin embargo, a diferencia de los intelectuales del tiempo, que le eran contempo-
réneos, Ortega considera que el empefio para una nueva Espafia tiene que aspirar
a la conversién de los infieles, es decir, a ensefiar a filosofar, a cultivar el amor in-
tellectualis™. Movido por la inquietud por el propio paifs y mirando hacia el hori-
zonte nacional, donde resuenan los truenos de la Primera Guerra Mundial, con esta
puerta de entrada en su pensamiento, “the peoples pedagogue™ entrega una nueva filo-
soffa de la vida y una manera de ver las cosas que tiene en la perspectiva su centro.

El bosque como maestro: alusiones y sugerencias pedagdgicas

Para introducir el concepto de perspectiva, ayudar4 recurrir a los ejemplos
utilizados por Ortega:

2% Jbid., p. 86.

% Se citan aqui dos textos: el primero de Francisco Navarro Ledesma, £/ ingenioso hidalgo
Miguel de Cervantes Saavedra; el segundo de Miguel de Unamuno, Vida de don Quijote y Sancho.

% José Lasaga Medina habla de un “lazo de continuidad” que Ortega quiso establecer con
sus maestros, es decir, los escritores de la Generacién del 98 “que habfan recuperado a Cervantes
como inspiracién y aliento en la lucha contra la decadencia y falta de pulso que denunciaban en
la Espafia de la Restauracién”, José LAasAGA MEDINA, “Sobre una meditacién que Ortega no
escribié: «El alcionismo de Cervantes»”, ob. cit., p. 59. Véase también Pedro CEREZO GALAN,
“Cervantes y £/ Quijote en la aurora de la razén vital”, en José LASAGA, Margarita MARQUEZ,
Juan Manuel NAVARRO y Javier SAN MARTIN (eds.), Ortega en pasado y en futuro. Medio siglo
después. Madrid: Biblioteca Nueva, 2007, p. 23; Sebastidn GAMEZ MILLAN, “Desde Ortega: a
partir de HMeditaciones del Quijote y alrededor del ser humano como novelista de sf mismo”, en J.
LASAGA, M. MARQUEZ, J. M. NAVARRO y J. SAN MARTIN (eds.), Ortega en pasado y en futuro.
Medio siglo después, ed. cit., [CD-ROM].

» Es explicita en el texto la referencia a Spinoza definiendo la filosoffa como una ciencia del
amor. Ortega sigue el camino de la tradicién del eros platénico, la filia de Aristételes, la cardtas
heredada por San Agustin hasta llegar al amor intellectualis Dei presente en la ética spinoziana.

%0 Robert MCCLINTOCK, Man and his Circumotances. Ortega as Educator. Nueva York: Teachers
College Press, 1971, p. 149.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



106 La peropectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagdgicas

Los que viven junto a una catarata no perciben su estruendo; es necesario
que pongamos una distancia entre lo que nos rodea inmediatamente y noso-
tros, para que a nuestros ojos adquiera sentido.

Los egipcios crefan que el valle del Nilo era todo el mundo. Semejante
afirmacién de la circunstancia es monstruosa, y, contra lo que pudiera parecer,
depaupera su sentido®..

Concluyendo, asf exhorta al lector: “;Cudndo nos abriremos a la conviccién de
que el ser definitivo del mundo no es materia ni es alma, no es cosa alguna deter-
minada, sino una perspectiva?”* La imagen de la cascada recuerda la dimensién
de la distancia, que se asocia a la idea de perspectiva; al mismo tiempo, se emplea
la referencia al valle del Nilo para expresar la necesidad de no absolutizar la pro-
pia circunstancia, pues esta es solo un punto de vista desde el que se observa el
panorama. Es asf que se llega a comprender la estrecha unién entre circunstancia
y perspectiva, por lo que cualquier explicacién de la una no puede prescindir de la
otra. Sobre este punto tedrico, la opinién de Julidn Marias es precisa:

El concepto de circunstancia se articula en Ortega con el de perspectiva.
Esta articulacién es esencial, quiero decir que el tomarlos aisladamente ha he-
cho que resulten bastante estériles en las filosoffas —por otra parte, muy esca-
sas— en que han aparecido®.

Para el filésofo madrilefio, la realidad se organiza en perspectiva, asf pues,
cada persona puede comprender la circunstancia en la que vive reconociendo
la parcialidad de su punto de vista y la posibilidad de otras perspectivas, que se
pueden distinguir llevando a cabo un esfuerzo de distanciamiento.

Cabe poner en primer plano el significado de ver definitivo del mundo pues en
él reside el rechazo de la tradicién metafisica, acusada de reconducir todas las
manifestaciones de la realidad a un principio tnico y determinado. Al contra-
rio, para Ortega, no existe una cosa univoca y ﬁja que se presente delante del
sujeto, ya que la inmensa perspectiva del mundo est4 relacionada con la vida,
como realidad radical, y estd compuesta por multiples perspectivas®.

En uno de los pasajes fundamentales de las Meditaciones y de toda su filo-
soffa, Ortega afirma:

Hemos de buscar para nuestra circunstancia, tal y como ella es, precisamen-
te en lo que tiene de limitacién, de peculiaridad, el lugar acertado en la inmensa

1 José ORTEGA Y GASSET, Meditaciones del Quijote, ob. cit., pp. 70-71.

2 b, p. 71.

3 Julidn MARIAS, Ortega. Circunstancia y vocacion, ob. cit., p. 363.

% Para un andlisis en detalle de la conexién entre perspectiva y vida, y del rechazo de
las suposiciones de la metafisica tradicional por parte de Ortega, véase Antonio RODRIGUEZ
HUESCAR, Pergpectiva y verdad, ob. cit.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

VALENTINA D’ASCANIO 107

perspectiva del mundo. No detenernos perpetuamente en éxtasis ante los valores

hierdticos, sino conquistar a nuestra vida individual el puesto oportuno entre ellos.
q P P

En suma: la reabsorcién de la circunstancia es el destino concreto del hombre®.

El imperativo del inicio sefiala la imposibilidad de eludir esta tarea, si
se quiere hacer de la propia vida un proyecto tinico y auténtico: los términos
de la circunstancia y el yo estan saldados juntos porque el primero incide en el se-
gundo, sin estar determinado®. Comprender adecuadamente la circunstancia
significa reconocer el propio lugar en el mundo y actuar en ella, con un proceso
doble y sinérgico de conocimiento y autoconocimiento®; un proceso que exige
ese ejercicio de distanciamiento del que se hablaba anteriormente, gracias al
cual, segtin Ortega, no se cae en la trampa del provincialismo, confundiendo la
parte con el todo®.

Para la nocién de perspectiva, como hemos visto para la idea de circuns-

39

tancia”, se ponen en evidencia las semejanzas y diferencias con otros pen-

sadores: no siendo nueva en el horizonte filoséfico, ya habfa encontrado un
claro relieve en las reflexiones de Leibniz*® y de Nietzsche®!, este ultimo

% José ORTEGA Y GASSET, HMeditaciones del Quijote, ob. cit., p. 75.

% La relacién entre yo y circunstancia y la idea de la vida como creacién, se han de leer a la
luz de la dialéctica necesidad y libertad, asf como aclara Ortega en el “Prélogo para alemanes”,
de 1934, publicado péstumamente en 1958 y considerado por muchos una biografia intelectual.
Véase: José ORTEGA Y GASSET, “Prélogo para alemanes”, en El tema de nuestro tiempo. Madrid:
Revista de Occidente en Alianza Editorial, 2006, pp. 13-71; Eduardo ALvAREZ GONZALEZ, “La
vida del yo: el problema del sujeto en Ortega”, Signos Filosdficos, X11, 24 (2010), pp. 25-47.

% Véase: Pedro CEREZO GALAN, La voluntad de aventura. Aproximamiento critico al pensamien-
to de Ortega y Gasvet. Barcelona: Editorial Ariel, 1984.

% En una nota a las Meditaciones del Quijote, Julidn Marfas muestra cémo Ortega critica tanto
una visién provinciana, tipica del que cree que “su provincia es el mundo”, cuanto el utopismo,
o sea, la idea de poder establecer verdades vélidas siempre y para todos. José ORTEGA Y
GASSET, Meditaciones del Quyjote, ob. cit., p. 71.

% Como afirma el mismo Ortega, el concepto de circunstancia debe mucho al bislogo Jakob
von Uexkiill, del que estimé sus tesis ya desde 1913. Aun asf, el filésofo madrilefio supera el nivel
biolégico para declinar el concepto en clave filoséfica y extenderlo por entero a la vida. Por otro
lado, atentos conocedores del pensamiento orteguiano destacan otras importantes influencias
como, por ejemplo, la de Husserl en el andlisis propuesto por Marfas; de Scheler, destacada
por Morén Arroyo y, por dltimo, de Schapp, cuya aportacién fue notablemente destacada por
Orringer. Véase: Ciriaco MORON ARROYO, El sistema de Orlega, ob. cit.; Julidn MARIAS, Ortega.
Cireunstancia y vocacion, ob. cit.; Nelson R. ORRINGER, Ortega y sus fuentes germdnicas, ob. cit.;
Armando SAVIGNANO, J. Ortega y Gasvet. La ragione vitale e storica. Florencia: Sansoni Editore, 1984.

0 Véase Gottfried W. LEIBN1Z, Monadologia. Milan: Bompiani, 2001. En “Verdad y perspectiva”,
articulo de 1916, el mismo Ortega hace referencia a Leibniz, aunque precisa que €l se separa del
idealismo monadolégico del filésofo alem4n. Cfr. José ORTEGA Y GASSET, “Verdad y perspectiva”,
en El Espectador I (1916), en El Espectador I y I1. Madrid: Alianza Editorial, 2016, p. 31.

4 Cfr. Friedrich NIETZSCHE, Die frohliche Wissenschaft (1882), trad. La gaya ciencia. Trad. de
José Carlos Mardomingo. Madrid: Edaf, 2011.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



108 La peropectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagdgicas

representante de aquella tradicién alemana, faro de referencia para el inte-
lectual espafiol.

Sin embargo, en este caso la influencia es tenue porque, en Ortega, la
complejidad del concepto saca a la luz aspectos diferentes respecto al filésofo
aleman®. De hecho, entender las valencias implicitas en la idea de perspectiva
conlleva moverse en diversos planos, en los que cada uno se distingue por un
término puesto en relacién con otros, segin varios grados de cercanfa, todos
importantes por igual y no excluyentes: espacio, tiempo, estructura, profundi-
dad, son estas las categorfas que describen el darse perspectivo de la realidad
en el pensamiento de Ortega.

Se explicaba anteriormente la valencia pedagégica implicita en la invitacién a
desarrollar una capacidad de distanciamiento, declinable como descentramien-
to del propio punto de vista sobre las cosas, que, necesariamente, implica un mo-
vimiento hacia ofro, todo menos que a-problemético, ya que desvela a quien
lo cumple los limites de su mirar. Consciente de las dificultades de este ejercicio
y cumpliendo su misién de preceptor, Ortega muestra las caracteristicas de la
realidad y cé6mo estas necesitan, para ser distintas, una educacién de la mirada.
Asi, imaginando ver un bosque, evidencia la “naturaleza invisible”#, pues solo
una parte de los drboles que lo componen puede ser vista:

Tengo yo ahora en torno mio hasta dos docenas de robles graves y de fresnos
gentiles. ;Es esto un bosque? Ciertamente que no: éstos son los &rboles que veo

de un bosque. El bosque verdadero se compone de los 4rboles que no veo™.

No obstante, Ortega puntualiza que la latencia no representa un limite ya
que es una condicién para que se despliegue una multitud de posibilidades en
cuanto se vaya més alld de la superficie inmediata:

Los 4rboles no dejan ver el bosque, y gracias a que asf es, en efecto, el
bosque existe. (...)

La invisibilidad, el hallarse oculto no es un cardcter meramente negati-
vo, sino una cualidad positiva que, al verterse sobre una cosa, la transforma,
hace de ella una cosa nueva. En este sentido es absurdo —como la frase susodi-
cha declara— pretender ver el bosque. El bosque es lo latente en cuanto tal.

4 Cabe citar la lectura de algunos estudiosos segtin los cuales el perspectivismo de Nietzsche
surge de las observaciones de la conciencia, maduradas desde el periodo juvenil, para después
asumir un valor moral, que bien se observa en algunos pasajes de Mds alld del bien y del mal.
Entre los que apoyan esta tesis se encuentran: Pietro GORI y Paolo STELLINO, “Il prospettivismo
morale nietzscheano”, Syzetesis, 11 (2015), pp. 109-128; en concreto, p. 111.

4 José ORTEGA Y GASSET, Meditaciones del Quijole, ob. cit., p. 100.

A [dem.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

VALENTINA D’ASCANIO 109

Hay aqui una buena leccién para los que no ven la multiplicidad de desti-
nos, igualmente respetables y necesarios, que el mundo contiene®.

Organizada en varias perspectivas, abierta y variable, caracterizada por
diversos niveles, por presencias y latencias, por zonas préximas y lejanas,
la realidad despliega delante de los ojos del sujeto impresiones y sensaciones
subitdneas y vividas y, al mismo tiempo, cela en la profundidad lo que el sujeto
puede aferrar, a la condicién de que cumpla un acto de interpretacién. Los que
deciden realizar este esfuerzo hermenéutico responden a un imperativo intelec-
tual y ético, es decir, adquirir el sentido de lo que hay alrededor, en su plenitud
y profundidad, y efectuar distinciones de valores.

Asf pues, distancia y latencia no son condiciones dadas y, en cuanto falte la
voluntad de comprender, se verd pasivamente, deteniéndose en un caos de neu-
tras y planas impresiones que te arrollardn. Como Ortega explica:

Algunos hombres se niegan a reconocer la profundidad de algo porque
exigen de lo profundo que se manifieste como lo superficial. No aceptando
que haya varias especies de claridad, se atienen exclusivamente a la peculiar cla-
ridad de las superficies. No advierten que es a lo profundo esencial el ocultarse
detrés de la superficie y presentarse solo a través de ella, latiendo bajo ella®.

La clara referencia a su Espafia, donde la mediocridad se confunde con la
excelencia, y es escasa la capacidad de aferrar la profundidad que la superfi-
cie siempre encierra®®, es la advertencia de que el ver activo es una pieza clave
en la obra de educacién nacional, aunque no circunscribiéndola a esta, pues
forma parte de una reflexién mds amplia sobre la vida de un individuo y de

toda una época.
La ceguera de Europa

El imperativo de ver activo encuentra su perfecta posicién en El tema de
nuestro tiempo, obra que marca el distanciamiento critico de la fenomenologia
husserliana para afirmar lo que, a los ojos de Ortega, aparece come una tarea
histérica, o sea, poner la cultura al servicio de la vida, ya que: “El hombre no

4 1bid., pp. 103-104.

4 Aqui se pone en evidencia el neto rechazo de las corrientes racionalistas con su visién
del mundo como un sistema fijo y comprensible mediante categorias determinadas y objetivas.

17 José ORTEGA Y GASSET, Meditaciones del Quijote, ob. cit., p. 104.

‘8 Comentando las HMeditaciones del Quijote, Julidn Marfas pone en evidencia cémo Ortega no
hace propia la contraposicién niebla y claridad, sustituyéndola por profundidad-superficie.
No obstante, el estudioso puntualiza que el término “superficie” no tiene un valor negativo
porque indica una caracterfstica igualmente esencial de la realidad. Cfr. ., p. 127.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



110 La peropectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagdgicas

es res cogiland, sino res dramatica. No existe porque piensa, sino, al revés, piensa
porque existe” .

Es necesario, pues, que el individuo y la generacién® de la que forma parte
reconozcan que se vive una época de crisis, en la que vacilan los que parecfan
puntos firmes, aquellas creencias que habfan orientado la vida individual y
colectiva y que ahora estdn desapareciendo. En particular, Ortega explicita la
que se puede llamar ley de la perspectiva: visto que la realidad se organiza desde
la perspectiva, cuando mutan o se afiaden elementos, cambia la jerarquia entre
ellos. Esta lectura de la perspectiva en términos metafisicos est4 vinculada a
una significacién de tipo ético en cuanto, segin Ortega, el cambio refleja y
produce una mutacién de sensibilidad que acaece en un cierto momento histé-
rico. Vale la pena recordar, por otro lado, la cercanfa de los temas desarrollados
en El tema de nuestro tiempo y en el ensayo dedicado a la teorfa de la relatividad
de Einstein®!, analizada como un fenémeno histérico, expresién de un modo de
leer y comprender la realidad en términos relativistas, destacando la éptica del
observador. Aun asf, el perspectivismo, del cual Ortega pone en discusién tanto
la posicién escéptica y relativista como la racionalista®?, conlleva la eleccién y la
manifestacién del punto de vista propio, es decir, una misién de verdad a la que
cada generacién tendrd que rendir cuentas si quiere ser fiel a si misma.

Una misién de verdad contenida en la pregunta que se dirige al lector: “; No
es tema digno de una generacion que asiste a la crisis mds radical de la historia moderna
hacer un ensayo opuesto a la tradicién de ésta y ver qué pasa si en lugar de decir
«la vida para la cultura» decimos «la cultura para la vida»?"%5 Esto no significa

4 José ORTEGA Y GASSET, “Prélogo para alemanes”, en El tema de nuestro tiempo, ob. cit.,
p. 61. En Obras completas, 1X, 1569.

% Punto tedérico importante en la filosoffa orteguiana, el concepto de generacién estd
fntimamente relacionado con la concepcién de las crisis histéricas, del cambio social y de las
relaciones entre masa y minorfa. Véase José ORTEGA Y GASSET, E/ tema de nuestro tiempo, ob. cit.
Ademis, se sefiala: Giuseppe CACCIATORE, “Ortega y Gasset e Dilthey”, en Lorenzo INFANTINO
y Luciano PELLICANI (eds.), Attualita di Ortega y Gasvet. Florencia: Le Monnier, 1984, pp. 89-113;
Julidn MARIAS, El método historico de las generaciones. Madrid: Revista de Occidente, 1967;
Luciano PELLICANI, “Prefazione”, en José ORTEGA Y GASSET, Aurora della ragione storica. Trad.
de Leonardo Rossi. Mildn: SugarCo Edizioni, 1983, pp. 7-21.

51 La cercanfa es también cronolégica puesto que ambas son de 1923. En lo especifico, £/
tema de nuestro tiempo, que nace como curso universitario, fue publicado en la revista £/ Sol en seis
articulos; mientras que “El sentido histérico de la teorfa de Einstein” vio la luz en las p4ginas de
La Nacién en cuatro articulos. Sobre este argumento, véase: Carlos Javier GONZALEZ SERRANO,
Ortega y Gasvet. Penvar la circunstancia. Valencia: Batiscafo, 2015.

52 Véase: Mariano PEREZ CARRASCO, “I due volti della modernita: storiografia vs solipsismo
in Ortega y Gasset”, en Gregorio P1AIA e Iva MANOVA (eds.), HModernita e progresso. Due idee guida
nella storia del pensiero. Padua: Cleup, 2014, pp. 317-334.

5% José ORTEGA Y GASSET, El tema de nuestro tiempo, ob. cit., p. 128. En Obras completas,
111, 600.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

VALENTINA D’ASCANIO 111

5, sino rechazar todos los wmos que tenfan como

presupuesto una racionalidad pura y ahistérica, a través de la cual se alcanza
una verdad vub specte acternitatis®®. Contrariamente, cualquier conocimiento se
encuentra siempre situado y revela una necesidad vital, pues la cultura, cuando
es lejana a la vida, decae en un estéril bizantinismo hasta esclerotizar.
Armando Savignano, atento estudioso del pensamiento orteguiano, subraya
la originalidad de tal posicién tedrica, la cual permite mantener unidos la uni-

renunciar fout court a la razén

versalidad de la razén y la circunstancialidad y movilidad de la vida mediante
la concepcién de la verdad como perspectiva, que es un criterio epistemolégico
del racio-vitalismo®.

Asumir la falacia de una razén absolutizada y de la concomitante pretensién
de presuponer algunos conceptos puros e inmutables, quiere decir tocar en lo
mds profundo los valores que han marcado la historia y han disefiado la natu-
raleza de la civilizacién europea que surgié en el momento en el que Sécrates

descubrié la razén. En particular:

Hubo un momento, de cronologia perfectamente determinada, en que se
descubre el polo objetivo de la vida: la razén. Puede decirse que en ese dfa nace
Europa como tal. Hasta entonces, la existencia en nuestro continente se con-
fundfa con la que habia sido en Asia o en Egipto. Pero un dfa, en las plazuelas

de Atenas, Sécrates descubre la razén...%

Asi, la desorientacién de Europa, perfectamente descrita con las siguientes
palabras:

El sistema de valores que disciplinaba su actividad treinta afios hace, ha per-
dido evidencia, fuerza de atraccién,vigor imperativo. El hombre de Occidente

padece una radical desorientacién, porque no sabe hacia qué estrellas vivir®.

Se exige a Espafia, y a todo el Viejo Continente, que hagan propia la ironfa
de don Juan y sostengan una ética vital contra una razén pura que piensa ser
soberana: el raciovitalismo orteguiano es, por lo tanto, la solucién para dete-
ner los males que, como nubes, oscurecen la vida del hombre europeo. Cabe
destacar la presencia de Ortega entre los que, con acentos diferentes, fueron

5 Este aspecto se trata ampliamente en: José ORTEGA Y GASSET, “Ni vitalismo ni racio-
nalismo”, en El tema de nuestro tiempo, ob. cit., pp. 209-222. En Obras completas, “Ni vitalismo ni
racionalismo” (1924), 111, 715-724.

5 Véase: José ORTEGA Y GASSET, El tema de nuestro tempo, ob. cit., pp. 126-127. En Obras
completas, 111, 647 .

% Armando SAVIGNANO, J. Ortega y Gavsset. La ragione vitale e storica, ob. cit.

5 José ORTEGA Y GASSET, El tema de nuestro tiempo, ob. cit., p. 113. En Obras completas, 111,
590.

58 Ibid., p. 138. 111, 607.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



112 La peropectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagdgicas

intérpretes de la decadencia de Occidente —piénsese en Spengler®, Sorokin®,
Toynbee®!, por citar algunos— y que convirtieron la cultura en aquella esfera a
la que dirigir la problematicidad de la condicién humana y de los hechos socia-
les®?. En el pensamiento orteguiano, a partir de la mitad de los afios 20, la preo-
cupacién por la crisis de Europa adquiere una evidente centralidad, unida a la
necesidad, querida fuertemente, de una reforma de la inteligencia® y de una reno-
vacién cultural que, segin Ortega, necesitaba una Universidad que volviera a
desempefiar su propia misién® y una minorfa selecta nuevamente ejemplar®.
Concretamente, la defeccién de los mejores, el debilitamiento del papel de
orientacién de los intelectuales® junto al reduccionismo cientificista, eran causas

5 Oswald SPENGLER, Der Untergang des Abendlandes (1918), trad. de Manuel Garcia Morente,
La decadencia de Occidente. Madrid: Austral, 2014. Se recuerda el “Prélogo a La decadencia de
Occidente, de Oswald Spengler” (III, 416-418), escrito por Ortega en 1923 y publicado por la
“Biblioteca de Ideas del siglo XX” de Calpe.

5 Pitirim A. SOROKIN, Zhe crisis of our age (1941), trad. de Carmen Canalejas Masip, La criss
de nuestra era. Buenos Aires: Espasa-Calpe Argentina, 1948.

¢ Arnold J. TOYNBEE, A vtudy of history (10 vols., 1934-1954), trad. Estudio de la Historia.
Madrid: Alianza Editorial, 2007. Se recuerda el ciclo de lecciones impartidas por Ortega en
el Instituto de Humanidades, dedicado a Toynbee y publicado péstumamente por Paulino
Garagorri, con el titulo: Una tnterpretacion de la historia universal. En torno a Toynbee (1948-1949).
Madrid: Revista de Occidente en Alianza editorial, 1979. En Obras completas, X, 1185-1408.

62 Véase: Gian Paolo PRANDSTRALLER, “Ortega y Gasset e il problema della decadenza
dell’Occidente”, en Lorenzo INFANTINO y Luciano PELLICANI (eds.), Attualita di Ortega y Gasvet,
ob. cit., pp. 267-276.

65 José ORTEGA Y GASSET, “Reforma de la inteligencia” (1926), en Goethe desde dentro, V,
2056-211.

04 José ORTEGA Y GASSET, Mision de la Universidad (1930), 1V, 529-568; véase también:
Marcelo LOPEZ CAMBRONERO, “Cultura, ciencia y Universidad: los andlisis y propuestas de
José Ortega y Gasset”, Dacmon, 30 (2003), pp. 123-130.

% Como es sabido, segtin Ortega, la dindmica histérica es el resultado de un complejo
equilibrio entre minorfas elegidas y masas, donde las primeras son ejemplares mientras que
las segundas son déciles, o sea, obedecen a la minorfa selecta sobre la base de su autoridad,
que funciona como estimulo para su propio perfeccionamiento. Basdndose en esta concepcién,
Ortega rechaza la interpretacién colectivista del cambio histérico y la individualista, a favor de
una dindmica dual que no comporta la justificacién del vfatus guo, en virtud de la idea de que la
vida individual y colectiva son un perenne realizarse. Por lo que concierne a la teorfa docilidad-
ejemplaridad, Ortega debe mucho a Max SCHELER, Der Formalwmus in der Ethik und die materiale
Wertethik, vol. 2, en Jahrbuch fiir Philosophie und phinomenologische Forschung, 11 (1916), pp. 21-478.
Véase: Ciriaco MORON ARROYO, El sistema de Ortegay Gasvet, ob. cit.; Ignacio SANCHEZ CAMARA,
La teoria de la minoria selecta en el penvamiento de Ortega y Gasset. Madrid: Tecnos, 1986; Nelson
R. ORRINGER, Ortega y sus fuentes germdnicas, ob. cit.; Gonzalo SOBEJANO, Nietzuche en Espaiia.
Madrid: Gredos, 1967; Jesis M. DiAz ALVAREZ, “Virtualidades y opacidades de la teorfa
orteguiana de las masas y las minorfas”, en J. LasaGA, M. MARQUEZ, J. M. NAVARRO y J. SAN
MARTIN (eds.), Ortega en pasado y en futuro, ob. cit., [CD-ROM].

% Cabe destacar cémo la critica a la figura del intelectual es una cuestién particularmente
advertida. Recuérdese el notable ensayo de Julien BENDA, La trahwon des clercs (1927), trad.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

VALENTINA D’ASCANIO 115

de la incapacidad de forjar nuevas normas y conductas en una Europa lacerada
por tensiones y separatismos. Por lo tanto, para Ortega, los intelectuales debfan
volver a ocuparse de su misién histérica, es decir, comprender la realidad sin caer
en ningtin utopismo o ideal abstracto, indicar nuevos valores, obrando una criti-
ca del presente y estimulando las reformas necesarias; no obstante, era también
necesario que dejaran a los hombres de accién, o sea, a los politicos, el deber de
gobernar a los hombres, puesto que el intelectual debe practicar la ascesis, una
conducta de vida en una soledad contemplativa. Junto a esta posicién ética y
sociopolitica, la reforma de la inteligencia se entiende también en clave episte-
moldgica en los términos de una critica al intelectualismo y al racionalismo, asf
como una toma de conciencia de los limites mismos de la inteligencia.

Con razén, Julidn Marias, subrayando cémo el empefio en la circunstancia
espafiola se salda con una misma preocupacién por el destino de la civilizacién
y de la cultura europea, revela: “Lo que es Eupaiia invertebrada a escala nacional,
lo es La rebelisn para el Continente europeo”. En la primera, Ortega no habfa
dudado en denunciar los males de su pafs; en Za rebelion de las masas analiza, con
lucidez, la decadencia de un continente a la deriva y, con agudeza, individiua
aquellos que aparecen como sintomas comunes®. El hombre-masa, el fascismo
y el bolchevismo, la reduccién de la razén a una mera funcién instrumental y
practico-ideolégica, son estos los mismos extremos de la condicién de desorien-
tacién y de desmoralizacién de toda una época, la cual no consigue vivir a la
altura de su tiempo porque estd desprovista de una cultura organica y plural.
Trazando la fisionomia del hombre-masa, Ortega esta muy atento en remarcar
la distancia —cualitativa— que lo separa y lo distingue del hombre noble®, cuya

La traicion de los intelectuales. Santiago de Chile: Ediciones Ercilla, 1941. Cfr. José ORTEGA Y
GASSET, “Cosmopolitismo” (1924), en Goethe desde dentro, V, 199-204; para un andlisis critico,
véase: Luciano PELLICANI y Antonio CAVICCHIA SCALAMONTI, “Introduzione”, en José ORTEGA
Y GASSET, Scritti politict. Turin: UTET, 1979, pp. 9-105; Armando SAVIGNANO, J. Ortega y Gaovet.
La ragione vitale e storica, ob. cit.; Paolo SCOTTON, “Intellectuals, Public Opinion and Democracy.
On Ortega y Gasset’s Social Education”, Social and Education History, 8, 3 (2019), pp. 272-297.

 Julidn MARIAS, Ortega. Lao trayectorias. Madrid: Alianza Editorial, 1983, p. 226.

68 Véase: Pedro CEREZO GALAN, La voluntad de aventura, ob. cit.

% En relacién con el concepto de nobleza del espiritu que caracteriza el ambiente cultural
alemdn entre los siglos XIX y XX, estudiosos del pensamiento orteguiano se dividen respecto a las
influencias: en particular, Nelson R. Orringer sefiala, poniendo la atencién en algunas diferencias,
la influencia de la obra de Johannes Maria Verweyen titulada E/ noble y sus valores (Der Edelmensch
und seine Werte) publicada en 1919 y que Ortega conocfa al menos desde 1922. El mismo Orringer
reconoce también temas propios de la visién de Nietzsche, citado por el mismo Ortega en algunos
ensayos, y otros atribuibles a la filosoffa de los valores de Max Scheler, particularmente presen-
tes en Fuparia invertebrada. Nelson R. ORRINGER, Ortega y suv fuentes germdnicas, ob. cit. Otros in-
térpretes estdn més convencidos de una clara influencia de la concepcién nietzscheana, como
Gonzalo Sobejano, que subraya la evidente cercanfa entre las tesis desarrolladas en la coleccién de
fragmentos de La voluntad de poder y el aristocratismo orteguiano, y la similar definicién de hombre
noble como el que se exige mucho a s{ mismo. Gonzalo SOBEJANO, Nietzsche en Esparia, ob. cit.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



14 La peropectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagdgicas

nobleza no es de nacimiento, sino que deriva del empefio, que renueva cada dfa,
de realizar una vida auténtica y creadora.

Mirdndolas desde la perspectiva, estas dos figuras estdn distantes en un
plano ético-moral, por su aptitud y, hacia necesidades superiores, por la diversa
capacidad de tener un punto de vista sobre la multiforme y cambiante realidad
en la que estamos inmersos. Con la usual belleza que caracteriza su escritura,
el filésofo madrilefio lo expresa ast:

Para mf, nobleza es sinénimo de vida esforzada, puesta siempre a superarse
a s misma, a trascender de lo que ya es hacia lo que se propone como deber
y exigencia. De esta manera, la vida noble queda contrapuesta a la vida vul-
gar e inerte, que, estéticamente, se recluye a si misma, condenada a perpetua
inmanencia, como una fuerza exterior no la obligue a salir de si. De aqui que
llamemos masa a este modo de ser hombre —no tanto porque sea multitudi-
nario, cuanto porque es inerte’’.

Siempre defensor del valor de la ciencia, Ortega dirige criticas al cientifico,
cerrado en su pequefia porcién de mundo, convencido de que le basta esta para

entender la multiplicidad de lo real y, por esto, lo etiqueta como “un béarbaro

que sabe mucho de una cosa””!.

Hijo del imperialismo de los laboratorios y del predominio de la técnica,
surgida del connubio entre industrialismo y experimentalismo, el especialis-
ta no reconoce los limites de la razén fisico-matemdtica, ciegamente guiado por
la fe en el progreso”™. Por estas razones, tiene la estatura de un primitivo encan-
dilado por la abundancia de medios ofrecidos por una incipiente civilizacién, es
inculto y estd herméticamente encerrado en su propia arrogancia. La soberbia
unida a la incapacidad de tener conocimiento de los propios limites explica,
segin Ortega, la similitud entre el especialista y el hombre-masa, de hecho:

7 José ORTEGA Y GASSET, La rebelion de las masas, ed. de Domingo Hernandez Sanchez. 3.
ed. corregida y aumentada. Madrid: Tecnos, 2016, p. 202.

7V José ORTEGA Y GASSET, Miwsion de la Universidad (1930), 1V, 561.

72 Véase: José ORTEGA Y GASSET, “Prélogo para franceses” (1937), en La rebelion de las masas,
ob. cit., pp. 79-127. Remarcado por diversas voces, Ortega opone a la racionalidad de la razén, de
matriz hegeliana, la historicidad de la razén, rechazando la visién optimista y providencial, ya que
no responsabiliza al individuo de desempefiar su propia misién y de confrontarse con su futuro.
José ORTEGA Y GASSET, “Hegel y América” (1928), en El Espectador VII, 11, 667-679. Para una
lectura critica, véase: Franco DiaZ DE CERIO RUIZ, José Ortega y Gasvet y la conquista de la conciencia
hustérica. Mocedad. 1902-1915. Barcelona: Juan Flors Editor, 1961; Oliver W. HOLMES, Human
reality and the Social World: Ortega’s Philosophy of History. Amherst: University of Massachusetts
Press, 1975; Clementina CANTILLO, La ragione e la vita. Ortega y Gasosel interprete i Hegel. Soveria
Mannelli: Rubbettino, 2012; José LASAGA MEDINA, “La razén histérica como crisis de la razén”,
en José Luis MORENO PESTANA, Jesis M. Diaz y Txetxu AUSIN (coords.), Los retos de la
Silosofia en el viglo XXI. Actas del I Congreso Internacional de la Red Espaiiola de Filosofia. Valencia:
Universidad de Valencia / Red Espafiola de Filosoffa, 2015, vol. XV, pp. 31-39.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

VALENTINA D’ASCANIO 115

Al especializarlo, la civilizacién le ha hecho hermético y satisfecho den-
tro de su limitacién; pero esta misma sensacién intima de dominio y valfa
le llevard a querer predominar fuera de su especialidad. De donde resulta
que, aun en este caso, que representa un maximum de hombre cualificado
—especialismo— y, por tanto, lo més opuesto al hombre-masa, el resultado es
que se comportard sin cualificacién y como hombre-masa en casi todas las
esferas de la vida”.

La especializacién habia sido objeto de andlisis, desde los primeros afios del
siglo XX, con tonos diferentes —recuérdese el ambiente aleman con Nietzsche™
y Max Weber”®- hasta llegar a los afios 30 con la celebérrima conferencia
de Husserl sobre la ciencia y el destino de Europa y, después, su discipulo
Heidegger, que verd en la hegemonfia de la técnica la razén del olvido del ser”.

Ortega se mueve en tal horizonte y, asi como sucedié en su Espafia, consi-
dera que tanto las causas como el remedio de las diversas manifestaciones de
la crisis europea son de orden pedagégico-cultural: masificacién, especializa-
cién, nacionalismos son superables mediante la formacién de un hombre culto,
con memoria del pasado y conciencia del propio tiempo. En razén de esto, se
entiende la profunda unién entre la Mision de la Universidad y La rebelion de las
masas, y las referencias a un ensayo un poco anterior, Las Atlintidas, donde
el descubrimiento de otras culturas se convierte en fermento para afirmar un
pluralismo histérico-cultural que, sacando a la luz las falacias del ideal unitario-
absolutista de la razén pura, se nutre del encuentro con las multiples perspec-
tivas que dan forma a lo real. Un encuentro posible solo a través del abandono
de los sistemas totalizantes y de cualquier pretensién de enjaular la volubilidad
y la perentoriedad de la vida con categorias fijas e inmutables, para ir hacia una

7 José ORTEGA Y GASSET, La rebelion de las masas, ob. cit., p. 263.

™ Friedrich N1ETZSCHE, Uber die Zukunft unserer Bildungsanostalten (1872), trad. Sobre el porvenir
de nuestras escuelas. Barcelona: Maxi-Tusquets, 2000 y Za gaya ciencia, ob. cit.

7% En la célebre conferencia sobre la ciencia como vocacién, Max Weber afirma: “En nuestro
tiempo la obra realmente importante y definitiva es siempre obra de especialistas”. Aunque
pueda parecer una visién positiva de la especializacién, la tesis de Max Weber nace de la
constatacién de la definitiva carencia del ideal de una ciencia libre y desinteresada, asf como de
la unidad del saber, ya casi fracturada en diversos especialismos. El hombre de ciencia, si quiere
permanecer fiel a su vocacién, no tiene mas remedio que ser consciente de la imposibilidad
de llegar a una explicacién omnicomprensiva de lo real, aceptando tal limitacién y adoptando
una postura ética basada en la autolimitacién y en el ejercicio de la claridad. Max WEBER,
Wissenschaft als Beruf (1917), trad. de Francisco Rubio Llorente, £/ politico y el cientifico. Madrid:
Alianza Editorial, 1979, p. 191.

7 Edmund HUSSERL, Die Krusis des europitschen Menschentums und die Philosophie (1935), trad.
de Peter Baader, La filosofia en la crists de la humanidad europea. Valencia: Universidad de Valencia,
1995.

77 Martin HEIDEGGER, Sein und Zeit (1927), trad. de Jorge Eduardo Rivera, Ser y tiempo.
Madrid: Editorial Trotta, 2018.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



116 La peropectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagdgicas

formacién del ser humano a través de la cultura, es decir, las ideas vivas de las
que el individuo y la época obtienen apoyo y orientacién:

(...) cultura es el sistema de ideas vivas que cada tiempo posee. Mejor: el sistema
de ideas desde las cuales el tiempo vive. Porque no hay remedio ni evasién posible:
el hombre vive siempre desde unas ideas determinadas, que constituyen el suelo
donde se apoya su existencia. Esas que llamo “ideas vivas o de que se vive” son,
ni més ni menos, el repertorio de nuestras efectivas convicciones sobre lo que es el
mundo y son los préjimos, sobre la jerarquia de los valores que tienen las cosas

y las acciones: cudles son més estimables, cuiles son menos”®.

Con semejante definicién, Ortega recuerda a su pueblo y a toda Europa que
la cultura es la necesidad que emana de la vida y es, al mismo tiempo, lo
que permite flotar en el mar de la existencia. Sin embargo, se vive siempre
en una perspectiva temporal, por lo que es necesario ser conscientes del pa-
trimonio cultural del que se es heredero y de moverse hacia el futuro, con
tensién, tanto a nivel intelectual como colectivo: un deber arduo y en un
continuo hacerse que necesita la capacidad de comprender, tener unidos e
integrar la multiplicidad de los saberes, de los puntos de vista, de las creen-
cias y de los valores. Encontramos claramente expresadas, en esta posicién,
la exigencia de una conciencia histérica como antidoto contra la barbarie y la
desmoralizacién —tema que llena el pensamiento orteguiano y las reflexiones
de diferentes intelectuales del tiempo”™— y la sensibilidad hacia la riqueza de
la pluralidad, de la diferencia, del encuentro con el otro.

La falta de cultura histérica y la incapacidad de reconocer e interpretar la
multiplicidad de perspectivas de lo real trdgicamente unen al hombre-masa y
al cientifico, y la civilizacién europea: el recrudecimiento de los movimientos
nacionalistas, obrar en vista de intereses personales, la idea de nacién emplea-
da como afirmacién y defensa de lo propio y no como conquista que se ha de
renovar®, hasta llegar al resultado de los regimenes dictatoriales, todas estas

78 José ORTEGA Y GASSET, Mwion de la Universidad (1930), 1V, 556.

7 Entre los muchos acreditados intérpretes de la crisis de Europa, pensamos en Stefan
Zweig, a quien, como a Ortega, lo animaba un marcado europefsmo y no dejé de auspiciar,
gracias a la cultura, la constitucién de una Europa unida, enriquecida por el didlogo entre sus
miltiples voces. Stefan ZWEIG, “La desintoxicacién moral de Europa. Una conferencia para el
congreso sobre Europa de la Academia de Roma”, en La desintoxicacidn moral de Europa y otros
envayos politicos. Barcelona: Plataforma Editorial, 2017, pp. 99-132.

80 Como resalta Julidn Marfas, la visién orteguiana se inspira en las tesis de Renan, en
concreto en su idea de “nacién” como plebiscito cotidiano; no obstante, el filésofo espafiol se
aleja de €|, porque este concepto tiene una validez retrospectiva, refiriéndose a la nacién que ya
se ha formado y no a una que estd naciendo. Véase: Jorge ACEVEDO GUERRA, Ortega, Renan 'y
la (dea de nacion. Santiago de Chile: Universitaria, 2014; Julidn MARIAS, Ortega. Las trayectorias,
ob. cit., p. 252; Ernst RENAN, Qu est-ce gu'une nation? (1882), trad. de Andrés de Blas, ;Qué es una

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

VALENTINA D’ASCANIO 117

son manifestaciones de una Europa olvidada de ser “muchas abejas y un solo

vuelo™!. Una metéfora utilizada para describir el “cardcter unitario de la mag-

82

nifica pluralidad europea”?, una unidad que no ha actuado como freno de la

diversidad sino como terreno sobre el que poder germinar y dar frutos exqui-
sitos. Describiendo la historia de Europa y de su cultura, Ortega escribe:

Este enjambre de pueblos occidentales que partié a volar sobre la historia
desde las ruinas del mundo antiguo se ha caracterizado siempre por una forma
dual de vida. Pues ha acontecido que conforme cada uno iba poco a poco for-
mando su genio peculiar, entre ellos o sobre ellos se iba creando un repertorio
comin de ideas, maneras y entusiasmos. (...) Porque en ellos la homogeneidad
no fue ajena a la diversidad. (...) La idea cristiana engendra las iglesias nacio-
nales; el recuerdo del Zmperium romano inspira las diversas formas del Estado;
la “restauracién de las letras cl4sicas” en el siglo XV dispara las literaturas di-
vergentes; la ciencia y el principio unitario del hombre como “razén pura” crea
los distintos estilos intelectuales que modelan diferencialmente hasta las extre-
mas abstracciones de la obra matemé&tica®.

No obstante, participar y sentirse parte de un fondo comtn ha significado,
en el curso de los siglos, un ejercicio de equilibrio®, un equilibrio entre diversas
fuerzas, resultado, por lo tanto, de la voluntad de cada uno de mediar por un
interés comun. Por eso, Europa, para Ortega, serd siempre historia, realidad y
proyecto, aun cuando, tras la tragedia de la Segunda Guerra Mundial, volvera

nacion? Cartas a Strauss. Madrid: Alianza Editorial, 1987; José ORTEGA Y GASSET, La rebelién de
las masas, ob. cit. Ademés, se recuerda la neta oposicién a la teorfa de Toynbee, acusado de haber
reducido la idea de nacién a una combinacién de tribalismo y democracia, déndole un valor ne-
gativo al primer concepto y declinando el nacimiento de las naciones al Estado democritico.
Véase también: José ORTEGA Y GASSET, De Europa meditatio quacdam (1949), en Meditacion de
Europa y otros ensayos. Madrid: Alianza Editorial, 2015, pp. 53-159; Luis Alberto MORATINOS
LAGARTOS, “El europefsmo orteguiano: recepcién y valoracién”, en J. LASAGA, M. MARQUEZ,
J. M. NAVARRO y J. SAN MARTIN (eds.), Ortega en pasado y en futuro. Medio siglo despuéys, ed. cit.,
[CD-ROM].

81 José ORTEGA Y GASSET, “Prélogo para franceses” (1973), en La rebelion de las masas, ob.
cit., p. 94.

82 [dem.

85 José ORTEGA Y GASSET, De Europa meditatio quaedam (1949), en Meditacion de Europa y
otros ensayos, ob. cit., p. 67. Semejante dindmica entre unidad y pluralidad se describe también
con ocasién de la conferencia dada en Miinich en 1953 titulada “;Hay una conciencia cultural
europea?”, cuyo texto fue publicado con el titulo Cultura europea y pueblos europeos.

84 Se recuerda que el concepto de equilibrio europeo y de su definicién también aparece
en dos importantes obras dedicadas a la historia de Europa, ambas publicadas en momentos
cruciales: la primera, de Benedetto Croce, Storia d’Europa nel secolo dectmonono, impresa en 1932;
la segunda, de Federico Chabod, Storia dell’idea di Europa, nacida de un curso universitario en el

afio 1943/1944.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



118 La peropectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagdgicas

a utilizar la misma metéfora®, invitando a los presentes a perseguir el ideal
de una Europa plural y unida, manifestando una confianza que muchos intér-
pretes han destacado como rasgo del europeismo orteguian086.

Una confianza sostenida por sentirse heredero y decano de una cultura que
ha de ser custodiada y renovada, sobre todo cuando la hora es oscura: “La
cultura europea es creacién perpetua. No es una posada, sino un camino que
obliga siempre a marchar. Ahora bien, Cervantes, que habfa vivido mucho, nos
dice, ya viejo, que el camino es mejor que la posada™.

Una ensefianza que, volviendo la mirada a nuestra actualidad, se revela
en toda su fuerza y contundencia, convirtiéndose en uno de los legados més

fecundos de la filosoffa orteguiana. @

Fecha de recepcion: 19/12/2022
Fecha de aceplacion: 50/05/2025

B REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ACEVEDO GUERRA, J. (2014): Ortega, Renan y la idea
de nacidn. Santiago de Chile: Universitaria.

Awvarez GonzaLz, E. (2010): “La vida del yo: el pro-
blema del sujeto en Ortega”, Signos Filosofi-
cos, Xll, 24, pp. 25-47.

BenDA, J. (1941): La traicion de los intelectuales.
Santiago de Chile: Ediciones Ercilla.

CACCIATORE, G. (1984): “Ortega y Gasset e Dilthey”,
en L. INFANTINO y L. PeLLICANI (eds.), Attualita di
Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, pp.
89-113.

CanTiLLo, C. (2012): La ragione e la vita. Ortega y
Gasset interprete di Hegel. Soveria Mannelli:
Rubbettino.

CARPINTERO, H. (2005): “Ortega, Cervantes y las
Meditaciones del Quijote", Revista de Filoso-
fia, 30, 2, pp. 7-34.

CasADo, A. (2001): “Ortega y la educacién: perfi-
les de una trayectoria”, Revista espafiola de
pedagogia, LIX, 220, pp. 385-402.

CEREZO GALAN, P. (1984): La voluntad de aventura.
Aproximamiento critico al pensamiento de
Ortega y Gasset. Barcelona: Ariel.

Cerezo GALAN, P. (2007): “ Cervantes y E/ Quijote en
la aurora de la razon vital”, en J. Lasaga, M.
MARQUEZ, J. M. NAVARRO Y J. SAN MARTIN (eds.),
Ortega en pasado y en futuro. Medio siglo
después. Madrid: Biblioteca Nueva, pp. 17-40.

85 José ORTEGA Y GASSET, De Europa meditatio quaedam (1949), en Meditacion de Europa y otros

ensayos, ob. cit., p. 128.

8 Véase: Luis Alberto MORATINOS LAGARTOS, “El europefsmo orteguiano: recepcién
y valoracién”, ob. cit; Gian Paolo PRANDSTRALLER, “Ortega y Gasset e il problema della
decadenza dell'Occidente”, ob. cit., pp. 267-276; Denis de ROUGEMONT, Vingt-huit siccles
d’Europe. La conacience européenne a travers les textes. D’Hésiode & nos jours. Paris: Payot, 1961.

8 José ORTEGA Y GASSET, Cultura europea y pueblos europeos (1953), en Meditacion de Europa y

otros envayos, ob. cit., p. 51.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

VALENTINA D’ASCANIO

119

Cerezo GALAN, P. (2014): "Experimentos de nueva
Espaia”, en J. ORTEGA Y GasseT: Vieja y nue-
va politica y otros escritos programaticos.
Edicion de Pedro Cerezo. Madrid: Biblioteca
Nueva, ed. digital, pos. 13-802.

CHagop, F. (2003): Historia de la idea de Europa.
Madrid: Editorial Complutense.

CRrocE, B. (1996): Historia de Europa en el siglo XIX.
Trad. de Atilio Pentimalli Melacrino. Barcelona:
Ariel.

Diaz Awarez, J. M. (2007): “Virtualidades y opaci-
dades de la teoria orteguiana de las masas
y las minorias”, en J. LAsaGa, M. MARQuEz, J.
M. NAvARRO y J. SAN MARTIN (eds.), Ortega en
pasado y en futuro. Medio siglo después,
[CD-ROMY]. Madrid: Biblioteca Nueva.

Diaz b Cerio Ruiz, F. (1961): José Ortega y Gasset y
la conquista de la conciencia histérica. Moce-
dad. 1902-1915. Barcelona: Juan Flors Editor.

FERRATER MORA, J. (1973): Ortega y Gasset. Etapas
de una filosofia. Barcelona: Seix Barral.

GAMEZ MILLAN, S. (2007): “Desde Ortega: a partir de
Mediitaciones del Quijote y alrededor del ser
humano como novelista de si mismo”, en J.
LasaGa, M. MARQUEZ, J. M. NAVARRO Y J. SAN MARTIN
(eds.), Ortega en pasado y en futuro. Medio siglo
después, [CD-ROM]. Madrid: Biblioteca Nueva.

GonzALez SerraNO, C. J. (2015): Ortega y Gasset.
Pensar la circunstancia. Valencia: Batiscafo.

Gorl, Py SteLuNo, P. (2015): “II prospettivismo
morale nietzscheano”, Syzetesis, Il, pp. 109-128.

HEIDEGGER, M. (2018): Ser y tiempo. Trad. de Jorge
Eduardo Rivera. Madrid: Editorial Trotta.

Howves, 0. W (1975): Human reality and the So-
cial World: Ortega’s Philosophy of History.
Ambherst: University of Massachusetts Press.

Hussert, E. (1995): La filosofia en la crisis de la
humanidad europea. Trad. de Peter Baader.
Valencia: Universidad de Valencia.

JoVER ZAMORA, J. M.; GOMEZ-FERRER, G. y Fusi, J. P.
(2001): Espania: sociedad, politica y civiliza-
cion (siglos XIX-XX). Madrid: Areté.

LasaGa MEDINA, J. (2015): “La razon historica como
crisis de la razon”, en J. L. MORENO PESTARA,
J. M. Diaz y T. Ausin (coords.), Los retos de la
filosofia en el siglo XXI. Actas del | Congreso
Internacional de la Red Espafiola de Filosofia.
Valencia: Universidad de Valencia / Red Espa-
fiola de Filosofia, vol. XV, pp. 31-39.

Lasaga MEDINA, J. (2017): “Sobre una meditacion
que Ortega no escribi6: «El alcionismo de
Cervantes»”, Rocinante, 10, pp. 57-74.

Legniz, G. W. (2001): Monadologia. Edicion de
Salvatore Cariati. Milan: Bompiani.

LoPez CamBRONERO, M. (2003): “Cultura, ciencia y
Universidad: los analisis y propuestas de José
Ortega y Gasset”, Daimon, 30, pp. 123-130.

Marias, J. (1967): El método histdrico de las gene-
raciones. Madrid: Revista de Occidente.

MaRrias, J. (1983): Ortega. Las trayectorias. Madrid:
Alianza Editorial.

MaRrias, J. (1984): Ortega. Circunstancia y vocacion.
1.2 ed. de 1960. Madrid: Alianza Editorial.
Marias, J. (2014): “Introduccion”, en J. ORTEGA Y
GAsSeT:  Medlitaciones del Quijote. Madrid:

Cétedra, pp. 17-32.

McCuintock, R. (1971): Man and his Circumstan-
ces. Ortega as Educator. Nueva York: Teachers
College Press.

MoLinuevo, J. L. (1997): “La crisis del socialismo éti-
co en Ortega”, en M. T. Lopez DE LA VIEIA (ed.),
Politica y sociedad en José Ortega y Gasset. En
torno a «Vieja y nueva politica». Barcelona:
Anthropos, pp. 23-50.

Morates, A. (1997): “Vieja y nueva politica. La
circunstancia histdrica”, en M. T. LoPEz DE (A
Viela (ed.), Politica y sociedad en José Ortega
y Gasset. En torno a «Vieja y nueva politicar.
Barcelona: Anthropos, pp. 69-100.

MOoRaTINOS LAGARTOS, L. A. (2007): “El europeismo or-
teguiano: recepcion y valoracion”, en J. LASAGA,
M. MARQUEZ, J. M. NAVARRO Y J. SAN MARTIN (eds.),
Ortega en pasado y en futuro. Medio siglo des-
pués, [CD-ROM]. Madrid: Biblioteca Nueva.

MoroN Arrovo, C. (1968): El sistema de Ortega y
Gasset. Madrid: Alcala.

NieTzscHe, F. (2000): Sobre el porvenir de nuestras
escuelas. Barcelona: Maxi-Tusquets.

NieTzscHe, F. (2011): La gaya ciencia. Trad. de José
Carlos Mardomingo. Madrid: Edaf.

ORRINGER, N. R. (1979): Ortega y sus fuentes germd-
nicas. Madrid: Gredos.

ORTEGA Y GasseT, J. (1979): Una interpretacion
de la historia universal. En torno a Toynbee
(1948-1949). Madrid: Revista de Occidente en
Alianza Editorial.

ORTEGA Y GASSET, J. (1987): Epistolario completo
Ortega — Unamuno. Edicion de Laureano Ro-
bles. Madrid: El Arquero.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



120 La peropectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagdgicas

ORTEGA Y GASSET, J. (1991): Cartas de un joven espa-
fiol (1891-1908). Edicion de Soledad Ortega.
Madrid: El Arquero.

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras comple-
tas, 10 vols. Madrid: Fundacion José Ortega y
Gasset / Taurus.

ORTEGA Y GASSET, J. (2006): £l tema de nuestro tiem-
po. Madrid: Revista de Occidente en Alianza
Editorial.

ORTEGA Y GASSET, J. (2014): Medlitaciones del Qui-
jote. Madrid: Catedra.

ORTEGA Y GASSET, J. (2014): Vieja y nueva politica y
otros escritos programaticos. Edicion de Pedro
Cerezo. Madrid: Biblioteca Nueva, ed. digital.

ORTEGA Y GASSET, J. (2015): Medlitacion de Europa
y otros ensayos. Madrid: Alianza Editorial.

ORTEGA Y GASSET, J. (2016): El Espectador I y II.
Madrid: Alianza Editorial.

ORTEGA Y GasSET, J. (2016): La rebelion de las ma-
sas. Edicion de Domingo Hernandez Sanchez.
32, ed. Madrid: Tecnos.

Peticani, L.y CaviccHIA Scatamontl, A. (1979):
"Introduzione”, en J. ORTEGA Y GASSET, Scritti
politici. Turin: UTET, pp. 9-105.

PeLicant, L. (1983): “Prefazione”, en J. ORTEGA Y
GasseT, Aurora della ragione storica. Trad. de
Leonardo Rossi. Milan: SugarCo Edizioni, pp.
7-21.

Perez Carrasco, M. (2014): “1 due volti della mo-
dernita: storiografia vs solipsismo in Ortega y
Gasset”, en G. Piala e |. Manova (eds.), Moder-
nita e progresso. Due idee guida nella storia
del pensiero. Padua: Cleup, pp. 317-334.

PRANDSTRALLER, G. P. (1984): “Ortega y Gasset e il
problema della decadenza dell'Occidente”,
en L. INFanTINO y L. PELLICANI (eds.), Attualita
di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, pp.
267-276.

RenaN, E. (1987): ;Qué es una nacion? Cartas a
Strauss. Trad. de Andrés de Blas. Madrid:
Alianza Editorial.

RopriGUEz HUESCAR, A. (1985): Perspectiva y verdad.
Madrid: Alianza Editorial.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

RouGemonT, D. de (1961): Vingt-huit siécles d’Eu-
rope. La conscience européenne a travers les
textes. D'Hésiode a nos jours. Paris: Payot.

SANCHEZ CAMARA, |. (1986): La teoria de la minoria
selecta en el pensamiento de Ortega y Gasset.
Madrid: Tecnos.

SAVIGNANO, A. (1984): J. Ortega y Gasset. La ragione
vitale e storica. Florencia: Sansoni Editore.
SaviGNANO, A. (1996): Introduzione a Ortega y

Gasset. Roma / Bari: Laterza.

ScHELER, M. (1916): Der Formalismus in der Ethik
und die materiale Wertethik, vol. 2, en Jahr-
buch fiir Philosophie und phanomenologische
Forschung, 11, pp. 21-478.

Scorton, P. (2014): “Educazione alla vita politica.
Individuo e societa nel pensiero di José Ortega
y Gasset, a partire dalle Meditaciones del Qui-
jote (1914)", History of Education & Children’s
Literature, IX, 2, pp. 603-621.

Scotron, P. (2019): “Intellectuals, Public Opinion
and Democracy. On Ortega y Gasset's Social
Education”, Social and Education History, 8,
3, pp. 272-297.

SoBEJANO, G. (1967): Nietzsche en Espaiia. Madrid:
Gredos.

SorokIN, P. A. (1948): La crisis de nuestra era.
Trad. de Carmen Canalejas Masip. Buenos
Aires: Espasa-Calpe Argentina.

SPENGLER, O. (2014): La decadencia de Occidente.
Trad. de Manuel Garcia Morente. Madrid:
Austral.

SUAREZ CORTINA, M. (1996): £/ reformismo en Espana.
Madrid: Siglo XXI.

TovNBeg, A. J. (2007): Estudio de la Historia, 3 vols.
Madrid: Alianza Editorial.

Weser, M. (1979): El politico y el cientifico. Trad.
de Francisco Rubio Llorente. Madrid: Alianza
Editorial.

ZweiG, S. (2017): “La desintoxicacion moral de
Europa. Una conferencia para el congreso so-
bre Europa de la Academia de Roma”, en La
desintoxicacion moral de Europa y otros ensa-
yos politicos. Barcelona: Plataforma Editorial,
pp. 99-132.

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Lebensform versus forma (dual) de vida

Resumen

Este trabajo se propone fijar las diferencias entre
el concepto Lebensform como es usado por
Spengler y la expresion “forma (dual) de vida”
como viene a ser caracterizado por Ortega y
Gasset. Aunque ambos se inscriban en el marco
de una teorfa de la cultura, las diferencias son
profundas: segun Spengler el concepto es sub-
jetivo, estd enmarcado en un proyecto monista.
Segln Ortega, una forma de vida considera
elementos objetivos de la cultura. Ademas, tiene
un cardcter plural en el que se inscribe el principio
de diferenciacién ya que toda cultura se diversifica
debido a que los significados de las nociones
originales comparten un contenido disimil. El
segundo principio esta expresado en términos
holisticos, ya que las culturas se consideran como
orbes cerrados hacia dentro de si mismos, siste-
mas completos y herméticos, sin  comunicacion
entre si. Las culturas han de ser analizadas como
un conjunto clausurado hacia dentro. Finalmente,
el tercer principio se vincula con la pluralidad de
formas humanas. Este punto de vista se opone al
supuesto de homogeneidad cultural de Spengler.

Palabras clave
Ortega y Gasset, Spengler, forma de vida, cultura

Introduccién

Jesus Padilla Galvez

ORCID: 0000-0002-2890-3514

Abstract

This paper sets out to establish the differen-
ces between the concept Lebensform as used
by Spengler and the expression “(dual) form
of life" as characterised by Ortega y Gasset.
Although both are inscribed in the framework
of a theory of culture, the differences are
profound: according to Spengler the concept
is subjective, it is framed in a monistic project.
According to Ortega, a way of life considers
objective elements of culture. Moreover, it has
a plural character in which the principle of
differentiation is inscribed since every culture di-
versifies because the meanings of the original
notions share a dissimilar content. The second
principle is expressed in holistic terms, as cul-
tures are seen as self-enclosed orbs, complete
and hermetic systems, without communication
with each other. Cultures are to be analysed as
an inwardly closed whole. Finally, the third prin-
ciple is linked to the plurality of human forms.
This view is opposed to Spengler’s assumption
of cultural homogeneity.

Keywords
Ortega y Gasset, Spengler, form of life, culture

a obra de José Ortega y Gasset configura un corpus teérico unitario
e identificable con una potencialidad para interpretar la genealogia de
la sociedad contemporanea. Dicha obra atiende a la necesidad de una

conceptualizacién sistemdtica e histérica capaz de mostrar y sacar rendimien-
to hermenéutico de la convergencia entre los conceptos y la historia social.
El estudio sistemdtico de la conceptografia orteguiana depara ain muchas

Cémo citar este articulo: Revista de
Padilla Galvez, J. (2023). Lebensform versus forma (dual) de vida. Revista de Estudios Estudios Orteguianos
Orteguianos, (47), 121-141. N°47.2023

https://doi.org/10.63487/re0.58

noviembre-abril

@@@@ Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
5% e

BN derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



122 Lebensform versus forma (dual) de vida

sorpresas. Esto es debido a que los conceptos filoséficos se van concretizando
con el paso del tiempo, logrando asf nuevas precisiones. Los conceptos hacen
referencia a entidades objetivas que permiten identificar las cosas, por lo que
son propensos a ser analizados formalmente. También los conceptos permi-
ten introducir reglas en el proceso de clasificacién. Esta complejidad permite
operar con miultiples contenidos significativos, lo que concede a la reflexién
una enorme riqueza.

Junto con la formacién de palabras y los préstamos, el cambio de significado
es uno de los tres principales procesos que afecta a la transformacién del conteni-
do semdntico de los conceptos. Esta conmutacién puede invertir hasta el propio
significado original de una palabra. Esto fue lo que ocurrié en la primera década
del siglo pasado con el concepto Lebensform —es decir, la expresién “forma de
vida"— que alteré sustantivamente su campo seméntico. La primitiva definicién
recogida en el diccionario publicado por los hermanos Grimm' admitié una conno-
tacién biolégica. En pocos decenios se amplié al 4mbito cultural estrechamente
vinculado a los asuntos humanos. El concepto aleman de Lebensform adopté un
significado distinto al de “estilo de vida”, ya que este tltimo abarcaba un campo
mas liviano y temporal. La forma de vida referencia la esencia de la vida anfmica
y las caracteristicas tipicas de la vida interna de un grupo de personas que com-
parten unas reglas comunes.

Gross0 modo, una forma de vida se exterioriza mediante la exhibicién de cier-
tas estructuras inalterables y fijas tanto en la vida interna y externa de una
persona como en la manifestacién cultural. Por ello, la forma de vida describe
también la conciencia de un colectivo humano, que se corrobora en la orga-
nizacién de una sociedad asentada en una conciencia objetiva. El estudio de
una forma de vida parte del supuesto de que los pensamientos y las acciones
individuales se pueden entender exclusivamente en un contexto cultural en que
estdn inmersos los humanos. Por esta razén, el estudio de una forma de vida
incluye el andlisis de una pluralidad de elementos entre los que se circunscri-
ben las manifestaciones estéticas, religiosas, sociales, politicas, institucionales
o econémicas.

En este contexto parece pertinente estudiar detalladamente el uso que hace
Ortega y Gasset en su obra del término “forma de vida” y que con el paso del
tiempo evolucioné a lo que denominé “forma dual de vida”. Para fijar de ma-
nera cabal su punto de vista estudiaremos primeramente la propuesta desarro-
llada por Oswald Spengler de la que se distancia claramente Ortega y Gasset
desde los inicios de sus indagaciones. Esta disyuncién permitird caracterizar de

' El término Lebensform hace referencia a la constitucién fisica de los cuerpos que comparten
semejanzas entre si. Jacob GRIMM y Wilhelm GRIMM, “Lebensformen”, Jenaer litt-zeitung, n.°
179 (1838), p. 468. Véase: Deutsches Worterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm, 16 vols.
Leipzig: S. Hirzel, 1854-1960. Cfr. Padilla Gélvez y Gaffal, 2012: 10.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS PADILLA GALVEZ 125

manera puntual la propuesta del segundo. En la biblioteca privada de Ortega se
encuentran la primera y segunda versién del primer volumen de Der Untergang
des Abendlandes y un ejemplar del segundo volumen®. Como es usual, Ortega
también visité a Spengler® para hacerse una imagen propia del autor. Encar-
g6 a Manuel Garcia Morente la traduccién de dicha obra®y publicé un prélogo
sumamente esclarecedor®. Por intermediacién de Walter Knoche, Spengler fue
invitado a impartir en abril de 1936 unas conferencias en Madrid®.

En los afios veinte, el lector interesado en las transformaciones sociales des-
cubrié un nuevo contenido significativo del término Lebensform en varios libros
publicados en Austria y Alemania. Estas obras surgieron debido a que el estu-
dio de las formas de vida permitfa un anélisis detallado de las técnicas que in-
tervienen en las estructuras sociales’. El concepto de “forma de vida” establece
un vinculo entre el desarrollo cultural y la aplicacién de las habilidades socia-
les®. Esto es asf, ya que existe una cierta afinidad entre las formas de vida, por
un lado, y los conceptos abstractos, como “civilizacién”, “pueblo” o “religién”,
por otro. En consecuencia, varios autores establecieron una relacién inmedia-
ta entre el campo semdntico de “forma de vida” y nociones como “cultura” y
“orden social”. Analizaremos esta relacién con més detalle.

1. El concepto Lebensform propuesto por Spengler

El historiador y filésofo alem4n Oswald Spengler utilizé en sus escritos el
concepto Lebensform o Form des Lebens en contadas ocasiones. En el segundo
volumen de su libro La decadencia de Occidente, subtitulado “La perspectiva de
la historia del mundo”, el autor introdujo el término “Lebensform” princi-
palmente en singular y utilizé la expresién sélo seis veces. Consideraba que
el motivo que justificaba el uso del término se debfa principalmente a una
reaccién a los “cambios repentinos” que se producen en la vida de muchas
personas. No obstante, agregé que la razén precisa no estaba clara por lo que
afirma: “la forma de vida humana, como cualquier otra, debe su origen a un

2 Spengler, vol. I, 1920 y 1923. Spengler, vol. 11, 1922.

5 Ortega escribe una carta en 1921 a Spengler. Spengler, 1963: 186. En la Fundacién Ortega
— Marafién se encuentra la correspondiente respuesta remitida por Spengler el dia 24 de julio de
1922 en la que conciertan una cita en Munich.

4 Se realizaron cuatro entregas de los dos volimenes: Spengler, 1923-1927.

% Ortega y Gasset, 2005: 111, 416-418. Se hace referencia a la edicién de Obras completas,
10 vols. Madrid: Fundacién José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010. Se indica el tomo en
romanos.

¢ Véase la correspondencia entre W. Knoche y Spengler del 28 de noviembre y el 29 de
diciembre de 1935, en Spengler, 1963: 754-756.

7 Fred (Alfred) Wechsler, 1905.

8 Spranger, 1921.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



129 Lebensform versus forma (dual) de vida

cambio repentino, cuyo origen, cémo y por qué seguird siendo un misterio
impenetrable”™.

Afirma pues, que el origen de una “forma de vida” se debe a una trasforma-
cién imprevista por lo que pertenece al 4mbito irracional asentado en un enig-
ma hermético. De por si, el individuo vive absorbido en su forma de vida por
lo que carece de discernimiento sobre la misma. Seguidamente constata que
el individuo toma conciencia de su propia forma de vida al enfrentarse a otra
forma de vida distinta a la propia: “Sobre todo con las formas de vida ajena se
toma conciencia de la propia”'.

Efectivamente, Spengler asume desde el inicio una posicién egocéntrica,
presuponiendo una cierta ineptitud para dilucidar la realidad objetivay unain-
capacidad para asumir o comprender con precisién cualquier perspectiva pro-
pia. Por esta razén recurre a lo desconocido, a lo ajeno, para reflexionar y
concienciarse de su propia forma de vida. En dicho procedimiento no altera
su propia perspectiva, sino que la forma de vida ajena sirve exclusivamente
para resaltar su propio modo de ser. Al analizar una forma de vida disimil
comprueba simplemente que lo desconocido es desemejante, por lo que esta
diferencia le permite volver a indagar las caracteristicas peculiares de su pro-
pia forma de vida. La alteridad fordnea es una mera superficie de proyeccién
que le permite tomar conciencia de sf mismo y determinar su propia forma
de vida mediante el procedimiento comparativo. Este modo de diferenciacién
egocéntrica se apoya en el prejuicio reiterado por el idealismo en su teorfa de
la conciencia'l.

Con el fin de afianzar su punto de vista, compara las culturas antiguas y las
contempordneas. Sugiere que la relacién entre las civilizaciones antiguas y
las contempordneas tiende a ser cubierta por una densa capa de formas de vida
occidentales, especialmente ubicadas en Europa y América, mientras que los
elementos caracteristicos de las civilizaciones antiguas desaparecen gradual-
mente por lo que insiste:

9“(...) die Lebensform des Menschen wie jede andre ihren Ursprung einer plstzlichen Wand-

lung verdankt, deren Woher, Wie und Warum ein undurchdringliches Geheimnis bleiben wird”,
Spengler, 1963, vol. II: 592. No comparto la traduccién propuesta por Manuel G. Morente que
traduce este pasaje de la siguiente manera: “la forma vital del hombre es debida, como todas las
demds formas, a una conversién subitdnea”, Spengler, 1966: 45.

10 “Erst an fremden Lebensformen wurde man sich nun der eigenen bewuflt”, Spengler,
1963, vol. II: 594. Spengler se refiere a una forma de vida “fremd”, es decir, ajena a la pro-
pia, fordnea, extrafia y, por tanto, desconocida. La traduccién de Manuel G. Morente es muy
sugestiva cuando traduce: “Las ajenas formas de vida despertaron la conciencia de las propias”,
Spengler, 1966: 47.

' Véase la critica de Ortega y Gasset al prejuicio desarrollado por el idealismo aleman asen-
tado en la teoria de la conciencia. Gadamer, 1999: 439.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS PADILLA GALVEZ 125

Y en todos los dem4s campos formales, también, la relacién de estas jéve-
nes civilizaciones con las antiguas atn existentes era que todas ellas los cubrfan
con una capa cada vez més densa de formas de vida occidentales europeo-
americanas, bajo la cual su propia forma antigua se desvanecia lentamente!2.

Spengler postula una tesis monista segun la cual la forma de vida occidental
se ha de considerar una cultura universal obtenida por refundicién de todas
las esferas culturales. Las demds culturas estarfan en posiciones inferiores ya
que no habrian conseguido un nivel tan sofisticado de organizacién social y
cultural como la forma de vida europeo-americana. Para mostrar la relacién de
superioridad analiza por contraposicién la cultura rusa e intenta demostrar que
estd menos avanzada que la cultura occidental. Sus indagaciones transcriben
y extractan meramente las narraciones efectuadas por L. Tolstoiy F. Dostoievski
en sus novelas sobre la religién en Rusia. De hecho, Tolstoi habia erigido una
descripcién literaria monumental acerca de la idiosincrasia de las costumbres
rusas. En sus novelas representé con realismo la situacién de las personas que
viven en una sociedad hostil. Retraté la naturaleza de los personajes revelan-
do sus peculiaridades y utilizando un estilo literario puro. Dostoievski, por su
parte, utilizé en sus novelas un tipo de realismo extremo para ofrecer un an4li-
sis detallado de los problemas existenciales y la complejidad psicolégica de sus
afectados personajes de ficcién. Sus protagonistas se enfrentan a Dios y a la
religién, y sobre todo a su destino y a su vida en condiciones diffciles. Estas
condiciones repercutian sobre su propia conciencia.

Spengler elucidé la ficcién como una descripcién real de los hechos y sus-
tituyé asf los datos histéricos y sociolégicos por meras generalizaciones obte-
nidas de las novelas de Tolstoi y Dostoievski. Concluyé que el problema ruso se
debia a que el pueblo carecia de espacios urbanos adecuados para desarrollar
sus propias formas de vida, su propia religién y su propia historia'®. Todo el

12 El texto afirma literalmente: “Und auch auf jedem andern Formgebiet bestand die Be-
ziehung dieser jungen zu den alten noch bestehenden Zivilisationen darin, dafl sie sie simtlich
durch eine immer dichtere Schicht westeuropaisch-amerikanischer Lebensformen iiberdeckte,
unter denen die alte eigne Form langsam dahinschwindet”, Spengler, 1963, vol. II: 610. Manuel
G. Morente propone la siguiente traduccién: “En cualquier aspecto, la relacién entre esta joven
civilizacién y las antiguas civilizaciones existentes adn consiste en verter sobre ellas una espesa
capa de formas vitales europeo-americanas, bajo la cual las formas viejas y propias van poco a
poco desapareciendo”, Spengler, 1966: 62.

15 Ortega realiza una lectura completamente distinta y discrepa radicalmente de que el
costumbrismo literario sea una fuente fidedigna que permita producir juicios sobre la sociedad.
Segtin su punto de vista la materia en la que se forja el realismo de Dostoievski no es la vida
misma sino, al contrario, se trata mds bien de la descripcién de una forma de vida ficticia. Indi-
card al respecto: “la historia es, en serio, integra una forma de vida en que toma parte entero el
hombre historiador si es, de verdad, un hombre —por tanto, con su intelecto, pero también con
toda la jaurfa de sus més egregias pasiones, cum ira et studio”, Ortega y Gasset, 2006: VI, 860.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



126 Lebensform versus forma (dual) de vida

pathos en su obra se asienta en una visién diletante obtenida de representacio-
nes genéricas de segunda mano por lo que su obra era incapaz de discernir la
ficcién de la realidad. Por ello concluye afirmando que los rusos son: “el pueblo
sin ciudad que anhela su propia forma de vida, su propia religién, su propia
historia futura”'.

Esta cita muestra que el término “forma de vida” se vinculaba a una trans-
formacién fortuita producida en los procesos sociales por la que el individuo
adquirirfa gradualmente conciencia de sf mismo. Mediante este argumento, el
término “forma de vida” se encuadraba en un contexto de ensimismamiento
egocéntrico de la conciencia sobre su propia cultura. El error mds sorprenden-
te se establece al presentar las formas de vida en el contexto de ciertas transfor-
maciones sociales asentadas en descripciones elaboradas estrictamente desde
un punto de vista psicolégico y justificado mediante la ficcién literaria. Como
comprobaremos posteriormente, el objetivo principal de Ortega fue aislar el con-
cepto de “forma de vida” de la contaminacién psicolégica. Una vez asegurada
la objetividad de este niicleo conceptual, una vez distinguida su intima relacién
con la cultura, el relato spengleriano de la conciencia podia relegarse a la psico-
logfa y, en consecuencia, lo exhib{a sobre la alfombra de la filosoffa con algunos
tépicos aparentemente Inocuos.

Spengler partia de la base de que dos fuerzas refifan por la primacfa, a saber,
el rango social y el Estado. Segtin su punto de vista, estas formas tienen una
determinada estructura de cardcter simbélico. /1 propria vocem: “Por tanto, que-
da claro que en las cumbres de la historia, dos grandes formas de vida luchan
por la primacia: el rango social y el Estado, ambas corrientes de existencia con
gran hechura interna y poder simbélico”!.

El debate inaugurado por Spengler ubicaba el concepto Lebensform en el
marco més amplio de la Weltanschauung cultural-antropolégica. Segin la cosmo-
visién, el significado de “forma de vida” abarca la totalidad de todas las ideas
personales sobre el mundo y los individuos. De este modo, las culturas se presen-
tan como un todo coherente. En las cosmovisiones cerradas, las creencias se
relacionan homogéneamente entre si y encajan sisteméticamente. En este senti-
do, el concepto de “forma de vida” se utiliza para describir sociedades y culturas

144(...) das stadtlose Volk, das sich nach seiner eigenen Lebensform, seiner eigenen Religion,

seiner eigenen kiinftigen Geschichte sehnt”, Spengler, 1963, vol. II: 794. Manuel G. Morente
propone la siguiente traduccién: “el pueblo sin ciudades que anhela realizar su forma propia de
vida, su propia religién, su propia historia futura”, Spengler, 1966: 232.

!> “Es ist demnach klar, dafl auf den Héhen der Geschichte zwei grofle Lebensformen um
den Vorrang kdmpfen, Stand und Staat, beides Daseinsstréme von grofler innerer Form und
sinnbildlicher Kraft”, Spengler, 1963, vol. 1I: 1011. Manuel G. Morente traduce: “Es, pues,
claro que en las cumbres de la historia dos grandes formas vitales luchan por la preeminencia:
la clase y el Estado, torrentes de existencia ambos, con gran forma interior y fuerza simbélica”,

Spengler, 1966: 426.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS PADILLA GALVEZ 127

cerradas. Las visiones del mundo estdn en parte conformadas sociocultural-
mente y en parte determinadas por ideas filoséficas o religiosas transculturales.
Cabe sefialar que la visién del mundo tiene una pretensién normativa por lo
que se considera que poseen un cardcter absoluto y exclusivo. Sélo a través
del encuentro de diferentes culturas y sus correspondientes formas de vida, el
sujeto se ve llamado a reflexionar sobre sus propios origenes.

No obstante, el concepto “cosmovisién” caracteriza una visién homogénea
de los acontecimientos histéricos y sociales. Se asienta en una idea abstrac-
ta, uniforme y general del mundo. Las personas, los pueblos y las culturas se
formaron mediante conceptos, opiniones y valores, sobre los que se fundaron
y difundieron determinados prejuicios. La cosmovisién de una época se ma-
nifestaba en convicciones y opiniones firmes que se expresaban de manera
uniforme en todos los 4mbitos, como la ciencia, la literatura, la politica, el arte y
la filosoffa. En este sentido, Spengler se referfa a la experiencia vital comtn de
una generacién caracterizada por unos principios firmemente establecidos que
asentaba un canon cultural. Esta visién homogénea parece abarcarlo todo. Sin
embargo, esta posicién conduce inexorablemente a una cierta ceguera ante los
fenémenos sociales e histéricos complejos ya que imposibilita un anélisis ecué-
nime de los procesos plurales. La visién homogénea no puede hacer justicia a
los multiples fenémenos que aparecen en las sociedades occidentales.

Ortega objeta que la visién homogénea de los acontecimientos histéricos y
sociales es anacrénica. Esto es debido a que el modelo seguido por Spengler
para explicar la toma de conciencia de la propia forma de vida mediante una
cultura ajena no consigue aclarar el problema fundamental de nuestro tiempo:
los procesos de autoconciencia generan la diversificacién social.

2. Cultura en Ortega y Gasset

Estarfa fuera de lugar tratar de detallar aqui todas las propuestas esbozadas
por Ortega y Gasset acerca de la cultura. Nuestra atencién se centrard en mos-
trar cémo el significado de “forma de vida” en sus diferentes significados incide
en el significado del concepto “cultura”. Ortega insiste en ello en su obra tem-
prana, que coincide con Spengler en ciertos asuntos, pero también hay puntos
discordantes que matizan las discrepancias entre ambos. La obra de Spengler
encaja, en rasgos generales, con las tesis mantenidas en Meditaciones del Qui-
Jote'®. Estas concomitancias vienen a ser descritas de la siguiente manera: “Las

1 Ortega reitera este punto en el “Prélogo” escrito a La decadencia de Occidente en la traduc-
cién publicada en la coleccién “Biblioteca de Ideas del siglo XX”, de 1922: Ortega y Gasset,
2005: 111, 416-418. Pero también indica que Spengler “exageraba” ideas preexistentes: Ortega y
Gasset, 2005: 111, 673 y ss. Las exponfa “ruidosamente”, por lo que llamaba la atencién: Ortega

y Gasset, 2005: 111, 696 y 760.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



128 Lebensform versus forma (dual) de vida

culturas forman orbes histéricos cerrados hacia dentro de si mismos, sistemas
completos y herméticos, sin comunicacién entre si”.

Si bien la cita es sumamente compleja y requeriria de una mayor especi-
ficacién, sin embargo, circunscribiremos nuestra lectura ya que permite fijar
algunos rasgos esenciales del concepto de “forma de vida” desde una perspec-
tiva cultural. La puntualizacién magistral detallada por Ortega dela propuesta
spengleriana muestra, primero, el cardcter clausurado que detenta cualquier
forma de vida; segundo, que su interpretacién se establece mediante un pro-
cedimiento de interiorizacién; tercero, hace referencia a sistemas complejos e
impenetrables; y, cuarto, estas culturas son incapaces de generar una comuni-
cacién fluida entre las diferentes formas de vida. Las formas de vida son defi-
nidas por Spengler como una suma de mundos cerrados. Todos estos motivos son
relevantes a la hora de estudiar los procesos involucrados en las formas de vida.

Ortega se distancia del modelo de mundo spengleriano clausurado hacia
adentro, caracterizdndolo desde una perspectiva completamente distinta. Lo
primero que salta a la vista es que las estructuras internas que rigen la forma de
vida son “complejas” por lo que se resisten a ser abordadas mediante un mode-
lo uniforme y simplista que exhiba cierta homogeneidad. Todo sistema complejo
envuelve una pluralidad. Esta interpretacién pluralista pretende comprender
las diferentes formas de vida que incluyen un determinado universalismo in-
tercultural y diversidad intracultural. El pluralismo en el que se asienta el enfo-
que orteguiano de las formas de vida se opone decididamente al monismo
spengleriano. El pluralismo acentta la diversidad y el caricter particular de las
manifestaciones culturales de la sociedad, por lo que indica:

Cultura es todo aquello que para nosotros tiene buen sentido. Son ideas
cultas las que nos parecen verdaderas; instituciones cultas, las que nos
parecen justas. Cultura es el conjunto de reacciones intelectuales y précti-
cas en que se realizan ciertas normas ungidas para nosotros de un valor

absoluto y decisivo!®.

Este nuevo punto de vista genera una segunda objecién al modelo clausu-
rado propuesto por Spengler. Ortega indica que no podemos aportar garantfa
alguna de que un vwtema normativo determinado sea el tnico sistema congruen-
te. De hecho, en la cultura occidental encontramos una variedad muy rica de
modelos alternativos que se han ido generando histéricamente para satisfacer
las necesidades sociales de cada una de las formas de vida occidental surgi-
das histéricamente. Ortega tiene presente la historia medieval espafiola, que
es distinta a la del resto de Europa ya que alternan diferentes reinos, sistemas

17 1bid., 676.
18 1bid., 696.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS PADILLA GALVEZ 129

politicos, estructuras sociales, religiones y sistemas juridicos, por lo que esta
diversidad le confiere una unidad cultural compleja. Por ello, y con el paso
del tiempo, los escritos van presentando distinciones fundamentales que reper-
cutirdn en el modo de abordar el concepto de “forma de vida”. Las discrepan-
cias mds relevantes ponen en tela de juicio el caricter cerrado y absoluto con el
que se ha definido el concepto clave.

La segunda discrepancia viene de la mano de lo que denominaremos el prin-
ctpio de diferenciacion. Ortega observa que las culturas se diversifican entre sf
debido a que los significados de las nociones originales comparten un conte-
nido disimil'®. Hace referencia al cardcter polisémico del concepto “espacio”,
que referencia algo distinto dependiendo del marco cultural en el que es usado.
Por ello indica que “las culturas se diferencian muy principalmente en lo més
elemental, en las nociones primigenias”®. En la cita se denuncia una fuente de
error muy comdn, al dar por supuesto que las nociones originales establecen
una acepcién primigenia estricta que denota un referente rigido que carece de
toda contextualizacién. Ortega rectifica en sus investigaciones este prejuicio
muy comun que se transmite en los andlisis culturales?!.

El segundo principio est4 expresado en términos holisticos y describe las cul-
turas como sistemas cerrados hacia dentro de sf mismos, es decir como sistemas
completos y herméticos?”. Ortega postula que las culturas tienden a producir
sistemas completos que deben ser analizados como un conjunto clausurado ha-
cia dentro a partir de la agrupacién ordenada de estructuras unitarias. Por
tanto, el principio holista considera que la “completitud” es un elemento clave
de toda cultura que se manifiesta en un sistema complejo. Esta complejidad no
debe ser abordada como una mera suma de elementos constituyentes sIno como
un todo. Evidentemente, cuando el principio holistico se aplica a la cultura nos
movemos en un nivel intuitivo que engloba todo aquello que abarca la forma
de vida humana de un pueblo o una sociedad. Cuando aplica este principio,
Ortega evalia los factores psicolégicos y sociales de una cultura y las acciones
que realizan en concreto determinados individuos. El estudio que realiza sobre
Veldzquez y su época muestra, como analizaremos posteriormente, que su for-
ma de vida estd enmarcada en una tradicién y fuera de esta, el pintor careceria
de relevancia®.

Finalmente, el tercer principio se vincula con la pluralidad de formas huma-
nas. Esta tesis se opone decididamente al supuesto spengleriano de la homoge-

19 7b4d., 760.

20 [dem.

2l Posteriormente, el efecto que produce la diversificacién acarreard un nuevo cambio
seméntico que propiciard la propuesta de considerar este asunto como una “forma dual de vida”.

2 1bad., 761.

% Cfr. Ortega y Gasset, 2006: VI, 609 y ss.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



150 Lebensform versus forma (dual) de vida

neidad cultural ajustada a los planteamientos monistas. La perspectiva monista
asume que pueden surgir conflictos entre las diferentes etapas de desarrollo de
las formas de vida. El error del monismo se debe a que el concepto de “forma
de vida” examina exclusivamente la singularidad, por lo que las diferencias en-
tre las diversas formas de vida sélo se consideran segtin su grado de desarrollo
ordenadas jerdrquicamente. Este planteamiento imposibilita estudiar una plu-
ralidad de formas de vida en el marco de un sistema. Estas jerarquias se forman
a partir de un grado de valores relativos a la cultura predominante, que en su
caso es la cultura europea y americana. Estas imponen su baremo y el orden
de dependencia. Ortega antepone a este punto de vista monista el cardcter pe-
culiar de la poblacién humana, apoyada en “la heterogeneidad de los espiritus
colectivos”. El punto de vista monista se rebate habida cuenta de la compleja
relacién de acciones comunes que se dan en un sistema referencial heterogé-
neo, que genera una pluralidad de formas de vida que no pueden elucidarse
adecuadamente desde un punto de vista monista.

La accién comin que realiza el ser humano es el marco de referencia me-
diante el cual se pueden interpretar las diferentes acciones comprendidas en
una forma de vida ajena. De facto, “accién” y “forma de vida” no son conceptos
coextensivos. Si bien toda forma de vida estd orientada a la accién, sin embar-
go, la accién como tal no es necesariamente de caricter holistico. Una forma
de vida debe considerarse holistica, ya que las acciones que se realizan sélo
adquieren sentido en relacién con todo el sistema. Las acciones estdn, por asf
decirlo, sisteméticamente ancladas y vinculadas a otras acciones.

3. Forma de vida en Ortega y Gasset

Ortega propone un viraje radical del significado de “forma de vida” con
respecto a la tradicién germana. Si ignoramos este giro, no comprenderemos
elementos fundamentales en su obra. Este nuevo punto de partida tiene que
ver con la imposibilidad de reducir los fenémenos ligados a la vida cultural
de una época a una mera “férmula vaga” que designe “psicolégicamente un
sentimiento””. El punto de partida de sus reflexiones se centra en observa-
ciones sobre la vida medieval y estas giran alrededor del concepto de “deses-
peracién” —y hay que recalcar que aqui se encuentra lo novedoso—, abordado
con todo rigor como una forma de vida. Por tanto, parece pertinente que plan-
teemos la siguiente cuestién, jen qué consiste el andlisis riguroso, objetivo y
preciso del término “desesperacién” al determinar una forma de vida medieval?
Para dar una respuesta adecuada a esta duda Ortega indica que una contesta-
cién pertinente solo se puede llevar a cabo mediante un anélisis pormenorizado

# Ortega y Gasset, 2005: 111, 763.
% Ortega y Gasset, 2006: VI, 455.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS PADILLA GALVEZ 151

de los actos y las acciones concretas realizadas por un grupo de hombres en
dicha época®.

Efectivamente, Ortega genera un nexo fundamental entre su concepto
objetivo de “forma de vida” y los modos de actuar de los individuos que convi-
ven en una sociedad en un momento histérico concreto. Estos modos de ac-
tuar engloban la totalidad de las pricticas descritas puntualmente mediante
la descripcién de patrones de comportamiento que aparecen en una sociedad.
Estos modos de actuacién humana serdn expuestos en su “Leccién 1X” del li-
bro En torno a Galileo”, la cual lleva como epigrafe “Sobre el extremismo como
forma de vida"?. El “extremismo” exterioriza una serie de comportamientos
en los que se ratifican ciertos patrones excesivos del ser humano. El paradig-
ma externo més llamativo es el fenémeno de la desesperacién que, a su vez,
engloba tipos de comportamientos al margen de la racionalidad, que generan
incoherencias en las sociedades medievales y que perduran peregrinamente en
nuestro tiempo. Analicemos detenidamente los argumentos desarrollados al
respecto en su obra.

Ortega inicia su argumento indicando que un estudio pormenorizado de la
forma de vida medieval muestra que el hombre se encuentra en una situacién
tal que ha de hacer constantemente algo para (sobre-)vivir y por ello: “no se
le ocurre ningtin quehacer que le parezca satisfactorio, a nada que parezca
suficiente le incitan las cosas de su horizonte material y social ni las ideas de su
horizonte intelectual .

La forma de vida del hombre medieval impide reflexionar sobre sus propios
actos debido a que estos carecen de sentido al estar privados de efecto real.
Pero ;cémo se exhibe esta situacién extrema? La primera observacién que rea-
liza Ortega al respecto apunta al hecho de que los hombres huyen del mundo,
ya que les produce “un asco indominable”®. Por ello advierte el fenémeno de
la persona que busca la soledad y su retirada a un rincén. Es decir, se describe
una accién recurrente caracterizada por un individuo que opta por vivir en un
espacio incivilizado mé4s alld de la ciudad y distante de los vinculos sociales. Por
tanto, una accién reiterativa y muy comtin que aparece en época medieval es
el aislamiento.

Estas acciones descritas prévidamente se deben a alguna razén imperio-
sa, por lo que Ortega responde que dicha actitud extrema se asienta en una
“desorientacién”. Esta situacién se da en la época medieval ya que concurren
ciertas condiciones que impiden a los hombres deliberar sosegadamente. Esta

% Cfr. Padilla Galvez, 2016: 1 y ss.; y Padilla Gélvez, 2013.
7 Ortega y Gasset, 2006: VI, 367-506.
8 Thid., 455.

2 [dem.
30 [dem.
Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



152 Lebensform versus forma (dual) de vida

desorientacién tiene su origen en una dificultad palpable, ya que el hombre
medieval no presta la debida atencién, tiene dificultades para recordar y, por
tanto, se imposibilita la toma de decisiones. Evidentemente, esta forma de vida
extrema de desorientacién entra en conflicto con el hecho natural de que el
hombre ansfa orientarse?!.

Desde la aparente contradiccién que se genera entre la orientacién de un
proyecto vital y la desorientacién real se deduce una apatia producida por
la inercia que provoca la falta de orientacién. La posible solucién de esta
situacién paradéjica no es otra que superar la desorientacién. Evidentemen-
te, la intencién del eremita no es otra que la de generar una expectativa de
futuro mediante un proceso autorreflexivo que le permita de nuevo encaminar
su orientacién. Todo ello induce a pensar que hay que saber cémo se muestra
esa “desesperacién” arriba indicada.

4. La desesperacién como forma de vida

En este contexto Ortega estudia un patrén de comportamiento caracteri-
zado por una disposicién a reiterar ciertas acciones. Asf pues, dedica unas re-
flexiones al concepto de “desesperacién” que permiten comprender el modus
operandi de los hombres del medievo. Distingue dos contenidos distintos del
significado del término “desesperacién” gracias a ciertas observaciones feno-
menolégicas. La primera observacién se refiere a la desesperacién como una
“situacién extrema”; la segunda, se despliega como “exasperacién”®. Analice-
mos detenidamente la propuesta presentada en su obra.

No debemos olvidar que Ortega examina esta forma de vida exclusivamente
desde planteamientos objetivos, es decir, que estudia el fenémeno de la deses-
peracién desde el punto de vista de la accién. Por tanto, en las reflexiones so-
bre el asunto se deja de lado cualquier acercamiento psicologista que reiterard
meros prejuicios™. Ortega define concisamente lo que entiende por “situacio-
nes extremas” ya que ‘el hombre desespera de la totalidad de su vida”. La
accién desesperada se proyecta, pues, sobre la “totalidad de la vida” humana.
Podemos seguir inquiriendo sobre el asunto por lo que preguntamos: ;jcémo se
caracteriza esta accién desesperada? Ortega responde puntualmente a dicha
cuestién indicando que la accién de “des-esperar” envuelve tres significados
distintos: primero, el hombre pierde la esperanza de que algo suceda por lo

3! Ortega lo explica del siguiente modo: “Ahora bien, es evidente que el desorientado y sélo
desorientado espera orientarse”, ibid., 456.

2 1bid., 457 .

% Sobre las consecuencias de una lectura psicologista, véase mi estudio sobre las objeciones
antipsicologistas esbozadas por Husserl: Padilla Géalvez, 2019: 53-58.

3 Ortega y Gasset, 2006: VI, 457.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS PADILLA GALVEZ 155

que esa pérdida de expectativa se transforma en una accidn intransitiva. Esta
transformacién se debe a que “des-esperar” pierde un elemento referencial,
a parte del sujeto, que involucre una accién. Segundo, como accidn tranvitiva,
significa que alguien externo anula cualquier atisbo de esperanza de que algin
acontecimiento pueda suceder. Por esta razén, este sujeto que no puede pro-
yectar o realizar acciones concretas tiende a perder la paciencia o compostura.
La tercera acepcién nos conduce inevitablemente a la “exasperacién”, que serd
abordada a parte como segundo aspecto crucial de este estado extremo de for-
ma de vida.

La desesperacién a la que se refiere Ortega viene descrita de manera cabal
como aquella situacién en la que el hombre no dispone de una variedad de solu-
ciones, sino que se encuentra literalmente “entre la espada y la pared”®. Por tan-
to, el hombre medieval es incapaz de elegir libremente ya que se encuentra ante
una situacién limite y sin evasiva aparente. Esta situacién determina de modo
crucial la vida propia. Téngase presente que Ortega no se refiere a “la vida” en
términos impersonales, sino que acentiia que la situacién afecta sobre todo al
modo posesivo —es decir, la vida en tanto que es “mi vida”— por lo que este modo
de enfocar el problema es capaz de modificar el contenido sustantivo®.

Como ya hemos anticipado, indica también que la desesperacion se presenta
como exadperacién en su forma transitiva’’. Este fenémeno paradigmético es
sostenido mediante la introduccién de términos con cierto parecido de familia
como la “exageracién” y la “exacerbacién”. La exageracién es un recurso que
se usa para llamar la atencién generando sentimientos desmesurados o una
fuerte impresién. La exacerbacién exagera los fenémenos sociales con el fin de
generar alteraciones de orden publico, por lo que va acompafiada de acciones
violentas o arrebatos.

Volvamos por un momento sobre los pasos dados y recordemos que Ortega
se detiene a considerar la descripcién de fenémenos sociales extremos: los
hombres del medievo, de pronto, se afslan, ya que andan desorientados; por
tanto, se encuentran ante una situacién caracterizada por un estado anfmico
de contante irritacién. Esta irritacién es provocada por una reaccién ante la
imposibilidad de elegir una alternativa, por lo que viven constantemente en
un estado anémalo. Por ello, la tnica escapatoria posible la encuentran en un
modo extremo de retraimiento hacia dentro. Esta nueva forma de vida es

35 [dem.

% El uso reiterativo del modo posesivo revela una intima relacién de pertenencia a una forma
de vida concreta. Por tanto, no sorprende que las formas posesivas exterioricen que su pose-
sor participe de una relacién comtn con otros “tenedores” de la misma, por lo que funcionan
como determinantes. Este proceso confiere una suerte de “identidad” colectiva, la mayorfa de
las veces asentada en una mera ficcién, como en el caso de Spengler, o en abstracciones histéri-
cas o sociales, como son estudiadas por Ortega y Gasset.

57 [dem.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



159 Lebensform versus forma (dual) de vida

caracterizada de diferentes modos: mediante un alejamiento de la sociedad, la
incomunicacién, la inhibicién, el recogimiento, el aislamiento y la soledad. Este
estado produce una “crisis de cultura”®. Es en este cambio de paradigma donde
Ortega va a enfocar, de manera singular e incomparable a la tradicién germana,
el significado de “forma de vida”.

5. Trasformacién del contenido referencial

La fortaleza de la filosoffa alemana se caracteriza por ofertar una gran eru-
dicién alrededor de la multiplicidad referencial que deparan los conceptos
fundamentales. La reflexién filoséfica radica en aportar ese desplazamiento
singular del significado de un concepto, mostrando asf toda su riqueza me-
diante el estudio de la variedad seméntica que enriquece la lengua. No se trata,
pues, de marcar una clerta soberania interpretativa —es decir, la discusién germa-
na acerca de la denominada Deutungshobeit—y volver a plantear la vieja cuestién
acerca de quién tiene autoridad sobre algin asunto concreto. Este modo de
encarar los problemas nos remite indefectiblemente a la descripcién llevada a
cabo por Ortega sobre el individuo medieval que carece de alternativa posible
y es incapaz de elegir una alternativa, por lo que en su desesperacién actia de
manera irracional autoexcluyéndose a si mismo de la sociedad en la que vive.
Esta salida en falso es descrita ejemplarmente clasificindola como una forma
de vida peculiar que se concretiza en una accién.

Para Ortega el punto fijo sobre el que se articula la forma de vida es la cul-
tura. Y la cultura viene a ser analizada sobre la base concreta de las acciones
que realizan los hombres en una época determinada. Por ello, indica de manera
explicita: “La cultura es, en efecto, una faena de integracién y una voluntad de
aceptar lealmente todo lo que, queramos O no, estd ahi constituyendo nuestra
existencia”®.

En esta definicién, la accién viene a ser determinada de un modo cabal como
“faena”, es decir como tarea o trabajo que requiere un esfuerzo intelectual y
hasta corporal. Mediante el uso de un término coloquial, Ortega recalca que
el término “forma de vida” ha de ser abordado en el marco de una praxeologia,
analizando asf la estructura formal de las acciones. Estas acciones exhiben las
caracterfsticas m4s relevantes de la existencia humana. Recordemos que esta
“faena” se enmarca en lo que Ortega denomina “quehacer”. Considera que la
vida es quehacer por lo que la vida auténtica consiste en hacer lo que hay
que hacer. Este imperativo praxeoldgico guiard su planteamiento primigenio. La
accién humana no estd dispersa, sino que se realiza constituyendo una totali-
dad. Esta accién se lleva a cabo mediante una decisién volitiva que vertebra

B [dem.

3 Thid., 459.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS PADILLA GALVEZ 155

la conducta humana y constituye el fundamento existencial de un pueblo. En
contra de las ofertas germanas acerca de la funcién que ha de asumir una for-
ma de vida, Ortega opta por el cardcter integrador de la cultura como nitcleo
vertebrador de la misma®. Los hombres perciben su forma de vida mediante
todas aquellas acciones que han ido siendo aprendidas a lo largo de su vida.
Todas estas acciones provienen del pasado, por lo que constata que su w0 “es el
petrefacto humano, la conducta o idea fosilizada™!. Esta observacién es suma-
mente relevante, ya que el estudio de los fenémenos sociales ligados a nuestras
formas de vida nos remite siempre a la descripcién de hechos acaecidos en el
pasado y que perduran en el presente, por lo que tienen cardcter anacrénico®.
El estudio de las formas de vida desde un punto de vista social muestra que la
vida humana est4 inmersa en un procedimiento que “conserva y fosiliza”. En
este proceso surge una tensién que serd resuelta posteriormente mediante una
propuesta dualista.

La filosoffa analizada desde la perspectiva de una forma de vida actda retro-
trayéndose al pasado y describe una vida caracterizada por reglas de conduc-
ta de otra vida pretérita. El esfuerzo teérico que genera la reflexién sobre una
forma de vida concreta siempre estd ligado a la participacién en otra existencia
condicionada por experiencias comunes. Esta perspectiva hace referencia a un
campo seméntico del pasado®, por lo que la perspectiva pretérita genera siem-
pre una tensién con nuestra propia vida y el tiempo presente. Lo més destacado
de esta tensién se manifiesta en que ninguno de los conceptos tradicionales
sirve para describir las categorfas del vivir presente.

Para que comprendamos la relevancia de la propuesta de Ortega sobre el
concepto de “forma de vida” solo tenemos que volver sobre nuestros pasos y
recordar que, para Spengler, toda “forma de vida” estd vinculada a un proceso
de cambio repentino por el cual el individuo adquiere gradualmente conciencia de
la distincién entre su propia forma de vida y la de los “otros”, es decir esas per-
sonas extrafias, desconocidas o ajenas a la propia cultura. Todos estos términos
involucrados en la descripcién de la forma de vida propia, por oposicién a la
fordnea, se enmarcan en un contexto estrictamente psicolégico y sociocultural.
El modelo aplicado nos conduce inexorablemente a derivaciones totalmente
incompatibles, es decir, a dos formas de vida opuestas y enfrentadas. Cuando
ambas entran en colisién una de estas formas debe ceder ante la otra por lo que

A [dem.

4 Ortega y Gasset, 2010: X, 282.

“2 En una conferencia impartida por Ortega y Gasset en Munich en 1951 expone por prime-
ra vez la falacia anacrénica que se genera mediante la transferencia de los hechos acaecidos en el
pasado al presente intentando dar soluciones a los problemas actuales mediante procedimientos
y soluciones anacrénicos. Cfr. Ortega y Gasset, 1951: 1-9.

4 Puede comprobarse el ejemplo dado, cfr. Ortega y Gasset, 2009: 1X, 858.

“ Ortega y Gasset, 2010: X, 263 y ss.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



156 Lebensform versus forma (dual) de vida

prima el principio con mayor peso dependiendo de los avances culturales, segtin
el caso concreto. En opinién de Spengler, cuando dos formas de vida colisio-
nan, la solucién consiste en establecer una relacién de preferencia condicionada.
Aunque no exista una relacién de precedencia absoluta, no obstante, se presume
que existe una prelacién de orden a la que se supedita la sociedad en concre-
to. Este modelo carece de reflexién propia. Como afirma Gadamer, es un mero
“prejuicio a prior!”*®. Como hemos demostrado anteriormente en la exposicién, el
contraste entre supuestas formas de vida enfrentadas cae en un error, abusa de
los recursos que le pone a disposicién la ficcién literaria con el fin de mostrar la
superioridad de la sociedad occidental con respecto la sociedad eslava.

Por el contrario, para Ortega, el término “forma de vida” ha de ser analiza-
do en el marco objetivo de la cultura que se concretiza como una accién inte-
gradora de una voluntad que constituye la existencia de una sociedad. Toda la
fuerza reflexiva recae en la comprensién de la accién actual que vertebra una
forma de vida sustentada en una tradicién pretérita. Desde mi punto de vis-
ta, el contenido referencial de la forma de vida es diametralmente opuesto al
proyecto egocéntrico y psicologista germano. Pero, adem4s, el proyecto orte-
guiano es pluralista y, por tanto, se opone decididamente al monismo presupues-
to en la obra de Spengler. Este punto de vista se reitera en diversos escritos
como cuando afirma Ortega entre paréntesis: “El error de Spengler consiste en
menospreciar las diferencias de las épocas «semejantes»”.

El modelo aplicado por Spengler es incapaz de descubrir en las sociedades
las diversificaciones existentes. Su método estd cegado por su incapacidad para
reflexionar motu proprio sobre las propias estructuras sociales. Esta incapacidad
para ver la diferencia en la unidad es una de las observaciones mis licidas de
Ortega y que tendrd unas consecuencias ingentes en su trabajo.

6. Forma dual de vida

Pero Ortega sigue reflexionando acerca de la expresién “forma de vida” y
observa que en esta se cumple el principio de Herdclito al descubrir que toda for-
ma de vida singular se asienta en un principio dual que conjuga a la vez la quie-
tud y la fluidez?. Por ello, el principio de diferenciacién exige que la forma de
vida deba ser abordada desde dos puntos de vista completamente contrapues-
tos: la forma de vida es, asimismo, eterna y mutable. Por esta razén se referird
a este proceso mediante la expresién “forma dual de vida” que es introducida
en su obra de la siguiente manera:

4 Gadamer, 1999: 444.
% Ortega y Gasset, 2004: 11, 621.
7 Ihid., 815.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

~N

JESUS PADILLA GALVEZ 15

Este enjambre de pueblos occidentales que partié a volar sobre la historia
desde las ruinas del mundo antiguo se ha caracterizado siempre por una forma
dual de vida. Pues ha acontecido que, conforme cada uno iba formando su
genio peculiar, entre ellos o sobre ellos, se iba creando un repertorio comtin
de ideas, maneras y entusiasmos. Mds atin. Este destino que les hacfa, a la par,
progresivamente homogéneos y progresivamente diversos ha de entenderse
con cierto superlativo de paradoja. Porque en ellos la homogeneidad no fue
ajena a la diversidad. Al contrario: cada nuevo principio uniforme fertilizaba

la diversificacién®.

Con ello, considera que la forma de vida tiene una naturaleza dual. El paradig-
ma de esta dualidad lo encuentra Ortega en el andlisis del hombre del guattrocento,
en el que sobrevive una forma de vida medieval en declive y surge con fuerza un
hombre nuevo que sentar4 las bases del hombre moderno. Esta tensién entre la
quietud y la fluidez; la eternidad y la mutabilidad genera una nueva forma dual
de vida que perdura hasta nuestro tiempo. En dicha forma de vida, el hombre de-
be conjugar los elementos homogéneos que adquirimos de la tradicién con los
elementos del progreso que se dan en el presente. La tensién descrita aparece
entre la formacién de caracteres comunes que establecen relaciones de semejan-
za y uniformidad, por un lado, y la generacién de procesos diferenciadores que
conlleva una disgregacién social, por otro. Asf pues, analizado desde un sistema
de referencia fijo, se observan exclusivamente los elementos homogéneos de
una sociedad. Sin embargo, desde un sistema de referencia variable se observa la
dispersién social. Dicha tensién es integrada mediante la razén vital.

La tensién subyacente a este dualismo se comprueba cuando la forma de
vida de una sociedad atraviesa un periodo de libertad. En dicha etapa aparecen
las contradicciones a las que hace referencia el dualismo existente entre una
época pretérita asentada en formas de vida arcaicas con una fuerte tendencia
a la uniformidad y a la homogeneizacién social y las posibilidades futuras que
se conjugan en el presente que diversificard la sociedad. Por ello afirma Ortega
que, en referencia a una forma de vida de cariz dual nos encontraremos ante
una contradiccién. Para resolver esta tensién hay que proceder rigurosamente
buscando en el pasado a aquella generacién de hombres que vivié ain tranqui-
la e instalada en un mundo sin contradicciones y contraponer esta nueva dua-
lidad®. Esta forma de vida pretérita se asienta en certezas y creencias definiti-
vas. En la forma dual de vida, el hombre, sin embargo, desconoce qué posicién
ha de tomar debido a la indecisién reinante. Pero, ;qué persigue Ortega con su
concepto de “forma dual de vida”? La pregunta no es ba]adfy entre sus obras
proporciona la respuesta cuando afirma:

‘S En el “Prélogo para franceses” de su libro La rebelion de las masas acuiia el significado de
“forma dual de vida”, Ortega y Gasset, 2005: IV, 352.
4 Ortega y Gasset, 2009: I1X, 456.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



158 Lebensform versus forma (dual) de vida

Con esto hemos conseguido muchas cosas de gran calibre. Una, quitar
al conocimiento el cardcter de realidad absoluta a que absolutamente est4 el
hombre adscrito, y convertirla en pura magnitud histérica. El conocimiento

tz “ ” . .
no es una operacién “natural” y, a fuer de ello, inexcusable del hombre, sino
una “forma de vida” puramente histérica a que llegé —que inventé— en vista

de ciertas experiencias y de que saldré en vista de otras®.

La perspectiva que propone al analizar la historia humana desde la confi-
guracién humana —es decir, su forma de vida— disipa el punto de vista que con-
sidera nuestro conocimiento exclusivamente desde una perspectiva absoluta
en el que el sistema epistémico se reduce a ciertos procedimientos “naturales”.
Para llevar a cabo este proyecto debe naturalizar la historia poniendo el foco
de atencién en las acciones humanas. Desde esta nueva perspectiva, el cono-
cimiento deja de ser mera utopfa, concretizdndose y exhibiendo la relatividad
constitutiva del quehacer humano. El estudio de la forma dual de vida permite,
no sélo disipar el aspecto utépico que impregna el punto de vista absoluto, sino,
lo que es més importante, hacer historia de la realidad concreta teniendo en
cuenta todos los elementos praxeolégicos involucrados en las formas de vida,
focalizando los problemas humanos como faenas concretas que se proyectan al
futuro. Solo asf podemos investigar el sentido pleno de las labores elementales
que realiza el ser humano y el modo de hacer sus quehaceres, lo cual a su vez
los distingue de otras formas de vida. El paradigma de esta situacién lo encuen-
tra Ortega al final de la Edad Media, durante la transformacién humanista del
Renacimiento, por lo que afirma:

La vida en él —como toda vida en crisis— es dual en su rafz misma: por
un lado es persistencia de la vida medieval o, dicho m4s rigorosamente, su-
pervivencia. Por otro, es germinacién oscura de vida nueva. En cada uno de
aquellos hombres del guattrocento chocan dos movimientos contrapuestos:
el hombre medieval cae como el cohete consumido y ya ceniza. Pero en
esa ceniza descendente, inerte, irrumpe un nuevo cohete recién disparado
y ascendente, puro vigor cenital, puro fuego —el principio enérgico aunque
confuso de un nuevo vivir, del vivir moderno. El choque entre lo muerto y
lo vivo que en el aire se produce da lugar a las combinaciones m4s varias pero
todas inestables e insuficientes®!.

Esa tensién “dual” descrita en un periodo de tiempo constituye la historia.
Por ello, abstrae los elementos m4s relevantes y los transforma en “regla” ge-
neral. Por esta razén afirma que los pueblos occidentales se caracterizan por

5% Ortega y Gasset, 2006: VI, 21.
1 7hid., 486.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS PADILLA GALVEZ 159

una “forma dual de vida”® ya que recoge las tensiones de toda época: persisten-
cia del pasado —o supervivencia— e irrupcién de una nueva etapa que se pro-
yecta al futuro. Este Choque entre lo “muerto” y lo “vivo” genera en el presente
una combinacién entre lo “inestable” y lo “insuficiente”. Esta tesis no es parcial
o coyuntural, al contrario: la dualidad es inseparable “a lo largo de la historia,
cobrando en cada etapa figura diferente”. Esta dualidad afecta a la auten-
ticidad misma y hace que los humanos nos encontremos ante una situacién
comprometida. Ninguno de los autores que han abordado el tema de la forma
de vida en el mundo germano lo ha expresado con tan descarnada sinceridad:

si quieres realmente ser tienes necesariamente que adoptar una muy determinada

forma de vida. Ahora: td puedes, si quieres, no adoptarla y decidir ser otra cosa
p q P y

que lo que tienes que ser. Mas entonces, sdbelo, te quedas sin ser nada, porque

no puedes ser verdaderamente sino el que tienes que ser, tu auténtico ser®.

Ciertamente, el imperativo de autenticidad es un requerimiento humano. Su
incumplimiento impone una falsificacién de la vida propia. La paradoja resul-
ta, pues, de que se nos exhorta a realizar lo que resulta ser una obligacién.
El hombre ha de actuar libremente en la aceptacién de una necesidad que se
ejemplifica en la adopcién de una forma de vida y sus normas pretéritas. La tra-
gedia surge en ese momento en el cual una generacién ignora su propia forma
de vida®®. Para ser m4s concreto, esta generacién no ha cotejado un epitome de
pensamientos filoséficos pretéritos por lo que no puede enfrentarse a los pro-
blemas del presente y dar una respuesta novedosa ante los retos actuales. Estas
generaciones viven en un mundo impostado que consta de meros pensamientos
prestados. Ortega es radical en lo que respecta al significado que adscribe a
la expresién “forma dual de vida”, por lo que afirma consecuentemente: “Es,
pues, esencial a toda forma de vida humana provenir de otra y en este sentido
el individuo consiste en una tradicién y fuera de ella no es nada”®.

Esta conclusién sirve de cierre a su larga trayectoria de pensamiento sobre
un concepto que proviene de la tradicién germana y que ha sabido asimilar en
su propuesta filoséfica. No hay vuelta atrds: o se asimila la tradicién o se falsi-
fica la vida mediante la impostura. Ahora bien, si se asume la forma (o formas)
de vida®, entonces para ser auténtico se debe dar soluciones a una dualidad

52 Ortega y Gasset, 2005: 1V, 352.

% Ortega y Gasset, 2009: IX, 868.

4 1bid., 137.

58 [dem.

5 1bid., 1460.

5 Ortega reitera en sus escritos la procedencia de una forma de vida de otras més pretéri-
tas por lo que he optado por la pluralizacién de estas en el tiempo mediante la introduccién de
los paréntesis. Cfr. Ortega y Gasset, 2006: VI, 779 y ss.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



1490 Lebensform versus forma (dual) de vida

manifiesta: la forma de vida siempre es pretérita; ahora se trata de resolver
los problemas del presente ampliando esa linea impuesta por la tradicién. El
acrecimiento en el presente se forma como algo nuevo frente y contra el pasado
tradicional. Resulta el enriquecimiento vital del repertorio de opciones més
abundante frente al pasado. Este enriquecimiento se asienta en el aumento del
conocimiento, en nuevas conductas, en los usos que van surgiendo, que gene-
ran vinculos y hechos que se consideran més eficientes que los antiguos. En
definitiva, en el presente siempre se podrén hacer innumerables méds cosas que
en el pasado®.

Conclusién

Ortega tiene que liberar el concepto de “forma de vida” de la estrechez del
biologismo cientifico y el psicologismo egocéntrico por lo que lo interpreta en
términos de experiencia vital y de experiencia histérica. Este punto de vis-
ta significa algo esencialmente nuevo. La expresién orteguiana de “forma de
vida” se desarrolla en contradiccién con el concepto de Lebensform propuesto
por Spengler. Coinciden en el hecho de que el concepto se inscribe en el marco
cultural. Las diferencias méds caracteristicas que surgen entre ambos se pueden
resumir de la siguiente manera: segiin Ortega, toda forma de vida debe ser ana-
lizada siguiendo el principio de diferenciacion, ya que las culturas se diversifican
entre si debido a que los significados de las nociones originales son siempre
disimiles. Seguidamente considera que las culturas tienden a ser abordadas
holisticamente, ya que se consideran como sistemas completos y herméticos que
pueden ser analizados como un conjunto clausurado hacia dentro. Finalmente,
las culturas exhiben una pluralidad de formas, por lo que no comparte el supuesto
spengleriano de que la LZebensform es culturalmente homogénea, asentada en
planteamientos monistas.

Ortega expone y amplia el significado de “forma de vida” en su obra tardfa.
Por esta razén introduce la expresién “forma dual de vida”, que describe la
tensién entre el pasado y el presente. En dicha forma dual de vida concurren
elementos homogéneos procedentes de la tradicién cultural con las fluctuacio-
nes contemporéneas que generan progresivamente una dispersién social. Esta
tensién entre el pasado y el presente es denominada el principio de Herdclito ya
que chocan quietud y fluidez; eternidad y transformacién; homogeneidad y di-
versificacién. Dichas contradicciones deben ser resueltas por cada generacién
ya que estdn inmersas en una forma dual de vida. Cada generacién atribuye a la
tradicién un rasgo histérico distinto debido a que su experiencia vital difunde
una perspectiva disimil sobre el pasado. Spengler y Ortega referencian Lebens-
form y “forma dual de vida” de manera distinta. Aquf radica la originalidad de

% Ortega y Gasset, 2009: IX, 1305.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS PADILLA GALVEZ

1491

la obra orteguiana, que fija el significado de la expresién “forma dual de vida”

mediante un nuevo contenido. Muestra que la forma dual de un pueblo es, en

resumidas cuentas, el resultado de la conjugacic’)n de las acciones realizadas
en el pasado v el planteamiento novedoso que cada generacién tiene que resol-
ver en el presente para poder proyectarse al futuro. @

B REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Fecha de recepcidn: 15/07/2022
Fecha de aceptacion: 21/10/2022

GADAMER, Hans-Georg (1999): “Dilthey und
Ortega. Philosophie des Lebens”, en Gesam-
melte Werke, vol. 4. Tubinga: J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), pp. 436-447.

ORTEGA Y GASSET, José (1951): Die pddagogische Pa-
radoxie und die Idee einer Mythenbildenden
Erziehung. Munich: Stiftung Internationale Ju-
gendbibliothek, 9 paginas escritas a maquina
y corregidas. (Existe una traduccion aproxi-
mada de la conferencia: “La paradoja de la
pedagogia y el ideal de una educacion crea-
dora de mitos”, en Jella Lerman, Un puente
de libros infantiles, trad. Augusto Gely. Vigo:
Creotz Ediciones, 2017, pp. 225-243).

ORTEGA Y GASSET, José (2004-2010): Obras comple-
tas, 10 vols. Madrid: Fundacion José Ortega y
Gasset / Taurus.

PADILLA GALVEz, JesUs y GAFraL, Margit (2012):
“Forms of Life and Language Games. An
Introduction”, en Forms of Life and Language
Games. Frankfurt: Ontos, pp. 7-16.

PADILLA GALvEzZ, JesUs (2013): “Digresiones acerca
de las formas de vida“, en Formas de vida
y juegos del lenguaje. Madrid / México D.F:
Plaza y Valdés, pp. 77-110.

PapiLLA GALVEZ, JesUs (2016): “Action, Decision-Ma-
king and Forms of Life”, en Action, Decision-
Making and Forms of Life. Berlin / Boston:
Walter de Gruyter, pp. 1-8.

PapiLta GAwvez, Jesus (2019): Estado de cosas.
Reconstruccion de la polémica sobre el
Sachverhalt. Valencia: Tirant Humanidades.

SPENGLER, Oswald (1920): Der Untergang des
Abendlandes: Umrisse einer Morphologie der
Weltgeschichte. I: Gestalt und Wirklichkeit.
Mdnich: C. H. Beck. (2.7 ed., 1923).

SPENGLER, Oswald (1922): Der Untergang des
Abendlandes: Umrisse einer Morphologie
der Weltgeschichte. II: Welthistorische Pers-
pektiven. Manich: C. H. Beck.

SPENGLER, Oswald (1923-1927): La decadencia
de Occidente. Bosquejo de una morfologia de
la Historia Universal, 4 vols. Primera Parte: For-
ma y realidad (vols. | y II). Segunda Parte:
Perspectivas de la Historia Universal (vols. Il
y IV). Traduccion de Manuel Garcia Morente.
Madrid: Calpe.

SPENGLER, Oswald (1963): Briefe. 1913-1936, coord.
de Manfred Schréter, ed. de Anton M. Kokta-
nek. Manich: C. H. Beck.

SPENGLER, Oswald (1966): La decadencia de Occi-
dente. Bosquejo de una morfologia de la His-
toria Universal, 2 vols., trad. de Manuel Garcia
Morente. Madrid: Espasa-Calpe.

SPRANGER, Eduard (1921): Lebensformen. Geistes-
wissenschaftliche Psychologie und Ethik der
Personlichkeit. Halle: Max Niemeyer.

WEecHsLER, Fred (pseuddnimo de Alfred) (1905):
Lebensformen. Anmerkungen (iber die Tech-
nik des gesellschaftlichen Lebens. Munich /
Leipzig: Georg Miiller.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril






288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

A cien anos de El tema de nuestro tiempo:
la visita de Einstein a Espana

Resumen

En estas paginas abordamos cémo repercutio
en el pensamiento y la obra de José Ortega y
Gasset el cambio de paradigma cientifico que se
produce en la Fisica con la Teoria de la Relatividad
de Einstein. A su vez, destacamos el importante
papel de mediador y divulgador que Ortega jugo
en la visita que hizo Einstein a Madrid en 1923.
Para ello analizamos los principales textos del
filosofo madrilefio que giran en torno al fisico y su
pensamiento, dando especial relevancia a £/ tema
de nuestro tiempo, obra de cuyo centenario nos
hacemos eco.

Palabras clave
Ortega y Gasset, Einstein, Relatividad, Perspecti-
vismo, Fisica, mediacion, divulgacion

Introduccién

Gemma Gordo Pinar

ORCID: 0000-0001-6837-8964

Abstract

In these pages we will address the repercussion
in José Ortega y Gasset's thinking and work of
the change of scientific paradigm generated
in Physics by Einstein's Theory of Relativity. In
turn, we highlight the key role as a mediator
and science communicator Ortega played in
Einstein's visit to Madrid in 1923. To that effect,
we analyze the main texts by the philosopher
from Madrid, which revolve around the phy-
sicist and his thinking, prioritizing £/ tema de
nuestro tiempo, a work whose centenary we
remember.

Keywords
Ortega y Gasset, Einstein, Relativity, Pers-
pectivism, Physics, mediation, dissemination

a celebracién del centenario de la publicacién de una de las obras més
paradigmdticas de José Ortega y Gasset, £/ tema de nuestro tiempo, es
un buen motivo para releerla y ver qué ecos tiene en nuestro tiempo y,

a su vez, recordar y valorar uno de los acontecimientos mds importantes en la
historia intelectual de Espafia y de la vida del filé6sofo madrilefio. Nos referimos
a la visita que el eminente fisico Albert Einstein realizé a Madrid en 1923, en
la que Ortega tuvo un papel destacado, la cual nos permitir4 sumergirnos en la
relacién entre estos dos pensadores y cémo las teorfas del alemén son percibi-
das por el madrilefio.

Son varias las lecturas que se han hecho de la relacién de Ortega con Eins-
tein y de la interpretacién que el filésofo hizo de la teorfa del fisico, ofreciéndo-
nos incluso lecturas contradictorias sobre el papel que el madrilefio jugé en la
comprensién y difusién del pensamiento einsteniano. Desde los que consideran
que Ortega yerra “en todas las consideraciones fisicas que hace sobre la teoria

Coémo citar este articulo:

Gordo Pifar, G. (2023). A cien afios de “El tema de nuestro tiempo™: la visita de Einstein a

Espafia. Revista de Estudios Orteguianos, (47), 143-164.
https://doi.org/10.63487/re0.59

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

@@@@ Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
5% e

BN derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



144 A cien aiios de El tema de nuestro tiempo: la visita de Einstein a Espaiia

de la relatividad” hasta los que afirman que, en asuntos de ciencia, Ortega
“ofrecié distintas perspectivas usualmente interesantes y sélo algunas veces de
modo inapropiado™, por lo que se le atribuye un lugar “entre los comentarios
considerados clésicos en la recepcién (impacto) y difusién inicial (reacciones)
de la teorfa de la relatividad ™.

Bajo este espectro de apreciaciones hay varias cuestiones de fondo. En pri-
mer lugar, el tipo de relacién que se da o se debe dar entre Ciencia y Filosoffa;
si se establece una fisura (resultando imposible abordar ciertas ciencias, como la
matemdtica o la fisica, por los filésofos que no tengan una formacién cientifica) o
si debe haber una mediacién y una interpretacién de estas ciencias por parte de
la filosofia, lo cual nos llevaria a la pregunta sobre hasta qué punto los filésofos
entienden o pueden entender algunas teorfas cientificas y pronunciarse al res-
pecto, sacando conclusiones filoséficas de éstas. Como sefiala Criado, resultaria
imposible o errdtico sacar conclusiones filoséficas de una teorfa que no se com-
prende’. En segundo lugar, bajando a lo concreto, estarfa la cuestién de si la
teorfa de la relatividad de Einstein se nutria de o constitufa en sf alguna filosoffa.

En este marco de planteamientos, dudas y retos, las consideraciones de
Francisco Gonzalez de Posada sobre Ortega y su relacién con la Fisica son
reveladoras, al considerar éste “un tema de permanente actualidad filoséficay
de constante reflexién cientifica”, y sefialar como un cldvsico de la Filosoffa de
la Ciencia el principal texto orteguiano dedicado a Einstein, “El sentido his-
térico de la teorfa de Einstein”®. En esa misma linea, relacionando la Historia
de la Ciencia con la Historia de la Filosoffa, Eduardo Gutiérrez propone el
perspectivismo orteguiano como el “modelo epistemolégico para la nueva Fisica
que se desarrolla a partir de Einstein”, al igual que la epistemologia de Kant
habfa justificado las leyes de Newton®.

Por todo ello, hemos querido exponer aquf las principales consideraciones
que nos dejé Ortega en sus Obras completas sobre Einstein; meditar, en términos
orteguianos (entendido como un descender a las profundidades, un movimien-
to en que abandonamos las superficies), sobre la relacién de los dos pensadores.
Esta meditacién estard inserta en las circunstancias y el devenir histérico, tanto
de Ortega y Einstein como nuestro, por lo que en estas pdginas intentamos

! Carlos CRIADO CAMBON, “Einstein en Espafia y su relacién con Ortega y Gasset”, Paradig-
ma: Revista universitaria de cultura, 0 (2005), p. 9.

? Francisco GONZALEZ DE PosaDA, “Ortega ante la teorfa de la relatividad”, Estudios Ca-
narios: Anuario del Instituto de Fotudios Canarwos, 50-51, 11 (2006-2007), p. 551.

5 Ibidem, p. 553.

4 Carlos CRIADO CAMBON, “Einstein en Espafia y su relacién con Ortega y Gasset”, ob.
cit., p. 9.

% Francisco GONZALEZ DE POSADA, “Ortega ante la teorfa de la relatividad”, ob. cit., p. 550.

® Eduardo GUTIERREZ GUTIERREZ, “Filosoffa y Fisica: una historia paralela. La erosién del
Kantismo en la Fisica de Albert Einstein”, Thémata. Revista de Filosofia, 57 (2018), p. 246.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

GEMMA GORDO PINAR 195

por ello rescatar y analizar no sélo las diferentes lecturas que en su momento
Ortega hizo sobre Einstein, sino también las que hicieron sus contemporaneos
sobre el papel de Ortega respecto a la visita de Einstein a Espafia y las que se
han generado posteriormente de aquel acontecimiento.

Ese mismo devenir histérico influyé en las ideas de Ortega sobre Einstein,
haciendo que éstas no sean inmutables, sino que sufren variaciones con el paso
del tiempo y el suceder de los acontecimientos. Es decir, el espectro de estas
ideas va desde los mds altos reconocimientos hasta la critica m4s dura. Ejemplo
de esta dltima la tenemos en la edicién inglesa de La rebelion de las masas, donde
introduce un ensayo titulado “En cuanto al pacifismo” (1937), en el que critica
a Einstein por atreverse a opinar sobre la Guerra Civil y posicionarse ante este
conflicto sin conocer la historia de Espafia:

Hace unos dias, Alberto Einstein se ha creido con “derecho” a opinar so-
bre la guerra civil espafiola y tomar posicién ante ella. Ahora bien, Alberto
Einstein usufructda una ignorancia radical sobre lo que ha pasado en Espafia
ahora, hace siglos y siempre. El espiritu que le lleva a esta insolente interven-
cién es el mismo que desde hace mucho tiempo viene causando el desprestigio
universal del hombre intelectual, el cual, a su vez, hace que hoy vaya el mundo

ala deriva’.

Antes de esas afirmaciones, especialmente en los afios veinte, la visién res-
pecto a Einstein de Ortega fue altamente positiva, presentdndole incluso como
evidencia de sus teorfas filoséficas. ;Qué le atrae de Einstein y sus teorfas en
las primeras décadas del siglo XX? ;Qué motivos le llevan a tenerlo como tema
de sus conferencias ddndolo a conocer a sus auditorios? Estas seran algunas de
las preguntas que intentaremos responder en estas paginas, basdindonos en los
principales textos que Ortega escribié sobre el genial fisico.

Contamos con tres escritos dedicados enteramente al alem4n. En primer lu-
gar, el ensayo publicado en 1923, “El sentido histérico de la teoria de Einstein”,
incluido como apéndice en £/ tema de nuestro tiempo. Segin sus propias palabras,
presenta en él “brevemente una interpretacién filoséfica del sentido general
latente en la teorfa fisica de Einstein” haciendo énfasis en su creencia de que
“por vez primera, se subraya aquf cierto cardcter ideoldgico que lleva en sf esta
teorfa y contradice las interpretaciones que hasta ahora solian darse de ella™.
En él Ortega expone con detalle algunas de sus principales consideraciones
en torno a la teorfa de la relatividad, a la que considera el hecho intelectual de

7 José ORTEGA Y GASSET, “En cuanto al pacifismo...” (1937), en La rebelion de las masas, Obras
completas, tomo 1V. Madrid: Fundacién José Ortega y Gasset / Taurus, 2005, p. 525. En adelante
se sefialan las referencias a esta edicién con el tomo en romanos y las pdginas en argbigos.

8 José ORTEGA Y GASSET, “Advertencia al lector” (1923), en El tema de nuestro tiempo, 111, 559.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



1496 A cien aiios de El tema de nuestro tiempo: la visita de Einstein a Espaiia

mas rango que en aquel momento se podl’a ostentar’. Valora y analiza dicha
teorfa como fenémeno histérico (y no en funcién de su verdad o falsedad),
reflexionando sobre qué ha posibilitado su nacimiento. Las ideas centrales del
ensayo se estructuran en torno a cuatro cuestiones (que Ortega considera las
tendencias generales que estdn bajo la teorfa de la relatividad): absolutismo,
antiutopismo, perspectivismo y finitismo, y que tienen que ver con las afirma-
ciones m4s relevantes del fisico, como la de que el conocimiento es absoluto y
el espacio finito.

El siguiente escrito de Ortega sobre Einstein es el articulo “Con Einstein en
Toledo”, publicado en Za Nacién de Buenos Aires el 15 de abril de 1923. A lo
largo de sus pdginas nos relata los ratos que pasé con Einstein en Madrid y
Toledo y las conversaciones que mantuvieron sobre su teorfa, la personalidad
del fisico y los motivos de su fama mundial. De ese mismo afio data otro articu-
lo “Mesura a Einstein”, donde Ortega hace un repaso por la historia de la fisica
y pone de relieve los avances introducidos por Einstein en la misma.

Aunque son estos tres los escritos referidos explicitamente al fisico, las con-
sideraciones en torno a su persona y obra estdn diseminadas por numerosos
escritos de Ortega. A todos ellos nos referiremos a lo largo de estas paginas.

Einstein: El tema de nuestro tiempo

Antes de profundizar en la relacién entre estos dos hombres, es interesan-
te mencionar algunas ideas de la ya centenaria y fundamental obra, £/ tema
de nuestro Liempo, para poder ubicar en el marco de éstas las consideraciones de
Ortega sobre el fisico alemdn y su teorfa.

El tema o més bien los temas de El tema de nuestro tiempo son su popular teoria
de las generaciones, su razon vital y su perspectiviomo, planteamientos vinculados a
un cambio de sensibilidad vital, en torno al cual gira toda la obra.

En la dindmica masas-minorfas que Ortega expone en este libro, tanto él
como Einstein son presentados como parte de esa minorfa que inicia una eta-
pa diferencidndose significativamente de la anterior, dando m4s importancia
al futuro que al pasado, debido a una necesidad urgente de cambio. Y estos
cambios, para que lo sean realmente, no deben darse en primer lugar en 4m-
bitos como la politica o la industria, sino que deben ser cambios ideolégicos,
los cuales provienen de la sensacién radical ante la vida, la sensibilidad vital
que caracteriza a cada época, los cuales se concretan en las generaciones, y en
los componentes, inseparables, de éstas: las masas y las minorfas. De ahf que,
refiriéndose a Einstein, Ortega enfatice el caricter, el aspecto ideolégico de la
teorfa de la relatividad y no tanto sus aplicaciones cientificas.

9 José ORTEGA Y GASSET, “El sentido histérico de la teorfa de Einstein” (1923), en E/ tema
de nuestro tiempo, 111, 642.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

GEMMA GORDO PINAR 1497

En terminologia orteguiana, él y Einstein han sido fieles a su vocacién, no
han renunciado a su misién de verdad y han desempefiado la labor de lideraz-
go que les correspondfa. Una de las concreciones de esta misién es sefialar,
mostrar una nueva perspectiva de la realidad, la que el mundo les arroja a
cada uno de ellos. Para Ortega, esta nueva perspectiva consiste primariamente
en indicar que la diatriba no es “o relativismo o racionalismo” (ni la evapora-
cién de la razén ni la nulificacién de la vida), ni en ciencias, ni en filosoffa, ni
en ningun otro aspecto de la vida o disciplina, sino que se trata de ser conscien-
tes de que el pensamiento, el pensar, est4 al servicio de la vida, y no al revés.
Es asf como la razén pasa de ser dictadora a ser humdlde instrumento. La vida es la
prioridad para Ortega, y a su servicio debe estar el pensamiento adecudndose a
su vez a la realidad de las cosas. Puesta la vida en el primer término, todo tiene
que ser (re)ordenado desde su punto de vista, ddndose un cambio de valores en
el que la vida es el valor superior. Es asf como su razén vital supera la oposicién
racionalismo-vitalismo, quedando unificadas en un mismo concepto razén y
vida, necesitdndose mutuamente (no hay razén sin vida, ni vida sin razén). Y,
si bien es una propuesta integradora, conciliadora, en dicha razén tiene predo-
minio la vida sobre la razén, ya que el pensamiento surge de la vida, la razén
se da en la vida, no al revés. La razén vital permite mantener el pensamiento
enraizado en la vida (no recluirnos en abstracciones) y proyectar la vida hacia
el futuro (evitando que nos limitemos a vivir en el presente). Es asi como el
vitalismo y el racionalismo aportan lo mejor de cada una en la férmula de la
razén vital, mostrando a la historia que no tienen por qué seguir enfrentadas,
superponiéndose la una a la otra, anulando a su opuesta y sesgando asf la vida
del hombre, quien las necesita a ambas para su correcto y completo desarrollo.

Igual que Sécrates estuvo a la altura del tema de su tilempo ensalzando la
razén y eclipsando con ella lo espontdneo, Ortega encarné como tema de su
tiempo el rechazo de esta Razén absoluta, protagénica, ddndole una mayor im-
portancia a la vida y poniendo la razén al servicio de ésta. La razén es sélo una
forma y funcion de la vida. Es decir, el tema del tiempo de Ortega fue someter
alarazén pura en beneficio de la vitalidad, lo cual da como resultado una nueva
cultura: la de la razén vital, donde la cultura est4 al servicio de la vida y no al
revés; la cultura es para la vida y no la vida para la cultura. Pero esta disposi-
cién no es un ejercicio egofsta, sino todo lo contrario: a la vida la caracteriza
estar volcada fuera de si, el altruismo del Yo vital hacia lo Otro, por lo que a ojos
del filésofo madrilefio queda patente la superioridad del sistema de valores de
esta propuesta frente a los anteriores sistemas.

Esta presentacién de la razén vital en la que consiste esta obra no que-
darfa completa sin las aclaraciones que Ortega desarrolla en torno a ella a
colacién de Einstein, sus teorfas y la relacién de éstas con su circunstancia y
la historia pasada, tanto la cientifica como la propiamente humana. Es decir,
su propuesta raciovitalista (frente a la razén pura y sus defensores) no se

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



198 A cien aiios de El tema de nuestro tiempo: la visita de Einstein a Espaiia

entiende correctamente sin la critica al racionalismo, la exaltacién de la vida,
el rechazo del relativismo filoséfico, etc. que lleva a cabo Ortega en el libro,
pero muy especialmente en el apéndice ya mencionado, “El sentido histérico
de la teorfa de Einstein”. Es en esa interpretacion filosdfica del sentido general
latente de la teorfa fisica de Einstein donde hallamos las consideraciones, pio-
neras a ojos de Ortega, que subrayan el aspecto ideolégico de la teorfa de la
relatividad, contradiciendo asf las interpretaciones al uso de ésta. Al hablar
del ventido histérico Ortega se refiere a que va a abordar lo que la teorfa de la
relatividad es como fenémeno histérico, independientemente de sus resul-
tados, de si es verdadera o errénea. El estudio del sentido histérico nos lleva
a conocer el alma, las tendencias que la gufan, en el creador de la teorfa y, por
ende, de un momento histérico, ya que no puede ser una creacién adénica,
individual, sino que tiene un substrato histérico y social. Justo por no ser
fruto de un solo individuo, encarna el rumbo de la historia. Frente a los viejos
absolutistas, la nueva sensibilidad vital representa un cambio de percepcién
del hombre, pasando de ser el centro del universo a un rincén de éste. Para
Ortega, éste es el principal error que corrige la teorfa de Einstein. Y, junto
a éste, otro de los rasgos més destacables del pensamiento del alemén es que
opone e invierte la relacién que durante cuatro siglos se habfa dado entre ob-
servacién y razén, pasando la razén de ser un imperativo a ser un repertorio
de instrumentos de los que disponer.

Y es esta nueva interpretacién, de carécter filoséfico, de la teorfa de Einstein
lo que va a permitir a Ortega no sélo explicar sus propios planteamientos sino
darles legitimidad, al estar en cierta manera apoyados por los del mejor fisico

del siglo XX.
Ortega y Gasset mediador de Einstein

Antes de sumergirnos en las ideas que circulan y se generan entre los dos
pensadores, es imprescindible exponer los origenes y la naturaleza de su re-
lacién. Como podemos deducir del diario de viaje!’ de Einstein sobre los dfas
que pasé en Madrid, la presencia de Ortega se sucedié, siendo una de las prin-
cipales personas con las que compartié su tiempo. Einstein llega el 2 de marzo
a Madrid desde Barcelona. Los diez dfas que pasé en la capital estuvieron
repletos de actos académicos y sociales, en los que el fisico conocié a lo més
granado tanto de la alta sociedad como de la intelectualidad madrilefia, lle-
gando incluso a reunirse con el rey y su madre. A continuacién, se recopilan
algunos de los momentos que pasé con Ortega. El 4 de marzo los marqueses de
Villavieja dieron un té en honor de Einstein en el que estuvo presente Ortega.

" Thomas F. GLICK, Einstein y los espaiioles. Ciencia y sociedad en la Espaiia de entrequerras.

Madrid: CSIC, 2005, pp. 373-374.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

GEMMA GORDO PINAR 1499

Dos dias después, el 6 de marzo, hizo un viaje a Toledo, camuflado para pasar
desapercibido, donde Ortega y Einstein pudieron pasear y conversar, como
Ortega nos cuenta en su escrito “Con Einstein en Toledo”. Segtin el propio
Einstein, éste fue uno de los dias mas hermosos de su vida. En Toledo visitaron
el puente de Alcantara, el Tajo, la catedral, la sinagoga, la plaza de Zocodover,
la iglesia de Santo Tomé (donde est4 el cuadro del Entierro del conde Orgaz, del
Greco), etc. Ortega comparte con sus lectores a través de este escrito algunas
de sus conversaciones con Einstein y las reacciones de éste a algunos de sus
comentarios. También le hablé de figuras como Francisco Brentano, al que
Einstein desconocia por completo y respecto al cual Ortega hace un juicio de
valor filoséfico interesante, ya que considera que de Brentano “ha nacido toda
la profunda reforma filoséfica que hoy comienza a imponerse en el mundo”'.

En Madrid Einstein impartié varias conferencias en la Universidad Central,
en la Sociedad de Matemaéticas... Las que més nos interesan son las que dio en
el Ateneo y en la Residencia de Estudiantes. Thomas F. Glick en su libro Eins-
tetn y los espaiioles detalla el contenido y el enfoque de estas disertaciones entre el
ptblico madrilefio, destacando el protagonismo de las consecuencias filoséficas
de la relatividad, para lo que “empezé por definir el movimiento, indicando
que todos los movimientos son relativos y que puede haber infinitos sistemas
de referencia, sin que ninguno tenga motivos para ser privilegiado” (marcando
asf la diferencia con los planteamientos de Galileo y Newton), para continuar
invalidando la geometria euclidiana y concluyendo que no hay una geometria
absoluta'?.

Parece que en esa época el Ateneo era el lugar preferido para las exposi-
ciones no matematicas de la relatividad'®. El tour de Einstein por las diferentes
instituciones académicas y culturales madrilefias continué el 9 de marzo, acu-
diendo a la Residencia de Estudiantes por la tarde (después de haber pasado
la mafiana en El Escorial). En ella, Ortega y él dieron dos conferencias. La de
Einstein se titulé “Resumen de las teorfas de relatividad”. Mientras Einstein
hablaba en aleman, Ortega iba traduciendo al publico lo que el fisico decia, no
sin antes advertir a éste que la “relatividad (...) constitufa un nuevo modo de
pensamiento, «el simbolo de toda una edad»”, tras lo que Einstein aclaré que él
“era m4s un tradicionalista que un innovador —un tema que introdujo repe-
tidamente en su gira espafiola. (...) La relatividad —dijo— no habfa cambiado
nada. Habfa reconciliado hechos que eran irreconciliables por los métodos
habituales”. Estas palabras chocarfan con la visién de Ortega sobre Einstein
y abrirfan la falla de su posterior alejamiento.

' José ORTEGA Y GASSET, “La metafisica y Leibniz” (1925), 111, 813.
12 Thomas F. GLICK, Etnatein y los espaiioles, ob. cit., p. 120.

15 Ibidem, pp. 236-237.

Y Jbidem, pp. 120-121.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



150 A cien aiios de El tema de nuestro tiempo: la visita de Einstein a Espaiia

Como podemos observar, la labor de traduccién y de mediacién de Ortega
fue fundamental en el recorrido madrilefio del fisico, posibilitando, o al menos
intentando, la comprensién de las ideas de éste y aclarando al publico algu-
nos de los aspectos mads relevantes de la teoria de la relatividad, especialmen—
te los de cardcter sociohistérico, permitiendo asf al publico valorar en su justa
medida las aportaciones del alemén, en qué consistian sus innovaciones y cémo
se relacionaban con el pasado cientifico.

Otro espectador que nos dejé su testimonio en primera persona de las con-
ferencias de Einstein en Madrid fue el escritor mexicano Alfonso Reyes, cons-
tatando el complicado papel que desempefié Ortega en calidad de mediador
entre las teorfas del fisico y la capacidad de atencién y comprensién del piiblico
de éstas:

Con su cabellera desordenada, su sonrisa todavia juvenil, timida y un tan-
to burlona, Einstein parece siempre decir: “Sefiores, yo no tengo la culpa de
haber descubierto esto...”. Pretende explicar al pueblo su teorfa, pero como
hasta hoy esta teorfa sélo posee una realidad matemdtica, después de algunas
consideraciones que estdn al alcance de todos, Einstein empieza a trazar ci-
fras en el encerado, y el ptblico se va quedando fuera del sortilegio: se nos
escapa la férmula del abracadabra que tiene poder para transformar la danza
de los astros. Y el sabio, con su aire timido, se va quedando solo, afinando el
instrumento del Cosmos, cambiando el tono a los compases de la musica pi-
tagérica, reescribiendo —con pautas nuevas— la gran sinfonfa newtoniana. En
vano Ortega y Gasset solicita la atencién de la gente: no se trata —~dice— de una
gran personalidad que pasa por Madrid; se trata de un momento culminante
en la historia del pensamiento humano. {Atencién! (...) El centro de gravedad
de las doctrinas fisicas se va desalojando desde el terreno del razonamiento
aprioristico (como en Descartes, que todavia se cree capaz de construir las
leyes naturales mediante reflexiones teéricas), a través de un temperamento
medio entre el raciocinio y la observacién (asf en Kant, que todavia somete la
observacién a la censura del razonamiento a preori, como si éste, y no aquélla,
debiera ser juez en el conflicto), hasta la valiente aceptacién de la realidad
exterlior a nuestro pensamiento, que se da —por primera vez con toda elocuen-
cia— en los estudios de Einstein'.

Ortega, Einstein y la ciencia europea

Aunque la llegada de Einstein a Madrid se produce en marzo de 1923, las
referencias al fisico en las obras del filésofo datan de antes (igual que la alta
consideracién en la que tiene a éste y sus teorias), lo que es sintoma de dos

15 Alfonso REYES, “Einstein en Madrid”, en Ewnustein. Notas de lectura. México D. F.: FCE,
2009, pp. 89-90.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

GEMMA GORDO PINAR 151

cosas: 1) Ortega estaba al dfa de los avances cientificos que se producfan en
Europa, y 2) su lectura y acercamiento a la obra y figura de Einstein no son
oportunistas ni fruto de la einstemania que se produjo en todo el mundo en los
afios 20, especialmente tras la corroboracién de su teorfa con el eclipse de 1919,
con el que se demostré que la curvatura del espacio-tiempo causada por la masa
del Sol actuando en la trayectoria de la luz hacia posible ver una estrella oculta
tras el Sol. Esto no significa que la noticia de la visita de Einstein a Espafia
no generara en Ortega una mayor atencién y dedicacién a las ideas del fisico.

Pero vayamos paso a paso. Siguiendo la propia filosoffa orteguiana, para poder
arrojar luz sobre la relacién entre estas dos grandes cabezas del pensamiento que
fueron Einstein y Ortega debemos tener presentes sus circunstancias personales
y sociales. Einstein nacié en Alemania en 1879, de origen judio, por lo que Ortega
se referird a él en alguna ocasién como e/ hebreo. Su tio, ingeniero, desperté en él
el gusanillo de la ciencia y afios después fue considerado el cientifico m4s famoso
del siglo XX. En 1905, conocido como su asio admirable o milagroso, aparecen los
mejores trabajos de Einstein, que versan sobre la teorfa de la relatividad especial
y la mecdnica cuéntica, campo este tltimo en el que ganar4 el Premio Nobel de
Fisica en 1921 por el descubrimiento del efecto fotoeléctrico. En 1915 aparece
su teorfa de la relatividad general con la que reformulé el concepto de gravedad.
Durante sus afios de estudio de ciencias en Zurich (Suiza) leyé a los filésofos
mds destacados del momento: Poincaré, Hume, Kant, Marx, Spinoza (de quien
afirmé creer sélo en su dios, ya que le revelaba una armonfa fntima entre todos
los seres del universo).

Ortega nace en Madrid en 1883. Si a Einstein su tio le desperté el interés por
la ciencia, fue el nacimiento de Ortega, literalmente encima de una rotativa de
periddicos, lo que le llevé a su dedicacién periodistica y editorialista. Para expli-
carnos el interés de Ortega por Einstein tenemos que retroceder a la Espafia de
finales del siglo XIX y principios del XX, una Espafia en crisis, anquilosada, pero
con deseos de salir de ese estado de postracién y enquistamiento. Para ello, se
llevan a cabo diferentes iniciativas politicas y educativas. Dentro de estas tltimas
estard la Junta para la Ampliacién de Estudios (JAE). Podemos afirmar que el
conocimiento de Ortega de la figura de Einstein se debe a las redes intelectuales
que desde principios de siglo se empiezan a establecer de una manera estable
entre Espafia y Alemania gracias a la JAE. No se dan sélo en el 4mbito filoséfico
sino también y, principalmente, en el cientifico. Serdn numerosos los estudiantes
y cientificos espafioles que realicen estancias en Alemania y otros pafses gracias
a las becas promovidas por esta institucién. El propio Ortega viajard becado a
Alemania, donde estuvo en varias ocasiones (1905, 1907, 1911). Leipzig, Berlin y
Marburgo serén sus principales lugares de residencia, especialmente este tltimo,
por ser la cuna del neokantismo y donde, segtin el propio Ortega, se lefa a Kant
a todas horas. De Alemania volverd a Espafia con varias ideas y actitudes que
distinguen la primera etapa de su pensamiento (a la que, segtin la clasificacién

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



152 A cien aiios de El tema de nuestro tiempo: la visita de Einstein a Espaiia

de Ciriaco Morén Arroyo en su libro £l swtema de Ortega y Gaswet, se denomina
neokantiana) y otras que le duraran toda la vida, como su voluntad de sistema o la
tesis del punto de vista (que derivara en su perspectivismo, que tanta importancia
tiene para entender su interés por Einstein). De esta etapa también proven-
dr& uno de los rasgos que para Ortega debe caracterizar a la filosoffa, su rasgo
principal, el rigor conceptual, cuya importancia podemos observar en esta de-
finicién que da de filosoffa: “no entiendo por filosoffa una vaga ocupacién con
amplios temas vitalmente interesantes para el hombre, sino mds bien una técnica
de fisonomfa tan acusada e inconfundible como cualquier otra, a saber, la técni-
ca de la precisién conceptual .

Con este rigor Conceptual Ortega leyc’) los textos de y sobre Einstein, a pesar
de que los que escribe sobre €l ya no se enmarcan en esa primera etapa de su
pensamiento, definida por la objetividad y el cientificismo. Esta primera etapa
es seguida por la caracterizada por su perspectivismo, y que se inicia con sus
Meditaciones del Quijote (1914). A esta etapa pertenecen los principales escritos
que dedicé a Einstein.

Es el propio Ortega el que nos sefiala los comienzos de su conocimiento y
difusién de las ideas del fisico, considerdndose uno de los primeros en intere-
sarse en ellas y divulgarlas, tanto en Espafia como en Argentina. Es en 1916
cuando pronuncia varias conferencias en la Facultad de Letras de Buenos
Aires (mismo afio en que publicé Einstein la exposicién de su sistema gene-
ralizado), sefialando la “fisonomia de un nuevo espiritu que sobre Europa
alborea”, una nueva manera de pensar que se plasma en las ciencias y las va
renovando de manera radical. Ejemplo de esta nueva etapa considera la teo-
ria de la relatividad de Einstein, todavia en desarrollo y desconocida para la
mayoria, por lo que Ortega advierte a su auditorio:

No tengo prisa alguna de que me deis la razén. Sélo pido que cuando
en tiempo nada lejano algunas de las cosas que habéis oido por vez primera en
estas conferencias resuenen por todo el mundo y celebren su consagracién
ptblica, recordéis que en esta aula y en esta fecha ofsteis ya hablar de ellas'”.

En estas palabras suyas podemos comprobar cémo uno de los puntos que
més le interesaron en relacién con la figura de Einstein y su teorfa son los orige-
nes de ésta, las condiciones de posibilidad de ésta, ya que para Ortega no habia
surgido por generacién espontédnea, sino que las doctrinas cientificas necesitan
para nacer una marcada predisposicién del espiritu hacia ellas, por lo que para
entenderlas plenamente hay que comprender el origen de nuestros pensamien-
tos en toda su duplicidad.

16 José ORTEGA Y GASSET, Sistema de la poicologia (1915), VII, 441-442.
17 José ORTEGA Y GASSET, “Con Einstein en Toledo” (1923), 111, 521.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

GEMMA GORDO PINAR 155

Esta predisposicién del espiritu del que nos habla Ortega estd en relacién
con ese “nuevo sesgo intelectual” con el que identifica a Einstein y que nos lleva
a la teorfa de las generaciones de Ortega, segin la cual ambos pertenecieron a
la misma generacién, muriendo el mismo afio. Esto, segtin el propio Ortega, les
dota de una misma sensibilidad vital (“ésta que llamaremos «sensibilidad vital»
es el fenémeno primario en historia y lo primero que habrfamos de definir para
comprender una época”'®), que caracterizar la nueva forma de abordar el mun-
do y, concretamente, la manera de llevar a cabo la labor cultural; en este caso,
el desarrollo de la ciencia fisica, en el caso de Einstein, y la ciencia filoséfica, en el
de Ortega. La vinculacién que el filésofo espafiol establece entre los sistemas y
las generaciones le lleva a abordar una de las cuestiones que él considera pri-
mordial aclarar y superar: el tema del relativismo filoséfico. Para él “existe una
intima afinidad entre los sistemas cientificos y las generaciones o épocas”, lo que
no significa que las convicciones de la ciencia y la filosofia sélo valgan como ver-
dad durante un determinado tiempo ya que, si aceptamos “el carécter transitorio
de toda Verdad, quedaremos enrolados en las huestes de la doctrina «relativista»,
que es una de las m4s tipicas emanaciones del siglo XIX. Mientras hablamos de
escapar a esta época, no harfamos sino reincidir en ella”".

El relativismo se pone otra vez en boga con la divulgacién de la teorfa de la
relatividad debido a que muchos interpretan indebidamente en esa linea dicha
teorfa. Ortega serd de los primeros en percatarse del equivoco e Intentar enmen-
darlo, afirmando que relatividad no es relativismo filoséfico, sino que en el mar-
co de la fisica de Einstein lo que es relativa es la realidad, mientras que nuestro co-
nocimiento es absoluto, superando asf el viejo relativismo filoséfico (para el que
el conocimiento es relativo porque lo que aspiramos a conocer es absoluto y, por
ende, inalcanzable en esos términos). Es por ello que Ortega destaca como “una
de las facciones més genuinas de la nueva teorfa su tendencia abuolutista en el
orden del conocimiento” resultdndole “inconcebible que esto no haya sido desde
luego subrayado por los que interpretan la significacién filoséfica de esta genial
innovacién”. A su parecer, queda muy clara esa “tendencia en la férmula capi-
tal de toda la teorfa: las leyes fisicas son verdaderas, cualquiera que sea el sistema
de referencia usado, es decir, cualquiera que sea el lugar de la observacién™.

Al contrario que Galileo y Newton, y siguiendo a Einstein, Ortega negar4 la
existencia de un espacio absoluto y, por ende, una perspectiva absoluta, cuyas
consecuencias van més alld del plano de la fisica, llegando al 4mbito moral y
estético y posibilitando asf el relativismo cultural. Partiendo de que la teorfa de
Einstein es una “maravillosa justificacién de la multiplicidad arménica de todos

18 José ORTEGA Y GASSET, El tema de nuestro tempo (1923), 111, 562.

19 Ihidem, 572.

20 José ORTEGA Y GASSET, “El sentido histérico de la teoria de Einstein” (1923), en E/ tema
de nuestro tiempo, 111, 644.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



1594 A cien aiios de El tema de nuestro tiempo: la visita de Einstein a Espaiia

los puntos de vista”, si la aplicamos a lo moral y a lo estético, “se tendrd una
nueva manera de sentir la historia y la vida”. Ahora ya no se requiere que para
alcanzar la verdad el individuo se salga de su marco vital, es decir, su natural
punto de vista, colocdndose bajo uno efemplar y normativo (visién vub specte aeter-
nilatws), sino que basta con que sea fiel a su individualidad, a su perspectiva. Y
esto mismo ocurre con los pueblos, por lo que en “lugar de tener por barbaras
las culturas no europeas, empezaremos a respetarlas como estilos de enfron-
tamiento con el cosmos equivalentes al nuestro. Hay una perspectiva china tan
justificada como la perspectiva occidental !.

La teorfa de Einstein le servird a Ortega adem4s para hacer una critica his-
térica al utopismo, que serfa la cara opuesta del perspectivismo al crear su con-
cepcién de las cosas desde ningiin sitio pretendiendo asf valer para todos. Lo que
Ortega denomina la “desviacién utopista de la inteligencia humana” comienza
segin €l en Grecia y se da siempre que se haya producido un racionalismo
exacerbado, al construir la razén pura un mundo ejemplar tomandolo por la
verdadera realidad suplantando a la efectiva, lo real, las cosas, que ceden ante
y en favor de las ideas puras. El utopismo es consecuencia de este racionalismo
debido a que “la realidad posee dureza sobrada para resistir los embates de las
ideas. Entonces el racionalismo busca una salida: reconoce que, por el momento,
la idea no se puede realizar, pero que lo logrard en «un proceso infinito» (Leib-
niz, Kant)”; y este utopismo “toma la forma de wcronismo”, como “si el tiempo,
espectral fluencia, simplemente corriendo, pudiese ser causa de nada y hacer
verosimil lo que es en la actualidad inconcebible”.

Que Ortega se percate y esquive este error relativista a la hora de interpretar la
teorfa de Einstein nos muestra la cabal comprensién de ésta, al menos en este as-
pecto. A esto hay que afiadir que Ortega se separa del gran pﬁblico en otro punto,
al interesarse por la teorfa de Einstein antes de que ésta sea contrastada, momento
en que la gente comun caer4 fascinada ante las predicciones astronémicas de dicha
teorfa y su cumplimiento. El boom de Einstein y su teorfa entre el gran ptblico se
debié precisamente a esto, a que ésta pudo ser facilmente contrastada, lo que la
dota de una “evidencia patética y triunfal” a ojos de Ortega y de la posibilidad de
que “el espiritu popular renueva su fe en la ciencia”?. La fisica, con sus evidencias,
se ha convertido en el siglo XX en la ciencia por excelencia, un nuevo tipo de reli-
gién, cuya necesidad resulta fundamental para los individuos y los pueblos debido
a la pérdida de fe que ha supuesto la Primera Guerra Mundial.

Para el madrilefio, las ideas de Einstein (que el mundo tiene cuatro dimen-
siones, que el espacio es curvilineo y el orbe finito) son el mejor signo de que

21 Thidem, 647-648.

2 Tbhidem, 649.

%5 José ORTEGA Y GASSET, “Prélogo a Teoria de la relatividad de Einstein y sus fundamentos fisicos,
de Max Born” (1922), en “Prélogo a la Biblioteca de Ideas del siglo XX”, III, 414.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

GEMMA GORDO PINAR 155

entramos en una “nueva época’, ya que trascienden el 4mbito de la fisica por-
que la teorfa de la relatividad “lleva un germen, no sélo una nueva técnica, sino
una nueva moral y una nueva politica”*. El agudo espectador, amigo del mirar
(con rigor y profundidad), que fue Ortega, le hizo percatarse de la relevancia
y las posibilidades que las propuestas de Einstein tenfan no sélo en el 4mbito
de la fisica sino para el resto de disciplinas y, lo m4s importante, para el ser
humano y la cultura en general.

Desde estas coordenadas podemos entender mejor las consideraciones de
Ortega en torno a Einstein, como vemos en un diélogo entre ambos pensadores
narrado por Ortega:

Por dondequiera que pasa las muchedumbres se densifican y se agolpan en
torno a su egregia figura. Es hoy Einstein el hombre de ciencia més popular
en el mundo. En medio de la desilusién universal que ha anegado el planeta,
Einstein significa el sublime pretexto para una fe que quiere renacer.

— Yo no comprendo —me decfa— esta excesiva popularidad que mi obra ha
alcanzado. Nunca podia yo imaginar, mientras trabajaba en ella, que iba a es-
caparse de los laboratorios y de los libros de ciencia para ponerse a correr por
las calles. ;Cémo se explica usted este extrafio fenémeno de que una labor tan
abstracta y tan puramente cientifica interese a las multitudes?

— Yo creo, por el contrario, que es muy comprensible, sefior Einstein —re-
puse. Es mds, podfa haberse predicho que si, dada la situacién del espiritu
universal, sobrevenia algtin gran invento de alta y pura ciencia, el entusiasmo
de las gentes se dispararfa irremisiblemente. Ha habido guerras alegres (...).
Pero la guerra tltima ha sido una guerra triste. Se luchaba por cosas que ya no
encendfan la esperanza, que m4s bien fatigaban ya. La economfa y la organi-
zacién politica de Europa habfan perdido su atractivo en el fondo espiritual
de los mismos que combatfan por ellas. La prueba de ello es que, al final de la
contienda, nadie estd contento: ni vencedores ni vencidos saben hacia dénde
dirigir sus afanes. Economfa y politica han dejado de ser para los europeos lo
que fueron en el dltimo siglo: supremos excitantes de la vitalidad. Atn hay
luchas econémicas, atin hay luchas politicas, pero se va a ellas forzado por la
necesidad de resolver los conflictos planteados, no con el fervor de quien espe-
ra conquistar en ellas una vida més valiosa.

Se halla, pues, vacante la fe de los hombres. En tal circunstancia aparece la
obra de usted donde se dictan leyes a los astros, que éstos acatan. Los fenéme-
nos astronémicos han sido siempre fenémenos religiosos para las multitudes
humanas: en ellos la ciencia confina con la mitologfa y el genio cientifico que
los domina adquiere un nimbo mégico. Es usted, sefior Einstein, el nuevo
mago, confidente de las estrellas®.

2 [dem.

% José ORTEGA Y GASSET, “Con Einstein en Toledo” (1923), 111, 521-522.
Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



156 A cien aiios de El tema de nuestro tiempo: la visita de Einstein a Espaiia

Para la adecuada comprensién de este texto debemos tener muy presente
el revulsivo que supuso el acontecimiento de la Primera Guerra Mundial, la
cual fue no sélo para Ortega sino para la generacién de la que formé parte uno
de los principales ejes, marco y motivo de sus reflexiones, por la que Espafia
quedé escindida en dos partes (encubiertas en la nominal neutralidad): germa-
néfilos y francéfilos. A pesar del hecho de la Guerra, para Ortega no podemos
hablar de fracaso cultural ya que desde 1900 la ciencia ha experimentado un
gran crecimiento y se nutrird de ideas que superan las del siglo XIX. Esta su-
peracién estd representada para Ortega por Einstein, que simboliza ante todo
una ruptura con lo anterior, un nuevo modo de enfrentarse a las cosas. Por este
motivo, una de las finalidades de Ortega ser4 establecer vinculos entre la fisica
y la filosoffa, afirmando que “Newton pudo crear su sistema ffsico sin saber
mucha filosoffa; pero Einstein ha necesitado saturarse de Kant y de Mach para
poder llegar a su aguda sintesis. Kant y Mach —con estos nombres se simboliza
sélo la masa enorme de pensamientos filoséficos y psicolégicos que han influi-
do en Einstein— han servido para liberar 1a mente de éste y dejarle la via franca
hacia su innovacién”?,

Para Ortega, la reforma de la fisica sélo puede y ha podido venir desde fuera
de la fisica, sefialando el papel de lo psicolégico y lo filoséfico en ella:

Asfi la transformacién de la fisica que va unida al nombre de Einstein es un
acto intelectual a la vez de fisico y de filésofo. Bastaria para hacerlo sospechar
la circunstancia de que las premisas psicolégicas que han podido llevar a co-
rregir la tradicional abstraccién de espacio y tiempo como entidades entre si
independientes, se hallan exclusivamente en la historia de la filosoffa y de la
matemadtica, no en la historia de la fisica. Mientras es para Newton el espacio
una realidad absoluta y por si, es para Kant un mero ingrediente relativo que,
s6lo unido al tiempo y a la materia, posee realidad objetiva.

En la labor psicolégica de los tiltimos veinte afios se reproduce una vez més
el caso de que la reforma de la ciencia coincide con una renovacién del interés
que los especialistas sienten por la filosoffa®.

Ortega atribuye interés y preocupacién filoséfica a varios de los fisicos y
cientfficos del siglo XX debido a que para reformar los principios de la fisica no
se pueden renovar desde dentro de ella, sino que se ha tenido que recurrir al
subsuelo de la misma, motivo por el cual los cientificos se han visto obligados a
filosofar sobre la fisica. Es asi como “desde Poincaré, Mach y Duhem hasta Eins-
tein y Weyl, con sus discipulos y seguidores, se ha ido constituyendo una teorfa
del conocimiento fisico debida a los fisicos mismos. Claro es que han recibido
todos ellos grandes influencias del pasado filoséfico; pero lo curioso del caso es

2 José ORTEGA Y GASSET, La rebelion de las masas (1930), 1V, 445.
¥ José ORTEGA Y GASSET, Swtema de la psicologia (1915), VII, 441.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

GEMMA GORDO PINAR 157

que, mientras la filosoffa misma exageraba su culto a la fisica como tipo de cono-
cimiento, la teorfa de los fisicos conclufa descubriendo que la fisica es una forma
inferior de conocimiento; a saber: que es un conocimiento simbélico”.

Pero a pesar de esta afirmacién, la realidad es que Ortega serd consciente
de las diferencias que definen el papel del filésofo en relacién con el del fisico.
El propio Einstein le expresard a Ortega el especialismo que le particulariza y la
ausencia de otro tipo de conocimientos y sensibilidades en su persona:

Laplaza de Zocodover (...) esté llena de pueblo. Es dia de mercado. Son la-
briegos del siglo XIII o XIV, que perpetdan el rito intacto de su existencia.
(...) Sin embargo, los fotograbados de los periédicos han popularizado tanto
la figura de Einstein que, al punto, es reconocido. La muchedumbre se arremo-
lina en torno a nosotros y los mozuelos, pequefios negroides de ojos densos,
juegan con Einstein.

— No puede usted negar —digo al sabio que corre tras de los chiquillos— que
era usted ya muy conocido en el siglo XIII.

Einstein sonrie y mientras ascendemos por una ria angosta exclama:

— Yo no tengo sensibilidad histérica. Sélo me interesa vivamente lo actual.

E insiste sobre un tema que le he ofdo varias veces tratar y debe ser hoy
para él una verdadera preocupacién:

— El talento es unilateral. Se vale tal vez mucho para un cierto género de
problemas y se es nulo para todo lo dem4s. Acaso los hombres mds famosos
de la humanidad corresponden a hombres que valfan muy poco porque va-
lfan para una sola cosa, para un pequefio rincén de cuestiones. Sobre todo en
Alemania esta limitacién a que propende la naturaleza ha sido favorecida por
la educacién especialista y se ha convertido en una verdadera maldicién para
aquel pafs. Humanamente es monstruoso servir mucho para una ciencia, pero
no servir mds que para ella®.

Ortega achaca este exclusivismo a la formacién caracteristica de los hom-
bres de ciencia alemanes.

Por otro lado, para Ortega, un sistema cientifico ademds de ser verdade-
ro tiene que ser comprendido, comprender su flendencia profunda, su intencion
tdeoldgica. Esto es lo que le va a interesar a Ortega de la teorfa de Einstein, lo
que supone dicha propuesta en relacién con la forma anterior de entender las
cosas. Para él la ciencia es “el esfuerzo que hacemos para comprender algo”, de
tal manera que comprendemos “histéricamente una situacién cuando la vemos
surgir necesariamente de otra anterior”.

Segtn Ortega, le corresponde al filésofo pensar lo que esta teoria es y lo
que anteriormente se ha pensado sobre lo que ella trata, o sea, hacer filosofia

% José ORTEGA Y GASSET, “;Por qué se vuelve a la filosoffa?” (1930), IV, 333.
2 José ORTEGA Y GASSET, “Con Einstein en Toledo” (1923), 111, 523.
30 José ORTEGA Y GASSET, El tema de nuestro tiempo (1923), 111, 569.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



158 A cien aiios de El tema de nuestro tiempo: la visita de Einstein a Espaiia

de la ciencia. Por ello, coloca a Einstein en su lugar en el panorama y la histo-
ria de la fisica, compardndolo con Galileo y Newton y también con Descartes y
Kant. Y para ello no sélo debemos fijarnos en el contenido de la teorfa sino en
las actividades intelectuales que la han producido. Sélo asf seremos conscientes
del nuevo tipo de pensamiento que representa Einstein. Y en el marco de estas
actividades intelectuales Ortega sefiala en primer lugar a Kant, para quien la
fisica es producto de dos factores: el pensamiento a priori y la percepcién. Ambos
son igualmente necesarios. También menciona a Descartes, para quien la fisica
es s6lo geometria, las cosas se pueden deducir more geométrico, sin tener en cuen-
ta nuestras percepciones. Frente a ambos, que representan el predominio de la
razén, estarfa la teorfa de la relatividad, segtin la cual “la pura matemaética, lo
estrictamente racional no decide sobre la verdad de las leyes fisicas por la senci-
lla razén de que la matem4tica no tiene poco ni mucho que ver con la realidad.
Si la matemadtica es un orden, como ya Kant prevefa, es una ciencia puramente

31. es asf cé6mo la decisién sobre la verdad se desp]aza de la

formal y no de cosas”
pura razén (Descartes) al experimento (Einstein), con lo que la “razén pura
queda reducida a lo que es: a instrumento intelectual y nada m4s. Se acaba en

la historia occidental el mos geometricus y empieza el mos phyoicus™.
Perspectivismo y Relatividad

A pesar de estas reflexiones en torno al origen y condiciones de posibilidad,
el centro del interés de Ortega por la teorfa de la relatividad serén las simili-
tudes que éste encuentra entre su perspectivismo y dicha teorfa. Afirma que
desde 1913 expone en sus cursos universitarios la doctrina del perspectivismo
que en El Espectador I (1916) aparece taxativamente formulada y considera que
esta teorfa queda confirmada por la obra de Einstein®. Por ello, deja claro
que su perspectivismo surge libre de influencia de la teoria de la relatividad de
Einstein, al aparecer antes de que se hubiese publicado nada sobre la teoria
general de la relatividad y con una mayor amplitud al referirse a toda la rea-
lidad y no sélo a la fisica. Esto hace patente el hecho que Ortega tiene interés
en destacar, mds incluso que la relevancia de la teorfa de Einstein, y es que esa
nueva manera de pensar que comparten ambos a ojos de Ortega es un vgno de
los tiempos y no un capitulo més en la historia del subjetivismo, que es como lo
han visto la mayorfa®. Uno de los temas fundamentales que, segin Ortega,
caracteriza las lecturas e interpretaciones de la teorfa de la relatividad es el del

31 José ORTEGA Y GASSET, “[Mesura a Einstein]” (1923), VII, 801-802.

32 Ihidem, 802.

% José ORTEGA Y GASSET, El tema de nuestro tempo (1923), 111, 614.

3 José ORTEGA Y GASSET, “El sentido histérico de la teorfa de Einstein” (1923), en El tema
de nuestro tiempo, 111, 646.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

GEMMA GORDO PINAR 159

subjetivismo; algo erréneo para Ortega, ya que del hecho de que sea necesaria
la presencia de un sujeto que contemple la realidad permitiendo que ésta le lan-
ce su perspectiva (orden y forma que la realidad adquiere para el contemplador
de ésta) no significa que sea subjetiva.

Para entender y ponderar adecuadamente la aportacién de Einstein a la
fisica y al mundo con su Teoria de la Relatividad, Ortega compara su sistema
con la concepcién de la mecénica clésica, representada por Newton y Galileo.
Para é€l, estos udltimos representan al provinciano (quien no se percata de que
mira el mundo desde una posicién excéntrica y juzga todo como si estuviese en
el centro del orbe) y Einstein al hombre de la ciudad (el cual es consciente de
que su ciudad es sélo un punto del cosmos y que en el mundo no hay centro):

La teorfa de Einstein ha venido a revelar que la ciencia moderna en su
disciplina ejemplar —la nuova scienza de Galileo, la gloriosa fisica de Occiden-
te— padecfa un agudo provincianismo. La geometrfa euclidiana, que sélo es
aplicable a lo cercano, era proyectada sobre el universo. (...)

Como todo provincianismo, esta geometrfa provincial ha sido superada
merced a una aparente limitacién, a un ejercicio de modestia. Einstein se ha
convencido de que hablar del Espacio es una megalomania que lleva inexo-
rablemente al error. No conocemos m4s extensiones que las que medimos, y
no podemos medir m4s que con nuestros instrumentos. Estos son nuestro 6r-
gano de visién cientifica; ellos determinan la estructura espacial del mundo
que conocemos. Pero, como lo mismo acontece a todo otro ser que desde otro
lugar del orbe quiera construir una fisica, resulta que esa limitacién no lo es
en verdad®.

Ortega aprovechar4 esta comparacién entre los dos momentos cientificos y
la exposicién de la teorfa de la relatividad para introducir y legitimar su teorfa
del punto de vesta o perspectiviomo en relacién y coherencia con esta dltima.

La labor divulgativa de Ortega y Gasset

A pesar de lo anterior, debemos hacernos algunas preguntas més: ; Entendié
realmente Ortega la teorfa de Einstein o llevé a cabo lo que se ha denomina-
do un deslizamiento semdntico (expresién de Biezunski con la que se refiere al uso
no cientifico que algunos hicieron del uso de términos de la teorfa para referirse
a cosas que no tenfan que ver con ella: p. e., relativismo filoséfico)?

Coincidimos con Thomas Glick en que es “dificil, si no imposible, calibrar
la cantidad de conocimientos de fisica que un determinado comentarista podia
realmente tener; también es dificil decir, a partir de los textos escritos, si un co-
mentarista profano estaba haciendo realmente una consideracién de fisica o si

35 Ihidem, 645.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



160 A cien aiios de El tema de nuestro tiempo: la visita de Einstein a Espaiia

habia llegado a una afirmacién que sonaba razonable a través de algtn tipo de
coincidencia seméntica inconsciente”, por lo que si “nos concentramos menos
en las sefiales de fisica y m4s en el contexto de esas afirmaciones, entonces re-
sulta posible evaluar las funciones sociales e intelectuales de tales escritos, cuya
importancia trascendfa la escasa cantidad de informacién fisica transmitida”.

Consideramos que lo que hay que destacar y alabar de Ortega es su intento
de articular las ideas de Einstein y difundirlas para que pudiesen ser accesibles
a un publico lego. Aunque la Sociedad Matem4tica y el Laboratorio Matem4-
tico fueron los focos principales del pensamiento relativista madrilefio, Ortega
desde sus diferentes tribunas fue uno de sus principales divulgadores. Pero
esta labor como divulgador de las teorfas de Einstein no se limité a sus cursos,
conferencias y articulos, sino que promovié la publicacién de diferentes obras
y articulos sobre la teorfa de la relatividad. En 1917 funda £/ So/ con Nicolds
Maria de Urgoiti, quien en 1918 crea la editorial Calpe, en la que Ortega dirige
la coleccién Biblioteca de 10eas del siglo XX, la cual tendrd una gran importancia
respecto a la difusién de la teorfa de la relatividad en Espafia, ya que en Calpe
se publicar4dn obras como la de Erwin Freundlich, Zos fundamentos de la teoria de
la gravitacion de Einotein, traducida por Plans (Madrid-Barcelona: Calpe, 1920),
LEopacio y Tiempo en la Fisica actual, de Moritz Schlick, traducida por Garcia
Morente (Madrid: Calpe, 1921) o La teoria de la relatividad de Einstein y sus fun-
damentods fisicos, de Max Born (1922).

En E/ Sol también aparecerdn noticias sobre Einstein y su teorfa, especial-
mente con motivo de su viaje a Espafia, a través de cuyas paginas se ird dando
conocimiento de lo acontecido en esos dfas.

Pero no termina ahf la labor de difusién de Ortega, sino que la continda
en su Revwta de Occidente, nacida en 1923 (en julio aparece su primer ntimero),
considerada uno de los principales motores de la difusién cientifica en Espafia.
En ella aparecen varios articulos dedicados a la fisica como “;Qué es la mate-
ria?” (1925), de H. Weyl; “El 4&tomo y su estructura segtin la teorfa de N. Bohr”
(1925), de H. A. Kramers y H. Holst; “La evolucién del universo” (1927), de
F. Nolke; “Anélisis de la materia” (1931), de B. Russell y el de A. March, “La
fisica del 4&tomo”, de 1934.

Por si esto fuera poco, hay que afiadir la tertulia de Ortega, que fue un foco
de difusién del pensamiento de Einstein, como nos dice Glick:

La famosa tertulia de Ortega fue en los afios 1920 y 1930 un foco de discu-
sién, tanto de la psicologifa freudiana como de la nueva fisica. En sus memorias,
uno de los participantes, Francisco Ayala, describe las reuniones como “un
seminario cientifico o filoséfico, aunque sin la pedantesca formalidad... que
suele acompafiar a semejantes rituales académicos”. Segiin Ayala, Manuel G.

% Thomas F. GLICK, Einstein y los espaiioles, ob. cit., pp. 263-264.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

GEMMA GORDO PINAR 161

Morente y Xavier Zubiri, los dos filésofos que hicieron comentarios sobre la

relatividad, eran miembros conspicuos®.

Adem4s de Morente y Zubiri, a la tertulia asistfa uno de los cientificos es-
pafioles mds importantes y el promotor del viaje de Einstein a Madrid: Blas
Cabrera, cuyo éxito como portavoz de la relatividad se debié a su capacidad
para interpretar las teorfas de Einstein en varios niveles®, por lo que puede ser
quien le explicé a Ortega los aspectos matemaéticos de la teorfa de la relatividad.
Cabrera destacé también por ser de los pocos cientificos espaﬁoles interesados
en las ramificaciones filoséficas de la teoria de la relatividad®. En la Revista de
Occidente publicé Cabrera, como sefiala Gonzédlez de Posada, “diferentes textos
relacionados con Einstein y la Relatividad” entre los que destacan “Proceso
de extensién del conocimiento” (1927), “Los mundos habitables” (1929) y “La
imagen actual del Universo segtn la relatividad” (1931).

Presencia de la mecédnica cuéntica en la obra orteguiana

Antes de terminar, y aunque Ortega en la mayoria de las ocasiones hace
referencia a la teorfa de la relatividad de Einstein, no podemos dejar de lado
la otra gran aportacién del genio de la fisica: sus contribuciones a la mecénica
cuéntica, 4mbito que también interesé al fil6sofo madrilefio.

Son numerosas las referencias de Ortega en sus escritos a la cudntica, lo que
nos sefiala su atraccién por la misma. Ortega en 1912, cuando dio en el Ateneo
una conferencia en que pronosticaba que al siglo evolucionista y, por tanto, uni-
tarista seguirfa una época de mayor atencién a lo discontinuo y diferencial, no
sabfa que trabajaba Planck en su teorfa de los l]d(lll[(l4l. Pero en sus escritos
quedan patentes sus conocimientos de mecédnica cuédntica por las referencias
a diferentes ﬁguras destacadas dentro de la misma, como fueron Planck, De
Broglie, Erwin Schrédinger, Paul Dirac, David Hilbert...

Como acertadamente sefiala Glick, entre 1925 y 1936 la Revista de Occidente
publicé articulos sobre la nueva fisica de Einstein, Eddington, De Sitter, James
Jeans, Hermann Weyl, Bertrand Russell, Max Born, Louis de Broglie, Ernst
Schrédinger, Werner Heisenberg... Esos articulos estaban mds centrados en la
mecénica cuéntica que en la relatividad®.

Y es que, como hemos apuntado al principio de estas p4ginas, en Ortega
van poco a poco aumentando las dudas sobre la teoria de la relatividad de

57 Ibidem, p. 307.

B Jbidem, p. 141.

3 Tbidem, p. 142.

40 Francisco GONZALEZ DE P0osADA, “El afio mundial de la fisica: Blas Cabrera y Albert
Einstein”, Futudios Canarios: Anuarto del Instituto de Fotudios Canarios, 49 (2004-2005), p. 167.

4 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, Las Atldntidas (1924), 111, 763.

‘2 Thomas F. GLICK, Einstein y los espaiioles, ob. cit., p. 201.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



162 A cien aiios de El tema de nuestro tiempo: la visita de Einstein a Espaiia

Einstein hasta que bien entrados los afios treinta termina reconociendo que,
como ha sefialado Harada, “esa teorfa implicaba una postura filoséfica més
bien contraria a la suya” y que Einstein llevé a su culmen los planteamientos
de Newton y Galileo pero no habia roto con ellos, por lo que su fisica seguia
siendo clasica, modelo con el que no comulgaba Ortega®.

Conclusiones

Como hemos podido comprobar, son muchas las referencias que en diferentes
obras Ortega hace a Einstein; igualmente, son muchas las ideas orteguianas que
aparecen relacionadas con las teorfas del fisico o a colacién de la exposicién o ex-
plicacién de éstas. Ortega explicita lo que él considera las “tendencias profundas
que afloran en la teorfa de la relatividad " y nos las da entrelazadas con su propio
pensamiento explicdndose y justificAindose ambas mutuamente. Por la dilatacién
en el tiempo y en el espacio de estas referencias, podemos concluir que el aleman
estuvo presente en la mente de Ortega de una manera muy marcada.

Entregado al concepto de circunstancia, Ortega se ocupa de Einstein y su
teorfa, el origen y las consecuencias de ésta por pertenecer a su misma gene-
racién. El madrilefio fue fiel a su misién de verdad, a la perspectiva que la
realidad le lanzaba, en este caso las teorfas de Einstein, ofreciéndonos su punto
de vista sobre Einstein y sus teorfas.

El mero intento de entender las ideas de Einstein ya nos dice mucho de
nuestro filésofo, debido a que éstas no eran nada faciles para los mismos fisicos
y mucho menos para un filésofo. El propio Einstein era consciente de la difi-
cultad para comprender sus ideas, debido a que se necesitaban conocimientos
amplios de matemética. En su diario, tras haber impartido una de sus confe-
rencias, escribe: “Auditorio atento que seguramente no comprendié casi nada
debido a la dificultad de los problemas tratados™®.

Ante esta complejidad y desde ella, debemos juzgar y apreciar las aclaraciones
y valoraciones de Ortega sobre Einstein y sus ideas. Gracias al filésofo madri-
lefio los no iniciados en la fisica podemos aproximarnos a las ideas de Einstein,
aunque sea de una manera general, y asf poder conocer lo que supusieron tanto
en fisica como en otros campos las innovaciones del alem4n. Son muchas las
cuestiones epistemoldgicas y gnoseolégicas que la lectura de las interpretaciones
de Ortega de las ideas de Einstein nos plantea y despierta. Para la filosofia de la
ciencia dichas consideraciones y probleméticas son de un elevado interés.

4 Eduardo HARADA, “Einstein y Ortega: relativismo, teorfa de la relatividad y perspectivis-
mo”, Elementos, 62 (2006), p. 4.

4 Jbidem, p. 8.

4 José ORTEGA Y GASSET, El tema de nuestro tiempo (1923), 111, 651.

4 Thomas F. GLICK, Einostein y los espaiioles, ob. cit., p. 374.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

GEMMA GORDO PINAR 165

La influencia de Poincaré, Duhem, Weyl... y muchos otros fisicos, mate-
madticos y cientificos en general en el pensamiento de Ortega todavia no estdn
lo suficientemente estudiadas, por lo que nos quedan muchos matices de su
pensamiento por descubrir y aclarar. Pero lo que realmente queda patente es
que Ortega no fue como ¢/ negro al sermon, expresién que tanto se usé cuando
Einstein visité Espafia y que era representativa del estado de incomprensién en
que el piblico quedaba tras la escucha o lectura de las ideas de Einstein, como
hemos podido percibir en el relato de Alfonso Reyes. Al contrario que muchos,
Ortega no escogié el camino f4cil, el de afirmar que la teorfa de la relatividad
era incomprensible, evitando asf enfrentarse a ella y sus dificultades.

Como sefiala Carlos M. Madrid, Ortega “también merecerfa ser citado como
uno de los primeros filésofos que, desde un enfoque més histérico-cultural que
gnoseolégico, reparé en la cuestién de los fundamentos de la teorfa relativista
del espacio-tiempo. No en vano L. Pearce Williams, compilador de la antologfa
de textos Relativity Theory: Its Origins and Impact on Modern Thought (Nueva York,
John Wiley & Sons, 1968), incluyé el apéndice «El sentido histérico de la teo-
ria de Einstein» de Ortega aduciendo que éste habfa sido uno de los criticos
mds perceptivos del pasado siglo™.

Pero la ciencia europea no sélo ocupa un lugar destacado en la obra de
Ortega, sino que fue gracias a él como pudo ocupar un mismo lugar en la men-
te de otros filésofos espafioles posteriores a él. Respecto a la labor de divul-
gador de la ciencia, tenemos el testimonio de Gustavo Bueno, quien reconoce
haber bebido en las fuentes orteguianas de la ciencia gracias a las ediciones y
traducciones que el filésofo madrilefio promovié y posibilité:

Ortega escribe libros dedicados a estudiar importantes aspectos de las
ciencias desde el punto de vista histérico-sistemdtico (...) y numerosos articu-
los sobre asuntos cientificos, mds o menos ocasionales, pero de gran impor-
tancia filoséfica (...). Ademds, promovié o impulsé la publicacién en espafiol
de obras y articulos de cientificos eminentes, como Von Uexkiill, de H. Weyl,
H. Hahn, B. Russell, o de obras matematicas, principalmente el libro de
R. Bonola, Las geometrias no euclidianas. Las generaciones posteriores, que
hemos tenido a nuestra disposicién, en lengua espaﬁola, todas estas obras,
debemos declarar, ante todo, nuestra deuda con Ortega, como maestro que
las puso en nuestras manos®. @

Fecha de recepcion: 12/05/2025
Fecha de aceptacion: 26/06/2025

4 Carlos M. MADRID CASADO, “A vueltas con Ortega, la fisica y Einstein”, Revita de Occt-
dente, 294 (2005), p. 6.
8 Gustavo BUENO, “La idea de ciencia en Ortega”, £/ Bavilisco, 31 (2001), p. 17.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



164 A cien aiios de El tema de nuestro tiempo: la visita de Einstein a Espaiia

B REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Bueno, Gustavo (2001): “La idea de ciencia en
Ortega”, El Basilisco, 31, pp. 15-30.

Criapo CAmMBON, Carlos (2005): “Einstein en Espaia
y su relacion con Ortega y Gasset”, Para-
digma: Revista universitaria de cultura, 0,
pp. 7-10.

Guick, Thomas F. (2005): Einstein y los espafoles.
Ciencia y sociedad en la Espafia de entregue-
rras. Madrid: CSIC.

GoNzALEz DE Posapa, Francisco (2004-2005): “El
afio mundial de la fisica: Blas Cabrera y
Albert Einstein”, Estudios Canarios: Anuario
del Instituto de Estudios Canarios, 49, pp.
145-168.

GoNzALEz DE  Posapa, Francisco (2006-2007):
"Ortega ante la teoria de la relatividad”, Es-
tudios Canarios: Anuario del Instituto de
Estudios Canarios, 50-51, Il, pp. 549-570.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

GUTIERREZ GUTIERREZ, Eduardo (2018): “Filosofia y
Fisica: una historia paralela. La erosion del
Kantismo en la Fisica de Albert Einstein”,
Thémata. Revista de Filosofia, 57, pp. 245-268.

HarADA, Eduardo (2006): “Einstein y Ortega: rela-
tivismo, teoria de la relatividad y perspectivis-
mo”, Elementos, 62, pp. 3-13.

MabriD Casapo, Carlos M. (2005): “A vueltas con
Ortega, la fisica y Einstein”, Revista de Occi-
dente, 294, pp. 5-20.

MoRroN Arrovo, Ciriaco (2011): El sistema de
Ortega y Gasset, 2.7 ed. A Corufa: Editorial
Mendaur.

ORTEGA Y GASSET, José (2004-2010): Obras comple-
tas, 10 vols. Madrid: Fundacion José Ortega y
Gasset / Taurus.

Reves, Alfonso (2009): Einstein. Notas de lectura.
México D. F.: FCE.

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



3045-7882

a

b B

=



¢88/-G¥0€ :NSSI-2/ 6£00-L.5) ‘NSSI

< Julidn Marias



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

El conocimiento metafisico y la estructura
empirica de la vida en Julian Marias

Introduccion de Jaime de Salas Ortueta

ORCID: 0000-0002-7116-4091

ulidn Marfas merece un lugar especial como uno de los iniciadores de

la recepcién de la obra de Ortega en la medida en que su Zntroduccion a

la filosofia de 1947, escrita cuando Ortega ain estaba activo, viene a ser
implicitamente una respuesta o, por lo menos, complemento a algunas versio-
nes ya aparecidas de su pensamiento. Sobre todo, recogié posiciones y formu-
laciones que podia conocer por su trato directo con Ortega, o su condicién de
oyente de algunos de sus cursos, que sélo llegarian a publicarse péstumamente.
Sin embargo, su obra posterior también fue importante por haber ofrecido
una ampliacién del pensamiento de Ortega e incluso una correccién en algunos
puntos. Me refiero no solo a la reformulacién de la teorfa de las generacio-
nes expuesta por él en Generaciones y constelaciones de 1989, cuarenta afios
después de El método histrico de las generaciones de 1949, o a diferencias de apre-
ciacién histérica aparecidas en Evpada inteligible (1985); me refiero, ante todo,
a la defensa de una estructura empirica de la vida humana que se afiadirfa a la
estructura propiamente metafisica que Ortega habfa defendido en las tres ulti-
mas lecciones de la obra que conocemos como ;Qué e filosofia? (VI11, 330-374)".
La Antropologia metafisica parte de la tesis de una estructura empirica de la vida

! Las lecciones del curso impartido en Madrid en 1929 tienen como antecedente las del
curso impartido en Buenos Aires Meditacion de nuestro tempo. Introduccion al presente —también
las del curso ;Qué es la ciencia, qué la filosofia?- de 1928, pero al quedar Meditacion de nuestro
tiempo sin publicar hasta 1996 —cfr. Molinuevo (1996: 7-32)—, y por la difusién posterior que
ha tenido ;Qué es filosofia? —que Paulino Garagorri durante muchos afios ponfa como texto de
referencia en su docencia de la asignatura “Fundamentos de filosoffa” en Ciencias Politicas y
Econémicas— no se puede desconocer la importancia para la recepcién de Ortega de estas tres
lecciones, conocidas a partir de la aparicién de la obra en 1957, dos afios después de la muerte
de su autor. Cfr. Molinuevo (1996: 27) y Zamora (2002: 271), ademds de las explicaciones sobre
la reconstruccién de las dos obras en Ortega (VIII, 693-701). Se cita segtin la edicién de Obras
completas, 10 vols. Madrid: Fundacién José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, indicando el

tomo en romanos y las pdginas en ardbigos.

Cémo citar este articulo: Revista de
De Salas Ortueta, J. (2023). El conocimiento metafisico y la estructura empirica de la vida Estudios Orteguianos
en Julian Marias. Revista de Estudios Orteguianos, (47), 167-177. N°47.2023
https://doi.org/10.63487/re0.60 noviembre-abril

@@@@ Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



168 El conocimiento metafisico y la estructura empirica de la vida en Julidin Marias

humana que se sobreafiadiria a la estructura metafisica que ya el propio Marias
habria expuesto en obras anteriores a 1970, fecha de la primera edicién de este
libro, como se indica en el texto que reproducimos.

El texto es explicito en lo que respecta al estatuto de dicha estructura em-
pirica. Se tratarfa de un conjunto de caracteristicas de la vida humana que, no
siendo constitutivas de cualquier vida posible, de hecho se dan en determina-
das épocas y personas de modo que constituyen el contexto real en el que la
vida discurre. Por ejemplo, la accién del hombre se encuentra condicionada
por un conjunto de valores que se concretan en una perspectiva. Se decide lo
que uno va a hacer dentro de las posibilidades de unas circunstancias (VIII,
368). La amplitud y la naturaleza de estos valores cambian de edad en edad —y
también, en menor grado, de persona en persona— pero la dependencia de la
accién en una previa composicién de lugar podria entenderse que es algo pro-
pio de lo que Ortega consigna como “categorfa de la vida”. Sin embargo, esos
valores y el peso que cada uno tiene en nuestro comportamiento tienen un valor
distinto. De la misma manera que se puede reconocer una cierta estructura
racional en el hecho de que la accién se puede concebir no sélo como respuesta
a un estimulo externo, sino como expresién de la perspectiva de un indivi-
duo, dicha racionalidad se cumple de maneras distintas y se puede convertir en
objeto de una investigacién especifica de cada época o incluso de cada indivi-
duo. Las llamadas categorfas de la vida se cumplen siempre y necesariamente,
pero el modo y grado en que se da ese cumplimiento es una cuestién empiri-
ca. Mientras que se puede pensar que las categorfas son inamovibles, ddndose
siempre, en cambio, la estructura empfirica de las distintas vidas est4 sujeta a
cambios. Incluso el mismo individuo, dada su condicién, puede no concebirse
fuera de la estructura empirica que de hecho tiene, hasta el punto de que pres-
cindir de una persona, de una actividad o de un bien, aunque estas sean reali-
dades contingentes en un proceso también contingente como es la vida, llegarfa
a constituir una prueba que el individuo no podria superar.

En términos generales, el reconocimiento de una estructura empirica de la
vida humana da entrada a la variabilidad histérica de ésta, sin renunciar a un
saber metafisico que recogerfa la llamada teorfa analitica de la vida humana.
La individualidad de un momento histérico seria compatible con la perma-
nencia de unos principios metafisicos que se mantendrian en cualquier época
y cultura. Para Mar{as, como para varios discipulos de Ortega, era fundamen-
tal lograr una visién de la realidad que reconociera su caricter dindmico y, al
tiempo, su continuidad.

Esta distincién se presta a una formulacién mds fuerte y cercana a la vo-
luntad de expresar la realidad como un proceso personal y emergente. Mien-
tras en la teorfa cl4sica de la sustancia se entiende como central la inhesién de
un accidente que se presta a mantenerse, en esta visién de la realidad como
fundamentalmente antropolégica, la cuestién con Marfas y con Ortega estaria

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAIME DE SALAS ORTUETA 169

en aquello que un sujeto asume, es decir, acepta desde su perspectiva como
vélido para él, en su esfuerzo por encontrar y mantener su sitio dentro de una
determinada coyuntura. Bien se puede entender como aquello que el sujeto
desde el principio da por supuesto al llegarle como creencia, bien como aquello
que el sujeto aprende para pasar a ser su segunda naturaleza con otras creen-
cias, bien, finalmente, como aquello en lo que centra su atencién perteneciendo
a lo que pudiéramos denominar su mundo de las ideas. En todo momento la
realidad requiere por parte del sujeto su representacién, entendida por lo me-
nos como verbalizacién.

Por otro lado, como algo que se denomina estructura, en un momento
determinado implica la coexistencia de determinados valores en una determi-
nada visién de la realidad. Pero es una estructura l4bil, susceptible de afiadidos
y correcciones, donde unos elementos iluminan a otros, mientras acompafia la
atencién del individuo en su accién comunicativa.

La estructura empfirica de la vida acompafia e incluso enmarca una visién
de la historia que no puede conseguirse desde unas categorias metaffisicas sin
més. La voluntad de entender la propia época y también otras encuentra una
afinidad en la pregunta por las distintas estructuras empiricas de la vida. Sin
embargo, dentro de esa voluntad de aprehender la dimensién empirica habria
que distinguir entre estructuras colectivas y estructuras individuales. En los
dos casos, tendrfamos que hablar de estructura empirica, pero de maneras muy
distintas. Desde luego, la composicién de una perspectiva individual siempre
contiene elementos comunes a una determinada situacién, de modo que es posi-
ble hablar impropiamente de los valores de una época. Por ejemplo, el lenguaje
de una comunidad. Pero ademés en cada individuo se da una combinacién de
distintos valores propios de su situacién particular y por ello habria que hablar
propiamente de las estructuras empiricas particulares de esa persona que, por
otra parte, le distinguen a él de las otras personas. Y asi cada uno de nosotros
hablamos a nuestra manera un lenguaje comtn. En principio, esto sugiere que
entendemos a los individuos como “flexiones” de una cultura comin, que a su
vez se tiene que construir de una manera a partir de datos siempre revisables.
Por ejemplo, podemos hablar de la importancia de la familia en una determi-
nada sociedad y época, pero serd forzosamente una aproximacién que admita
excepciones. Por ello, las “flexiones” que podemos encontrar para determina-
das “formas” empleadas en la vida social siempre quedan expuestas no solo
a excepciones sino a reformulaciones.

Pero también, a la hora de comprender la individualidad, se pueden uti-
lizar otras formas de entender la estructura empirica. Sobre todo, habria que
verla desde dentro. Hay que resefiar el esfuerzo que cada individuo realiza
por dar razén de s{ mismo y del propio mundo en una situacién resultante
de la posesién de rasgos que le particularizan dentro de un contexto social.
Asf, el individuo habla con uso del vocabulario que en parte es propio de él y

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



170 El conocimiento metafisico y la estructura empirica de la vida en Julidin Marias

no de otros, por ejemplo. Por supuesto, habria unos elementos comunes, pero
también siempre la posibilidad de diferenciarse de los demds. Asf, se darfa una
definicién rigurosamente personal obedeciendo a la propia idiosincrasia, la his-
toria particular, los habitos adquiridos, el entorno especifico; en suma, las cir-
cunstancias particulares en las que el individuo adquiere su propia identidad y
que rebasan cualquier condicionamiento genético.

Por ello, ademds de emplear el término “flexién”, habria una forma m4s
cercana a un pensamiento dialéctico en la medida en que determinados valo-
res se toman y se interpretan dentro de una perspectiva y experiencia particu-
lares. Cabe inventar un sentido nuevo para un término, o encontrar un nivel de
valoracién o de explicacién desconocida. Al hacerlo el individuo est4 inventan-
do, es decir, encontrando significaciones que previamente no habfan existido.
Esa invencién se contrapone a una mera repeticién; por el contrario, puede
contar como innovacién, hallazgo y expresién personal desde la propia pers-
pectiva. No se hace sin mds; ni tampoco es absolutamente una creacién, sino la
bisqueda de una forma de pensar que puede ser apropiada por el interlocutor,
al resultar m4s fiel a su punto de partida que las expresiones ya consagradas.
La sociedad nos otorga una funcién y dentro de nuestro cometido se encuentra
la necesidad de cumplirla de la manera mds oportuna y veraz. Ello conlleva
inevitablemente un grado de innovacién en circunstancias que a su vez son
siempre distintas y en alguna medida inéditas. Desde el punto de vista de un
observador el resultado queda como una “flexién”, mientras que desde el punto
de vista del actor es un esfuerzo dialéctico por llegar a expresar desde elemen-
tos conocidos lo que atn no se ha expresado de manera completa u oportuna,
aquello que tenemos por delante de nosotros mismos. Un esfuerzo dialéctico
sin proplamente un término.

Por el contrario, puede ayudar a comprender un periodo utilizar constructos
como puede ser la visién del mundo de una generacién o, incluso colectivamen-
te, de una sociedad. Los grandes movimientos de la historia apuntan a cambios
que son colectivos.

En estas explicaciones, Marfas reserva un lugar especial para los términos
“empirica” y “corpérea”’, que se contrapondrian a argumentaciones a priori. Sa-
bemos que en toda vida hay un grado de libertad, por ejemplo, hasta el punto de
que podriamos afirmar de entrada que, sin ella, no serfa propiamente vida huma-
na, pero el alcance de esta libertad varfa de acuerdo con las condiciones en las
que la vida concreta se da y los recursos propios del individuo. En este sentido, la
observacién empirica se puede valorar como una vida que puede desembocar en
una metafisica, pero lo har4 a través del conocimiento y la descripcién de la for-
ma en que los hombres de hecho viven sus propias vidas. En este sentido, Marias
no disentirfa de la actitud de Ortega ante el hombre y la historia.

En el texto, Marfias utiliza el término “sensibilidad” de una forma distinta
a la que aparece en la obra de Ortega (I, 754). Hasta El tema de nuestro tiempo,

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAIME DE SALAS ORTUETA 171

la sensibilidad es tratada por Ortega como apuntando a la manera global en la
que el individuo experimenta su realidad: de una forma pasiva y, a la vez, re-
lacionada con la perspectiva que es definitoria de cada individuo. En esta obra
escribe: “ideologia, gusto y moralidad no son mds que consecuencias o especi-
ficaciones de la sensacién radical ante la vida, de cémo se sienta la existencia
en su integridad indiferenciada. Esta que llamaremos «sensibilidad vital» es
el fenémeno primario en historia y lo primero que habriamos de definir para
comprender una época” (I1I, 562). Es una forma de definir la persona en su
totalidad en cuanto dominada, por lo general, por una sensibilidad. Incluso
hay intérpretes que entienden que el uso de la “sensibilidad” se verfa sustituido
por la nocién de “creencias”. Y efectivamente en la misma obra escribe: “El
pensamiento es lo m4s fldido que hay en el hombre; por eso se deja empujar
facilmente por las mds ligeras variaciones de la sensibilidad vital” (III, 570).
En cualquier caso, aqui Marfas parece extender la expresién a cualquier acto
de la experiencia sencillamente para implicar la presencia de la vida sensorial
en cada uno de los momentos de la actividad del individuo, sin pensar -y tam-
bién sin negar— el caracter definitorio del conjunto de la persona que el término
puede llegar a tener.

El término “sensibilidad” tiende a desaparecer de los escritos orteguianos
posteriores y posiblemente se debe a que serfa més oportuno utilizar el de
“creencia”, que es mds susceptible de observacién que lograr una visién unita-
ria de la sensibilidad de una persona o de una época.

A continuacién, se presenta un extracto que reproduce la tesis fundamental
del libro desde la conviccién de que la innovacién de Marias sobre los textos de
Ortega conduce a la discusién més ardua a la hora del conocimiento histérico:
poder conseguir una caracterizacién adecuada de una determinada época con
sus condicionamientos.

B REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Marias, Julian (1970): Antropologia metafisica.
La estructura empirica de la vida humana.
Madrid: Revista de Occidente.

MoLinuevo, José Luis (1996): “Introduccion”, en
José ORTEGA Y GAsseT, Mediitacion de nuestro
tiempo. Las conferencias de Buenos Aires,
1916 y 1928. México / Madrid: Fondo de
Cultura Econdmica, pp. 7-32.

ORTEGA Y GASSET, José (2004-2010): Obras comple-
tas, 10 vols. Madrid: Fundacion José Ortega y
Gasset / Taurus.

ZAMORA, Javier (2002): Ortega y Gasset. Barcelona:
Plaza & Janés.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril






288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JULIAN MARIAS

Antropologia metafisica

a vida humana tiene una estructura que descubro por andlwis de mi
vida. El resultado de ese andlisis es una teorfa que por eso llamamos
analitica; insisto en que no es una realidad —la realidad es 2/ vida, cada
vida—, sino una teorfa o interpretacién, pero est4 obtenida desde la realidad; y
su contenido son los requuwitos, las condiciones sin las cuales no es posible mi
vida, y por tanto han de encontrarse en cada una. Es una estructura necesaria y
por tanto universal; es a priori respecto de cada vida, pero derivada del anélisis de
la realidad, en modo alguno una construccién aprioristica. Sobre esta teorfa he
escrito largamente, sobre todo en Introduccion a la Filosofia y en Idea de la Metafisica.

Se pensard probablemente en una doctrina que en su mismo titulo tiene al-
gunas semejanzas: la Daveinsanalytik o, més rigurosamente, exwtenziale Analytik
des Davseins, de Heidegger. Apuntaré sumariamente algunas semejanzas y dife-
rencias: 2) ambas teorfas corresponden al mismo “estrato” o nivel; 4) usan la
descripcién fenomenolégica —sin recurrir forzosamente a la reduccién o ¢po-
khé— ¢) la Daseinsanalytik no usa la razén vital, desconocida de Heidegger y
de toda otra filosoffa que las orteguianas; d) Davein —el “existir’— no es “vida
humana” (yo y mi circunstancia), sino el modo de ser (Seinsweise) de ese ente
que somos nosotros; ¢) mientras la Daveinsanalytik es “propedéutica” de la meta-
fisica, que estudiard “el sentido del ser en general” (der Stnn des Seinos iiberbaupt),
la teorfa de la vida humana, que es la realidad radical, es ya la metafisica.

Esa estructura necesaria que la teorfa analitica descubre, podrfa por eso
llamarse estructura analitica de la vida humana. Su méxima condensacién seria la
tesis de Ortega en 1914: Yo voy yo y m( circunstancia. Su explicitacién mostrarfa
la doctrina metafisica que he expuesto en otros libros: la circunstancia como es-
cenario o mundo —en mi Ortega puede verse a fondo la diferencia entre circuns-
tancia y Umnwell—; el “yo” como quién, proyecto, pretensién o programa vital; la
circunstancia como repertorio de facilidades o dificultades, que se convierten
en posibilidades (o imposibilidades) al proyectar sobre ellas mis proyectos; el
cardcter a la vez plural y limitado de ese “teclado” de posibilidades; la necesidad
de hacer algo con las cosas para vivir, de decidir o elegir (pre-ferir), lo cual es posi-
ble mediante la justificacién en virtud de un “porqué” y un “para qué”, lo cual
requiere dar razén —razén vital—, lo cual muestra la imposibilidad de eso que Sar-
tre ha llamado “eleccién prelégica”, ya que no puedo elegir sin darme razén (ldgon

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



174 Antropologia metafisica

didénar) de eso que elijo; la encarnacién o corporeidad de esa vida humana, y por
tanto su sensibilidad; su mundanidad; su temporalidad; su carcter de futuricién
o anticipacién imaginativa del futuro; su condicionamiento por un sistema de in-
terpretaciones bdsicas recibidas o creencias, sobre las cuales vienen a insertarse
esas otras interpretaciones que tengo que hacer y se llaman ideas; su socialidad;
el cardcter intrinsecamente histérico de esa socialidad, etc.

Estas estructuras analiticas permiten aprehender la realidad singular de cada
vida, por ejemplo, contarla. La narracién de la vida singular es posible median-
te estructuras universales, que se van llenando de concrecién circunstancial en
cada caso. Son —la expresién es de Ortega— leere Stellen, “lugares vacios”, como
una férmula algebraica que estd destinada a “llenarse” o cumplirse adquiriendo
valores numéricos. Ni la férmula es todavia conocimiento, ni este es posible sin
ella; de igual manera, la teorfa analitica no es todavia conocimiento real/ —solo lo es
de una estructura irreal—, pero la realidad concreta solo es aprehensible mediante
esa teorfa. Lo decisivo es que esas estructuras son previas a cada vida individual,
pero son dadas; no son de carécter especulativo, sino que son dadas en la realidad
efectiva, singular, que es mi vida, de la cual son obtenidas por an4lisis.

La cuestién es si esto basta. jPuede pasarse directamente de la estructura
analftica a la realidad singular, circunstancial y concreta? ;No falta un eslabén
entre ambas? Y esto querrl’a decir a la vez una zona o estrato de realidad y un
nivel de teorfa. Mi sospecha de que esto es asf data de mis primeros enfrenta-
mientos serios con la realidad de la vida humana. Ya en la /ntroduccion a la Fi-
losofia (1947) tropecé, sin plena claridad, con el problema; en mi estudio sobre
El método historico de las generaciones (1949), al encontrarme con una magnitud
numérica —los quince afios aproximados del periodo generacional— dentro de
una teoria, descubri expresamente la dificultad; poco tiempo después formulé
claramente el tema en mis ensayos “La vida humana y su estructura empirica” y
“La psiquiatrfa vista desde la filosoffa” (reimpresos en Envsayos de teoria), y desde
entonces me ha acompafiado siempre; en muchas direcciones, aunque siempre
con alguna oblicuidad, me he esforzado por intentar elaborar una teorfa sin la
cual la comprensién de la vida humana —y por tanto de la realidad— me parecia
imposible. Sin plantear directamente la cuestién para la vida individual, he
dedicado un libro entero —La estructura social, 1955— al estudio de ese mismo
nivel, de lo que podemos llamar la realidad “homéloga”, dentro de la esfera de
la sociedad, de la vida colectiva. Quiza es hora de acometer de frente este tema.

En otras ocasiones he comparado lo que dice un diccionario de tres realida-
des bien distintas: por ejemplo, “pentdgono”, “lechuza”, “Cervantes”. Del pen-
tdgono, objeto ideal, da el diccionario una definicidn; de la lechuza, objeto real,
cosa en el sentido usual de la palabra, da una descripeisn; de Cervantes, realidad

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JULIAN MARIAS 17

personal, cuenta una hwtoria. El diccionario da la “esencia” del pentdgono: po-
ligono de cinco lados; dice qué es la lechuza, cémo es, qué hace, cémo se com-
porta —se entiende, “la” lechuza, “cada” lechuza—; pero al hablar de Cervantes,
nos hace una narracién, nos cuenta dénde y cudndo nacié, adénde viajé, dénde
residié, con quién se casé, qué escribié, dénde y cudndo murié.

Ahora bien, ;cuéles son los supuestos de ese articulo del diccionario? Cuando
leemos el nombre propio, “personal”, Cervantes, pensamos que es un hombre, y
eso nos remite a una realidad determinada: cuanto se diga de Cervantes supone la
teorfa analitica de la vida humana, que est4 funcionando ticitamente para hacer-
lo inteligible. Esto es cierto, pero insuficiente; es verdad, pero no toda la verdad.
Ademéds de la teorfa analitica o general de la vida humana, para hacer inteligi-
ble una biografia concreta se intercala toda otra serie de supuestos; son los que
constituyen lo que llamamos “el hombre”. El diccionario dice, por ejemplo,
que Cervantes se quedé manco en Lepanto; pero ;qué quiere decir “manco”?
“Manco” significa el que ha perdido el uso de un brazo o el brazo mismo. Y
entonces decimos: jAh! entonces Cervantes tenfa brazos. La teorfa analitica de
la vida humana, ciertamente, no dice nada de brazos, los cuales no son un ingre-
diente de la vida humana en general. El diccionario, al decir que se quedé manco,
da por supuesto que tenfa brazos, luego tiene un supuesto que no es la teorfa
analitica. También dice que se casé con Catalina de Palacios, luego Cervantes era
varén y pudo tener una relacién muy precisa con una mujer llamada Catalina;
pero jencontramos en la teorfa analitica la menor referencia a “varén”, “mujer”,
“sexo”, “casarse”, etc.? Tampoco. Y cuando el diccionario afiade que Cervantes,
en su vejez, escribié el Perviles, también va mds alld de la teorfa general de la vida
humana, en la cual nada podria decirse de edades y envejecimiento.

Esto es lo que se ha escapado a la doctrina sobre la vida humana; esta es la
zona de realidad que llamo estructura empirica; a ella pertenecen todas esas de-
terminaciones que, sin ser ingredientes de la teorfa analitica, no son sucesos o
contenidos azarosos, casuales, facticos de la vida de Cervantes, sino elementos
ernpfricos pero estructurales, previos por tanto a cada biograﬁ'a concreta y con
los cuales contamos, que funcionan como vupuesto de ella.

La estructura empirica, pues, no es un requssito —o un conjunto de requisitos—
de la vida humana, a priori respecto de cada una de las vidas posibles. Pero perte-
nece de hecho a las vidas humanas en las cuales empiricamente la descubro. No solo
de hecho, sino ademds de una manera estable —lo cual no significa sin embargo
que sea permanente—; y por ser asf, también a la estructura empirica le pertenece
un cierto apriorismo; pero no respecto a cada una de las vidas posibles, sino res-
pecto a las muchas reales que encuentro en mi experiencia. La vida humana es
asl, aunque en principio pudiera no serlo. Y ese “asi” no tiene un mero caricter
factico, sino estructural y configurador. Lo cual significa que lz vida, ademds de
tener la estructura analitica y universal constituida por sus requisitos necesarios,

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



176 Antropologia metafisica

atne quibus non, ha de estar empiricamente estructurada, con una u otra estructura
empirica. Pero esto quiere decir que la estructura empirica, tomada globalmente,
es un ingrediente o requisito de la estructura analitica de la vida humana.

Vista desde esta perspectiva, la estructura empirica aparece como el campo
de povsible variacion humana en la historia. La estructura analitica y necesaria se
articula de hecho en formas estables y duraderas, pero en principio variables,
en las cuales se realiza. Y esta estructura empirica a su vez adquiere la dlti-
ma realidad circunstancial y singular, absolutamente concreta, de cada vida, la
cual acontece draméticamente, respecto a la cual la forma posible y adecuada de
“enunciado” es contarla.

Todas las determinaciones abstractas de la estructura analitica, todos los
requisitos de esa realidad que llamamos vida humana, adquieren en cada caso
una primera concrecién, todavia no singular, pero si empirica, y siempre en
forma estructural. Vedmoslo en algunos ejemplos, cuya explicacién seré el
contenido de esta investigacién.

La circunstancialidad es esencial a la vida humana, la cual incluye el mundo
como tal. Cada uno de nosotros tiene su propia circunstancia intransferible y
unica; pero de hecho vivimos en esfe mundo tal como es, a diferencia de otros mu-
chos mundos posibles. (Cuando escribo estas palabras acaban de poner dos hom-
bres sus pies en la Luna, con lo cual por primera vez en la historia ha cambiado
el sentido primario de la palabra “mundo”, hasta ahora identificado con la Tierra.
Ha sido por primera vez “aqui”, real y no imaginativamente, lo que siempre habia
sido el més radical “alli”, el allf absoluto de la inaccesibilidad. Esto significa un
cambio de estructura empfrica, en una dimensién determinada, de un orden de
magnitud superior a cuantos habfan acontecido hasta ahora).

Esa circunstancialidad humana es corpdrea o, si se prefiere, la vida humana
estd encarnada; cada uno de nosotros tiene su propio cuerpo, con el cual hace
su vida; ahora bien, todos nosotros tenemos un cuerpo “humano”, y esa es nues-
tra estructura corpdrea; en principio y a priort, es igualmente concebible la vida
biogréfica realizada en otras formas de corporeidad —por ejemplo, en el agua, o
como ave, o en figura de octépodo.

La condicién corpérea y mundana impone la vensbilidad como estructura
de esta vida; pero que los sentidos humanos sean estos y no otros, que la vida
humana sea visual, auditiva, tictil, etc. y no tenga sensibilidad para determina-
das radiaciones, que se vea el rojo y no se vea el infrarrojo o el ultravioleta o las
ondas hertzianas, todo esto es empirico y podria ser de otro modo. De hecho, va
siendo de otros modos; algunos sentidos se embotany tienden a perderse, como
el olfato; en cambio, la técnica crea una sensibilidad ultranatural para lo que
por naturaleza es sensorialmente inoperante, y el horizonte sensorial del hom-
bre se ha dilatado fabulosamente en unos cuantos decenios y promete variar in-
creiblemente més. Lo cual quiere decir, literalmente, que la estructura sensorial
de la vida humana actual es bien distinta de la del hombre de hace cien afios.

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JULIAN MARIAS 177

La finitud de la vida tiene una dimensién temporal: la vida es limitada, “los
dfas contados”; cada uno de los hombres tiene su tiempo vital imprevisible y
en cierta medida azaroso: mors certa, hora incerta; estamos amenazados por la
muerte en todo instante, desde el nacimiento, pero nadie es tan viejo que no
pueda vivir un dia més —vivir es estar a la muerte. Pero de hecho la vida tiene
una longevidad “normal”, lo cual quiere decir que hay una expectativa cuan-
titativamente determinada, con la cual se “cuenta” y que determina que, sea
cualquiera la inseguridad de la vida, se sienta uno en cada momento a cierta
altura de ella, lo cual condiciona la proyeccién, las expectativas, el ritmo de
las edades, la estructura de las generaciones, la marcha de la historia. Los
cambios estructurales de la longevidad —que estdn produciéndose— introducen
variaciones en la totalidad de la vida humana.

“La estructura empirica”, en Antropologia metafisica.
Madrid: Revista de Occidente, 1970, pp. 85-93.
En Coleccién “El Alcién”, 1973, pp. 81-88.

© Herederos de Julidan Marias

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

<
O
Ll
[
o
o
L
(o]
<
e
L
-
U
(%2 ]
LL










¢88/-G¥0€ :NSSI-2/ 6£00-L.5) ‘NSSI

< José Ortega y Gasset



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

El cuerpo: punto cero del fluir césmico
Una lectura ortequiana*

Lucia M. G. Parente

(...) el inico medio que tengo para ir al
corazén de las cosas haciéndome mundo y
volviéndolas carne.

(M. MERLEAU-PONTY, Le visible et
Uinvisible)

Introduccién

€( uanto mds lo pienso, més evidente me parece que la vida existe

simplemente para ser vivida”!. Se trata de las palabras pronun-

ciadas por Goethe, y citadas en E/ tema de nuestro tiempo, para su-
brayar el valor intrinseco de la vida, es decir, el valor de la existencia en su
ser simple y concretamente percibida. La vida es lo que es gracias a su misma
autosuficiencia, en la cual es posible individuar formas expresivas m4s o menos
eficaces a lo largo del fluir césmico. En la estela de las inspiradoras reflexio-
nes nietzscheanas” de las cuales se alimenta el pensar del filésofo espafiol, estas
formas marcan un parteaguas entre vida ascendente (lograda, realizada, noble)
y descendente (malograda, desperdiciada, vil). De hecho, en £/ tema de nuestro
tiempo se puede leer:

entre uno y otro extremo [de vida] podremos perfectamente marcar el pun-
to en que la forma vital se inclina decididamente hacia la perfeccién o hacia la
decadencia. De ese punto hacia abajo, los individuos de la especie nos pare-
cen “viles”; en ellos se envilece la potencia biolégica del tipo. Por el contrario,
de ese punto hacia arriba se va fijando el “pura sangre”, el “animal noble”,
en quien el tipo se ennoblece. He aquf dos valores, positivo el uno, negativo
el otro, puramente vitales: la nobleza y la vileza. En uno y otro juegan acti-
vidades estrictamente zoolégicas la salud, la fuerza, la celeridad, el brio, la

* Deseo expresar mi agradecimiento particular al Prof. Stefano Santasilia por su traduccién
del texto al espafiol y al querido amigo y colega Agustin Serrano de Haro por la paciente y
profesional revisién del texto final.

! José ORTEGA Y GASSET, El tema de nuestro tiempo (1923), en Obras completas, 10 vols.
Madrid: Fundacién José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, tomo III, p. 603. En adelante
todas las referencias de Ortega remiten a esta edicién, con tomo en romanos y piginas en
arabigos.

? Para Ortega, la distincién entre “formas més o menos valiosas del vivir” se tiene que atri-
buir a Nietzsche, considerado por el mismo filésofo espafiol como “el sumo vidente” (id.).

Cémo citar este articulo: Revista de
Parente, L. M. G. (2023). El cuerpo: punto cero del fluir césmico. Una lectura orteguiana. Estudios Orteguianos
Revista de Estudios Orteguianos, (47), 181-193. N°47. 92023
https://doi.org/10.63487/reo.61 noviembre-abril

@@@@ Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



182 El cuerpo: punto cero del fluir edsmico. Una lectura ortequiana

forma de buena proporcién orgédnica, o bien la mengua y falta de estos atri-
butos. Ahora bien; el hombre no se escapa a esa perspectiva de estimacién
puramente vital.

En estas precisas observaciones de Ortega —que en Italia encontrardn un

interesante desarrollo en las reflexiones del filésofo Pietro Piovani?- se pue-

de ver claramente® c6mo el ser humano no puede, quiéralo o no, colocarse
fuera de esta perspectiva puramente biolégica. Asi, la existencia se realiza
mediante la directa confrontacién con el tema de la temporalidad, de la
praxis, de la intuicién “en lo concreto del constituirse histérico y biogréfico
de cada individualidad en sus caminos existenciales y co-existenciales”. Si

la vivencia es la expresién de la vingularidad humana perteneciente a la vida

7

concreta de cada “ser ejecutivo”, que, para decirlo con las palabras del

5 1bhid., 604.

4 Hemos considerado adecuado crear un enlace entre las reflexiones de Pietro Piovani
(1922-1980) y las de Ortega, en cuanto el filésofo italiano estudié el pensamiento del espafiol.
De hecho, en el pensamiento de Piovani se encuentran muchas referencias al filésofo madrile-
fio. Consideramos que es posible encontrar varias “asonancias” conceptuales y terminolégicas,
también con relacién a los temas de la vida, de lo existente, de la singularidad, y sobre todo del
devenir (con respecto al cual hablaremos mds adelante). Como bibliografia critica, nos permiti-
mos remitir a Giuseppe CANTILLO, “Esistenza e storia nel pensiero di Pietro Piovani”, Archivio di
Storia della Cultura, XIV (2001), pp. 45-47. Entre las muchas obras del filésofo napolitano, nos
limitamos a indicar el importante trabajo Pietro PIOVANI, Per una filosofia morale, ed. de Fulvio
Tessitore. Mildn: Bompiani, 2010, que incluye las cuatro principales obras teoréticas del filésofo.
Para profundizar en el autor véase: Fulvio TESSITORE y Giuseppe ACOCELLA (eds.), Bibliografia
degli seritti di Pietro Piovani (1946-1981). Népoles: Societa Nazionale di Scienze Lettere ed Arti,
1982; Paolo AMODIO (ed.), Bibliografia degli scritti su Pietro Piovani (1948-2000). Népoles: Liguori,
2000, cuya actualizacién se encuentra en Archivio i Storia della Cultura, XXI (2008), pp. 361-372.

® En Ortega, la dimensién préctica de la existencia humana se deja ver también en el canal
comunicativo que el mismo filésofo privilegia, es decir, el estilo del ensayo o del articulo de
periddico, consustancial con respecto a su estilo de pensamiento —que remite a su conviccién-
vocacién para la cual la claridad constituye la “cortesfa del filésofo”— (José ORTEGA Y GASSET,
;Qué evs filosofia? (1929), VIII, 244). Con relacién al estilo de comunicacién en Ortega, cfr. Jaime
de SaLas, “Comunicacién y metifora en Ortega”, Convivium: revista de filosofia, 22 (2009), pp.
131-150; Lucia M. G. PARENTE, Ortega y Gavoet ¢ la “vital curiosidad” filosdfica. Milan: Mimesis,
2013, pp. 33-72.

6 Cfr. Anna Maria NIEDDU, “Personalita e autenticitd in Pietro Piovani”, Archivio di Storia
della Cultura, XIV (2001), p. 318.

7“A lo que toda imagen es como estado ejecutivo mfo, como actuacién de mi yo, llamamos
sentimiento. (...) Toda imagen objetiva, al entrar en nuestra conciencia o partir de ella, produce
una reaccién subjetiva (...). M4s atin: esa reaccién subjetiva no es sino el acto mismo de percep-
cién, sea visién, recuerdo, inteleccién, etcétera. Por esto precisamente no nos damos cuenta de
ella”, José ORTEGA Y GASSET, “Ensayo de estética a manera de prélogo” (1914), 1, 676. Sobre el
concepto del “ser ejecutivo”, remitimos a “[Vida como ejecucién (el ser ejecutivo). Lecciones
del curso 1929-1930]", en ;Qué es conocimiento? Madrid: Revista de Occidente en Alianza Edito-
rial, 1984; actualmente en VIII, 197-232.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Lucia M. G. PARENTE 185

discipulo Antonio Rodriguez Huéscar, “no es otra cosa que el acto de vivir,
acto en el que tomamos parte por igual yo y las «cosas» que en cada mo-

mento integran mi circunstancia, acto, pues, mutual —mfo sobre ellas y de

ellas sobre mi—"8, entonces esta efectividad del ser se expresa en su unicidad,

intransferibilidad, irrepetibilidad.

En Italia, también Pietro Piovani —sensible, al igual que Ortega, a los cam-
bios histéricos y a las influencias de la cultura europea del siglo XX, caracte-
rizada por el existencialismo y la fenomenologia— consideraba la subjetividad
como irreductible por su constituirse en la ¢fectividad (que no corresponde a un
momento aislable de un proceso racional sino al resultado de reconocimientos
y mediaciones conectadas con la misma existencia en su continuo “hacerse”) y
por su remitir al inalcanzable limite’ cognoscitivo relativo al misterio del origen
o, para decirlo segin el estilo de Heidegger, relativo a nuestro ser arrojados en el
mundo. Escribe Piovani parafraseando a Ortega:

La vida es algo que hay “que hacer” porque, realizado el giro de la alternat:-
va extstencial de la aceptacién de mi ser incompleto, serd gracias a la unidad de
pensamiento y accién como trataré de llenar “la ausencia”® que quiere esen-
cializarse.

8 Antonio RODRIGUEZ HUESCAR, La innovacién metafisica de Ortega. Critica y superacion del
{dealismo. Madrid: Servicio de Publicaciones del Ministerio de Educacién y Ciencia, 1982, p. 94.
Para profundizar en el tema, cfr. José Emilio ESTEBAN, “Lallievo dimenticato di Ortega: la
filosofia di Antonio Rodriguez”, en Lucia M. G. PARENTE (ed.), La Scuola i Madrid. Filosofia
spagnola del XX vecolo. Milan: Mimesis, 2016, pp. 205-240.

% Vale la pena recordar la interesante interpretacién de Giuseppe Cacciatore con respecto al
sentido del limite en la perspectiva orteguiana, cuando el estudioso afirma que “el raciovitalismo
de Ortega —asf como el historicismo critico-problematico de la tradicién idealista y antipositivista
que va de Humboldt y Dilthey hasta Weber, y que en Italia se extiende desde Vico y el Croce
historicista hasta la escuela napolitana de Pietro Piovani— pueda caracterizarse como una implicita
filosoffa de la crisis en cuanto postula como concepto gufa precisamente al sentido del limite, y
adopta como método a la conciencia de la historicidad de la contingencia temporal y su tradu-
cibilidad en el lenguaje narrativo de la historia”, Giuseppe CACCIATORE, Sulla filosofia spagnola.
Saggt e ricerche. Bolonia: 11 Mulino, 2013, pp. 76-77. Con respecto a la centralidad de la narracién
histérica dentro de la perspectiva raciovitalista, cfr. del mismo autor “La filosofia dello storicismo
come narrazione della storia pensata e della storia vissuta”, en Giuseppe CACCIATORE y Antonello
GIUGLIANO (eds.), Storicismo e storictsmi. Mildn: Bruno Mondadori, 2007, pp. 109-168; Lucia M.
G. PARENTE, “La historia como texto vital: Ortega y la razén narrativa”, en Gerardo BOLADO y
Mykhailo MARCHUK (eds.), Jo#é Ortega y Gasvet. Vida, razén bistérica y democracia liberal. Chernivtsi:
Universidad Nacional Juriy Fedkovic de Chernivtsi, 2017, pp. 298-313.

! El concepto de ausencia, junto con los corolarios que derivan de ella, representa la cifra
del pensamiento de Piovani que fue un atento estudioso de las Convideraciones intempestivas de
Nietzsche (el cual considera que el nticleo principal de la existencia corresponde a su misma
imperfeccién). Piovani amplia y desarrolla ulteriormente este eco nietzscheano en el capitulo
“Assenza e valorazione” de Per una filosofia morale (1972), preludio de la obra péstuma de 1981,
Oggettivazione etica e assenzialismo.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



184 El cuerpo: punto cero del fluir edsmico. Una lectura ortequiana

Vemos que el filésofo napolitano conoce muy bien el andlisis orteguiano rela-
tivo al “quehacer”, a la circunstancialidad del pensamiento humano y su consi-
guiente vocacién a la orientacién de la cultura, y presumiblemente rememora
un pasaje de Historia como sistema (1935), en el cual se lee que “la vida que nos
es dada no nos es dada hecha, sino que necesitamos hacérnosla nosotros, cada
cual la suya. La vida es quehacer”!!. Se trata de un concepto que Ortega ya habia
anunciado en 1932:

La vida es quehacer y la verdad de la vida, es decir, la vida auténtica de
cada cual consistird en hacer lo que hay que hacer y evitar el hacer cualquier
cosa. (...) La vida verdadera es inexorablemente invencién'?.

Hay que hacer nuestro quehacer. El perfil de éste surge al enfrontar la
vocacién de cada cual con la circunstancia. Nuestra vocacién oprime la cir-
cunstancia, como ensayando realizarse en ésta. Pero ésta responde poniendo
condiciones (...).

No; el pensamiento no es la funcién de un 6rgano, sino la faena exasperada

de un ser que se siente perdido en el mundo y aspira a orientarse's.

Ortega percibe profundamente este vértigo de desorientacién con respec-
to al mundo, y orienta toda su produccién filoséfica segin el deseo de com-
prenderla de manera mejor precisamente para hacerse comprender y poder
llenar asf aquella auvsencia a la cual hace referencia Piovani, y que aspira a
manifestarse. En fin, la escritura sigue manifestdindose como el medio més
eficaz para captar las implicaciones teéricas de los problemas existenciales de
la vida diaria, en cuanto “por su misma esencia y presencia circunstancial”4,
se iguala a la sustancialidad de la vida. De todo esto se sigue que la co-presen-
cia de ser humano y mundo interindividual, bien representada en las obras
del filésofo espafiol, determina la circunstancia, que a su vez representa ine-
quivocamente la expresién del espacio humano intersubjetivo (claramen-
te en sintonfa con una derivacién de corte fenomenolégico husserliano'®, que

1" José ORTEGA Y GASSET, “Historia como sistema” (1935), en Historia como sistema y Del
Imperio Romano, V1, 47.

12 José ORTEGA Y GASSET, “Para el «Archivo de la palabra»” (1932), V, 86.

15 José ORTEGA Y GASSET, “Prélogo a una edicién de sus obras” (1932), V, 96.

1 1bid., 13.

® La descripcién, la subjetividad, la intersubjetividad, la reduccién fenomenolégica, el
tiempo, el espacio son todos temas que en Ortega quedan relacionados, delineando una inter-
pretacién del pensamiento husserliano que no queda atorada en las cuestiones del idealismo y
del ontologismo, sino que se orienta hacia la dimensién del sujeto concreto, de su encuentro con
el “otro” en el reciproco devenir vital, animico y espiritual. Se trata de un dinamismo que se puede
captar en las paginas de “Vitalidad, alma, espiritu”, en el cual quedan profundamente analizadas
las estructura dindmicas de la subjetividad y del cuerpo (asi como lo muestra Giulia Gobb;, jo-
ven estudiosa del pensamiento de Ortega, en sus atentas y loables revisiones de las precedentes

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Lucia M. G. PARENTE 185

concibe la espacialidad viviente como fundada en la espacialidad subjeti-
va, con lo que “mi vida”!® —en cuanto singularidad vital de todo ser humano
en el mundo- constituye la realidad fundamental dentro de la cual la vida
social se manifiesta).

A partir de la interdependencia entre el yo y su circunstancia, mediante
la cual la vida misma se sustanciaria, Ortega dirige sucesivamente su mirada
pensativa hacia otro retrato hermenéutico que remite a un interés temético
de valor permanente: la corporalidad en sus caracteres mds tipicos y sobre-
salientes. Y, asi, se puede entender por qué la concepcién orteguiana puede,
todavia hoy, ser considerada como una “innovacién metafisica”'® que obli-
gatoriamente abre el camino de un andlisis filoséfico de profunda actualidad

traducciones de algunos textos orteguianos publicados en Espafia entre el afio 1924 y el afio
1929, y que han sido recientemente traducidos al italiano: José ORTEGA Y GASSET, // corpo tra
symbolon ¢ psyché. Sagg: filosofici. Milan: Maltemi, 2022. Los textos traducidos y comentados
por la estudiosa son: “Las dos grandes metéforas” (1924), “Vitalidad, alma, espiritu” (1925),
“Sobre la expresién, fenémeno césmico” (1925), “Facciones del amor” (1926) y “La percepcién
del préjimo” (1929). Se trata de los afios en los cuales salen a la luz también los inéditos de
Husserl, en los cuales Ortega va precisamente madurando sus reflexiones alrededor del filésofo
alemdn. Para el pensador madrilefio, la fenomenologfa empieza a representar una gran obra de
critica cultural, mediante la cual resulta posible tomar en consideracién y desarrollar ulterior-
mente temdticas filoséficas muy amplias. Segtin la apreciable interpretacién de Javier San Mar-
tin: “La tarea de interpretacién de la fenomenologia husserliana consistié en reivindicar lo que
ahora se llama «el nuevo Husserl», es decir, un Husserl que parte del sentido trascendental
que somos cada uno de nosotros, sin por ello dejar de ser personas concretas, que viven cor-
poralmente en un entorno socio-lingiifstico e histérico. Esto significa que la trascendentalidad
husserliana somos cada uno de nosotros con su cuerpo vivido animal, terminado por aflorar en
lo que ahora en la feliz expresién de Donn Welton [en Zhe New Huvverl. A Critical Reader. Bloo-
mington: Indiana University Press, 2003] se llama «el nuevo Husserl»”, Javier SAN MARTIN,
“La vida radical como conciencia trascendental”, Revista de Humanidades, 28 (2013), pp. 231-232.
Con respecto a la definicién de “nuevo Husserl”, véase también “La «nuova» visione della
fenomenologia”, Logos. Rivista annuale del Dipartimento di Filosofia “A. Aliotta”, 6 (2011), pp. 3-31.

16 “Lo primero, pues, que ha de hacer la filosoffa es definir ese dato, definir lo que es «mi
vida», «nuestra vida», la de cada cual. Vivir es el modo de ser radical: toda otra cosa y modo de
ser lo encuentro en mi vida, dentro de ella, como detalle de ella y referidos a ella”, José ORTEGA
Y GASSET, ;Qué es filosofia? (1929), VIII, 345.

17 La que Ortega desarrolla en £/ hombre y la gente (obra cuyo titulo deriva de un curso aca-
démico muy importante que el filésofo madrilefio impartié en 1939, en la Universidad de Buenos
Aires, sobre la relacién entre ser humano y sociedad), es una verdadera fenomenologia de lo
social; es decir, una descripcién de las herramientas comportamentales y comunicativas adopta-
das por el sujeto con el fin de adaptarse, pero sin una auténoma posibilidad de eleccién (porque
aquellas formas derivan de la gente y resultan ser impersonales). Por esto, para poder captar de
manera clara un contenido complejo como el del mundo humano impersonal, el mismo Ortega
tratard de aclarar el significado de la convivencia social, del fenémeno Estado, del anonimato
de la gente, del colectivismo y del individualismo.

18“Un campo de investigacién casi virgen, y tan dificil como promisorio”, Antonio RODRIGUEZ
HUESCAR, La innovacion metafisica de Ortega, ed. cit., p. 122.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



186 El cuerpo: punto cero del fluir edsmico. Una lectura ortequiana

completamente relacionado con su particular interpretacién de la vida como
“realidad radical”'’.

Filosofia de la irremplazabilidad corporal

Hablar de la vida del ser humano, de v« vida, significa adentrarse en los rin-
cones de su misma existencia en el mundo, pensando en la “arquitecténica de
la persona” como en la de un ser cuya corporalidad lo sitda en la existencia
real en relacién con otras corporalidades. La concepcién del cuerpo que Ortega
expresa en sus reflexiones concéntricas se perfila, por asi decirlo, como una en-
tidad con “dos cabezas”: una fisica y la otra metafisica. El cuerpo, en su espacia-
lidad fisica, expresa (vignifica) una realidad metafisica como singular manifes-
tacién de un mundo interior, cuya identidad permite reconocer un ser viviente,
concreto y tnico, es decir un 4/ que borra la distancia entre el yo fenoménico y el yo
nouménico. Mi cuerpo soy yo, porque en él, y através de él, me reconozco e iden-
tifico como sujeto, como persona individual, dnica y distinta de todas las otras.

Por esto, hablar de m: cuerpo significa hablar de mi vida. Sale, asf, a la luz
una interesante idea que anima las densas paginas de Ortega, el cual apela a la
bien conocida razén vital e histérica para admitir que solo a partir de la vida de
cada yo en su coexistencia (dialogantey contrastante) con el mundo alrededor,
es posible hacer comprensible la singularidad del ser humano en su proyeccién
experiencial vivida. Por esta razén, cada vida representa un acontecimiento
tnico cuya expresién resulta ser irrepetible, de la misma manera en que cada
cuerpo es indispensable porque la identidad de cada “si” que compone el uni-
verso humano se sitda en su trremplazabilidad corporal. Ortega se obstina en con-
cebir al cuerpo como una posible forma de “resurreccién de la carne™!, capaz
de confrontarse con una perspectiva reduccionista que pensaba en el cuerpo
como pura materia organica.

19 La primacia del yo como ser activo constituye, para Ortega, el emblema de la unicidad
de la vida en cuanto realidad radical de la cual deriva la misma pregunta por el ser. El filésofo se
dirige, entonces, hacia un saber significativo en el cual las palabras asumen vida a partir de su
propia existencial singularidad. Y las palabras del filésofo, en toda su fuerza comunicativa de la
relacién con la sutileza del detalle y la forma concreta de la expresién enraizada en un rico tejido
cultural, siguen ofreciendo imdgenes que representan la vida concreta, en su realidad radical, y
el moverse del enigma existencial hacia la luz de la comprensién y, por esto, de la aceptacién de
la “vida en la fatalidad y en la libertad”. Con respecto a este asunto, véase Lucia M. G. PARENTE,
Ortega y Gavset e la “vital curiosidad” filosofica, ed. cit., pp. 65-98.

20 Giulia GoBsBl, “Introduzione”, en José ORTEGA Y GASSET, 1/ corpo tra symbolon ¢ psyché.
Sagg filosofict, ed. cit., p. 18.

21 “Alla resurrezione della carne doveva corrispondere una filosofia inedita che parlava della
corporeita e, come un profeta, Ortega (...) era disposto a ricercare una nuova antropologia
filosofica con una base concettuale incentrata sul corpo e di vocazione fenomenologica”, Agustin
SERRANO DE HARO, “Prefazione”, en José ORTEGA Y GASSET, ob. cit., p. 7.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Lucia M. G. PARENTE 187

La diferente actitud nuestra ante la carne y ante el mineral —escribe Orte-
ga— estriba en que, al ver carne, prevemos algo mds que lo que vemos; la carne
se nos presenta, desde luego, como exteriorizacién de algo esencialmente in-
terno. (...) Por eso sélo la carne, y no el mineral, tiene un verdadero “dentro”.

En el caso del hombre, esta intimidad de lo vital se potencia y enriquece
desmesuradamente merced a la riqueza de su alma. El hombre exterior estd
habitado por un hombre interior. Tras del cuerpo estd emboscada el alma®.

Ademds del alma, es correcto recordar también al espiritu. Para el filésofo,
este genera la capacidad de sentirse protagonista de los propios actos de voluntad
y pensamiento (como él mismo indica en “Vitalidad, alma, espiritu”). El juego
proporcional entre los tres niveles de la estructura fntima del ser humano ofrece
también una panordmica del ser humano en continuo devenir, entre periodos de
profunda "porosidad"23 y otros de fuerte hermetismo (tal Como pasa con las épo-
4, cuando se desea ampliar el horizonte de investigacién). La hu-
mana capacidad de realizar, de esta forma, s« experiencia existencia en devenir,
que Ortega supo representar mediante la complejidad de la estructura intima del

cas histéricas

ser humano, ha sido reconsiderada por Piovani desde la perspectiva de un nuevo
historicismo existencial, cuya sintesis queremos recordar:

La existencia no se sustrae al devenir: es porque, en s{ misma, no se para.
(...) Si los existentes son en cuanto se hacen, si su hacerse es produccién de
efectividad, ellos no pueden ser en cuanto son sino en cuanto devienen, y su
devenir es un continuo defenderse de la inexistencia, una continua asuncién de la
conciencia de la precariedad en contra de la cual luchan. El existir es un cuerpo

a cuerpo en contra de la inestabilidad, y por esto no puede ser mas que devenir®.

Volviendo a Ortega, si la existencia no puede ser més que devenir, el cuerpo
de lo existente es la profunda morada de la subjetividad, cuya carne se vuelve a
su vez expresién césmica. Queda claro, entonces, cémo a partir del importante
encuentro con la fenomenologia “poco ortodoxa” de matriz scheleriana —descu-
bierta por Ortega en 1913, dos afios después de su acercamiento a los textos
husserlianos— el filésofo espafiol toma lentamente en consideracién la ética ma-
terial de los valores y su interés dominante hacia el ser humano, liberdandose as{
de las ataduras del neokantismo, y “dando vida” a una descripcién fenomeno-
légica de la cotidianidad, nunca separada del mundo circunstancial en el cual

22 José ORTEGA Y GASSET, “Sobre la expresién, fenémeno césmico” (1925), en £/l Espectador
Vili, 11, 680-681.

%5 E] término “poroso” serd propuesto también por Merleau-Ponty, cfr. Maurice MERLEAU-
PONTY, Lo vistble y lo invwsible. Buenos Aires: Nueva Visién, 2010.

24 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, “Dindmica del tiempo” (1927), IV, 55-74.

% Pietro PIOVANI, “Oggettivazione etica e assenzialismo”, en Per una filosofia morale, ed.
cit., p. 1035.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



188 El cuerpo: punto cero del fluir edsmico. Una lectura ortequiana

el cuel”po-pl"opio26 queda situado. Con respecto a todo esto, las observaciones
de Jean-Claude Lévéque nos permiten subrayar la recepcién orteguiana de la
concepcién fenomenolégica del filésofo aleman:

Para Scheler, viviren el cuerpo-propiossignifica “estar-en él en laexperiencia-
vivida interior”; es algo inherente con nosotros y, a la vez, parece apuntar ha-
cia el exterior, ser parte del mundo en su materialidad. Esta es la paradoja
de la corporeidad. Ortega radicaliza la posicién scheleriana en cuanto atribu-
ye al cuerpo una funcién originaria con respecto a la mediacién entre exterior
e interior, y con relacién a la fundacién de la afectividad: en algunos pasajes, el
filésofo espafiol parece adelantar las posiciones expresadas por Merleau-Ponty
en la Phénoménologie de la perception o en los cursos impartidos sobre la Natura-
leza en el Collége de France (...). Creemos que Scheler haya sido el primero
que ha ofrecido a Ortega las herramientas necesarias para introducir la no-
cién de “cuerpo” en su propia filosofia y poner las bases para una elaboracién
compleja de la fundacién del conocimiento en la vida como realidad radical,
aunque las dos posiciones —sobre todo con respecto a la cuestién de las esen-
cias— resultan ser a veces profundamente divergentes”.

Sin duda alguna, en Ortega se encuentra la presencia de los resultados alcan-
zados por Scheler, asf como es evidente la afinidad de sus investigaciones con
respecto a las de Merleau-Ponty, sobre todo con relacién al concepto de carne
(que expresa la recfproca inclusién del nexo cuerpo-mundo)?. Las palabras del
filssofo francés presentan claras “sintonfas, consonancias, concordancias” con las

de Ortega:

las cosas son la prolongacién de mi cuerpo y mi cuerpo es la prolongacién
del mundo, por él el mundo me rodea (...). La carne = el hecho de que lo
visible que yo soy es vidente (mirada) o, lo que quiere decir lo mismo, tiene
un adentro + el hecho de que lo visible exterior es también visto, Le. tiene

26 El tema del “cuerpo-propio” tiene una evidente presencia en la fenomenologfa en fran-
cés, desde Merleau-Ponty hasta Michel Henry, asf{ como dentro de las reflexiones de Lévinas.
Quizés, en el panorama espafiol, sean todavia pocos los filésofos que comparten este interés con
Ortega; sin embargo, hay autores que se colocan en posiciones cercanas con respecto a la
concepcién orteguiana del cuerpo, como José Luis Aranguren, José Ferrater Mora, Pedro
Lain Entralgo, Agustin Andreu, Agustin Serrano de Haro, José Lasaga, Felipe Ledesma,
Nelson Orringer, Carlos Gémez, Jestis Conill, Camille Lacan, Antonio Diéguez.

77 Jean-Claude LEVEQUE, “Ortega y Gasset e Scheler di fronte alla fenomenologia”, en
Francesco Mo1sO, Marco CIPOLLONI, Jean-Claude LEVEQUE (eds.), Ortega y Gavset penvatore e
narratore dell’Europa. Milan: Cisalpino, 2001, pp. 77-78 (pp. 71-95).

28 Cfr. Maurice MERLEAU-PONTY, Fenomenologia della percezione, traduccién al italiano de A.
Bonomi. Mildn: 1l Saggiatore, 1965, pp. 103-104. Para profundizar véase Giovanni INVITTO,
“I lettori italiani di Merleau-Ponty: breve cronaca di tre generazioni”, Chiasmi International, 1

(1999), pp. 19-21.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Lucia M. G. PARENTE 189

una prolongacién, en la muralla que rodea a mi cuerpo, que forma parte de

su serzg.

Ya algunos afios antes de las afirmaciones de Merleau-Ponty, Ortega
declaraba que no solo la carne constituye contempordneamente lo visible y lo
vidente, sino también que:

por fuerza tacto y contacto son el factor mds perentorio en la estructuracién de
nuestro mundo. (...) Ahora bien, cuando un cuerpo es ve/ial de una intimidad
que en él va como inclusa y reclusa, es que el cuerpo es carne, y esa funcién que
consiste en sefialar la intimidad se llama expresién. La carne, adem4s de pesar

y moverse, expresa, e/ expresién”.

Existe mi (ntus, entendido como trasfondo mds intimo de m{ mismo, en
el cual confluyen los deseos, las pasiones, las creencias, las esperanzas, los
temores, etc., y todos hacen de mi cuerpo un “fertilisimo «campo expresi-
vo o de expresividad»"?'. Se perfila, asi, una “geometria sentimental”** de
caricter dnico y que se sitia propiamente dentro de la esfera interior
de lo humano. No es importante el tipo de juego de las formas que acon-
tece en este [u‘z]a/‘ no /u‘qa/‘55 —que no presenta confines determinables Yy que
Ortega mismo llama “intracuerpo”, porque la sustancia que lo genera queda
invariada. Por esto, el cuerpo es expresién de un “pueblo incalculable de
estados sensitivos intracorporales” que subrayan nuestros estados fntimos
mediante las variadas y multiples sensaciones exteriores, asi como harfa
el aparato que selecciona y que pasa o deja pasar a los objetos del mundo
exterior®.

El cuerpo-carne —entre biologia y biograffa— expresa esta singularidad del
ser mediante la unicidad de aguel particular gesto emocional —que es el mé4s
evidente en el universo de los fenémenos expresivos*— para donar valor al
sentido de su existencia. El ser humano queda asf convocado —a través de un
tiempo que le pueda conceder / posibilidad ulterior como mejor valoracién de

2 Maurice MERLEAU-PONTY, Lo visible y lo invisible, ed. cit., pp. 225 y 239.

%0 José ORTEGA Y GASSET, El hombre y la gente. [Curso de 1949-1950], X, 182 y 194.

31 [dem.

32 José ORTEGA Y GASSET, “Geometria sentimental”, en “Vitalidad, alma, espiritu” (1925),
en Fl Eopectador V, 11, 584-595.

% “Toda intimidad, pero, sobre todo, la intimidad humana —vida, alma, espiritu—, es inespa-
cial”, José ORTEGA Y GASSET, “Sobre la expresién, fenémeno césmico” (1925), 11, 682.

3 José ORTEGA Y GASSET, “La percepcién del préjimo” (1929), en Zeoria de Andalucia y otros
envayos, V1, 218.

3% Cfr. ibid., 219.

% Cfr. José ORTEGA Y GASSET, “Sobre la expresién, fenémeno césmico” (1925), 11, 682.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



190 El cuerpo: punto cero del fluir edsmico. Una lectura ortequiana

su sentido®— al quebacer continuo mediante las reciprocas relaciones entre Tu y
Yo. Por esto, “la carne del hombre manifiesta algo latente, tiene significacién,
expresa un sentido™® y marca un punto cero en el fluir césmico. La lectura
orteguiana —que compartimos plenamente— surge de la evidencia del cuerpo-
propio como parte de si nunca separada del ser animico. Ademads, detris de
cualquier fragmento narrativo derivado por materiales heterogéneos del saber,
para Ortega la corporalidad sigue siendo una tierra cuya exploracién no acaba
nunca. Por otra parte, toda vitalidad (alma y espiritu) encerrada en un cuerpo
representa una historia tncca que, surgiendo de infinitas variables existenciales
de cromosomas césmicos, intenta describir el viaje errdtico que se extiende hasta
los confines de su misma existencia corporal segin el intento de reunirse con
el origen.

Pero entonces: “Cuando vemos el cuerpo de un hombre, ;vemos un cuer-
po o vemos un hombre?”?, pregunta Ortega en el comienzo de “Variaciones
sobra la carne”, titulo de un pardgrafo incluido en “Sobre la expresién, fené-
meno césmico”. No hay duda de que lo que vemos es un cuerpo que expresa
en sf la humanidad del ser: “Porque el hombre no es sélo un cuerpo, sino,
tras un cuerpo, un alma, espiritu, conciencia, psique, yo, persona, como se
prefiera llamar a toda esa porcién del hombre que no es espacial, que es idea,
sentimiento, volicién, memoria, imagen, sensacién, instinto”.

(Se puede dar una conclusién?

El conjunto de las obras orteguianas, recopiladas por la Fundacién José
Ortega y Gasset — Gregorio Marafién, rescatadas gracias a la generosa y
profunda colaboracién de los herederos de su ensefianza, constituye una evi-
dencia de una parte notablemente amplia, y representativa, de la filosofia espa-
fiola contemporanea, y atestigua cémo el legado del pensamiento de Ortega ha

% Aunque el ser humano esté marcado por la finitud, la evidencia de su ser en el mundo
no impide la posibilidad de un continuo desnacer, para decirlo con las palabras de Marfa Zam-
brano. Segin Enzo Paci (1911-1976), pensador que a la manera de Piovani segufa dialogando
con una fenomenologfa de corte existencialista muy cercana a la perspectiva de Ortega (y con
un historicismo muy cercano a la posicién de Croce): “Su fin [del ser] es la verdad que no
se encuentra detrds de nosotros sino por delante, y que en las cosas del mundo ya estd presente
en forma adormecida. Despertar a las cosas, encarnar nosotros mismos este despertar en el
cual todo se despierta, esto es volver a la vida auténtica del yo, a su continuo trascenderse, a
la paradoja de la intencionalidad. Volver al sujeto, a nosotros mismos, a mi mismo. Despertar
continuamente en el asombro del paisaje del mundo”, Enzo PACI, Diario fenomenologico. Milan:
Orthotes, 2021, p. 128. Para un anélisis general del pensamiento de Paci, véase Carlo SINI, Enzo
Paci. Il filosofo ¢ la vita. Milan: Feltrinelli, 2015.

3 José ORTEGA Y GASSET, “Sobre la expresién, fenémeno césmico” (1925), 11, 683.

% 1bid., 680.

4 70.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Lucia M. G. PARENTE 191

sabido afirmarse de manera sélida e influyente, precisamente porque se trata
de un pensamiento capaz de producir frutos heterogéneos, perspectivas de in-
vestigacién y estilos filoséficos a veces muy lejanos entre ellos pero también con
respecto a la ensefianza originaria.

La vitalidad de este movimiento de diferenciacién y de renovacién de su
pensamiento atestigua una innegable fuerza especulativa, radicada en un mul-
tiforme y asistemético compromiso del filésofo de Madrid. La falta de siste-
maticidad de sus obras, y la gran apertura y disponibilidad con respecto a los
hechos del mundo, marcan tanto la historia del ser humano como su filosofia,

1!, segin un rigor cri-

que quiere pensar en la vida como “dialéctica de lo rea
tico que deriva también de la significativa contribucién ofrecida por el milieu
cultural de la época. Es precisamente gracias a su cardcter arquetipico, como
este pensamiento no deja de representar en el imaginario colectivo de la filo-
soffa occidental una sugerente referencia a un compromiso directo y radical,
a un claro espiritu de planificacién y, sobre todo, a una auténtica vocacién para
un didlogo y una atencién interdisciplinar capaces de construir puentes entre
diferentes perspectivas filoséficas, sin dejar de lado su irreductible alteridad.

Asi, si “la situacién practicamente éptima para conocer —es decir, para ab-
sorber el mayor nimero y la mejor calidad de elementos objetivos—, es inter-
mediaria entre la pura contemplacién y el urgente interés (...) poniendo en ella
una perspectiva de atencién”#, recordar sus reflexiones sobre el concepto de
“cuerpo propio” (“portavoz” de la autenticidad del ser humano) en nuestra era
descorporalizada puede ofrecer una oportunidad para seguir ejerciendo su suge-
rente influencia y, a la vez, para tratar de devolver un valor tnico e intransferi-
ble a la categorifa de corporalidad, constantemente minada por un conjunto de
vacuos algoritmos.

La riqueza del pensamiento de Ortega se encuentra en el didlogo que no
llega a acabarse, ofreciendo preciosas “glosas” a la elaboracién de todo pen-
samiento en devenir, y constituye “una via de acceso a la realidad de nuestro
momento por més que ello pueda llevarnos a utilizar su pensamiento en con-
textos nuevos”. El filésofo madrilefio, dejandose llevar por la admiracién
hacia el humanista Goethe, ha intentado alcanzar la méxima altura precisa-
mente en aquellas investigaciones con respecto a las cuales percibfa m4s interés,

4" José LASAGA MEDINA, José Ortega y Gavsel. Vida y filosofla. Madrid: Biblioteca Nueva,
2003, p. 173.

4 José ORTEGA Y GASSET, “Accién y contemplacién”, en “Ideas sobre la novela” (1925), en
La deshumanizacién del arte e 1deas sobre la novela, 111, 896.

45 Parece oportuno extender esta consideracién de Jaime de SALAS, “Ortega y el contrato
social”, en Francesco MOI1SO, Marco CIPOLLONI y Jean-Claude LEVEQUE (eds.), Ortega y Gasset
penvatore e narratore dell’Europa, ed. cit., p. 205, al tema orteguiano del cuerpo propio, que —como
el cuerpo social- “tiene que ser real, es decir, darse efectivamente dentro de una perspectiva
concreta y no puramente teérica”’ (idem, p. 212).

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



192 El cuerpo: punto cero del fluir edsmico. Una lectura ortequiana

trabajando con pasién y sin descanso para realizar su obra®. Los que se han
dedicado al estudio de la natural condicién multifacética del pensamiento orte-
guiano, quiz4s puedan compartir la afirmacién de Fernando Vela que, en 1961,
afirmaba que “el edificio de una filosoffa, cuando se hace filosofia a la manera
de Ortega, nunca resultard acabado”®, y més si, como subraya Giulia Gobbi,
este edificio queda levantado por encima del “deseo m4s profundo e intimo del

individuo [que] es el de amar, realizando su propio Si con todas sus fuerzas

B REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

46

Awmonio, P. (ed.) (2000): Bibliografia degli scritti su
Pietro Piovani (1948-2000). Napoles: Liguori.
Actualmente, en Archivio di Storia della
Cultura, XXI (2008), pp. 361-372.

CACCIATORE, G. (2007): “La filosofia dello storicismo
come narrazione della storia pensata e della
storia vissuta”, en G. CACCIATORE Yy A. GIUGLIANO
(eds.), Storicismo e storicismi. Milan: Bruno
Mondadori, pp. 109-168.

CAccIaToRE, G. (2013): Sulla filosofia spagnola.
Saggi e ricerche. Bolonia: Il Mulino.

CanTiLLo, G. (2001): “Esistenza e storia nel pensie-
ro di Pietro Piovani”, Archivio di Storia della
Cultura, XIV, pp. 45-47.

EsteBan, J. E. (2016): “Lallievo dimenticato di
Ortega: la filosofia di Antonio Rodriguez”, en
L. M. G. Parente (ed.), La Scuola di Madrid.
Filosofia spagnola del XX secolo, prélogo de
L. Kauffmann, epilogo de J. San Martin. Milan:
Mimesis, pp. 205-240.

Ganwver, A. (1991): Ideario spagnolo, trad. it. de L.
Frattale. Roma: Bonacci Editore.

INnviTTo, G. (1999): “I lettori italiani di Merleau-
Ponty: breve cronaca di tre generazioni”,
Chiasmi International, 1, pp. 19-21.

LAsAGA MEDINA, J. (2003): José Ortega y Gasset.
Vida y filosofia. Madrid: Biblioteca Nueva.
Leveque, J.-C. (2001): “Ortega y Gasset e Scheler

di fronte alla fenomenologia”, en F. Moiso,
M. Cipottont y J.-C. LEvEQuE (eds.), Ortega y
Gasset pensatore e narratore dell’Europa.

Milan: Cisalpino, pp. 71-95.

MERLEAU-PONTY, M. (1965): Fenomenologia della
percezione, trad. it. de A. Bonomi. Milan: Il
Saggiatore.

MERrLEAU-PONTY, M. (2010): Lo visible y lo invisible.
Buenos Aires: Nueva Vision.

Niebpu, A. M. (2001): “Personalita e autenticita in
Pietro Piovani”, Archivio di Storia della Cultu-
ra, XIV, pp. 317-331.

4 Para una interesante visién del tema, ampliando la comparacién entre ambos autores,
véase Angel GANIVET, ldeario spagnolo, traduccién al italiano de Loretta FRATTALE. Roma:

Bonacci Editore, 1991, p. 83.

4 Fernando VELA, “Evocacién de Ortega”, en Ortega y los extstencialismos. Madrid: Revista

de Occidente, 1961, p. 25.

4 Giulia GoBBI, “Introduzione”, en José ORTEGA Y GASSET, // corpo tra symbolon ¢ psyché.

Saggi filosofict, ed. cit., p. 22.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Lucia M. G. PARENTE

195

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras comple-
tas, 10 vols. Madrid: Fundacion José Ortega y
Gasset / Taurus.

ORTEGA Y GASSET, J. (2022): Il corpo tra symbolon e
psyché. Saggi filosofici, prefacio de A. SERRANO
DE HARo, trad. it. de G. Gogsi. Milan: Maltemi.

Paci, E. (2021): Diario fenomenologico (1961), pre-
facio de P. A. Rovatti, postfacio de M. Cerulo.
Milan: Orthotes.

PARENTE, L. M. G. (2013): Ortega y Gasset e la “vital
curiosidad” filosofica. Milan: Mimesis.

PaRenTE, L. M. G. (2017): “La historia como tex-
to vital: Ortega y la razén narrativa”, en G.
BoLabo y M. MARcHUK (eds.), José Ortega y
Gasset. Vida, razén histérica y democracia
liberal. Chernivtsi: Universidad Nacional Juriy
Fedkovic de Chernivtsi, pp. 298-313.

Piovani, P. (2010): Per una filosofia morale, ed. de F.
Tessitore. Milan: Bompiani.

RopriGUEZ HuEscar, A. (1982): La innovacion me-
tafisica de Ortega. Critica y superacion del
idealismo. Madrid: Servicio de Publicaciones
del Ministerio de Educacion y Ciencia.

Saias, J. de (2001): “Ortega y el contrato
social”, en F. Moiso, M. CipoLLont y J.-C.
LevequE (eds.), Ortega y Gasset pensatore e

narratore dell’Europa. Milén: Cisalpino, pp.
205-215.

SaLas, J. de (2009): “Comunicacién y metafora en
Ortega”, Convivium: revista de filosofia, 22,
pp. 131-150.

SAN MARTIN, J. (2011): “La «nuova» visione della
fenomenologia”, Logos. Rivista annuale del
Dipartimento di Filosofia “A. Aliotta”, 6,
pp. 3-31.

SAN MARTIN, J. (2013): “La vida radical como con-
ciencia trascendental”, Revista de Humanida-
des, 28, pp. 229-245.

SERRANO DE HARO, A. (2013): “Apariciones y eclipses
del cuerpo propio”, en J. Zamora BoniLLA (ed.),
Guia Comares de Ortega y Gasset. Granada:
Editorial Comares, pp. 311-327.

Sint, C. (2015): Enzo Paci. Il filosofo e la vita. Milan:
Feltrinelli.

TessiTore, F. y AcoceLLa, G. (eds.) (1982): Bibliogra-
fia degli scritti di Pietro Piovani (1946-1981).
Napoles: Societa Nazionale di Scienze Lettere
ed Arti.

Vewa, F (1961): Ortega y los existencialismos.
Madrid: Revista de Occidente.

WELToN, D. (2003): The New Husserl. A Critical
Reader. Bloomington: Indiana University Press.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril






288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Resenas

EL SOL, UN PROYECTO POLITICO Y CULTURAL PARA LA MODERNIZACION DE ESPANA

AUBERT, Paul: £/ diario El Sol en su época (1917-
1939). Zaragoza: Prensas de la Universidad de
Zaragoza, 2022, 3% p.

IeNACIO BLANCO ALFONSO

ORCID: 0000-0002-2595-464X

omo es de sobra conocido, casi

toda la obra de José Ortega y

Gasset fue alumbrada en las

pdginas de algunas de las revistas y pe-

riédicos espafioles m4s influyentes del

primer cuarto del siglo XX. En el caso

de Ortega, esta caracteristica literaria

fue performativa y supuso una auténti-

ca democratizacién de su filosofia de la

razén vital, pues la liviandad de la hoja

volandera imponfa una claridad que fue
abrazada sin complejos por el filésofo.

Asf lo explica el propio Ortega en

el “Prélogo a una edicién de sus obras”

(1932), cuando escribe que:

En nuestro pafs, ni la catedra ni el li-
bro tenfan eficiencia social. Nuestro
pueblo no admite lo distanciado y
solemne. Reina en él puramente lo
cotidiano y vulgar. Las formas del

Cémo citar este articulo:

Blanco Alfonso, 1. (2023). "El Sol", un proyecto politico y cultural para la modernizacién en Espafia.
Resefia a “El diario El Sol en su época (1917-1939)" de Paul Aubert. Revista de Estudios Orteguianos,

(47), 195-198.
https://doi.org/10.63487/re0.62

aristocratismo “aparte” han sido siem-
pre estériles en esta penfnsula. Quien
quiera crear algo —y toda creacién es
aristocracia— tiene que acertar a ser
aristécrata en la plazuela. He aquf
por qué, décil a la circunstancia, he
hecho que mi obra brote en la pla-
zuela intelectual que es el periédico

(V, 98).

Varios académicos se han percatado
de esta circunstancia tan relevante en
la forja del pensamiento orteguiano, y
han dedicado buena parte de su investi-
gacién a analizar, describir y contextua-
lizar los periédicos y las revistas de los
que se valié el filésofo para desarrollar
su pedagogia social. Entre estos acadé-
micos ocupa un lugar prominente el pro-
fesor Paul Aubert, catedratico emérito
de Literatura y Civilizacién Espafiolas
Contemporaneas de la Universidad Aix-
Marseille, y autor de varias monograffas
sobre historia y cultura espafiolas del
siglo XX.

Con esta nueva obra titulada £/
diario El Sol en ou época (1917-1959),

Aubert ofrece al lector una minuciosa

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

{11:] Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



196

Resenas

y documentada descripcién de las cir-
cunstancias que rodearon el nacimiento
de este importante periédico, eminente
6rgano de expresién del espiritu rege-
neracionista de los intelectuales del 14,
y de toda la generacién de espafioles que
aspiraban a superar la “vieja Espafia”
—en palabras de Ortega.

El libro, publicado por Prensas de la
Universidad de Zaragoza en 2022, estd
dividido en tres partes y catorce capitulos,
que se desarrollan a lo largo de trescien-
tas noventa y cuatro paginas. El discur-
so sigue una estructura cronolégica, que
arranca con la descripcién del contexto
histérico y social que rodeé el nacimien-
to de £/ Sol en 1917, y termina en marzo
de 1939, cuando la cabecera cierra defi-
nitivamente tras una agonia de siete afios
que empez6 en 1932, fecha en la que pier-
de la mayor parte de su capital intelectual,
con Ortega a la cabeza, por el cambio de
signo de la Reptiblica y la radicalizacién
de su linea editorial.

La primera parte del libro se titula
“Las ambiciones de un nuevo diario li-
beral”, y recrea las circunstancias del na-
cimiento de %/ So/, en una coyuntura na-
cional e internacional propicia debido al
encarecimiento del papel provocado por
la Gran Guerra. El impulsor del proyec-
to ser4 el industrial vasco Nicolds Maria
de Urgoiti, relevante figura en la Espa-
fia de principios del siglo XX, a quien
Mercedes Cabrera dedicé, ademds de
varios articulos, una excelente biografia
publicada en 1994 por Alianza Editorial,
titulada La industria, la prenva y la politica.
Nicolds Maria de Urgoiti (1868-1951).

Sin la figura de Urgoiti no se entien-
de el nacimiento de %/ Sol. Se ha dicho
que el vasco albergaba la ilusién de fun-
dar un gran periédico moderno, “a la
europea’, en el que aplicar las nuevas

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

tecnologias de impresién y dar salida
al excedente de papel de La Papelera,
de la que a la sazén era presidente. Sin
embargo, junto a este impulso de orden
empresarial, se dio en Urgoiti una inci-
tacién intelectual provocada, en parte,
por la gran impresién que le causé escu-
char la conferencia Vigja y nueva politica,
dada por Ortega en 1914 en el Teatro de
la Comedia. La comunién con el filésofo
madrilefio en el plano politico y doctri-
nal le acompafiard hasta el final de sus
dfas, y cristalizard en varias iniciativas
profusamente descritas en este libro.

En el segundo capitulo de esta pri-
mera parte, Aubert narra el intento de
compra de El Imparcial, periédico mo-
narquico y liberal propiedad de los
Gasset, por parte de Urgoiti con la com-
plicidad de Ortega a mediados de 1917.
Este interesante episodio ya fue descrito
por Gonzalo Redondo en una magnifica
obra en dos tomos publicada por Rialp
en 1970, con el titulo Las empresas politi-
cas de José Ortega y Gaset. El Sol, Crisol y
Luz. El Imparcial era el periédico espafiol
maés prestigioso en los albores del nuevo
siglo. Para los intelectuales del 98, pu-
blicar en sus pdginas, especialmente en
el suplemento cultural “Los Lunes de £/
]/npa/‘c[a[", era “la cumbre”, en palabras
de Azorin.

Como hacia 1917 Urgoiti ya tenfa
decidido fundar un periédico de gran al-
cance, la débil situacién financiera de £/
Imparcial —tras haber abandonado el trust
de prensa— propicié que se alinearan
los intereses de los Gasset y de Urgoiti.
Ortegaseimplicé afondo enla operacién,
redactando documentos y marcando una
linea editorial “a favor de una democra-
tizacién del régimen” (p. 66), pero como
quiera que la visién politica de los jéve-
nes regeneracionistas confrontaba con la

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefas

197

visién conservadora de los propietarios
y de una parte del consejo de administra-
cién, la operacién fracasé. El detonante
fue la publicacién del sefiero articulo
“Bajo el arco en ruina” (£l Imparcial,
13-VI1-1917), en funcién del que Ortega
llegaria a sentenciar: “Delenda est Monar-
chia” (1V, 764).

En esta frustracién se encuentra el
nacimiento de £/ So/, que pronto alcan-
zarfa un “prestigio inigualable” debido,
a juicio de Aubert, a “la coherencia de
su linea ideolégica y de su empefio en
contratar a periodistas prestigiosos, a
quienes paga bien” (p. 71). Entre estos
colaboradores destaca José Ortega y
Gasset, a cuyo influjo se debe gran parte
del éxito de £/ Sol. “Esta redactado porin-
telectuales de altura y proporciona una
informacién extranjera superior a lo que
es habitual en la prensa de la época. Se
dirige a un publico de burgueses libera-
les cultos, hasta ser considerado elitista”,
explica el autor.

Uno de los capitulos —a mi enten-
der— mads interesantes del libro es el
que describe la relacién de Ortega con
el periodismo. Esta faceta de la biogra-
fia orteguiana contiene rasgos de su
personalidad que ayudan a entender su
propia obra. En los pocos textos auto-
biogréﬁcos de Ortega, casi siempre hay
alguna referencia a su vinculacién con el
periodismo: “he vivido en la intemperie
del periédico, no sélo como colaborador,
sino como pluma anénima. He asumido
durante toda mi vida los riesgos y enojos
de la profesién periodistica, y ademads
he vivido econémicamente de ella” (IV,
343), escribe en 1930, en un articulo
—“Sobre el poder de la prensa’- en el
que recuerda: “mi produccién ha pasado
casi integra por las columnas mismas de
El Sol. Son trece afios de casl continuo

gravitar mi prosa, a veces kilométrica, so-
bre este periédico. No es un dfa ni dos. Al
cabo de esos trece afios, por fuerza tiene
que haberse acusado en la mente de los
lectores, y mds atin de los compafieros de
casa periodistica, el cardcter propio a mi
manera de escribir” (IV, 342).

En las paginas que Aubert dedica a
glosar la faceta periodistica de Ortega
(pp. 107-143) encontramos referencias a
su vocacién intelectual, a su afdn por in-
tervenir en la Espafia de su época con
intencién politica, que en lenguaje de
Ortega debe entenderse como pedagé-
gica. También estdn descritos algunos de
los géneros periodisticos cultivados por
Ortega entre 1902, fecha de su prime-
ra colaboracién en el Faro de Vigo, hasta
1932, fecha de su retirada deliberada de
la vida ptblica, que marcaria el comien-
zo de la etapa bautizada por el propio
Ortega “segunda navegacién”.

El segundo bloque de la monogra-
fia, titulado “Una rebelién de las élites”,
profundiza en las singulares aportacio-
nes de £/ Sol a la historia de Espafia y
del periodismo espafiol. En la medida en
que se traté de un periédico distinguido
y culto, que desechaba las informaciones
populares y la vulgaridad, sus paginas se
convirtieron en un excelente muestrario
de los géneros caracteristicos del perio-
dismo cultural, como la critica literaria y
la critica artistica —especialmente signi-
ficativa en la época de las vanguardias—
que abarcaba desde la musical y teatral
a los comentarios referidos a los nuevos
medios, como la radio y el cine.

Pero £/ Sol fue, sobre todo, un érgano
politico al servicio de las ideas regene-
racionistas y del liberalismo social, que
concebfa la pedagogia social como su
misién. Asi, entre sus innovaciones hay
que mencionar la inclusién de la crénica

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



198

Resenas

econémica, con contribuciones tan sefie-
ras como los articulos de Luis Olariaga,
primer catedrético de Politica Social; y
las secciones dedicadas a la informacién
técnica y cientifica.

Toda esta historia que, sin ambages,
cabe calificar de éxito, culmina en la
tercera parte del libro titulada “Hacia
la democracia”. Més all4 de las caracte-
risticas formales del nuevo rotativo y del
relato de sus innovaciones periodisticas,
Paul Aubert cierra la obra ofreciendo al
lector una valoracién del alcance politico
de £( Sol. Fue un periédico comprometi-
do con un “nuevo liberalismo”, que no
cejé en su ataque al régimen de la Res-
tauracién, que propugné sin complejos
el advenimiento de la Reptblica como

superacién del antiguo régimen y siem-
pre en defensa de la democracia.

De todas estas circunstancias que
encumbraron a £/ Sol a la cima del mejor
periodismo espafiol de todos los tiempos,
trata el nuevo libro de Paul Aubert. La
obra aporta una ingente cantidad de in-
formacién que permite al profesor fran-
cés reconstruir los algo mds de veinte
afios de vida de £/ Sol. No olvide el lector
que Aubert es historiador, y esta condi-
cién actia como garantfa inmanente del
rigor con que la informacién disponible
ha sido consultada. Se trata, en definiti-
va, de una gran aportacién a los estudios
orteguianos, a la historia del periodismo
espafiol, y a la historia de la Espafia del
primer tercio del siglo XX.

CONTINUIDAD Y VIGENCIA DEL PENSAMIENTO ORTEGUIANO

LASAGA MEDINA, José: Meditaciones para un
siglo: la filosofia politica de Ortega y Gasset.
Madrid: Cinca, 2022, 236 p.

JOsE Luis MORA GARCIA

ORCID: 0000-0002-3166-8113

ueden ustedes imaginarse a un

José Ortega y Gasset cami-

nando por las calles que con-

ducfan a San Bernardo y luego, mas
tarde, por la Avda. Complutense, an-
cha via cuyo fondo apenas se divisaba
cuando transcurrfan aquellos, algo m4s
de quince afios, entre 1915y 1932 apro-
ximadamente. Calles paseadas una vez
y otra siempre mirando adelante, tanto
si se caminaba en un sentido como si se
hacfa de regreso. Por esos paisajes iba
nuestro filésofo construyendo su pen-

samiento, mientras revisaba en profun-
didad un tiempo largo, algo més de tres
siglos, de los que se sentia tanto herede-
ro como reformador.

Esa misma imaginacién nos permite
ver a su lado a un joven discipulo que
no solo tomaba nota de los pensamien-
tos que iba expresando el maestro sino,
incluso, escudrifiando aquellos que
atin no habfan traspasado la corteza
cerebral y, por ello, solo perceptibles
en la corta, cortisima, distancia. Bien
podria haber sido este acompafiante
José Lasaga, autor de este excelente li-
bro, escrito desde la madurez, cuando
aquellos paseos nos permiten ya ver
nitidamente el circulo de una proximi-
dad casi completada. En verdad, casi
con seguridad, era aquel acompafiante
tan silencioso como activo que tanto ha

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882

Revista de Cémo citar este articulo:

E 1 T 1an Mora Garcia, J. L. (2023). Continuidad y vigencia del pensamiento orteguiano. Resefia a “Meditaciones
itud os O teguianos para un siglo: la filosofia politca de Ortega y Gasset’, de José Lasaga Medina. Revista de Estudios

N°47.2023 Orteguianos, (47), 198-203.

https://doi.org/10.63487/re0.63

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
CAaTl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0

noviembre-abril



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefas

199

escrito sobre don José. No olvidamos
su Joosé Ortega y Gaswet (1885-1955). Vida
vy filosofia (2003) que a tantos de noso-
tros ha ayudado; como no olvidamos
sus mds de ciento veinte piginas que,
como estudio introductorio, preceden
a la antologfa que publicé la editorial
Gredos (2012); o el capitulo que in-
cluye la Guia Comares de Ortega y Gavoel
(2013) que coordiné Javier Zamora. Y
tantos y tantos articulos.

Mas era necesario mostrar que to-
dos estos estudios y andlisis de la obra
de Ortega y Gasset habfan ido estre-
chando la distancia y que era posible,
en esta fase de su propia vida y de su
produccién intelectual, mostrar el es-
pacio fisico e intelectual que simboli-
zaba aquella avenida Complutense, an-
cha en sus margenes pero que obligaba
a caminar suficientemente juntos como
para escucharse sin perder palabra y,
més atn, sin perder el aliento que im-
pulsaba aquella tenue voz. Era aquel
un tiempo de la vida en que el pasado
necesitaba ser sometido a escrutinio:
la propia “circunstancia” colocaba en la
“vida” y en la “historia” al sujeto, pero,
ademds, las propias propuestas, elabo-
radas con cuidado de ser coherentes,
habian de confrontarse con la realidad,
las realidades, m4s bien, con un tiempo
lejano cronolégicamente pero cercano
al nuestro por las propias circunstan-
cias. No se entenderia este libro sin
ambas referencias.

Mas ese acompafiante discreto que
conoce, como lo hace el propio no-
velista, el final de la “historia” ha de
guardar la coherencia del propio or-
den del tiempo ya que la historia (en
el sentido en que los ingleses usan el
término vfory) va de atrds hacia ade-
lante y no al revés. Y esa cautela estd

muy bien guardada en este estudio de
Lasaga aunque se atisbe su contencién
para ser respetuoso con el devenir del
tiempo. Es inevitable el riesgo de la
anacronia frente al cual estas paginas
se muestran muy contenidas.

Asf pues, este libro es fruto de esa
madurez que proporcionan la cercaniay
la lealtad hacia lo escuchado y vivido
y es muy cuidadoso en no anticipar
el futuro, aunque se entrevea, cuando el
presente de José Ortega se estaba atin
viviendo. Los lectores nos incorpora-
mos a ese caminar pausado a través de
los cinco capitulos que, como mojones,
nos van trazando el espacio del pen-
samiento, al tiempo que discurren acon-
tecimientos, empinados al comienzo, de
transicién un poco después, para ser
esperanzados cuando el recorrido
avanza, y provocar, casi de inmediato,
dificultades insuperables.

Se trata de un periodo clave en la
trayectoria del Ortega y Gasset intelec-
tual y no menos en la propia suya como
ser humano, José Ortega y Gasset. No
es casual, pues, que se viera interpela-
do por la obra cervantina. Estaba atin
cercano el tercer centenario cuando es-
cribié Meditaciones del Quijote y ningtn
pensador habfa escapado a las interpe-
laciones que el libro cervantino habia
planteado de manera frontal a la filoso-
fia que intentaba refundarse por aque-
llos afios de comienzos del XVII y ya
no la abandonarfa, en verdad no la ha
abandonado hasta nuestros dfas. Lasaga
presenta con detalle la propia lectura
que Ortega —no gran lector de nove-
las, pues en verdad nos lo mostré al no
entender correctamente la obra del po-
deroso grupo de sesentayochistas— hizo
de la novela cervantina. Le llegé en su
propio transito desde el neokantismo

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



200

Resenas

hacia la que serfa su instalacién en la
fenomenologia sin olvidar las interpe-
laciones que le venfan desde dentro:
Unamuno, Baroja, Azorin y el fondo de
la gran guerra que rompfa las costuras
de la Europa que él sofiaba y queria.

El lector de este estudio ha de se-
guir, ahora, el propio camino de ese
acompafante, tan préximo, que no ha
perdido detalle de cada articulo publi-
cado por Ortega durante este primer
periodo que afronta de lleno las dificul-
tades de la instalacién del hombre en
el mundo cuando ha comprobado que
no hay coincidencia entre los pensa-
mientos propios y la légica propia del
mundo. Las reflexiones sobre la nove-
la como género y el tema del héroe son
el nicleo de esta primera parte. Con-
ceptos bdsicos como “circunstancia’,
“perspectiva”’, “homogeneidad” y “plu-
ralidad” que luego reapareceran, junto
al de “progreso”, y que ya no abandona-
rdn a Ortega en su “meditacién” sobre
la modernidad conforman el nicleo or-
teguiano. Mas no hay propuestas que
no requieran, en ese avanzar por la
avenida, algtn reajuste o paso al lado y
Lasaga, el acompaﬁante fiel, lo detecta
enseguida y lo trasmite al lector.

Es l6gico que sean los afios de la
revista Fupaiia y luego del periédico E/
Sol, pues se hacfa necesario reflexionar
sobre la crisis de la democracia libe-
ral y fijar los limites del socialismo en
afios en que llegaban a Espafia los ecos
de Henry George en las traducciones de
los regeneracionistas. Y era preciso tras-
pasar las paredes del aula y en esto
hasta llegé a coincidir con Miguel de
Unamuno. Es el Ortega licido de la
Liga para la Educacién Politica (1913)
y de las propuestas de reformas edu-
cativas cercanas a otros impulsores de

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

su propia generacién. Bien sabfa de los
riesgos que esa operacién reformado-
ra de la razén moderna, tan necesaria
como problemadtica, tenfa frente al irra-
cionalismo que ya anticipaba la estética
de esos mismos afios y con seguridad
Ortega atisbé los riesgos de lo que ha
venido a llamarse posmodernidad, cu-
yos efectos sufrimos pasado un siglo.
Aventurgbamos ya, que si bien muy en
lontananza, nuestro tiempo, sin estar
presente como tiempo fisico, no deja
de tener su silueta dibujada, o desdibu-
jada, en las paginas.

Ortega aposté por crearse su propia
atalaya creando E/ Espectador e inician-
do asf un proyecto de largo recorrido
que Lasaga aborda en buena parte del
capitulo Iy en el no menos largo capi-
tulo I11. E/ tema de nuestro tiempo, “Nada
moderno y muy viglo XX y Espaiia inver-
tebrada son algunos de los centros de su
interés para diagnosticar la situacién
de su tiempo en el 4mbito de la ra-
zén, en el plano politico y en el social
con referencias a la crisis del liberalis-
mo y a los riesgos que el nazismo y el
bolchevismo mostraban ya. Tenemos
aquf a un Ortega muy ldcido, en la mi-
rada que nos amplifica José Lasaga,
de un filésofo que estd en la plenitud
y se ve obligado a pensar entre la nos-
talgia, la ilusién y la utopfa para hallar
ese entronque de la razén con la vida
que corrija los excesos de la moderni-
dad representada por una razén some-
tida, casi en exclusiva, a la légica del
discurso pero evitando, al propio tiem-
po, que caiga en el determinismo de lo
instintivo, es decir, no dejando que la
vida humana esté fuera de su punto.
Es un Ortega esperanzado, quiz4 ani-
mado ya por discipulos que combaten
el Plan Callejo o fundan la Federacién

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefas

201

Universitaria Escolar, en ese ambiente
compartido que Zambrano describe en
Delirio y destino. Al fondo, la renovacién
de las ciencias sociales que José Lasa-
ga resume en el epigrafe: “La razén
vital como antropologia: la apuesta
de la espontaneidad”. Es aqui donde
Ortega refuerza la idea de la “antro-
pologia de la vitalidad” y la necesidad
de que la razén sea respetuosa con la
pluralidad o diversidad para que el ser
humano no se encoja. Muy interesante
esta parte que llama a conformar “una
teorfa de los valores, una teorfa de la
cultura y una teorfa del conocimiento”.
Merecen ser lefdas estas paginas con
detenimiento pues es un periodo en el
cual los detalles de ese vitalismo movi-
do por la nueva mentalidad deportiva
se orientan a tomar impulso de futuro.

La dltima parte la componen los ca-
pitulos IV y V y se corresponde con los
finales afios veinte y los dos o tres pri-
meros de los treinta. Apenas seis afios
y todo un movimiento de choque en el
doble sentido de apertura y cierre. El
libro La rebelion de las masas (1930) con
su prélogo y epilogo escritos en plena
guerra civil, libro, pues, abierto casi
diez afios, iniciado como diagnéstico y
cerrado como constatacién, en tensién
frente a la idea de lo originario y lo
original, pues una nacién no es ni una
cosa ni la otra. Fueron los afios desde
los finales de la dictadura de Primo
de Rivera a la guerra civil con la emi-
gracién forzada a Francia y Holanda.
Discrepo ligeramente con José Lasaga
en la calificacién de “exilio” de esta
salida de Espafia de José Ortega pero
sin mayor énfasis.

Si es mucho més interesante su con-
tribucién a la construccién del Estado,
la reforma de la universidad, el curso

que se vio obligado a dictar fuera de las
aulas, dedicado precisamente a ;Qué es
Silosofia? (1929) y sus propuestas en los
meses iniciales de la Reptblica con la
presentacién en el teatro Juan Bravo de
Segovia y Machado como padrino de la
Agrupacién al Servicio de la Republica.
Hustoria como stwtema (1935) cierra este
tiempo frente a Hegel y la idea de una
historia dotada de una razén interna
que quiebra la libertad individual y la
indeterminacién. Como sefiala el pro-
pio Lasaga: “Salvo Burkhardt, todos
los grandes historiadores posteriores
al materialismo histérico coinciden con
él en afirmar que la historia es un pro-
ceso «necesario». Todos, salvo Ortega
que construyé su razén histérica sobre
el modelo de la vida humana cuya sus-
tancia intima es la indeterminacién, la
contingencia, la inseguridad” (pp. 214-
215). Y afiade: “La vida es historicidad,
pero la historia es vital; por tanto, aun
admitiendo que puede haber conoci-
miento racional de su decurso y que
pueden construirse modelos, descubrir-
se regularidades y estructuras, estas no
pueden ser “eternas” ni trascender de
su propia fragilidad temporal” (p. 215).
Su “didlogo” con Descartes, Condorcet
y Comte le habfan hecho llegar a este
punto de su pensamiento.

Sin embargo, estas ideas de un
Ortega humanista —conviene subrayar
esta dimensién—, desarrolladas duran-
te la que él mismo denominé “segunda
navegacién” coincidieron con el fraca-
so politico de nuestro pensador. Utilizo
esta expresién porque corresponde al
propio juicio de José Lasaga, poniendo
palabras al propio sentimiento de Orte-
ga: “las minorfas no serfan escuchadas.
El hermetismo de las masas, su ape-
tito de dar con la «solucién» a los

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



202

Resenas

problemas ya (accién directa) condena-
ba su intervencién al fracaso” (p. 208).
Efectivamente, Ortega habfa disuelto
la “Agrupacién” en octubre de 1932,
poco después de la fractura que supu-
so el Manifiesto “Frente Espafiol” que
firmaron discifpulos bien renombrados
del propio Ortega, unos meses antes,
marzo de 1932, en el diario Zuz.

Al final, tras un recorrido intenso,
que muestra un conocimiento exhaus-
tivo de la obra de José Ortega por
parte de aquel acompafiante imagina-
rio, hoy bien real, que trasmite a quie-
nes caminan o caminamos por aquellas
mismas calles y avenida sin un rumbo
tan preciso, el pensamiento poderoso
de quien fuera cabeza visible de una ge-
neracién de mentes igualmente pode-
rosas, el libro remite a una reflexién
de mayor alcance.

Me refiero al lugar mismo que la fi-
losoffa ocupa en relacién con la préctica
politica. Llegado a un punto el propio
Ortega se dio cuenta de que no serfa es-
cuchado a pesar de la lucidez de su pen-
samiento y hasta debié doblar el brazo
en dltima instancia. Si el libro parte de
laidea de la filosofia como salvacién que
Ortega propuso a partir de 1915, Lasa-
ga no renuncia, mds bien lo contrario,
a una filosoffa de la salvacién de y con
Ortega como forma de salvar a la filoso-
ffa misma. No lo hace en absoluto como
podria hacerse con el fundador de una
congregacién; pongamos aqui como es-
cuela de pensamiento lo que en verdad
dejé fundado aunque debiera desarro-
llarse en la didspora, pues no duda en
mostrar las rectificaciones o insuficien-
cias o hasta la sorpresa por los juicios
emitidos en algunas ocasiones por el
maestro. Trata de hacerlo con buenas
razones, pero queda la tltima pregunta:

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

;por qué la Reptblica, sus dirigentes o
buena parte de quienes la apoyaron se
distanciaron de Ortega? ;cudles fueron
las insuficiencias radicales de las pro-
puestas y andlisis de quienes “sofiaron”
la Republica? A veces he pensado que
no tuvieron una propuesta econémica
que salvara la distancia entre esas élites
y las masas, por utilizar la nomenclatura
orteguiana. Que no hicieron un andlisis
del sistema de propiedad, de la estruc-
tura de los sefiorfos y la relacién con
los “siervos”. Podria traer a colacién
algunos nombres de personas cerca-
nas a Ortega, que le siguieron de cer-
ca, escucharon sus cursos y mostraron
ya la distancia entre el pensamiento y
la persona que lo creaba. Recordarfa a
Pablo de Andrés Cobos, fallecido hace
cincuenta afios, hombre de la revista y
del grupo de [nsula, quien asistié con
entusiasmo al acto en el teatro segovia-
no y escuché a Ortega los cursos antes
y después de la guerra. Son varios los
textos que sobre Ortega dejé escritos.
Recuerdo ahora solamente su semblan-
za “Ortega en mi recuerdo” (1970) y
las cartas que cruzé con su buen amigo
Norberto Hernanz (Revista de Hispants-
mo Filosdfico, n.° 16, 2011).

Y asf surgen como reflexiones unas
cuantas cosas mds que exceden el co-
mentario de este excelente libro, mag-
nificamente escrito y organizado con
suma claridad, de José Lasaga, preci-
samente sobre la “filosoffa politica” de
José Ortega y Gasset. Es la virtud
de un pensamiento que nacfa vivo y
permanece vivo en estas paginas.

Como Epﬂogo, guifio al maestro, sin
duda, su autor ha incluido un texto ya
publicado (enero, 2021): “La escritura de
Ortega: una biograffa del ensayo” que
nos deja con la duda que debié sumir

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefas

205

al propio pensador, entre la filosoffa del
periédico o la revista, de cardcter ensa-
yistico, y la filosoffa de la c4tedra, es de-
clr, como sistema. Y termina casi con un
enigma: “Tengo la impresién de que, en
sus ultimos afios, Ortega tuvo que elegir
entre una no-filosofia, es decir, un ensa-
yo de filosoffa y una mala filosofia, una
filosoffa fala” (p. 233). Claro, la clave

estd en las cursivas. Hoy podemos pen-

sar que tanto Ortega y Gasset como las
personas que conforman la generacién
llamada del 14 tuvieron conciencia de
que culminaban una forma de pensar,
mas la historia, esa realidad de regula-
ridades pero bdsicamente de indeter-
minaciones, les jugé la mala pasada de
abrirles un boquete por el camino que
transitaban.

FILOLOGIA, PENSAMIENTO Y VIDA EN EL ORTEGA DE LA SEGUNDA NAVEGACION

BALAGUER GARCIA, Esmeralda: Los limites del
decir. Razon histdrica y lenguaje en el ultimo
Ortega. Madrid: Tecnos, 2023, 240 p.

CoNCHA D'OLHABERRIAGUE

ORCID: 0000-0003-4269-3266

i hay una disciplina que desde

sus origenes se haya mostrado

esquiva a cefiirse a un genu

dicendl asi como a desterrar la fantasfa

no cabe duda de que es la Filosoffa. La

primera filosoffa griega nos llega en

forma de aforismos, sentencias y acer-

tijos para cuya lectura comprensiva

se requiere las més de las veces de un

aparato critico en condiciones. Aun con

ello, los presocraticos siguen plantean-

do oscuridades y enigmas que, lejos de

producir rechazo, suscitan nuestro afan
de esclarecimiento y profundizacién.

Y qué decir del didlogo platénico
con su, tan a menudo, forma coloquial,
distinta del formato de la “disputatio”,
junto con los mitos y leyendas que ilu-
minan la filosoffa del m4s influyente de
los pensadores. La riqueza imaginati-
va del autor del Banguete tampoco sir-
vié de ensefianza a quienes de manera

Cémo citar este articulo:

D'Olhaberriague, C. (2023). Filologia, pensamiento y vida en el Ortega de la segunda navegacion. Resefia de
“Los limites del decir: razén histérica y lenguaje en el ultimo Ortega”, de Esmeralda Balaguer Garcia. Revista

de Estudios Orteguianos, (47), 203-206.
https://doi.org/10.63487/re0.64

reiterada ponen en duda la condicién
de filésofo de Ortega, justamente por la
innegable belleza de su prosa y su estilo
sugestivo y estimulante, rico en im4ge-
nes, metéforas, etimologfas y propenso
ala metonimiay al recurso al mito, prin-
cipalmente cuando este puede aportar
vislumbres esclarecedoras allf donde la
razén muestra su ineficacia o se revela
insuficiente.

No creo necesario aportar més ejem-
plos, pues el propésito de este preAmbu-
lo no era subrayar lo obvio sino llamar la
atenciénacercadelapertinenciadel pré-
logo que redacta Esmeralda Balaguer
para el atractivo y ldcido libro que aqui
presentamos, procedente de su tesis
doctoral, lefda en mayo del 2021 en la
Universitat de Valencia.

Recurriendo a una sonora y provo-
cativa afirmacién orteguiana de Aedi-
tacion de la téenica (publicada como libro
en 1939), Balaguer titula su prélogo:
“«El hombre occidental no espera nada
de la literatura»: Literatura y logos”.
En las escasas paginas que abarca di-
cho prefacio, la autora sintetiza la ten-
sién entre literatura y filosofia, viva en
Ortega y patente desde que empieza

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

{11:] Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



o
<
N

Resenas

a escribir y a publicar. Asimismo, nos
proporciona el método de lectura més
adecuado para su trabajo.

Balaguer apela a la singular forma
de la expresién filoséfica nietzscheana,
a la tradicién espafiola con ejemplos
tan notorios como Gracidn y Unamuno
y, muy en especial, a los trabajos de
Francisco José Martin sobre la filosofia
Inserta -y, no obstante, a menudo desa-
tendida— en la tradicién humanista. En
esas coordenadas se ha de encuadrar la
indagacién de la profesora valenciana
acerca de la Teorfa del decir y del pro-
yecto de la Nueva Filologfa orteguiana
para una justa apreciacién de las tesis
que la sustentan.

Si bien algunas intuiciones apuntan
ya en los primeros afios, el marco tem-
poral de Los limites del decir: Razén histori-
ca y lenguaje en el iiltimo Ortega es el de la
segunda navegacién, tal como anuncia
el subtitulo del libro.

Fue el propio filésofo madrilefio
quien, en el prélogo a sus obras de 1932,
puso en circulacién con un éxito indiscu-
tible e imperecedero —hasta el presente
al menos— el dindmico marbete de “se-
gunda navegacién”, tomado del Fedon
platénico, con el fin de aludir al viraje
que se proponfa imprimir a su obra y a
su vida, postergando la actividad publi-
ca, periodistica y politica intensa de los
afios anteriores en pro de una mayor
atencién al desarrollo de su Nueva Filo-
logfa, fundamento de la filosoffa de la ra-
zén vital y propedéutica de un modo de
vida acorde con la proclama orteguiana
de que la realidad radical es la vida de
cada cual.

Escrito con una claridad y fluidez
que invitan a la lectura a cualquier per-
sona interesada por el ensayo filoséfico,
ellibro de Balaguer responde auna com-

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

posicién de raigambre cldsica. Integra-
do por tres capftulos, el mds sustancial,
el que expone la parte central de la in-
vestigacién y las propuestas fundamen-
tales de la autora, es el segundo: “La
nueva filologia”.

Versa el primero sobre el “exilio exis-
tencial” del filésofo, certera acufiacién de
Balaguer, haciéndose eco de las palabras
de Ortega, quien amplia el significado
habitual de la voz e implica un estado de
4nimo de mayor complejidad e incluso
un tiempo en el que el exiliado no se en-
cuentra transterrado, como decfa José
Gaos. En un pensador raciovital de la
envergadura de Ortega, el exilio deviene
circunstancia influyente —y determinan-
te en clertos aspectos— cuya impronta se
percibe tanto en la biografia como en la
obra, siempre intimamente enlazadas en
su caso.

La reflexién orteguiana acerca de
la naturaleza y las consecuencias del
exilio para un filésofo, que recoge Bala-
guer, me parece una de las claves para
la cabal comprensién de Los limites del
decir. Razén historica y lenguaje en el iiltimo
Ortega. Vedmosla:

“El destino del filésofo es bronco, 4s-
pero y terrible, porque conduce inexo-
rablemente al primer exilio de todos,
al existencial, al que tiene que ver con
el cuestionamiento incluso del propio
quehacer y con la necesidad de volver
la mirada hacia el interior para meditar
futuras nuevas acciones” (p. 67).

En ese trance se encuentra inmerso
Ortega al emprender su segunda nave-
gacién. Hay que subrayar que el fils-
sofo habla de “nuevas acciones”, pues,
como sefiala atinadamente Balaguer, la
filosoffa y la palabra son siempre para él
Handlung, accién humana, tarea, facien-
dum antes que factum.

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefas

205

La preocupacién por la lengua no
implica nunca en Ortega, raciovitalista
nato y vocacional, una observacién dis-
tante ni fria ni meramente intelectual ni
mucho menos externa o complementa-
ria de su pensamiento, del que es, muy
al contrario, parte medular. Su fenome-
nologia personal es més bien deudora
de la enérgeta humboltiana y de la filo-
soffa de fmpetu roméntico del filélogo
clasico Nietzsche.

Tampoco aspira a elaborar una filo-
soffa del lenguaje. Lo que le interesa es
la palabra palpitante, en su vtatu nascen-
di, su primer vagido y las resonancias
y matices que atesora a lo largo de su
devenir, su etimologfa, asi como los va-
lores expresivos que se ejecutan en la
circunstancia del intercambio o relacién
de persona a persona, incluyendo los fe-
némenos metonimicos. En consonancia
con lo anterior, también le preocupa a
Ortega en grado sumo el desgaste y
la erosién que alcanzan y desvitalizan
a los vocablos a causa del uso, hasta el
punto de que su sentido o su significado
se vean dafiados e incluso se conviertan
en palabras inertes que debieran ser en-
viadas al lazareto por un tiempo a true-
que de que se tornen términos o voces
menguantes, destinadas a entrar en un
proceso de fosilizacién.

Momento germinal, circunstancia,
razén histérica, poética, pragmitica,
gestualidad, recepcién, salud e higiene
de las palabras, en suma, son los com-
ponentes a los que atiende Ortega en su
programa de renovacién de la lengua,
de su pensamiento y de su talante vital
al que denomina, a partir de los afios
treinta, la Nueva Filologfa.

Igualrnente, la doctora Balaguer se
adentra detalladamente en una cuestién
tan intrincada como relevante para una

rigurosa biograffa intelectual: los silen-
cios de Ortega, y contrapone y matiza
criticamente las interpretaciones que al
respecto expusieron —partiendo de las
declaraciones ambiguas y algo sibili-
nas del filésofo—, Cerezo Galdn, Lasaga
Medina y Zamora Bonilla.

Relacionado lateralmente con el pun-
to anterior, Balaguer estudia lo que el filé-
sofo madrilefio califica como insuficiencia
y exuberancia del lenguaje: lo que queda
“infado” o no dicho y lo que sobrepuja y
excede la voluntad del hablante, aspecto
central de la Teorfa del decir orteguiana,
anunciado desde el titulo del libro que
estamos comentando: Los limiles del dectr,
en el cual, por cierto, encontrari el lector
interesado el itinerario de las principales
obras en las que Ortega va anunciando,
proclamando, elaborando y explanando
su Nueva Filologfa, a partir de “Misién
del bibliotecario” (1935). De importancia
excepcional para la teorizacién y justifi-
cacién del nuevo proyecto orteguiano es
la correspondencia que mantuvo con el
romanista germdnico Ernst Robert Cur-
tius (1937-1938), debidamente valorada
por Balaguer.

Mas si el didlogo es una accién hu-
mana de importancia central para in-
terpretar la nueva perspectiva filoséfica
de Ortega, no hemos de obviar que la
pregunta inicial en la que tiene origen
y razén de ser la Nueva Filologia es la
que inquiere: qué es leer un libro, cémo
es ese particular didlogo que hemos de
desplegar y cruzar con los pensadores y
filésofos que nos precedieron y nos le-
garon una ensefianza y una experiencia
vélidas para nuestro tiempo (p. 133).

Ahora bien, si en la primera parte del
libro Balaguer estudia el contexto o la
circunstancia ortegulana en que verd
la luz el proyecto de la Nueva Filologfa,

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



206

Resenas

en la segunda nos expone al por menor
las implicaciones, anticipaciones y nue-
vos caminos que podrfan expandirse a
partir del mencionado proyecto, una
vez desarrollado como programa.

He de decir, no obstante, que el ter-
cer capitulo, lejos de desmerecer de los
anteriores, tiene para mi, orteguiana de la
rama filolégica y cultivadora de la critica
literaria, calidades excepcionales. Esme-
ralda Balaguer nos anuncia en el titulo
que nos va a presentar la praxiw o aplica-
cién del método anejo a la Nueva Filolo-
gfa, y clertamente cumple con tal propé-
sito. Mas, seguramente lo més elogiable
es el modo que elige para llevarlo a cabo.
Realmente brillante y de un atractivo lite-
rario y filoséfico muy sutil es el recorrido
por los heterénimos orteguianos o perso-
najes —ficticios, la mayorfa de la primera
época, e histéricos a partir de la segunda
navegacién— que, a su manera y segin
el caso, permiten al filésofo prestarles su
mirada y opinién o bien esquivar o ha-
cer una finta a sus silencios proclamados
y redactar una suerte de autobiografia
parcial implicita que requiere de un buen
hermeneuta para ser debidamente leida e
interpretada.

Cuando se trata personalidades his-
téricas de primer rango y de épocas
distintas, Cicerén, Juan Luis Vives,
Veldzquez, Leibniz, Goya, Goethe, el
tono es mds grave y menos lidico que
con los heterénimos ficticios. En oca-
siones, el apelativo elegido resulta inge-
nioso y evoca a los héroes de novela ca-
balleresca, a despecho del origen vasco
del apellido. Asf sucede con Rubin de
Cendoya, “mistico espafiol”.

La panordmica se enriquece con las
peculiaridades de cada alter ego, y las afi-
nidades —alguna que otra vez no tan
faciles de detectar en una lectura apre-

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

surada— que Ortega apunta, deja caer,
permite deducir o reconoce, a pesar de
que nunca se trate de ensayos meramen-
te encomidsticos, e incluso, en el caso de
Goethe haya una severa critica a la falta
de autenticidad del escritor aleman por
no seguir las directrices de su vocacién y
quedarse en Weimar al servicio del gran
duque. Algo parecido, mutatis mutandu,
ocurre en el caso de Veldzquez.

En lo que atafie a Juan Luis Vives y
a Cicerén, amén de modelos intelectua-
les, se da la circunstancia del exilio con
la que, pese a las diferencias, se siente
solidario Ortega. La obra de Cicerén le
permite por afiadidura reflexionar acer-
ca de los conceptos concordia y libertas,
fundamentales como base y sustento de
la Republica y un motivo de inquietud
acuciante para Ortega en relacién con
Espaiia.

Junto a estos personajes en los que
el filésofo se ve reflejado en diverso
modo, estén, a criterio de Balaguer los
que constituyen un aller ego a la contra:
Heidegger y Toynbee, porque la re-
flexién propia siempre se erige con un
estimulo polémico y 4nimo combativo
frente a la doctrina de otros pensadores
contemporaneos.

Estamos, en suma, ante un libro ex-
celentemente escrito, lleno de sugeren-
cias y rutas por explorar, que analiza y
muestra con nitidez el cardcter vemper vi-
rens del pensamiento lingiifstico de nues-
tro primer filésofo y da cuenta a su vez
de ciertos puntos de la Nueva Filologia
en los que Ortega se anticipé a autores
sefieros de la hermeneditica y la filosoffa
del lenguaje cuyas teorfas se asentaron
con posterioridad a su muerte, entre las
cuatro ultimas décadas del pasado si-
glo y la primera del presente: Gadamer,
Koselleck o Quentin Skinner.

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefas

LA FILOSOFIA DE LA TECNICA DE ORTEGA Y GASSET.

FUNDAMENTOS Y ACTUALIDAD

ALONSO FERNANDEZ, Marcos: Ortega y la técnica.
Madrid: CSIC/ Plaza y Valdés, 2021, 324 p.

MARGARIDA [. ALMEIDA AMOEDO
ORCID: 0000-0002-7145-4347
| autor de este valioso libro
sobre la filosoffa de la técnica
de Ortega ha estudiado, du-
rante su licenciatura y posgrado, en la
Universidad Complutense de Madrid.
Gracias a su formacién filoséfica, con
Méster en Estudios Avanzados y M4s-
ter en Formacién del Profesorado, ha
enseflado, por ejemplo, en universida-
des de Ecuador y Chile, antes de regre-
sar a su alma mater, ahora como profesor
ayudante en la Facultad de Medicina.
Este trayecto intelectual y profesional
dice ya algo sobre la solidez del trabajo
de Marcos Alonso, que, a pesar de su
edad, ha publicado, durante los dltimos
aflos, numerosos ensayos, en revistas
y libros, sobre ética, bioética, técnica y
algunos temas de eco-biologia, neuro-
ciencia y pedagogia, en muchos ca-
sos teniendo el pensamiento filoséfico
de José Ortegay Gasset como acicate de
sus publicaciones.

En Ortega y la téenica —que comen-
z6 por ser su tesis doctoral, desde lue-
go excelentemente defendida, en 2017,
Marcos Alonso revela un gran cono-
cimiento de los textos de Ortega y
Gasset y una comprensién profunda
de la relevancia y de los matices de la
técnica en todas las etapas de la obra
orteguiana. El libro tiene un indice,
adem4s de interesante, muy bien desa-
rrollado en cinco grandes capfitulos, an-

Cémo citar este articulo:

Almeida Amoedo, M. I. (2023). La filosofia de la técnica de Ortega y Gasset. Fundamentos y actualidad.
Resefia de “Ortega y la técnica”, de Marcos Alonso Fernandez. Revista de Estudios Orteguianos, (47),

207-212.
https://doi.org/10.63487/re0.65

tecedidos por una breve “Introduccién”
general (cf. pp. 11-13) y rematados
por un apartado de “Conclusiones” (cf.
pp- 303-309). Cierra el volumen una
“Bibliograffa” que, sin ser exhaustiva,
es bastante amplia.

Desde las primeras paginas, Marcos
Alonso se dispone a “afrontar el reto de
entender la propuesta orteguiana y de-
mostrar el potencial que sus reflexiones
sobre la técnica tienen para compren-
der el mundo de hoy” (pp. 12-13). Sabe
que la tarea no es facil, por reconocer
que las concepciones heideggeriana y
frankfurtiana de la técnica, tan exitosas
en el siglo XX, han contribuido para
una lectura falsa de las de Ortega como
ingenuas, humanistas, hasta incluso sim-
plistas. Le va a ser inevitable, por una
parte, sopesar, con recurso a autores
como Carl Mitcham, Ignacio Quintani-
lla o Armando Chiappe, el significado
histérico de la constitucién de la filo-
soffa de la técnica como dmbito epis-
temolégico especifico y, por otra parte,
atender a la especial contribucién de
Ortega para una nocién de la técnica
como fenémeno vital, cuya radicacién
bioantropolégica no disminuye, sino
que enriquece filoséficamente la corres-
pondiente doctrina. A este respecto,
Marcos Alonso, que introduce la cues-
tién en el capitulo 1, se desmarca de las
criticas de Pedro Cerezo o de Onofre
Rojo (cf. pp. 31-38) y procura situar-
se incluso més all4 de la discusién sobre
el pesimismo u optimismo orteguiano
en cuanto a la técnica. Una discusién
semejante es “en tltimo término, vacia”
(p- 40) si se considera “el complejo y
problemaético planteamiento de Ortega”

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

{11:] Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



208

Resenas

(p- 41) como una “postura equilibrada”
frente a la técnica, como subraya Mar-
cos Alonso en linea con Patrick Dust
(cf. p. 44).

Para sostener sus tesis sobre la im-
portancia y el sentido de la técnica en
Ortega, el autor del libro en andlisis
hace en el capitulo 2 (cf. pp. 45-87) un
recorrido bibliografico que le permite
evidenciar no solo la omnipresencia del
asunto a lo largo de la produccién orte-
guiana, sino también las precisiones que
la maduracién del filésofo acarrea. Des-
de “Glosas inactuales”, de 1902, hasta
“El hombre y la medida de la tierra”,
de 1954, Marcos Alonso ensefia cémo,
en textos de muy diferente extensién y
propésito, Ortega, potenciando la idea
de educabilidad de Kant, y una ética
del perfeccionamiento de inspiracién
nietzscheana, establece muy temprano
las bases de su visién de la condicién
técnica del hombre. Es cierto que, du-
rante las primeras dos décadas del si-
glo XX, empezé por elogiar la ciencia
subordinandole la técnica y estuvo bajo
la influencia de las concepciones de los
neokantianos de Marburg; pero sus es-
tudios, sobre todo de biologfa, etnologia
y etnografia vendrian a proporcionarle
elementos pertinentes para la consoli-
dacién de una metafisica de la vida
humana en la cual la relacién entre yo
y circunstancia no se limita a intereses
utilitarios, ni de mero funcionamiento
quimico-biolégico, y se convierte en
construccién de un ser que se destaca
por su margen de libertad y por su an-
tinatural capacidad de ensimismamien-
to. Asf, cuando llegan los afios treinta,
la filosoffa orteguiana estd ya prepara-
da para dar el mdximo protagonismo
a la técnica, lo que ocurre en La rebelion
de las masas, con su “resaca de textos di-

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

rectamente influidos por ella” (p. 67),
y de forma capital en Meditacion de la
téenica, el curso inicialmente intitulado
“;Qué es la técnica?”

Marcos Alonso sostiene que “es muy
importante no restringir el tema de la
técnica en Ortega a su referencia expli-
cita al mismo, sino que hay que fijarse
en todos los temas antropolégico-meta—
fisicos que forman parte de su conste-
lacién conceptual” (p. 80), directrices
que su libro cumple enteramente. An-
tes de explicitar los textos que desde su
titulo apuntan la centralidad de la téc-
nica en las meditaciones orteguianas,
todo el capitulo 2 propone cuestiones
fundamentales para la reflexién a su
respecto en otros textos, tanto anterio-
res como posteriores a Meditacion de la
técnica. Es sefialada su articulacién con
los cursos universitarios més cercanos,
como ;Qué es filosofia?, “Sobre la reali-
dad radical”, “[;Qué es la vida? Lec-
ciones del curso 1930-1931]", “; Qué es
el conocimiento?”, “Principios de me-
taffsica segun la razén vital”, En torno a
Galileo o [deas y creencias, de los cuales,
como afirma Marcos Alonso, “se extrae
todo el jugo metafisico de la nueva y
mejor comprensién del fenémeno téc-
nico a la que Ortega habfa llegado”
(p. 87).

Pero, ademds de ilustrar a lo largo
de la inmensa obra orteguiana la refe-
rencia explicita o implicita a la técnica,
el libro que estamos examinando traza
la “constelacién conceptual” resultante
de los acercamientos a la “La técnica
como fenémeno histérico” (cf. capitu-
lo 3, pp. 89-135) y a “La técnica como
fenémeno bio-antropo-metafisico” (cf.
capitulo 4, pp. 137-256). Son, claro es-
t4, dos “aproximaciones” inseparables,
que sirven a un propésito de sistemati-

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefas

209

zacién patente en la estructura dada a
su estudio por Marcos Alonso.

La aproximacién histérica de Ortega
a la técnica se entiende dentro del mar-
co de la misién asumida por el filéso-
fo de atender a la circunstancia, que le
impone una critica de su época, en mu-
chos aspectos ambivalente y tanto mds
accesible cuanto més se sujete a una ar-
queologfa y genealogia. “Si el proyecto
filoséfico orteguiano es el de compren-
der el presente, y el presente no es otra
cosa que la crisis con que termina la
Modernidad —sintetiza Marcos Alon-
so—, la técnica, cardcter definitorio de
la Modernidad, tendr4 una importancia
absolutamente central” (p. 123). Ortega
hace entonces —como se explicita en el
capl’tulo 3 de este libro—, una lectura
del devenir histérico y de los diferentes
periodos de consciencia humana de su
técnica que culminard, como lo plantea
Meditacion e la téenica, en un pensamien-
to sobre la vida extranatural del ser
humano.

La teorfa orteguiana del ensimisma-
miento va a ser decisiva para la defini-
cién de la capacidad técnica distintiva
de la humanidad, permitiendo identi-
ficar las especificidades bioantropolé-
gicas resumidas en la categorfa de vida
humana. Por cierto, la originalidad me-
tafisica del ser humano es resaltada por
comparaciones con otros animales que
apuntan a las diferencias en cuanto a
inteligencia, memoria e imaginacién, y
mds atn al cardcter de extraiamiento,
(nadaplacion, distanciamiento, manifes-
tado, segtin Ortega, en la pérdida de
instintos del hombre originario. Bue-
na parte del capitulo 4 estd dedicada
a la exposicién de las posiciones orte-
guianas en términos de antropologia
filoséfica y a su discusién por alusién

a autores como Hans Blumenberg y
Sloterdijk. En relacién con Gehlen y su
defensa de la idea del ser humano co-
mo “carencial o deficitario”, Marcos
Alonso se muestra especialmente afi-
lado, fijindose en lo que le parece un
“grave error de perspectiva” (p. 164):
“Del mismo modo que se dice que el
hombre es carencial respecto del tigre
porque este posee garras y el hombre
no, podrfamos decir que el tigre es ca-
rencial respecto del hombre porque el
hombre posee manos y dedos, y el tigre
no” (p. 165). No es correcto, ni estu-
diar a los demds seres vivos desde las
categorias humanas, ni estudiar nuestra
biologia desde las categorias especifi-
cas del resto de los animales, una vez
que la morfologl’a y estructura corporal
corresponde a las diferentes formas de
vida. Incluso Ortega, cuando se apoya
en el mito del animal anémalo en la na-
turaleza lo hace, por un lado, para afir-
mar, positivamente, la superabundante
memoria y fantasfa del hombre y, por
otra parte, “por no disponer de més y
mejores datos biolégicos y antropolégi-
cos en su época” (p. 167).

En sus andlisis de las afirmaciones
orteguianas acerca de la capacidad hu-
mana de ensimismamiento, asi como
sobre ciertas diferencias entre hombre
y animal, Marcos Alonso no se exime
de denunciar algin simplismo en la
postura de Ortega (cf. p. 168, p. 182
y p- 254), aunque siempre lo estime
como secundario si se compara con la
importancia del descubrimiento de la in-
terdependencia entre técnica y ensi-
mismamiento como “clave desde la que
entender el ser humano y su progresivo
distanciamiento respecto de la animali-
dad” (p. 185). Desde luego, el nacimien-

to prematuro de las crfas humanas, que

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



210

Resenas

las distingue de los restantes animales,
marca de una manera constitutiva su
experiencia de un “entorno hostil” (en
el cual no aparece la familiaridad que
Heidegger afirmé como un babitar en la
forma de wnidad originaria —f. pp. 189-
192). Pues esa condicién en que el ser
humano nace es la misma que le impone
mediar, técnica e interpretativamente,
la conducta para satisfacer sus propias
necesidades o, en otras palabras, “inter-
poner entre el yo y la circunstancia una
serie de instancias intermedias materia-
les e intelectuales que le permiten reo-
brar sobre dicha circunstancia” (p. 153).

El vivir como tarea de llegar a un
mundo humano exige esfuerzo y tiem-
po, es la conquista siempre parcial de
la capacidad de ensimismarse, a través
de la cual un ser raro desde el punto de
vista biolégico puede crear una vobrena-
turaleza protectora y hacerse histérica-
mente a sf mismo. De ahf la idea de que
el hombre no tiene naturaleza que Ortega,
inspirado por Dilthey, repetird en nu-
merosos textos, aunque de forma mds
plena en Huwtoria como sistema, de 1935.
Marcos Alonso, que la considera “una
de las ideas mds incomprendidas de la
filosofia orteguiana” (p. 194), eviden-
cia en el respectivo rechazo del natura-
lismo una concepcién madura, tanto de
la vida como un faciendum que escapa
a la razén fisico-matemadtica, como del
privilegio humano de “no estar anclado
en un determinado ser fijo” (p. 207). Es
precisamente la metafora del “centauro
ontolégico”, usada en Meditacion de la téc-
nica, la que mejor indica la peculiaridad
de un ser que, ademds de contar con su
biologia, no se restringe a un funcio-
namiento deterministico y desarrolla
técnicas muy peculiares, que vienen a
singularizar la historia humana. Por

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

eso, Marcos Alonso propone que se
enuncie la tesis orteguiana “del siguien-
te modo: «el hombre no tiene natura-
leza (estrictamente animal), sino que
tiene (naturaleza humana, que produ-
ce) historia». Es decir, que la naturaleza
humana es historia” (p. 221).

En este, como en otros contextos,
el libro interpreta criticamente algunas
frases de Ortega que no pueden leerse
literalmente o que necesitan completar-
se recurriendo a explicaciones que in-
vestigaciones de paleoantropologfa més
recientes hacen posibles. Por ejemplo, la
afirmacién orteguiana de que el ser hu-
mano se distingue de los animales por re-
gir su vida por necesidades superfluas y no
por necesidades biolégicas justifica que
Marcos Alonso, remitiendo a trabajos
de Owen Lovejoy, Juan Luis Arsuaga,
José Enrique Campillo, Jared Diamond,
Frans De Waal, David Begun o Javier
San Martin, sostenga una comparacién
entre los seres humanos y los otros
animales que ni destituye a estos de capa-
cidad interpretativa y técnica, ni aligera
de cardcter vital las necesidades huma-
nas. Los datos sobre origen y evolucién
del ser humano proporcionados por esas
investigaciones muestran la fuerza im-
periosa de las necesidades derivadas de
caracterfsticas reproductivas que “obli-
gan a buscar un extra de provisiones y
seguridad para poder sacar adelante a
sus crias”. Se trata de un “extra” solo por
contraste con el resto de los seres vivos,
dado que para el ser humano no lo es pro-
piamente: “Por lo tanto, las necesidades
humanas son superfluas desde un punto
de vista biolégico general, pero para la
biologfa humana concreta no son super-
fluas, sino muy necesarias” (p. 246).

Si Marcos Alonso se empefia en
alertar para la simplificacién hecha por

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefas

211

Ortega de la vida animal, tampoco
ahorra elogios al filésofo que piensa el
ser humano como intrinsecamente téc-
nico, un ser histérico, cumulativo, capaz
de, mediante distintas técnicas intelec-
tuales y materiales, crecer en artificiali-
dad. Una base antropolégica semejante
puede cundir bastante a la hora de in-
terrogar la tecnologia actual, que es lo
que el capitulo 5, titulado “Ortega y los
problemas tecnolégicos del presente”
(cf. pp. 257-302), procura realizar.
Algunas de las ideas orteguianas
sobre la técnica, con sus prodigiosos
inventos y también con los riesgos de
un exceso de medios, son de una suge-
rencia increible, y determinadas expre-
siones comprueban la anticipacién por
Ortega en cuestiones a las que nos en-
frentamos hoy. Marcos Alonso, que cita
la referencia del filésofo, en “Misién del
bibliotecario”, a la pérdida del ventido
de lo necesario (cf. p. 262) cuando el ser
humano dispone de excesivas facilida-
des, subraya, por otra parte, cémo esto
no conduce a una actitud tecnéfoba.
Antes, por el contrario, encontramos
un reconocimiento criterioso del sig-
nificado de los dispositivos mecanicos
creados por el ser humano para facili-
tar el manejo de un acervo cultural que
ha crecido exponencialmente desde la
imprenta y la ciencia moderna. Ortega,
a tantas décadas de distancia del de-
sarrollo tecnolégico que hoy testimonia-
mos, habla, en “Prélogo a un Diccionario
enciclopédico abreviado”, de la importancia
de futuras “mdquinas culturales” y de
“libros-maquinas” auxiliares de la me-
moria, lo que autoriza a Marcos Alonso
a designar Internet como el “gran libro-
maquina” (cf. p. 257), interrogando su
potencialidad humanizadora, desde el
punto de vista orteguiano (cf. p. 260),

aunque alertando de que “el profetismo
del filésofo espafiol no debe tomarse
como alguna especie de azaroso don;
es su comprensién del ser humano y
su historia lo que le permitfa anticipar
estos desarrollos” (p. 264).

Con respecto al problema de la crea-
cién del hombre por s mismo, Ortega
parece también ser un precursor de las
corrientes de transhumanismo y de la
ingenierfa genética. Sin embargo, su
idea de autofabricacién de la vida huma-
na, a la que son cercanas algunas de
las posturas de Blumenberg, Stiegler y
Broncano en la segunda mitad del siglo
XX, se mueve, insiste Marcos Alonso,
“en los méargenes aceptables de la crea-
tividad biolégica” (p. 266), admitiendo
que “las fronteras entre lo «natural» y lo
«técnico-cultural » son mucho mas débi-
les de lo que habitualmente se cree” (p.
278). Por consiguiente, con las propues-
tas orteguianas, en que puede filiarse el
proyecto antropotécnico de Sloterdijk,
no encajan ni las consideraciones de
Habermas sobre la intervencién genéti-
ca, ni las posiciones transhumanistas en
general, si se olvidan de pensar la téc-
nica como parte de la vida.

El tan sugerente capfitulo 5 del libro
termina con la presentacién de diversas
lecturas del transhumanismo. Marcos
Alonso se deja interpelar sobre todo
por los anélisis de Antonio Diéguez,
pero, asumiendo una posicién propia,
concluye que el verdadero problema
con el transhumanismo “es pensar en
un aumento de las potencialidades cie-
go, sin propésito, ni ideal de vida al que
pueda estar enfocado” (p. 295). Las
cuestiones del mejoramiento no tienen
sentido si no se pregunta por sus fines y
no se parte de una comprensién del ser
humano con su cuerpo, su circunstan-

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



212

Resenas

cia, con la radicacién biolégica de sus
atributos. En cuanto al poshumanismo,
en particular, se figura absurdo en su
negacién del ser humano.

El pensamiento orteguiano sobre la
vinculacién de la técnica con la vida, en
suma, no solo cimenta una filosoffa de la
técnica sorprendente en su precocidad,

sino que también permite aquilatar el va-
lor para la humanidad de algunos avan-
ces recientes de la tecnologfa. Y el libro
de Marcos Alonso, por tratar con rigor,
originalidad y claridad todo el tema, jun-
to a la invitacién “a embarcarnos en nue-
vos e inimaginables proyectos” (p. 309),
es sin duda de lectura obligatoria.

LA NACION VERTEBRADA EN LA BIOGRAFIA INTELECTUAL ORTEGUIANA

BAGUR TALTAVULL, Juan: Espafa como vocacion
y circunstancia. La idea de nacion en el pen-
samiento y la accion politica de José Ortega y
Gasset. Madrid: Dykinson, 2023, 404 p.

MARGARITA MARQUEZ PADORNO

ORCID: 0000-0002-1635-7106

a historia intelectual que ha

cuajado con éxito en Fran-

cia, Inglaterra y Estados Uni-

dos y que en Alemania tomé su propio
rumbo con Koselleck y su historia de
los conceptos, hoy internacionalmen-
te extendida, tiene desde hace unas
décadas firmes y brillantes firmas en
espafiol, por mucho que la historia so-
cial, la econémica y, en definitiva, el
estructuralismo de la longue durée, sigan
marcando las lineas mayoritarias de la
investigacién histérica e historiografica
en la lengua mas hablada en ambas ori-
llas del Atlantico. Eupaiia como vocacion y
cireunastancia es un excelente ejemplo de
esta escuela y su autor, Juan Bagur, un
firme continuador de una corriente en
la que confluyen diferentes 4mbitos de
conocimiento (como la historia, la filo-
soffa, el arte, la historia cultural o la so-
ciologfa) sin los cuales serfa imposible
profundizar en una figura tan completa,

poliédrica y compleja como la de Orte-
gay Gasset.

El autor convierte en libro la que
fuera una brillante tesis doctoral, dirigi-
da con maestrfa por Juan Pablo Fusi y
Antonio Lépez Vega, ambos grandes co-
nocedores del fil6sofo y su tiempo desde
el &mbito de la historia intelectual, y rea-
liza un ejercicio brillante de traslacién a
la publicacién definitiva despojandose
de los andamios propios que un trabajo
doctoral requiere, pero dejando pistas al
lector para que entienda el proceso de
investigacién y asimilacién de lo estu-
diado y el esfuerzo final, més en el libro
que en la tesis, para adecuarlo a nues-
tra circunstancia actual; en sus palabras
introductorias: “todo indica que el XXI
sigue siendo un siglo nacionalista, o por
lo menos un momento histérico en el que
la globalizacién convive con un resurgir
de este movimiento nacido en el siglo
XIX” (p. 13).

Nacionalismo, porque la circunstan-
cia orteguiana y, en el fondo, la mayor
parte de su pensamiento y accién pivo-
t6 sobre el concepto de Espafia, mejor
dicho, sobre la pregunta que toda la
Generacién de 1914 formulé: ;jqué es
Espafia? en sus diferentes d4mbitos de
expresién. Todos ellos reflexionaron

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882

Revista de Coémo citar este articulo:

Estudios Orteguianos Marquez Padorno, M. (2023). La nacién vertebrada en la biografia intelectual orteguiana. Resefia de “Espafia
) como vocacion y circunstancia. La idea de nacion en el pensamiento y la accion politica de José Ortega y

N°47.2023 Gasset”, de Juan Bagur Taltavull. Revista de Estudios Orteguianos, (47), 212-215.

https://doi.org/10.63487/re0.66

[xzz] Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
Tl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0

noviembre-abril



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefas

215

sobre esta cuestién al haber protagoni-
zado desde su nifiez hasta su muerte la
convulsién de los acontecimientos que
vivieron desde las dos tltimas décadas
del siglo XIX; hasta su muerte bien en
Espafia o en el exilio tras la Guerra
Civil o en los estertores del Franquismo.
Los ejemplos de Américo Castro, Clau-
dio Séanchez Albornoz, Maria Zambra-
no, Manuel Azafia, Marfa de Maeztu,
Gregorio Marafién o Carmen Baroja
sitdan a este grupo universitario y
europefsta en el proceso reflexivo —y de
aturdimiento— de concebir una expli-
cacién sobre lo que le ocurrfa a una
nacién, a un Estado al que pertenecian.

Este objeto de estudio ya tenfa mu-
chos e importantes antecedentes —la
generacién al completo leyé y escuché
a Costa, Arenal, Menéndez Pelayo,
Pardo Bazin, o Giner de los Rios—
pero los novecentistas se mantuvieron
siempre atentos a lo que su principal
exponente, Ortega y Gasset, dijo y es-
cribié al respecto.

El problema de Espafia es, en defi-
nitiva, para el autor de este volumen,
el motor de la biografia intelectual or-
teguiana, y sus intentos de solucién a
dicho problema, la puesta en practica
del lema que el propio Ortega escribié
al comienzo de su produccién filoséfica,
el “Yo soy yo y mi circunstancia, y si
no la salvo a ella no me salvo yo”, con-
centrando en esta sentencia la hipétesis
mayor y las tres menores que abarca el
libro de Bagur. No ha sido obsticulo
para la investigacién y la redaccién fi-
nal de esta obra la ingente cantidad de
autores que han escrito al respecto a lo
largo del dltimo cuarto del siglo XX y
de las décadas que llevamos del presen-
te. Al contrario, tal aluvién de reflexio-
nes impresas le ha dado juego al autor

para clasificarlas segin épocas y ten-
dencias, 4mbitos histéricos y filoséficos
y analizar su contenido. Con este ingen-
te trabajo, el planteamiento de su pro-
pia investigacién se asienta firmemente
en un sélido estado de la cuestién.

El anélisis del enorme corpus de
Ortega y Gasset, sumado a sus extensas
correspondencia y publicaciones perié-
dicas y, no menos importante para la
ocasién, a sus intervenciones politicas
en articulos y el Parlamento, ha llevado
a Bagur a un meticuloso desgranamien-
to de textos, en periodizacién cronolé-
gica que a veces se salta por la propia
idiosincrasia del pensamiento orteguia-
no. Secuencia con ello también su evo-
lucién filoséfica, que siempre responde
a su periplo vital. Es destacable en el
texto, seglin transcurren los capitulos,
la escrupulosa mirada en exclusiva al
tema concerniente a su Investigacidn,
huyendo del canto de sirena que supo-
ne la interesante biograffa del catedrati-
co de Metafisica. Y es un foco ajustado
a ella, lo que revela que el autor conoce
los entresijos vitales de Ortega, pero no
se sale nunca del esquema previsto ci-
fiéndose a la problematica de la idea de
nacién del filésofo.

Recogidas en las pdginas todas las
influencias y evoluciones que nutrieron
el pensamiento de Ortega y Gasset en
este concreto campo del problema de
Espafia, bien para suscribirlas, recha-
zarlas o amoldarlas —lo que har4 con la
mayor parte de ellas desde sus prime-
ros escritos hasta los dltimos— se echa
de menos América, el impacto que el
nuevo continente y sus pensadores
tuvieron en Ortega y, cémo no, en su
idea de nacién. No es ésta, ni mucho
menos, una critica mayor, ya que Bagur
menciona los viajes de Ortega por el

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



o
N
N

Resenas

Atlantico y dedica algunas pdginas al
primer encuentro del filésofo con este
continente en 1916 y menciona sus si-
guientes periplos por el sur y el norte de
América. Incluir el didlogo trasatldntico
en esta materia hubiera sido sin duda
muy complementario, pero también es
clerto que la obra, ya de por si extensa,
hubiera rebasado las dimensiones pru-
denciales para el bienestar del lector.

Si es mds objetable la narracién
de “lo femenino” y la nacién en Orte-
ga. Al igual que ocurre con las obras
sobre Ortega analizadas como base
previa a la presente publicacién, ésta
también se ve influida por el contexto
sociopolitico en el que se publica. Las
objeciones son también menores pues
no es facil entrar en un tema que no
ha envejecido bien en la obra orteguia-
nay que es muy colateral al verdadero
propésito del texto, que es revisar la
idea de nacién en Ortega. De hecho,
son muy correctos los planteamientos
de la obra del filésofo en los que teo-
riza sobre la dicotomfa antropolégica
y vital hombre/mujer. Son més discre-
pantes los ejemplos que aparecen de la
relacién de Ortega con las mujeres y
su lugar en la sociedad, ya que no apa-
recen ejemplos claros de la apertura
del filésofo a contar en su circulo inte-
lectual con discipulas y colegas.

Esta postura fue una constante y sl
fue a mds se debid, no a que entendié
el acceso a su entorno como excepcio-
nes por su condicién de mujeres, sino
porque fue creciendo con las décadas el
ntmero de ellas con altas capacidades
intelectuales y de lucha en el proceso
de seleccién natural que significaban
sus logros académicos y profesionales.
Y esto ocurrié mucho antes de la llega-

da de la Segunda Republica: Marfa de

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

Maeztu debatié con Ortega reflexiones
y pensamientos desde principios del
siglo XX. Con Victoria Ocampo com-
partié sus impresiones e ideas durante
casi cuatro décadas, en los afios 20 ya
confiaba en la obra gréfica de Maruja
Mallo para ilustrar su Revista de Occiden-
le y muchas mds intelectuales y artistas
estuvieron en su érbita intelectual
como discipulas; como Marfa Zambrano,
Francisca Bohigas, mencionada como
estudiante de 1922 en el texto, pero
que ademads llegé a ser una de las nueve
diputadas de la Segunda Republica, o
Juliana Izquierdo, que no solo ayudé a
la c4tedra de Griego en la Universidad
Central, sino que protagonizé una de las
carreras universitarias mds prometedo-
ras de la Espafia de su tiempo, siendo
licenciada en varias disciplinas (Filoso-
fia, Derecho y Filologfa), doctoranda de
Ortega y Gasset y versada en varias len-
guas, modernas y clésicas.

El posicionamiento de Ortega y
Gasset a favor del acceso a la educa-
cién superior sin distincién de sexo, y
con ello al desempefio de las mujeres en
puestos laborales cualificados, fue evi-
dente al apoyar las medidas que en
este sentido salieron de la Junta para
Ampliacién de Estudios dependiente
del Ministerio: la creacién de una Re-
sidencia para mujeres universitarias, el
nacimiento del Instituto Escuela o la
asignacién de pensiones en el extranje-
ro por exclusivos méritos de expedien-
tes académicos de los y las solicitantes y
pertinencia de las peticiones. También
impulsé la carrera universitaria de su
hija sin diferencia con respecto a sus
dos hijos varones.

En la cuestién del sufragio feme-
nino, si bien Ortega y Gasset lo con-
sideraba cuestién menor, al igual que

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefas

215

muchas coetdneas que priorizaron con-
seguir la igualdad en la educacién supe-
rior al voto, entendiendo que el segundo
vendrfa una vez conseguida la primera,
tanto él como su minorfa parlamenta-
ria, los diputados de la Agrupacién al
Servicio de la Reptblica asistentes a
la cdmara aquel 1 de octubre de 1931,
votaron afirmativamente el articulo 34
de la Constitucién, cuyo resultado fue,
como es conocido, muy ajustado; pero
no solo por la cuestién del voto feme-
nino sino por la otra parte de la pro-
puesta, mucho menos recordada, como
fue la edad minima para el acceso a las
urnas, que se fijé en los veintitrés afios
tanto para hombres como para mujeres.

El mejor aporte que este excelente
estudio tiene en su actualidad es, sin
duda, el capfitulo de las conclusiones.
En ¢l se resumen las respuestas a las
preguntas que el autor se planted a la
hora de encarar la investigacién y, si
bien algunas son cuestiones ya resuel-
tas por autores anteriores —aunque sin
tanto detalle ni nomenclatura—, como
la periodizacién de las fases del pen-
samiento orteguiano en relacién con su
idea de nacién, la mayor parte de este
capitulo final se resuelve de forma im-
pecable y con un interés renovado por
cuestiones planteadas por Ortega que
cobran de nuevo protagonismo en la
tercera década del siglo XXI:

El andlisis de Espafia a través de su
pensamiento como estructura, que el

autor supone centralista en la mocedad
orteguiana, derivando en su madurez a
una idea autonémica —con algin perio-
do federal— fruto de su reflexién sobre
naturaleza (geografia) e historia. Como
una consecucién de este andlisis deri-
van otros no menos importantes como
la relacién de Ortega con el catalanis-
mo y la importancia de Eupasia inverte-
brada como base para sus obras pos-
teriores, donde va a desarrollar ideas
que deja apuntadas en esta obra de los
afios 20. En los 30 y los 40 e incluso en
los dltimos afios de su vida —su tltima
conferencia pronunciada meses antes
de su muerte llevaba el titulo “Europa
y laidea de nacién”—, el filésofo volvera
a sus postulados de décadas atrds para
hacerlos evolucionar a la vez que él
mismo desarrollaba nuevas perspectivas
filoséficas y el mundo y la circunstancia
del convulso siglo XX cambiaban.

Lupaiia como vocacidn y circunstancia
es, en definitiva, un magnifico repaso
a la obra orteguiana, a su vocacién de
servicio comprometido con su tiempo,
bien desde su filosoffa, bien desde su
tribuna universitaria o mediatica —e in-
cluso politica— cuando dispuso de ellas.
Repasar la idea de nacién en el pen-
samiento y la accién politica de José
Ortega y Gasset a través del trabajo
de Juan Bagur puede ser un excelente
ejercicio de reflexién ante nuestros pro-
pios hechos contemporineos, nuestra
circunstancia.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril






288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Tesis
Doctorales

Guo, YINGYING: El pensamiento educativo de José Ortega y Gasset
y su recepcion en China. Madrid: Universidad Auténoma de Ma-
drid, 2023.

Tesis presentada en el Departamento de Antropologia Social y Pensamiento
Filosofico Espafiol de la Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad
Auténoma de Madrid, dirigida por el doctor Fernando Hermida de Blas.

Tanto Ortega como filésofo, asf como su pensamiento filoséfico,
social y estético, han sido ampliamente estudiados a nivel internacio-
nal. En comparacién con estas lineas de investigacién, el enfoque en
Ortega como profesor o, mds precisamente, como educador, y su pen-
samiento educativo han sido menos trabajados por los investigadores,
si bien centrados principalmente en su fundamento filoséfico que en
sus concretas ideas educativas. Sin embargo, serfa injusto pasar por
alto el hecho de que Ortega ocupé el cargo de catedratico de Metafisica
en la Universidad Central de Madrid durante casi veinticinco afios, lo
que representa aproximadamente un tercio de su vida. Ademds, traba-
jar de profesor era algo que Ortega habfa planeado desde que tenfa solo
veintidés afios. En resumidas cuentas, su labor docente constituye un
escenario pedagdgico que confirma que su pensamiento educativo no
se limitaba solo a lo teérico, es decir, a meras palabras, sino que tam-
bién se manifestaba en pricticas y acciones concretas. Por lo tanto, esta
tesis propone estudiar y analizar el pensamiento educativo del filéso-
fo madrilefio tanto en el sentido teérico como en el sentido practico.
Ademé4s, dado que su pensamiento educativo consiste en el drea mds
estudiada de sus obras en mf pafs, China, esta tesis también propone
presentar y evaluar su recepcién en este pafs asitico.

El presente trabajo se divide en dos bloques, en los cuales con di-
cha intencién se desarrollan los siguientes temas: en el primer bloque,
se abordan su personal trayectoria educativa, su pensamiento edu-
cativo en sus escritos, su pensamiento educativo en la practica: educa-
cién mediante la filosofia, y la relacién entre Espafia y la educacién;
en el segundo bloque, se examina la presencia de Ortega en China
y se analiza la recepcién de su pensamiento educativo en este pafs

aslatico.
Cémo citar este articulo: Revista de
Guo, Y. (2023). El pensamiento educativo de José Ortega y Gasset y su recepcién en Estudios Orteguianos
China. Revista de Estudios Orteguianos, (47), 217-221. N°47.2023
https://doi.org/10.63487/re0.67 noviembre-abril

[xxx] Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



218 Tesis Doctorales

En cuanto a su personal trayectoria educativa, presentamos los
aspectos del filésofo madrilefio tales como el entorno familiar en que
crecié, él mismo como estudiante; como periodista; como profesor;
como conferenciante; como politico y el “Ortega maestro”. Esta rees-
tructuracién biografica nos permite obtener una imagen completa y
coherente del filésofo madrilefio y comprender su desarrollo desde
su infancia y etapa estudiantil hasta convertirse en un profesor que
también incursiond en el periodismo, la conferencia y la politica. Asf,
podemos comprenderle como “maestro”: un acontecimeento en Espafia
tal como lo describe Fernando Vela.

En cuanto a su pensamiento educativo en sus escritos, analizamos
e identificamos dos formas de pedagogia en Ortega: “pedagogia cul-
turalista” (1905-1917) y “pedagogia raciovitalista” (1917-1955).

En primer lugar, marcamos el inicio de la pedagogia culturalista
con el texto “Notas de Berlin” y su finalizacién con el titulado “La
pedagogia de la contaminacién”. Su denominacién proviene, preci-
samente, de su caracteristica mas sustancial: la educacién debe servir
ala cultura con que se realizan tanto el deber-ser del hombre como la
transformacién de la sociedad espafiola.

En segundo lugar, inauguramos la pedagogfa raciovitalista con
1917, que es la finalizacién o, mejor dicho, la disolucién, de la peda-
gogfa culturalista, y la cerramos provisionalmente con la fecha de su
ultimo ensayo sobre el tema educativo antes del exilio, que es “Mi-
sién del bibliotecario”, de 1935. En este enfoque, el filésofo madrilefio
plantea que la educacién tiene que servir a la vida que es un proceso
biolégico, vital y a la vez, histérico. A partir de este principio, la peda-
gogfa se fundamenta en la caracteristica m4s intrinseca —la vital— del
hombre y por esto la denominamos especificamente “raciovitalista”.

En dltimo lugar, examinamos si existe una nueva pedagogia en la
obra de Ortega después de su exilio. Al analizar sus escritos sobre el
tema educativo que abarcan el perfodo de 1948 a 1953, no encontra-
mos una pedagogia distinta de la raciovitalista. Por lo tanto, podemos
confirmar y reforzar la tesis de que la pedagogia raciovitalista perdu-
ra desde 1917 hasta 1955, afio de su fallecimiento.

En cuanto a su pensamiento educativo en la practica, a partir de
los cursos que impartié6 Ortega como profesor universitario, confir-
mamos la existencia de dos ensefianzas de filosoffa en él: una ense-
flanza de la filosofia entre 1909 y 1916, en que la filosoffa debe estar
al servicio de la cultura, y, la otra, iniciada en el curso 1921-1922, en
que la filosoffa debe ponerse al servicio de la vida. A pesar de que no

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Tesis Doctorales 219

se cuadran perfectamente las fechas, la consistencia y la coherencia
que presentan comprueban la veracidad de esta tesis sobre las dos
pedagogias.

En cuanto a la vinculacién entra Espafia y la educacién, presen-
tamos la férmula orteguiana sobre la salvacién de su circunstancia y
analizamos la dindmica relacién entre la minorfa selecta y las masas.
Y llegamos a ver que las consideraciones salvadoras del filésofo ma-
drilefio siempre se alinean con sus ideas educativas tanto culturalistas
como raciovitalistas.

En cuanto a la presencia de Ortega en China, abordamos este tema
desde dos aspectos: sus obras traducidas en el chino simplificado y los
estudios realizados en China sobre él.

En primer lugar, observamos siete obras suyas en quince versiones
desde 1994 hasta 2021 en el mercado chino y llegamos a entender que
Ortega es conocido en China por ser sociélogo, filésofo, pedagogo y
estético. Y La rebelion de las masas es la obra més popular del filésofo
madrilefio en el chino simplificado. También resaltamos la importan-
cia de la traduccién y su impacto, ya que influye en la recepcién y
comprensién de un autor extranjero y su obra.

En segundo lugar, analizando los estudios sobre Ortega en chino,
observamos su desarrollo desde el afio 1981 hasta febrero de 2022 y
llegamos a destacar que a pesar de que sus estudios se remontan a
1981, no empezaron a ser frecuentes hasta 2003. Desde ese entonces,
la comunidad académica china ha mantenido un constante interés por
el filésofo madrilefio. Asimismo, vemos que el pensamiento educativo
es la linea de investigacién m4s popular seguida por el pensamien-
to social (sobre las masas), el pensamiento técnico, el pensamiento
estético y el pensamiento filoséfico. Y llegamos a descubrir que los
articulos académicos sobre su pensamiento educativo representan el
47% del total, es decir, casi la mitad de todos los estudios sobre él en
China, lo cual fundamenta y legitima la existencia de la recepcién de
su pensamiento educativo en China.

En cuanto a la recepcién de su pensamiento educativo en China,
abordamos este tema desde dos aspectos: la obra Hwidn de la Univer-
stdad traducida y los articulos académicos sobre sus ideas educativas.

En primer lugar, consideramos que su traduccién en conjunto
llega a transmitir al lector chino casi completamente las ideas que ex-
puso en HMision de la Universidad y las envuelve en su forma del habla.
Sin embargo, identificamos pequefios errores de traduccién y algunas
variaciones textuales, las cuales son tratamientos manipulados o so-

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



220 Tesis Doctorales

fisticados de los traductores chinos para evitar o, mejor dicho, mitigar
el sentido eurocéntrico de esta obra orteguiana y disminuir la distan-
cia entre la minorfa selecta y las masas.

En segundo lugar, al analizar los articulos académicos sobre su
pensamiento educativo en chino, llegamos a descubrir que, en reali-
dad, no existe en China una recepcién de dicho pensamiento educa-
tivo, sino que, més bien, lo que existe es una recepcién de Misidn de
la Universidad en China. Por lo demds, esta recepcién se circunscribe
al andlisis textual de esta obra traducida en chino sin interactuar con
otros escritos educativos de Ortega ni con sus otras obras.

En conclusién, por una parte, podemos afirmar que hemos identi-
ficado dos formas de pedagogl’a en Ortega: la pedagogfa culturalista
y la pedagogia raciovitalista. Ademds, hemos confirmado esta tesis y
presentado la diferencia sustancial entre estas dos pedagogfas.

En la etapa culturalista (1905-1917), Ortega anima al hombre es-
pafiol a producir la cultura, porque en ella, por un lado, se realizara
el ideal del yo humano y, por otro lado, se llevard a cabo la europei-
zacién de Espafia, en la que esta encontrard su salvacién. La pedago-
gfa culturalista se caracteriza por su propésito creador. Y la creacién
cultural hace referencia a la produccién cientifica, moral y artistica
del hombre. Sin embargo, alrededor de los afios 1916 y 1917, Ortega
llegé a decir que nada que mereciera la pena de ser aprendido pudie-
ra ser ensefiado. Asf pues, la pedagogia culturalista se disolvié en la
contaminacién de la conciencia cultural.

Dicha disolucién de la pedagogia culturalista inaugura una nueva
etapa raciovitalista en Ortega, que se inicia en 1917 y termina en el
afio de su fallecimiento. Esta forma de pedagogia se caracteriza por
la radicalidad de la vida. Es decir, la educacién del hombre ya no as-
pira a la realizacién del ideal humano en el 4mbito moral, sino que
arraiga en el terreno de la vida humana, que es la suma y unidad.
Desde este punto de vista, Ortega forja diferentes propuestas para
la educacién del hombre, que divide en dos etapas: la ensefianza ele-
mental y la ensefianza superior. Por una parte, la elemental consiste
en cuidar y potenciar la espontaneidad del nifio, porque la nifiez re-
presenta la vida creadora y la espontaneidad es su raiz vital. Por otra
parte, es decir, la superior, Ortega subraya los siguientes puntos: lo
imprescindible de los estudios culturales, lo necesario de la formacién
profesional y lo voluntario de la investigacién cientifica.

Adem4s, reconfirmamos esta tesis con base en los cursos que
impartié Ortega, a través de los cuales identificamos dos ensefianzas de

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Tesis Doctorales 221

la filosoffa en Ortega que corresponde a la tesis de dos pedagogfas: una
ensefianza de filosoffa que sirve a la cultura y otra que sirve a la vida.

Por otra parte, podemos sefialar que hemos mostrado la presencia
de José Ortega y Gasset en China y analizado y evaluado la recep-
cién de su pensamiento educativo en este pafs.

Damos a conocer el hecho de que, en este pafs asidtico, Ortega
empezd a tener presencia como filésofo desde el afio 1981 y que exis-
ten varias obras traducidas suyas en China. Sin embargo, esa presen-
cia se caracteriza también por el desnivel de las traducciones de sus
obras, la escasez y los errores de sus datos biograficos, la parcialidad
de las investigaciones y la limitada magnitud de sus estudios en China.

En relacién con la recepcién de su pensamiento educativo en Chi-
na, lamentablemente hemos verificado que no existe més que la de
Mesion de la Universidad, lo que significa que todavia queda mucho por
hacer para difundir el pensamiento educativo de Ortega en China y
expandir los estudios orteguianos en este pafs asidtico.

Afortunadamente, y acorde con los tltimos articulos académicos
publicados sobre su pensamiento educativo China, vemos una ade-
cuada tendencia en la comunidad académica china, que ha comenza-
do a estudiar sus ideas educativas en sus otros escritos y a entrelazarlo
con sus otras obras para estudiarlo y discutirlo con més profundidad.

Y finalmente, presentamos el expediente académico del Ortega ca-
tedratico de la Universidad Central de Madrid en forma de apéndice.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril






288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Bibliografia

BIBLIOGRAFIA ORTEGUIANA, 2022*

Ivan Caja Hernandez-Ranera

ORCID: 0000-0001-9364-9412

1. Obras de Ortega y Gasset 2. Obras sobre Ortega y Gasset
1.1. Textos inéditos 2.1. Estudios

1.2. Nuevas ediciones 2.2. Tesis doctorales

1.3. Reediciones y reimpresiones 2.3. [ndice tematico

1.4. Traducciones

1. OBRAS DE ORTEGA Y GASSET

1.1. TEXTOS INEDITOS

“José Ortega y Gasset — Maria de Maeztu. Epistolario (1910-1947). Segunda parte”. Presentacion y
edicion de Maria Luisa Maillard. Revista de Estudios Orteguianos, n.° 44,2022, pp. 37-89.

“José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908-1926). Primera parte”. Presentacion y edicion
de Jorge Costa y Andrea Hormaechea. Revista de Estudios Orteguianos, n.° 45, 2022, pp. 35-76.

Manuel Garcia Morente. Una vida a la luz de la correspondencia inédita con José Ortega y Gasset. Edi-
cion de Oscar Valado Dominguez. Salamanca: Ed. San Esteban, 2020.

“Marginalia en Les deux sources de la morale et la religion de Henri Bergson”. Edicién de Jaime de Salas
y Andrea Hormaechea. Revista de Estudios Orteguianos, n.° 45, 2022, pp. 13-33.

“Notas de trabajo sobre Bergson. Primera parte”. Edicion de Jaime de Salas y Andrea Hormaechea.
Revista de Estudios Orteguianos, n.° 44,2022, pp. 5-35.

“Notas de trabajo sobre Bergson. Segunda parte”. Edicion de Jaime de Salas y Andrea Hormaechea.
Revista de Estudios Orteguianos, n.° 45, 2022, pp. 5-12.

1.2. NUEVAS EDICIONES

Antologia de textos sobre Estimativa y Valores. [Incluye los siguientes textos: Discurso para la Real
Academia de Ciencias Morales y Politicas; El tema de nuestro tiempo (fragmento); “Introduccion a

* Aunque esta bibliografia corresponde al afio 2022, también se incluyen trabajos de afios anteriores que no fueron
recopilados en su dia.

Cémo citar este articulo: Revista de
Caja Hernandez-Ranera, |. (2023). Bibliografia orteguiana, 2022. Revista de Estudios Estudios Orteguianos
Orteguianos, (47), 223-250. N°47.2023

https://doi.org/10.63487/re0.68
@@@@ Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra

ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0

noviembre-abril



N\
NS
N

Bibliografia Orteguiana, 2022

I\
§

", n

una estimativa.— ; Qué son los valores?”; “Notas de trabajo sobre Estimativa. Primera parte”; “Notas
de trabajo sobre Estimativa. Segunda parte” y “Notas de trabajo sobre Estimativa. Tercera parte”].
Edicion de Javier Echeverria Ezponda y Lola Sanchez Almendros. Madrid: Tecnos / Fundacion José
Ortega y Gasset — Gregorio Marafién, 2022.
El tema de nuestro tiempo y otros ensayos. Madrid: Alianza Editorial (El Libro de Bolsillo; 14), 2022.
Estudios sobre el amor y otros ensayos. Madrid: Alianza Editorial (EIl Libro de Bolsillo; 13), 2022.

La caza y los toros. Prélogo de Victor J. Vazquez. Sevilla: Renacimiento, 2022.

“Once cartas entre Manuel Garcia Morente y José Ortega y Gasset”. Edicién de Juan Carlos Infante
Gomez. Revista de Hispanismo Filosdfico, n.° 27,2022, pp. 15-44.

“[Sobre el bloqueo de Rusia.— Una carta]”. Edicién de Pedro Ventura. Revista de Estudios Orteguianos,
n.° 43,2021, pp. 103-104.

1.3. REEDICIONES Y REIMPRESIONES

El tema de nuestro tiempo. Introduccién de Manuel Granell. Barcelona: Espasa Libros (Austral; 28), 2020,
1.2 edicién, 3.7 reimpresion.

La rebelion de las masas. Introduccion de Julian Marias. Barcelona: Espasa Libros (Austral; 336), 2022,
44.2 edicion, 11.2 reimpresion.

¢ Qué es filosofia? Introduccién de Ignacio Sanchez Camara. Barcelona: Espasa Calpe (Austral; 341),
2022, 18.2 edicion, 5.7 reimpresion.

1.4. TRADUCCIONES
“Abenjaldin nos revela el secreto (pensamientos sobre Africa Menor)". Inglés:

Ibn Khaldun Reveals the Secret to Us (Thoughts on Africa Minor). Traduccién de Cynthia Scheopner.
Journal of Historical Sociology, vol. 35, n.° 3, 2022, pp. 360-370.

“Dan-Auta (cuento negro)”. Inglés:

Dan-Auta. An African Tale. Traduccion de Elisa Amado. llustraciones de Piet Grobler. Londres: Greystone, 2022.
El tema de nuestro tiempo. Turco:

Cagimizin Meselesi. Traduccion de Ziileyha Yilmaz. Estambul: Babil Kitap, 2021.

En torno a Galileo. Portugués:

Ao redor de Galileu. Esquema das crises historicas. Traduccion de Felipe Denardi. Campinas (Sao Paulo):
Vide Editorial, 2022.

“Gracia y desgracia de la lengua francesa”. Francés:

“Grace et disgrace de la langue frangaise”. Traduccion de Mikaél Gomez Guthart. La Nouvelle Revue
Francaise, n.° 653, 2022, pp. 28-32.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

[VAN CAJA HERNANDEZ-RANERA 225

“La Sonata de estio, de don Raman del Valle-Inclan”. Portugués:

"A Sonata de estio, de Ramon del Valle-Inclan”. En VALLE-INCLAN, Ramon del: Sonata de estio. Traduccion
de Pedro Ventura. Lisboa: Guerra e Paz Editores, 2022, pp. 121-131.
“Sobre la expresion, fenémeno cosmico”; “Las dos grandes metaforas (en el segundo centenario del

nacimiento de Kant)"; “Facciones del amor”; “La percepcion del préjimo”; “Vitalidad, alma, espiritu”.
Italiano:

Il corpo tra symbolon e psyché. Sagygi filosofici. Prefacio de Agustin Serrano de Haro. Traduccion y edicion
de Giulia Gobbi. Milan: Meltemi, 2022.

2. OBRAS SOBRE ORTEGA Y GASSET

2.1. ESTUDIOS

ALMEIDA AMOEDO, Margarida I.: “Significado pedagogico de la relacién entre minoria y masa en Espafia
invertebrada”, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 45,2022, pp. 79-87.

ALonso FErNANDEZ, Marcos: “Noé Exposito Ropero, La ética de Ortega y Gasset. Del deber al imperativo
biogréfico. Madrid, Editorial UNED, 2021. Prélogo de Javier San Martin. 353 pp.”, Endoxa. Series
Filoséficas, n.° 49, 2022, pp. 297-301. [Resefia a: ExposiTo Ropero, Noé: La ética de Ortega y Gasset.
Del deber al imperativo biografico. Madrid: UNED, 2021].

Awvarez GonzaLez, Eduardo: “La vida del yo: el problema del sujeto en Ortega”, Signos Filoséficos, vol. XlI,
n.° 24,2010, pp. 25-47.

Awarez be Mon, Ignacio; NUREz Labeveze, Luis y NOREz CanaL, Margarita: “ Ensimismamiento y tecnicidad.
Aportaciones recientes para una interpretacién sistematizada de la obra de Ortega y Gasset”, Doxa
Comunicacion, n.° 35, 2022, pp. 379-393.

Awarez be Mon, Ignacio; NUREz Labeveze, Luis y NURez CanaL, Margarita: “El anuncio de Ortega y Gasset
del progreso regresivo hacia el individualismo en red”, Analisi. Quaderns de Comunicacid i Cultura,
n.° 65, 2021, pp. 87-101.

Anriserl, Dario: “La teoria del «Mondo 3» in Karl R. Popper e in José Ortega y Gasset”. En INFANTINO, Lorenzo
y PeLLicANy, Luciano (eds.): Attualita di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984, pp. 53-70.

ArevaLo Benimo, Héctor: “El humus tragico de la «Escuela de Madrid». Ortega y sus efectos sobre la razén
poética en Zambrano y la gigantomagquia de la historia en Gaos”, Endoxa. Series Filoséficas, n.° 49,
2022, pp. 133-149.

ARGERI, Dante: “La vita individuale in Ortega”. En INFANTINO, Lorenzo y PeLLICANI, Luciano (eds.): Attualita di
Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984, pp. 21-36.

ARiso, José Maria: “How to Conduct Research into History by Assembling Certainties: some Guidelines
drawing from Wittgenstein's and Otega y Gasset's Later Works", Cuadernos Salmantinos de Filosofia,
n.° 49, 2022a, pp. 255-268.

ARiso, José Maria y Diaz, José Maria: “Ortega y Gasset on the Alleged Inconvenience of Reading Don
Quixote at School”, Logos. Anales del Seminario de Metafisica, vol. 55, n.° 2, 2022b, pp. 169-182.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



226 Bibliografia Orteguiana, 2022

D'Ascanio, Valentina: “L'attenzione alla parola come esercizio pedagogico: Ortega y Gasset sulla missione
del bibliotecario”, Rivista Scuola, n.° 12,2016, pp. 1-12.

Augerr, Paul: £/ diario El Sol en su época (1917-1939). Zaragoza: Prensas de la Universidad de Zaragoza, 2022.

BAGUR TawravuLL, Juan: “Mujer, feminidad y proyecto nacional segiin Ortega y Gasset”. En ALBARES,
Roberto; HERNANDEZ, Domingo; MoRa, José Luis y HErmIDA, Cristina (eds.): Mujer y filosofia en el mundo
iberoamericano. Salamanca: Ediciones de la Universidad de Salamanca / Asociacion de Hispanismo
Filosofico, 2022, pp. 297-305.

BAGUR TALTAVULL, Juan: “De la republica socialista a la monarquia liberal: la evolucion de la perspectiva
nacionalizadora de Ortega en el contexto de la Gran Guerra”. En Sanz Diaz, Carlos y PeTrovicl, Zorann
(dirs.): La Gran Guerra en la Espafia de Alfonso Xl Madrid: Silex, 2019, pp. 191-211.

BALAGUER GARCiA, Esmeralda: “Las humanidades y los estudios culturales en Ortega”. En BALAGUER
GARciA, Esmeralda y VenTureLLl, Greta (eds.): Estudios Europeos. L'Eliana (Valencia): Nexofia. Libros
electrénicos de La Torre del Virrey, 2020, pp. 188-214.

BALDOMERO GARCiA, Julio: “El Estatuto de Catalufa en el pensamiento de Ortega y Gasset”, Eikasia. Revista
de Filosofia, n.° 111, 2022, pp. 67-97.

BARRIOS CASAREs, Manuel: La vida como ensayo y otros ensayos. Kundera, Benjamin, Ortega. Sevilla:
Athenaica, 2021.

BarrIos CasARES, Manuel: “Romanzo, teoria e circostanza nelle Meditazioni del Chisciotte” . En CACCIATORE,
Giuseppe y CantiLLo, Clementina (eds.): Omaggio a Ortega. A cento anni dalle Meditazioni del
Chisciotte (1914-2014). Napoles: Guida, 2016, pp. 11-29.

BautisTA Bonep, Luis: “«La pedagogia social como programa politico». Definiendo la subjetividad
contenida del joven Ortega”, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 44, 2022, pp. 105-134.

BenEiTEz, Rosa y HERNANDEZ, Domingo: " Confidencias estéticas. Sobre Maria Luisa Caturla y José Ortega y
Gasset”. En ALBAREs, Roberto; HERNANDEZ, Domingo; MoRa, José Luis y HermiDA, Cristina (eds.): Mujer
y filosofia en el mundo iberoamericano. Salamanca: Ediciones de la Universidad de Salamanca /
Asociacion de Hispanismo Filosofico, 2022, pp. 333-340.

BinDER, Marnie: “La miseria y el esplendor de las traducciones de José Ortega y Gasset al inglés: una
historia de su desarrollo y recepcion en Estados Unidos”. En BALAGUER GARCiA, Esmeralda y ARDAVIN
TrABANCO, Carlos X. (eds.): Estados Unidos / Espafia. Dialogos filosdficos. L'Eliana (Valencia): Nexofia.
Libros electrénicos de La Torre del Virrey, 2020, pp. 343-361.

Botapo Ochoa, Gerardo: “El proyecto orteguiano de un Instituto de Humanidades en tiempos de
reconstruccion europea”, Bulletin of Spanish Studies, vol. 95, n.° 1, 2018, pp. 79-94.

BoLabo OcHoa, Gerardo: “Génesis y sentido de la creencia en la obra de Ortega y Gasset”. En AREVALO
BeniTo, Héctor; BoLapo OcHoa, Gerardo y LA RusiA PRADO, Francisco (coords.): Entre Europa y América:
estudios de Filosofia. Loja (Ecuador): Universidad Técnica Particular de Loja, 2014a, pp. 87-135.

BoLabo OcHoa, Gerardo y LA Rusla PRADO, Francisco: “La Escuela de Ortega y la filosofia contemporanea
en lengua espafola”. En ArévaLo BeniTo, Héctor; Botapo OcHoa, Gerardo y LA Rusia PrADO, Francisco
(coords.): Entre Europa y América: estudios de Filosoffa. Loja (Ecuador): Universidad Técnica Particular
de Loja, 2014b, pp. 27-84.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

[VAN CAJA HERNANDEZ-RANERA 227

BoLapo OcHoa, Gerardo: “ «Menéndez Pelayo» y la Retdrica de Ortega contra la Restauracion”, Boletin de
la Biblioteca de Menéndez Pelayo, afio 88, n.° 2, 2012, pp. 229-250.

Brioso, Jorge y Diaz Awvarez, Jesds M.: “El filésofo y sus filosofias. Ortega, la fenomenologia y algo mas”.
En LASAGA MEDINA, José y Diaz ALvarez, JesUs M. (eds.): La razon y la vida. Escritos en homenaje a Javier
San Martin. Madrid: Trotta, 2018, pp. 373-387.

CACCIATORE, Giuseppe y CaNTILLO, Clementina (eds.): Omaggio a Ortega. A cento anni dalle Meditazioni del
Chisciotte (1914-2014). Napoles: Guida, 2016a.

Cacciatore, Giuseppe: "Il posto della parola: lo stile filosofico di Ortega tra meditazione e saggio”. En
CacciaTore, Giuseppe y CAnTILLO, Clementina (eds.): Omaggio a Ortega. A cento anni dalle Meditazioni
del Chisciotte (7914-2014). Napoles: Guida, 2016b, pp. 31-47.

CACCIATORE, Giuseppe: “Ortega e Zambrano su Croce”. En: Sulla filosofia spagnola. Saggi e ricerche.
Bolonia: Il Mulino, 2013a, pp. 125-158.

CacciAToRe, Giuseppe: “Vico e Ortega. Note in margine alla critica della ragione problematica”. En: Sulla
filosofia spagnola. Saggi e ricerche. Bolonia: Il Mulino, 2013b, pp. 191-201.

CACCIATORE, Giuseppe: “Ortega y Gasset e Dilthey” . En: Storicismo problematico e metodo critico. Napoles:
Guida, 1993, pp. 289-318.

Cal, Xiaojie: "[El encuentro de la literatura y la filosofia: el problema estilistico de Meditaciones del
Quijote de Ortega y Gasset]”, Foreign Literature, n.° 2, 2020, pp. 150-159.

CAuz Monres, Jessica: “La mision de la lectura seglin Ortega y Gasset”. En RobRiGUEZ FISCHER, Ana y
RopriGuEz Mosquera, Maria José (coords.): Bibliotecas de escritores. Barcelona: Ediciones de la
Universidad de Barcelona, 2019, pp. 105-121.

CAMMAROTA, Gian Paolo: “Etica della volonta pura e critica dello sforzo puro. Cohen e Ortega y Gasset”,
Rocinante. Rivista di filosofia ibérica, iberoamericana e interculturale, n.° 8, 2014, pp. 21-39.

Campa, Riccardo: “L'uomo-massa di Ortega”. En INFANTINO, Lorenzo y PeLLICANI, Luciano (eds.): Attualita di
Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984, pp. 243-266.

Cawps, Victoria: “Vertebrar Espafia. Lecciones orteguianas para el siglo XXI”, Revista de Estudios
Orteguianos, n.° 45, 2022, pp. 89-97.

Cano PavON, José Manuel: “La Mision de la Universidad de Ortega y Gasset setenta y cinco afios después”,
Paradigma: revista universitaria de cultura, n.° 0, 2005, pp. 11-12.

CanrTiLLo, Clementina: “Algunas consideraciones alrededor de la digitalizacion en el dmbito humanistico, a
partir de Vico y Ortega”, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 44,2022, pp. 215-220.

CaniLLo, Clementina: “La dinamica historica entre barbarie y civilizacion: un itinerario del pensamiento
de Ortega y Gasset”. En LASAGA MEDINA, José y Diaz ALvARez, Jesus M. (eds.): La razon y la vida. Escritos
en homenaje a Javier San Martin. Madrid: Trotta, 2018, pp. 327-337.

CanrTiLLo, Clementina y CAccIATORE, Giuseppe (eds.): Omaggio a Ortega. A cento anni dalle Meditazioni del
Chisciotte (1914-2014). Napoles: Guida, 2016a.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



228 Bibliografia Orteguiana, 2022

CanTiLLo, Clementina: “ «Salvar las apariencias»: tra amore e logica”. En CAcCIATORE, Giuseppe y CANTILLO,
Clementina (eds.): Omaggio a Ortega. A cento anni dalle Meditazioni del Chisciotte (71974-2014).
Napoles: Guida, 2016b, pp. 49-66.

CantiLLo, Clementina: “Acerca de filosofia y relacion entre las culturas: algunas observaciones sobre
Ortega y Gasset”. En Scocozza, Antonio y D'ANGELO, Giuseppe (eds.): Magister et discipuli: filosofia,
historia, politica y cultura. Tomo |. Bogota: Taurus / Universidad de Salerno / Universidad Catoélica de
Colombia, 2016¢, pp. 117-128.

CanTiLLo, Clementina: “La filosofia tra «sforzo» e «riposo». Alcune considerazioni sul pensiero di Ortega y
Gasset”, Rocinante. Rivista di filosofia ibérica, iberoamericana e interculturale, n.° 8, 2014, pp. 40-48.

CasTLeToN, Alexander: “Amor Mundi and Saving the Circumstance. Loving a Technoscientific World
according to José Ortega y Gasset and Hannah Arendt” [Online], Revista de Filosofia, 2022, pp. 1-20.

CastLeToN, Alexander: “Tecnologia, desarraigo, y practicas focales: José Ortega y Gasset y Albert Borgmann
frente a la alienacion tecnoldgica del mundo”, Humanidades, n.° 10, 2021, pp. 39-68.

CasTRo SANcHEZ, Alvaro: “La cal, la joya y el guijarro. Ortega y Gasset y la primera recepcion de Heidegger
en Espafia”, Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, vol. 39, n.° 2, 2022, pp. 405-415.

Cerezo GALAN, Pedro: “Il bosco e la ginestra ardente. Appunti su poesia e realta nelle Meditazioni del
Chisciotte”. En CACCIATORE, Giuseppe y CanTiLLo, Clementina (eds.): Omaggio a Ortega. A cento anni
dalle Meditazioni del Chisciotte (7974-2014). Napoles: Guida, 2016, pp. 67-89.

CHeN, Feng: “[Un analisis de la visién de Ortega y Gasset sobre la educacién superior]”, Jiangsu Higher
Education, n.° 2, 2005, pp. 125-128.

Ciscato, Costanza: " Aliquid pro aliquo: perspectivismo orteguiano y teoria girardiana del deseo mimético.
Una hipotesis de lectura entre poética y politica”, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 44, 2022, pp.
187-200.

CoGNETTI, Lorenzo: “Ortega e la razon vital. Una traccia nietzscheana” [Online], Rocinante. Rivista di
filosofia ibérica, iberoamericana e interculturale, n.° 13, 2022, pp. 19-29.

ConILL SANCHO, Jesus: “Actualidad de la tradicion escolastica en Ortega y Gasset, Zubiri y el ultimo
Habermas”, Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, vol. 39, n.° 1, 2022, pp. 215-224.

CoNiLL SANCHo, JesUs: Intimidad corporal y persona humana. De Nietzsche a Ortega y Zubiri. Madrid:
Tecnos, 2019.

CoNILL SANCHO, JesUs: “«La victoria de la técnica», seglin Ortega y Gasset (una alternativa a Heidegger)”,
Revista Internacional de Tecnologia, Ciencia y Sociedad, vol. 2, n.° 1, 2013, pp. 43-58.

CoNILL SANCHO, Jesus: “La superacion del naturalismo en Ortega y Gasset”, Isegoria, n.° 46, 2012, pp.
167-192.

CosTa DEeLGADO, Jorge: “Elitismo y capital cultural en el joven Ortega y Gasset. Los origenes de la dindmica
élite-masa en su teoria de las generaciones y del parlamentarismo de notables cultos como ideal
politico”. En EsTRELLA GONZALEZ, Alejandro y GuTiERRez SIMON, Rodolfo (coords.): Entre textos y contextos.
Ensayos de filosofia espafiola contemporanea. Madrid: Guillermo Escolar Editor, 2022, pp. 77-104.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

[VAN CAJA HERNANDEZ-RANERA 229

CosTa DELGADO, Jorge: “Ortega y Gasset y el fin de un modelo de filosofia”. En Moreno PesTARA, José Luis,
Diaz Awarez, Jests M. y Ausin, Txetxu (coords.): Los retos de la filosofia en el siglo XXI. Actas del
I Congreso Internacional de la Red Espafiola de Filosofia. Vol. XV. Valencia: Universidad de Valencia /
Red Espafiola de Filosofia, 2015, pp. 19-23.

Cotroneo, Girolamo: “Ortega tra liberalismo e socialismo”. En INFANTINO, Lorenzo y PeLuicani, Luciano
(eds.): Attualita di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984, pp. 289-308.

CRespo SANCHEZ, Javier: " El tema de nuestro tiempo, aln: Ortega y la crisis de la razén”, Bitarte. Revista
cuatrimestral de humanidades, afo 13, n.° 39, 2006, pp. 5-18.

CRESPO SANCHEZ, Javier: “(Crisis de la modernidad y metafora en Ortega”, Ensayos. Revista de la Facultad
de Educacion de Albacete, n.° 19, 2004, pp. 75-92.

Criapo CamBoN, Carlos: “Einstein en Espafia y su relacién con Ortega y Gasset”, Paradigma: revista
universitaria de cultura, n.° 0, 2005, pp. 7-10.

CseTel, Dezso: “Mujer vulgar y mujer ejemplar: modalidades de la existencia femenina en la obra de José
Ortega y Gasset”. En ALBARES, Roberto; HERNANDEZ, Domingo; Mora, José Luis y HErmIDA, Cristina (eds.):
Mujer y filosofia en el mundo iberoamericano. Salamanca: Ediciones de la Universidad de Salamanca
/ Asociacion de Hispanismo Filoséfico, 2022, pp. 307-324.

CsesTel, Dezso y JunAsz, Anikd: “Europa en la filosofia del Ortega joven y maduro”. En DoRra, Faix (ed.):
Paralelismos e interpretaciones en torno a la Residencia de Estudiantes. Budapest: ELTE E6tvos Jozsef
Collegium, 2017, pp. 37-51.

Cseitel, Dezso: “El paisaje de Ignacio Zuloaga en la interpretacion de Unamuno y Ortega y Gasset”.
En Mora, José Luis; Trapanest, Elena; Lara, Maria del Carmen; Barroso, Oscar y Acenjo, Xavier
(eds.): Filosofias del sur. Actas de las XI Jornadas Internacionales de Hispanismo Filosdfico. Madrid:
Universidad de Granada / Asociacion de Hispanismo Filoséfico, 2015, pp. 337-349.

CseiTel, Dezsd: “Modernidad y paisajismo: Unamuno y Ortega sobre la filosofia del paisaje”. En Mora, José
Luis; MANzANERO, Delia; GonzALez, Martin y AGenJo, Xavier (eds.): Crisis de la Modernidad y Filosofias
Ibéricas. Actas de las X Jornadas Internacionales de Hispanismo Filoséfico. Madrid: Fundacion Ignacio
Larramendi / Universidad de Santiago de Compostela / Asociacion de Hispanismo Filoséfico, 2013,
pp. 307-316.

Diaz, José Maria y ARiso, José Maria: “Ortega y Gasset on the Alleged Inconvenience of Reading Don
Quixote at School”, Logos. Anales del Seminario de Metafisica, vol. 55, n.° 2, 2022b, pp. 169-182.

Diaz Awvarez, Jests M.: “Husserl y Ortega. Las dos obsesiones filoséficas de una vida”. En ExposiTo RopeRo,
Noé y DomiNGo MORATALLA, Tomas (eds.): Ortega y la fenomenologia. Dialogos con Javier San Martin.
Madrid: Dykinson, 2022, pp. 47-54.

Diaz Awvarez, Jestis M. y BRioso, Jorge: “El filésofo y sus filosofias. Ortega, la fenomenologia y algo mas”.
En LasaGA MEDINA, José y Diaz ALvarez, Jesus M. (eds.): La razon y la vida. Escritos en homenaje a Javier
San Martin. Madrid: Trotta, 2018, pp. 373-387.

Diez peL CorrAL, Luis: “El rapto de Europa”, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 45, 2022, pp. 165-176.

Dimas, Samuel; Morulio, Carlos y Rewvas, Susana: The Philosophy of Ortega y Gasset Reevaluated. Cham
(Suiza): Springer, 2021.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



250 Bibliografia Orteguiana, 2022

DomINGO MoRATALLA, Tomas y ExposiTo Ropero, Noé (eds.): Ortega y la fenomenologia. Didlogos con Javier
San Martin. Madrid: Dykinson, 2022a.

DomiNGo MoRraTALLA, Tomas: “Fenomenologia hermenéutica, cuestion de talante y talento”. En Exposito
Ropero, Noé y DomINGO MORATALLA, Tomas (eds.): Ortega y la fenomenologia. Didlogos con Javier San
Martin. Madrid: Dykinson, 2022b, pp. 85-93.

Dora, Faix: “La Residencia de estudiantes y Ortega y Gasset en los diarios de Sandor Marai”. En DoRra, Faix
(ed.): Paralelismos e interpretaciones en torno a la Residencia de Estudiantes. Budapest: ELTE E6tvos
Jozsef Collegium, 2017, pp. 21-35.

DzuL-Hor, Astrid: “La realizacion tecnoldgica de las fantasias sobre el cuerpo: una respuesta a partir de
las reflexiones sobre la técnica de José Ortega y Gasset”, Theoria, n.° 43,2022, pp. 122-142.

EcHeverria, Javier: “Introduccion”. En ORTEGA Y GAsseT, José: Antologia de textos sobre Estimativa y
Valores. Edicion de Javier Echeverria Ezponda y Lola Sanchez Almendros. Madrid: Tecnos / Fundacion
José Ortega y Gasset — Gregorio Marafién, 2022, pp. 9-106.

ExposiTo Ropero, Noé y DomINGO MORATALLA, Tomas (eds.): Ortega y la fenomenologia. Dilogos con Javier
San Martin. Madrid: Dykinson, 2022a.

Exposito RoPero, Noé: “Antropologia, ética y razon practica en Ortega: una lectura fenomenoldgica”. En
Expdsito Ropero, Noé y DomiNGo MoRATALLA, Tomas (eds.): Ortega y la fenomenologia. Didlogos con
Javier San Martin. Madrid: Dykinson, 2022b, pp. 165-179.

ExposiTo Ropero, Noé: “La fenomenologia de la objetividad de Ortega y Gasset. Una respuesta a Graham
Harman", Estudios Filoséficos, vol. 69, n.° 200, 2020, pp. 183-197.

Exposito Ropero, Noé: “Vocacion, vida auténtica y estados de animo: una meditacion antropoldgica a partir
de José Ortega y Gasset”. En RoDRIGUEZ SUAREZ, Luisa Paz (coord.): Patologias de la existencia. Enfoques
filoséfico-antropoldgicos. Zaragoza: Prensas de la Universidad de Zaragoza, 2018, pp. 327-337.

FERNANDEZ MoRA, Vicente de Jesus: “Avatares de la circunstancia. Presencia y divergencias del pensamiento
orteguiano en la filosofia mexicana y latinoamericana”, Alfa. Revista de la Asociacion Andaluza de
Filosofia, n.° 38, 2022, pp. 474-487.

FERNANDEZ VEGA, Juan Luis: “La tribuna vacante. Eduardo Nicol y la retérica filoséfica tras Ortega”, Endoxa.
Series Filosdficas, n.° 49, 2022, pp. 73-91.

FerracuTi, Gianni: “Le radici moderniste delle Meditaciones del Quijote di Ortega y Gasset”. En CACCIATORE,
Giuseppe y CanTiLLo, Clementina (eds.): Omaggio a Ortega. A cento anni dalle Meditazioni del
Chisciotte (1914-2014). Napoles: Guida, 2016, pp. 125-150.

Ferrarl NIETO, Enrique: “Los recorridos encontrados para la literatura en las filosofias de Ortega y Nicol: el
hispanismo como cuestion de fondo”. En Mora, José Luis; TRAPANESE, Elena; LArRA, Maria del Carmen;
Barroso, Oscar y AGENJO, Xavier (eds.): Filosofias del sur. Actas de las XI Jornadas Internacionales de
Hispanismo Filosdfico. Madrid: Universidad de Granada / Asociacion de Hispanismo Filoséfico, 2015,
pp. 405-421.

FerrarI NIETO, Enrique: “Razén narrativa y novela en la confluencia de la metafisica y la estética de Ortega
y Marias: contexto y referencias”. En Mora, José Luis; Manzanero, Delia; GonzALez, Martin y AGENJO,
Xavier (eds.): Crisis de la Modernidad y Filosofias Ibéricas. Actas de las X Jornadas Internacionales

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

[VAN CAJA HERNANDEZ-RANERA 251

de Hispanismo Filoséfico. Madrid: Fundacion Ignacio Larramendi / Universidad de Santiago de
Compostela / Asociacion de Hispanismo Filosofico, 2013, pp. 365-382.

FERRATER MORA, José: Ortega y Gasset. Fasi di una filosofia. Traduccion al italiano de A. Roso. Bolsena:
Massari, 2022.

FERRE, Juan Francisco: “Ortega y el arte de novelar nuevamente. Algunas consideraciones intempestivas
sobre el presente cultural”, Paradigma: revista universitaria de cultura, n.° 0, 2005, pp. 13-17.

FerreIRO LavEDAN, Maria Isabel: “Lo uno y lo otro: creer y descreer”. En Lasaca MEepiNa, José y Diaz Awvarez,
Jests M. (eds.): La razon y la vida. Escritos en homenaje a Javier San Martin. Madrid: Trotta, 2018,
pp. 94-105.

Fioraso, Nazzareno: "Espafiolizar / Europeizar. Un panorama sobre la relacion entre Espafia y Europa
desde la llustracion hasta Ortega y Gasset”, Otrosiglo. Revista de Filosofia, vol. 2, n.° 2, 2018, pp.
20-40.

Fu, Yongjun: “[Mision de la universidad e ideales educativos]”, Journal of Shandong University of Science
and Technology: Social Science Edition, n.° 3, 2004, pp. 103-108.

GaGo MarriN, Claudia: "Horizonte del liberalismo a la luz del pensamiento politico y de Espaiia de
Ortega”, lhering. Cuadernos de Ciencias Juridicas y Sociales, n.° 1, 2018, pp. 75-131.

Gno, Yuanhou: " [Aceptacion y rechazo de Ortega sobre la fenomenologia de Husserl]”, World Philosophy,
n.°1,2012, pp. 103-109.

GARCIA DE LA CoNCHA, Victor: “José Ortega y Gasset (1883-1955). Medlitaciones del Quijote” . En: Grandes
paginas de la literatura espafiola. Barcelona: Espasa, 2022, pp. 312-313.

GARCIA HARO, Juan: “La terapia de aceptacion y compromiso como terapia existencial a la luz de la filosofia
de Ortega”, Eikasia. Revista de Filosofia, n.° extra 107, 2022, pp. 299-316.

GARcia Nufio, Alfonso (ed.): El tema de nuestro tiempo. Jornada de Filosofia 2022. Madrid: Universidad
San Damaso, 2022a.

GARciA Nufio, Alfonso: “ «Prélogo para alemanes». Un epilogo para E/ tema de nuestro tiempo” . En GARCiA
Nufio, Alfonso (ed.): El tema de nuestro tiempo. Jornada de Filosofia 2022. Madrid: Universidad San
Damaso, 2022b, pp. 93-124.

GARCIA SANTESMASES, Antonio: “Azafia y Ortega”. En LasaGa MEDINA, José y Diaz Awvarez, Jesus M. (eds.): La
razén y la vida. Escritos en homenaje a Javier San Martin. Madrid: Trotta, 2018, pp. 312-318.

GARCIA-CaNo Lizcano, Fernando: “La ética contemporanea, entre el constructivismo y el cognitivismo”. En
GARciA Nufio, Alfonso (ed.): El tema de nuestro tiempo. Jornada de Filosofia 2022. Madrid: Universidad
San Damaso, 2022, pp. 147-168.

GARRIDO PERINAN, Juan José: “On Heidegger and Ortega y Gasset: The Spanish Being and its Tragic Condition
of Existence”, Horizon. Studies in Phenomenology, vol. 11, n.° 2, 2021, pp. 625-640.

Gosl, Giulia: “Introduzione”. En ORTEGA Y GASSET, José: I/ corpo tra symbolon e psyché. Saggi filosofici.
Traduccion de Giulia Gobbi. Milan: Meltemi, 2022, pp. 13-22.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



)
II
NS

Bibliografia Orteguiana, 2022

GoOMEz MIRANDA, Rafael: " E/ tema de nuestro tiempo. Ortega y la razon moderna”. En GARcia Nufio, Alfonso
(ed.): El tema de nuestro tiempo. Jornada de Filosofia 2022. Madrid: Universidad San Damaso, 2022,
pp. 15-37.

GOMEz SANcHEz, Carlos: “Ortega: pensamiento y paisaje”, Cuadernos Hispanoamericanos, n.° 836, 2020,
pp. 90-119.

GoNzALEZ Y GALAN, Fernando: “José Ortega y Gasset y los origenes de la Sociologia en Espafia”. En Mora,
José Luis; TRapaNEsk, Elena; Lara, Maria del Carmen; Barroso, Oscar y AGenjo, Xavier (eds.): Filosofias
del sur. Actas de las XI Jornadas Internacionales de Hispanismo Filoséfico. Madrid: Universidad de
Granada / Asociacion de Hispanismo Filosofico, 2015, pp. 351-370.

GonzALEz DE Posapa, Francisco: “El contraste con Europa a la luz del pensamiento del joven Ortega y la
actitud de Unamuno”. En: Madrid y la Ciencia. Un paseo a través de la historia (Il): Siglo XIX. Madrid:
Instituto de Estudios Madrilefos / CSIC, 2020, pp. 221-252.

GonzALEz DE Posapa, Francisco: “ ¢ Qué es Europa? La respuesta de Ortega y Gasset: «Europa = Ciencia»”,
Beresit. Revista Interdisciplinar cientifico-humana, n.° 15, 2016, pp. 273-288.

GonzALEz QUIRGS, José Luis: “José Ortega y Gasset”. En CABALLERO BoNo, José Luis (coord.): Visidn de Espafia
en pensadores espafioles de los afios treinta. Salamanca: Universidad Pontificia de Salamanca, 2017,
pp. 149-167.

GRANDE SANCHEZ, Pedro: “Convergencias y divergencias en torno a Reflexiones sobre la violencia de
Georges Sorel y el pensamiento filoséfico de José Ortega y Gasset”, Eikasia. Revista de Filosofia, n.°
111, 2022, pp. 99-113.

Guo, Weigui: “[La reaccion de la super-democracia: una breve resefia de la teoria politica de Ortega y
Gasset sobre la sociedad de masas]”, Journal of Fujian Party School, n.° 6, 2007, pp. 9-14.

Guo, Yongjian: “[Reconstruir la ensefianza cultural: Ortega y Gasset y la reforma de la educacion
universitaria]”, Higher Education Research, n.° 5, 2009, pp. 30-34.

GuTiErrRez GUTIERREZ, Eduardo: “ «Estado de la cuestion» de la influencia de Simmel en Ortega y Gasset”,
Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, vol. 39, n.° 3, 2022a, pp. 607-618.

Gurierrez GuTIERREZ, Eduardo: “Simmel y Ortega: Ontologia relacional contra la tradicién parmenidea del
ser”, Logos. Anales del Seminario de Metafisica, vol. 55, n.° 2, 2022b, pp. 311-325.

Gurierrez GuTIERREZ, Eduardo: “ Nota critica a Sobre el punto de vista en las artes de José Ortega y Gasset”,
Cuadernos de Filosofia, n.° 36, 2018, pp. 63-74.

GuTiErrRez Pozo, Antonio: “Don Juan, Don Quijote, San Mauricio y el Arquero: figuras del heroismo moral
en Ortega y Gasset”, Convivium. Revista de Filosofia, n.° 34, 2021, pp. 5-39.

GUTIERREZ P0zO, Antonio: “La muerte como creacion. La interiorizacion vitalista de la muerte en la vida en
la filosofia de Ortega y Gasset”, Claridades. Revista de Filosofia, vol. 12, n.° 1, 2020a, pp. 107-135.

GuTiErrRez Pozo, Antonio: “Ser para la vocacién. Muerte y vocacion como claves de la finitud humana
en Ortega y Gasset”, Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, vol. 37, n.° 2, 2020b, pp.
295-307.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

[VAN CAJA HERNANDEZ-RANERA 25

GuTIERReZ Pozo, Antonio: “La ética vocacional, heroica, deportiva e ilustrada de Ortega y Gasset para
tiempos de desorientacion, parte 1I”, Cinta de Moebio: Revista Electronica de Epistemologia de
Ciencias Sociales, n.° 69, 2020c, pp. 201-213.

GuTIERREZ Pozo, Antonio: “Pensamientos caminados para caminar: una contribucion al concepto de
meditacion filoséfica en Ortega y Gasset como sintesis de teoria y practica”, Transformacéo, vol. 43,
2020d, pp. 19-40.

GuTIERREZ P0z0, Antonio: " Interpretamos porque morimos. Arte e interpretacion en la filosofia hermenéu-
tica de la finitud de Ortega y Gasset”, Aufkldrung. Revista de Filosofia, vol. 4, n.° 3,2017, pp. 11-28.

GuTIERREZ P0z0, Antonio: “La vida como principio interpretativo radical en la filosofia de Ortega y Gasset”,
Transformacao, vol. 35, n.° 3, 2012, pp. 81-96.

GuTIERREZ SIMON, Rodolfo: “Nacion y concepto en Ortega”. En ESTRELLA GONZzALEz, Alejandro y GUTIERREZ
SIMON, Rodolfo (coords.): Entre textos y contextos. Ensayos de filosofia espafiola contempordnea.
Madrid: Guillermo Escolar Editor, 2022a, pp. 105-118.

GuTIERREZ SIMON, Rodolfo: “Los conceptos y los dioses: mascaras de la realidad y critica a la Modernidad
en Ortega y Zambrano”, Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, vol. 39, n.° 3, 2022b, pp.
619-628.

GuTIERREZ SIMON, Rodolfo: “Veldzquez y Cervantes en el sistema de Ortega: la asimilacion de dos autores
modernos en una filosofia «nada moderna»”, Ingenium. Revista electrénica de pensamiento
moderno y metodologia en historia de las ideas, n.° 16, 2022c¢, pp. 37-45.

GuTierrRez SIMON, Rodolfo: “Lecturas liberales desde Un mundo feliz. Huxley, Lippmann, Ortega y Dewey
ante la homogeneizacion social”, Res Publica. Revista de historia de las ideas politicas, vol. 24,
n.° 3,2021, pp. 343-354.

Gurierrez SIMON, Rodolfo: “Ortega y la otra América: capitalismo, creencias y confluencias”. En BALAGUER
GARciA, Esmeralda y ArpAvIN TRABANCO, Carlos X. (eds.): Estados Unidos / Espaiia. Didlogos filoséficos.
L'Eliana (Valencia): Nexofia. Libros electronicos de La Torre del Virrey, 2020, pp. 257-287.

GuTIERREZ SIMON, Rodolfo: “Masas, gente y opinion publica en la obra de Ortega y Gasset”. En Ruiz SANJUAN,
César (ed.): Perspectivas del populismo.Vifia del Mar (Chile): Cenaltes, 2019, pp. 119-132.

Haro Honrugia, Alejandro de: “La democracia en la obra de José Ortega y Gasset (1883-1955). Del ideal
ético al «ideal» politico”, Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, vol. 39, n.° 3, 2022a, pp.
629-634.

Haro Honrugia, Alejandro de: “El giro de José Ortega y Gasset ante la idea del Estado. Del «estatismo»
clasico germano de mocedad a la razén de Estado al servicio de la realidad nacional”, Contrastes,
vol. 27, n.° 2, 2022b, pp. 7-34.

Haro HonrugiA, Alejandro de: “La influencia del pensamiento aleman en la pedagogia elitista de Ortega
y Gasset: proyeccion de futuro”. En BARRAGAN MARTIN, Ana Belén, et. al. (coords.): Innovacidn docente
e investigacion en Educacion y Ciencias Sociales. Experiencias de cambio en la metodologia do-
cente. Madrid: Dykinson, 2022c, pp. 37-42.

Haro Honrugia, Alejandro de y TroTTA, Francesco G.: “ Ortega allievo di Cohen e I'amore come conoscenza”,
Archivio di Filosofia, vol. 88, n.° 1, 2020, pp. 123-134.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



259 Bibliografia Orteguiana, 2022

HE, Yunjing: “[Comprension y declaracion de la mision de la universidad modernal”, Jiangsu Higher
Education, n.° 2, 2005.

He, Zhaowu: [Critica de la razon histdrica. Pekin: Tsinghua University Press, 2001.

He, Zhaowu: “[La reconstruccion de la razdn historica: sobre el pensamiento histérico de Ortega y
Gasset]"”, Research on Historical Theory, n.° 2 y 3, 1993, pp. 73-85y 117-126.

HerNANDEZ, Domingo: “ «Un antiguo libro mio...». José Ortega y Gasset cita Espafia invertebrada”, Revista
de Estudios Orteguianos, n.° 45, 2022a, pp. 99-109.

HERNANDEZ, Domingo y BeNEITEz, Rosa: " Confidencias estéticas. Sobre Maria Luisa Caturla y José Ortega y
Gasset”. En ALBAREes, Roberto; HERNANDEZ, Domingo; Mora, José Luis y HermiDA, Cristina (eds.): Mujer
y filosofia en el mundo iberoamericano. Salamanca: Ediciones de la Universidad de Salamanca /
Asociacion de Hispanismo Filosofico, 2022b, pp. 333-340.

INFANTINO, Lorenzo y PEeLLICANI, Luciano (eds.): Attualita di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984a.

INFANTINO, Lorenzo: “Ortega e la teoria dell’azione sociale”. En INFANTINO, Lorenzo y PeLLicani, Luciano
(eds.): Attualita di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984b, pp. 135-150.

JAcome GonzALez, Sara: “La relacion literaria, filoséfica y humana entre Victoria Ocampo y Ortega y
Gasset”. En Parebes MARTIN, Maria del Carmen y BoneTe PerALEs, Enrique (coords.): La filosofia y
el amor. XXVII Encuentro Internacional (3-5 octubre 2018) de la Sociedad Castellano-Leonesa de
Filosofia. Salamanca: Ediciones de la Universidad de Salamanca, 2020, pp. 127-132.

JIANG, Guojun: “[La interpretacion espejo de Mision de la Universidad]”, University Education Science,
n.°1, 2010, pp. 30-31.

JinG, Di y WaNG, Bolu: “[Dos visiones de la tecnologia en el marco de la fenomenologia existencialista: un
estudio comparativo de las ideas de Ortega y Heidegger sobre la tecnologia]”, Studies in Philosophy
of Science and Technology, vol. 33, n.° 5, 2020, pp. 62-67.

JinG, Di y Wang, Bolu: “[La tecnologia en la blsqueda de la vida buena: la teoria del valor ético de la
practica tecnolégica de Ortega y Gasset]”, Journal of Northeastern University (Social Science), vol.
19,n.°6, 2017, pp. 551-556.

JunAsz, Anikd y Csesel, Dezsd: “Europa en la filosofia del Ortega joven y maduro”. En Dora, Faix (ed.):
Paralelismos e interpretaciones en torno a la Residencia de Estudiantes. Budapest: ELTE E6tvos Jozsef
Collegium, 2017, pp. 37-51.

Kang, Yutang: “[Mision de la Universidady la construccion de la universidad de la primera clase mun-
diall”, Higher Education Exploration, n.° 5, 2008.

Kong, Jie: “[La rebelion de las masas en la perspectiva del liderazgo cultural]”, Journal of North China
Electric Power University: Social Philosophy Science Edition, n.° 6, 2016a.

Kong, Jie y Pei, Dehai: “[;Rebelion o regreso de las masas?, en la oposicion de la opinion de las masas
de Ortega y Gramscil”, Journal of Anhui University: Social Philosophy Science Edition, n.° 6, 2016b,
pp. 9-15.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

[VAN CAJA HERNANDEZ-RANERA 255

LA Rosa, Stefania: “José Ferrater Mora interprete di Ortega y Gasset” [Online], Rocinante. Rivista di
filosofia ibérica, iberoamericana e interculturale, n.° 13, 2022, pp. 109-111. [Reseia a FERRATER MORA,
José: Ortega y Gasset. Fasi di una filosofia. Traduccion al italiano de A. Roso. Bolsena: Massari, 2022].

LA RuslA PrADO, Francisco y BoLAbo OcHoa, Gerardo: “La Escuela de Ortega y la filosofia contemporanea
en lengua espafola”. En ArévaLo Benito, Héctor; Borapo OcHoa, Gerardo y LA Rusia Prapo, Francisco
(coords.): Entre Europa y América: estudios de Filosofia. Loja (Ecuador): Universidad Técnica Particular
de Loja, 2014, pp. 27-84.

Lacau ST. Guiry, Camile: “La Lebensphilosophie et les philosophes espagnols de la vie: Miguel de Unamuno,
José Ortega y Gasset et Maria Zambrano (années 1900-1930)", Revue Philosophique de Louvain,
vol. 119, n.° 2, 2022, pp. 219-246.

Lan, Ai'ai y QIv, Qiguang: “[Un andlisis de los pensamientos educativos de Ortega y su iluminacion sobre
la formacion de talentos en las universidades chinas]”, China Electric Power Education, n.° 4, 2012,

pp. 5-6.

LANDRY, Travis: “José Ortega y Gasset” [Online]. En Vinson, Ben (ed.): Oxford Bibliographies in Latin
American Studies. Nueva York: Oxford University Press, 2022.

LARA PERez, Antonio de: “Ortega y la crisis de Espafia”, Alfa. Revista de la Asociacion Andaluza de Filosofia,
afo XVII, n.° 33, 2014, pp. 19-33.

LasaGa, José: Meditaciones para un siglo: la filosofia politica de Ortega y Gasset. Madrid: Cinca, 2022a.
LasaGA, José: “El Ortega de San Martin: introduccion a la vida radical”. En Expdsito Ropero, Noé y DOMINGO
MoraTALLA, Tomds (eds.): Ortega y la fenomenologia. Didlogos con Javier San Martin. Madrid:
Dykinson, 2022b, pp. 37-46.

LasaGa, José: “Jorge Garcia GOmez. La Habana, 1937 — Long Island (NY), 2021", Revista de Estudios
Orteguianos, n.° 44, 2022c, pp. 213-214.

LasaGa, José: “Una vista sobre la ética de Ortega: de los valores al imperativo biogréafico”, Revista de
estudios orteguianos, n.° 44, 2022d, pp. 241-246. [Resefia a Exposito RoPero, Noé: La ética de Ortega
y Gasset. Del deber al imperativo biogrdfico. Prélogo de Javier San Martin. Madrid: UNED, 2021].

LasaGA, José: “Una cronica filosfica de integracion. Husserl y Ortega en la interpretacion de Javier
San Martin”. En LASAGA MEeDINA, José y Diaz Awvarez, JesUs M. (eds.): La razén y la vida. Escritos en
homenaje a Javier San Martin. Madrid: Trotta, 2018, pp. 350-360.

LAsAGA, José: “Sobre una meditacion que Ortega no escribio: «El alcionismo de Cervantes»” [Online],
Rocinante. Rivista di filosofia ibérica, iberoamericana e interculturale, n.° 10, 2017, pp. 57-74.

LasAGA, José: “La razén histérica como crisis de la razén" . En MoReno PesTafia, José Luis, Diaz Awvarez, Jests
M. y Ausin, Txetxu (coords.): Los retos de la filosofia en el siglo XXI. Actas del | Congreso Internacional
de la Red Espaniola de Filosofia. Vol. XV. Valencia: Universidad de Valencia / Red Espafiola de Filosofia,
2015, pp. 31-39.

LasTRA, Antonio: “El monstruo: filosofia e historia, o por qué José Ortega y Gasset no leyé nunca a Edward
Gibbon", Araucaria, vol. 24, n.° 51, 2022, pp. 709-722.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



256 Bibliografia Orteguiana, 2022

Leszczvna, Dorota: “Platén y la Escuela de Marburgo. Incluyendo las interpretaciones de la filosofia
platénica en Nicolai Hartmann y José Ortega y Gasset”, Revista de Filosofia, vol. 47, n.° 2, 2022,
pp. 489-509.

Li, Jianhui: “[La mision fundamental y la salida de la universidad se encuentran en la reforma: una revision
de los pensamientos de reforma educativa de Ortega Gasset en Mision de la Universidad]”, Meitan
Higher Education, n.° 4, 2004, pp. 23-26.

Li, Qi: “[La disolucion de la humanizacion y el surgimiento del arte moderno: el arte moderno temprano
desde la perspectiva de la filosofia y la sociologia]”, Beauty and the Times: Academic (Part 2),n.° 11,
2016, pp. 42-45.

Li, Shangqun y Li, Zhengyun: “[Un anélisis del desarrollo universitario de Ortega y Gasset y el pensamiento
de la educacién universitaria]“, Journal of Higher Education Research, n.° 5, 2005, pp. 18-21.

Li, Shinan: “[Mirar, mirar atras y mirar: comentarios sobre La deshumanizacion del arte]”, Journal of
Shandong University of Science and Technology: Social Science Edition, n.° 11, 2013.

Li, Yunxiang: “[El eco de las masas: repensando La rebelién de las masas de Ortega]”, Proceedings of the
First Yangtze River Delta Film and Television Media Graduate Academic Forum, 2015.

Li, Zhengyun y Li, Shangqun: “[Un analisis del desarrollo universitario de Ortega y Gasset y el pensamiento
de la educacién universitaria]“, Journal of Higher Education Research, n.° 5, 2005, pp. 18-21.

Ly, Liguo y Ma, Lihong: “[Una reflexion de la mision de la universidad: comentarios sobre la lectura Mision
de la Universidad de Ortega y Gasset]”, Journal of Higher Education Research, n.° 1, 2006, pp. 25-27.

LLerA EsTeBAN, Luis de: “Testo e contesto nelle Meditazioni del Chisciotte”. En CACCIATORE, Giuseppe y
CanTiLLo, Clementina (eds.): Omaggio a Ortega. A cento anni dalle Meditazioni del Chisciotte (7974-
2014). Napoles: Guida, 2016, pp. 91-123.

LLerA EsTeBAN, Luis de: "Ortega, ¢ filosofo mondain o metafisico de lo ltidico?”. En MoreLL, G. (ed.): Ludus.
Cine, arte y deporte en la literatura espafola de vanguardia. Valencia: Pre-Textos, 2000, pp. 49-66.

Lorez ARriBa, Pedro: “La filosofia en la universidad espafola (1843-1973)", Revista de estudios
orteguianos, n.° 44, 2022, pp. 250-255. [Resefa a MEnDEez Baiges, Victor: Tradicion de la intradicion.
Historias de la filosofia espafiola entre 1843 y 1973. Madrid: Tecnos, 2021].

Lorez CAmBRONERO, Marcelo: “La vida como realidad radical: un encuentro con el pensamiento de José
Ortega y Gasset”, Volubilis. Revista de Pensamiento, n.° 13, 2005, pp. 219-235.

Lopez CoBo, Azucena: “Es la palabra tamiz que criba el mundo. Los traductores de José Ortega y Gasset al
inglés”. En BALAGUER GARCIA, Esmeralda y Arpavin TrasaNco, Carlos X. (eds.): Estados Unidos / Espafia.
Didlogos filosdficos. L'Eliana (Valencia): Nexofia. Libros electrénicos de La Torre del Virrey, 2020,
pp. 288-342.

Lorenzo ALQuEzAR, Rafael: “Notas sobre la estética de Ortega y Hartmann”. En Exprésito RoPero, Noé y
DoMINGO MORATALLA, Tomas (eds.): Ortega y la fenomenologia. Dialogos con Javier San Martin. Madrid:
Dykinson, 2022, pp. 109-122.

Lorenzo ALQUEZAR, Rafael: “Fenomenologia de la creencia. La primera reflexion sobre el concepto de
creencia en Ortega y Gasset”, Studium. Revista de Humanidades, n.° 13, 2007, pp. 141-170.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

[VAN CAJA HERNANDEZ-RANERA 257

LoTini, Otello: “1l segno, I'individuo e la societa”. En INFANTINO, Lorenzo y PeLLicaNy, Luciano (eds.): Attualita
di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984, pp. 319-324.

Lu, Feifei: “[Reflexion sobre la reforma universitaria: basada en la interpretacion de Mision de la
Universidad]"”, Going Abroad and Employment: Employment Edition, n.° 7, 2011, pp. 95-96.

Luo, Ruzhen: “[Misién de la Universidad y el cultivo del talento de las universidades de pregrado
aplicadas]”, Journal of Ningbo Institute of Education, n.° 4, 2014, pp. 7-11.

Ma, Lihong y Liu, Liguo: “[Una reflexion de la misién de la universidad: comentarios sobre la lectura Misicn
de la Universidad de Ortega y Gasset]”, Journal of Higher Education Research, n.° 1, 2006, pp. 25-27.

MAFFETTONE, Sebastiano: “La filosofia politica di Ortega”. En INFANTINO, Lorenzo y PELLicA, Luciano (eds.):
Attualita di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984, pp. 309-318.

MaaGNANO SAN Lio, Giancarlo: “Sugestiones y remisiones: nota sobre Ortega y Gasset y Dilthey”. En Scocozza,
Antonio y D'AnGELo, Giuseppe (eds.): Magister et discipuli: filosofia, historia, politica y cultura. Tomo II.
Bogotd: Taurus / Universidad de Salerno / Universidad Catdlica de Colombia, 2016, pp. 57-70.

Mann, Peter Gordon: “Saving Europe in Spain: José Ortega y Gasset's Meditations on Quixote and the
politics of self, nation and Europe” [online], Journal of European Studlies, vol. 49, n.° 2, 2019.

MarrTiN, Francisco José: “La vertebracion del ensayo: del libro a la nacién. (A propésito del centenario de
Espana invertebrada)”, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 45, 2022a, pp. 111-121.

MaRTiN, Francisco José: “Espaia y Europa: la Generacion de 1914 y sus discipulos”. En Mora, José Luis y
Herepia, Antonio (eds.): Guia Comares de Historia de la Filosofia Espafiola. Granada: Comares, 2022b,
pp. 219-238.

MEeaino RobriGuez, Carlos: “Ecos aristotélicos en la ética de Ortega”, Isegoria. Revista de Filosofia Moral
y Politica, n.° 54, 2016, pp. 225-237.

MEenenDEz Viso, Armando: “El valor de la estimativa orteguiana”, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 44,
2022, pp. 221-240.

MEenENDEz Viso, Armando: “Ortega y Leibniz", Isegoria. Revista de Filosofia Moral y Politica, n.° 65, 2021,
pp. 1-3. [Resefia a ORTEGA Y GASSET, José: La idea de principio en Leibniz y la evolucion de la teoria
deductiva. Del optimismo en Leibniz. Edicion de Javier Echeverria. Estudios introductorios de Jaime de
Salas y Concha Roldan. Madrid: Fundacion José Ortega y Gasset — Gregorio Marafon / CSIC, 2020].

MinGo RobriGuez, Alicia Maria de: “Una vocacién evidente”. En Lasaca Mepina, José y Diaz Atvarez, Jests
M. (eds.): La razon y la vida. Escritos en homenaje a Javier San Martin. Madrid: Trotta, 2018, pp.
319-326.

MoLLo, Maria Lida: “La fenomenologia del fragmento de Ortega con unas gotas de gramatica filoséfica de
los tropos”. En ExrosiTo RoPERo, Noé y DOMINGO MORATALLA, Tomas (eds.): Ortega y la fenomenologia.
Didlogos con Javier San Martin. Madrid: Dykinson, 2022a, pp. 195-217.

MoLLo, Maria Lida: “Fenomenologia del corpo e dell’amore negli scritti orteghiani degli anni venti”
[Online], Rocinante. Rivista di filosofia ibérica, iberoamericana e interculturale, n.° 13, 2022b, pp.
113-120. [Resefia a ORTEGA Y GASSET, José: I/ corpo tra symbolon e psyché. Saggi filosofici. Prefacio
de Agustin Serrano de Haro. Traduccion al italiano y edicion de Giulia Gobbi. Milan: Meltemi, 2022].

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



258 Bibliografia Orteguiana, 2022

MoLLro, Maria Lida: “Scivolare sulle immagini. Analisi contrastiva delle edizioni italiane delle Meditaciones
del Quijote di Ortega”. En VANHESE, Giséle y Naccarato, Annafrancesca (eds.): Dalla retorica
all'immaginario. Soveria Mannelli, Calabria: Rubbettino, 2021, pp. 103-134.

MoLro, Maria Lida: “Ortega y la traduccion”, Philologica Jassyensia, afio XVI, n.° 1 (31), 2020, pp. 129-
145.

MotLo, Maria Lida: “De la imagen al sentido. Comentario a La fenomenologia de Ortega y Gasset de
Javier San Martin”. En LAsAGA MEDINA, José y Diaz ALvARez, Jesus M. (eds.): La razon y la vida. Escritos
en homenaje a Javier San Martin. Madrid: Trotta, 2018, pp. 361-372.

MoLLo, Maria Lida: “La «selva ideale» del Chisciotte. La traduzione di hyle e morphé nelle Meditaciones” .
En Cacciatorg, Giuseppe y CanTio, Clementina (eds.): Omaggio a Ortega. A cento anni dalle
Meditazioni del Chisciotte (1974-2014). Napoles: Guida, 2016a, pp. 175-202.

MotLo, Maria Lida: “ «Parole preferite e turbini d'ideazione». Il pensiero di Ortega nella sua scrittura”.
En ORTEGA Y GASSET, José: Meditazioni del Chisciotte e altri saggi. Edicion de Giuseppe Cacciatore y
traduccion de Maria Lida Mollo. Napoles: Guida, 2016b, pp. 1-34.

MotLo, Maria Lida: “Lirreale in Ortega e Zubiri”, Archivio di Storia della Cultura, n.° 23, 2010, pp. 199-
238.

MonrorT PrADES, Juan Manuel: “El hombre masa de Ortega y Gasset, un ser hecho de prisa: reflexiones
sobre la educacion actual”. En Exrosito Ropero, Noé y DomINGO MORATALLA, Tomds (eds.): Ortega y la
fenomenologia. Didlogos con Javier San Martin. Madrid: Dykinson, 20223, pp. 141-153.

MonrorT PrRADES, Juan Manuel: “Alonso Fernandez, Marcos (2021). Ortega y la técnica, CSIC, Plaza y
Valdés. 324 pp.”, Cuadernos de pensamiento, n.° 35, 2022b, pp. 276-281. [Resefia a ALONSO FERNANDEZ,
Marcos: Ortega y la técnica. Madrid: CSIC, 2021].

MonForT PRADES, Juan Manuel: “Claves de la pedagogia de Manuel Garcia Morente”. En Lasaca MEDINA,
José y Diaz ALvARez, Jests M. (eds.): La razon y la vida. Escritos en homenaje a Javier San Martin.
Madrid: Trotta, 2018a, pp. 266-280.

MonFORT PRADES, Juan Manuel: “La fragilidad humana a través del «animal enfermo» de Ortega y Gasset”.
En RopRIiGUEZ SUAREZ, Luisa Paz (coord.): Patologias de la existencia. Enfoques filoséfico-antropoldgicos.
Zaragoza: Prensas de la Universidad de Zaragoza, 2018b, pp. 315-325.

MonrForT PRADES, Juan Manuel: “La cultura en Mediitaciones del Quijote, una reflexion a partir de sus
fuentes”. En ArevaLo BeniTo, Héctor; Boapo OcHoa, Gerardo y La Ruia Prapo, Francisco (coords.):
Entre Europa y América: estudios de Filosofia. Loja (Ecuador): Universidad Técnica Particular de Loja,
2014, pp. 136-163.

MonrForT PRADES, Juan Manuel: “Apertura y respeto. Dios en la filosofia de Ortega”. En Burcos, Juan
Manuel y Gomez Awvarez, Nieves (coords.): ¢Quién es Dios? La percepcion contemporanea de la
religion. Burgos: Monte Carmelo, 2012, pp. 105-122.

MonTeso VENTURA, Jorge R.: “El analisis existencial de Binswanger y la antropologia orteguiana. Puntos de
encuentro”, Endoxa. Series Filosdficas, n.° 39, 2017, pp. 285-304.

MonTEs® VENTURA, Jorge R.: “Ortega y los predicados culturales de la percepcion”, Agora. Papeles de
Filosofia, vol. 35, n.° 2, 2016, pp. 157-175.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

[VAN CAJA HERNANDEZ-RANERA 259

MonTesd VENTURA, Jorge R.: “Las fuentes orteguianas en su idea de «atencion»”, Investigaciones
fenomenoldgicas. Anuario de la Sociedad Espariola de Fenomenologia, n.° 12, 2015a, pp. 137-156.

MonTESO VENTURA, Jorge R.: "Ortega y el fendmeno de la atencion”, Revista de Historia de la Psicologia,
vol. 36, n.° 2, 2015b, pp. 47-66.

MoraLEJA, Alfonso: “En torno a La deshumanizacion del arte. Apuntes sobre el vitalismo y la estética en
Ortega” [Online], Rocinante. Rivista di filosofia ibérica, iberoamericana e interculturale, n.° 13, 2022,
pp. 69-74.

Moreno MARQuEZ, César: “Reduccion y seduccion. Del amor, el vino y el marco: notas para una brevisima
propedéutica orteguiana al eros fenomenoldgico como contemplacion”. En Exposito Ropero, Noé y
DoMINGO MORATALLA, Tomas (eds.): Ortega y la fenomenologia. Didlogos con Javier San Martin. Madrid:
Dykinson, 2022, pp. 95-106.

MoRreNo MARQUEZ, César: “La vida absoluta. Hecho primordial fenomenolégico e intimidad trascendental
(Husserl-Ortega)”. En Lasaa MepINa, José y Diaz Awvarez, Jests M. (eds.): La razon y la vida. Escritos
en homenaje a Javier San Martin. Madrid: Trotta, 2018, pp. 266-280.

MoRENO PEsTARIA, José Luis: "Ortega, la historia y la sociologia de la filosofia” [Online], Cinta de Moebio:
Revista Electrénica de Epistemologia de Ciencias Sociales, n.° 73, 2022.

Morra, Gianfranco: “José Ortega y Gasset e Julidn Marias sociologi delle generazioni”. En INFANTINO,
Lorenzo y PeLLicanl, Luciano (eds.): Attualita di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984, pp.
187-198.

Moruiio, Carlos: “Una frase de Ortega: «El fisico es el guardarropista ciego del universo material»”. En
Expdsito Ropero, Noé y DomiNGo MoRATALLA, Tomas (eds.): Ortega y la fenomenologia. Didlogos con
Javier San Martin. Madrid: Dykinson, 2022, pp. 183-193.

MoruJAo, Carlos; Dimas, Samuel y ReLvas, Susana: The Philosophy of Ortega y Gasset Reevaluated. Cham
(Suiza): Springer, 2021.

Murcia SERRANO, Inmaculada: “Ortega y Gasset y la metamorfosis de la categoria estética de lo sublime”.
En Romero DE Sols, Diego y MuRciA SErraNO, Inmaculada (coords.): En ningun lugar: (el paisaje y lo
sublime). Sevilla: Universidad de Sevilla, 2015, pp. 351-380.

Murcia SERRANO, Inmaculada: “De la originalidad de Veldzquez: las interpretaciones de Ortega, Zambrano
y Gaya", Thémata. Revista de Filosofia, n.° 45,2012, pp. 289-301.

NEGR, Antimo: “Ortega y Gasset: «ragione fisica» e «vera tecnica»”. En INFANTINO, Lorenzo y PELLICANI,
Luciano (eds.): Attualita di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984, pp. 71-88.

NiGris, Francesco de: “La Estimativa de Ortega o la cuestion de cdmo poder creer en el valor de la vida”,
Revista de Estudios Orteguianos, n.° 45,2022, pp. 177-183. [Resefia a ORTEGA Y GASSET, José: Antologia
de textos sobre Estimativa y Valores, Edicion de Javier Echeverria Ezponda y Lola Sanchez Almendros.
Madrid: Tecnos, 2021].

NiGris, Francesco de: “La razon vital de J. Ortega y Gasset y la analitica existencial de M. Heidegger”,
Ideas y Valores, vol. 61, n.° 148, 2012, pp. 115-129.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



240 Bibliografia Orteguiana, 2022

NUfEz CanaL, Margarita; NUNEz Lapeveze, Luis y Awvarez be Mon, Ignacio: “ Ensimismamiento y tecnicidad.
Aportaciones recientes para una interpretacion sistematizada de la obra de Ortega y Gasset”, Doxa
Comunicacion, n.° 35, 2022a, pp. 379-393.

NUREz CANAL, Margarita y NUREz LADeveze, Luis: “ Environment o Galaxy: las citas de McLuhan a Ortega y
Gasset en War and Peace” [Online], Palabra Clave, vol. 25, n.° 2, 2022b, pp. 1-31.

NUfEz CanaL, Margarita; NUREz Labeveze, Luis y Awvarez b Mon, Ignacio: “El anuncio de Ortega y Gasset
del progreso regresivo hacia el individualismo en red”, Analisi. Quaderns de Comunicacid i Cultura,
n.° 65, 2021, pp. 87-101.

Nufiez b CAsTRO, Ignacio: “Reflexiones sobre la técnica: desde Ortega y Gasset a Hans Jonas”, Paradigma:
revista universitaria de cultura, n.° 0, 2005, pp. 4-6.

NUREz Lapeveze, Luis; NOREz Canat, Margarita y Awvarez be Mon, Ignacio: “ Ensimismamiento y tecnicidad.
Aportaciones recientes para una interpretacion sistematizada de la obra de Ortega y Gasset”, Doxa
Comunicacion, n.° 35, 2022a, pp. 379-393.

NUREz LADEVEZE, Luis y NUREz CANAL, Margarita: “ Environment o Galaxy: las citas de McLuhan a Ortega y
Gasset en War and Peace” [Online], Palabra Clave, vol. 25, n.° 2, 2022b, pp. 1-31.

NUREz LADEVEZE, Luis: "Alonso, Marcos. Ortega y la técnica, CSIC, Madrid, 2021, 325 pp.”, Anuario filoséfico,
vol. 55, n.° 2, 2022¢, pp. 404-407. [Resefa a ALONSO FERNANDEZ, Marcos: Ortega y la técnica. Madrid:
CSIC, 2021].

NUREz LaDEVEZE, Luis; NUREz CanaL, Margarita y Awvarez b Mon, Ignacio: “El anuncio de Ortega y Gasset
del progreso regresivo hacia el individualismo en red”, Analisi. Quaderns de Comunicacid i Cultura,
n.° 65,2021, pp. 87-101.

D'OLHABERRIAGUE, Concha: “Exilio y tradicion clasica en Ortega”, Revista de estudios orteguianos, n.° 44,
2022, pp. 246-250. [Resefia a BALAGUER GARCiA, Esmeralda y Avuso Woob, Maya (eds.): Al margen del
suefio de Escipion. (Cicerdn, Vives, Ortega). Madrid: Apeiron, 2019].

ORTEGA MuRoz, Juan Fernando: “Ortega hoy”, Paradigma: revista universitaria de cultura, n.° 0, 2005,
pp. 1-3.

PARENTE, Lucia M. G.: “El texto vital: Ortega y Zambrano”, Aurora. Papeles del Seminario Maria Zambrano,
n.° 17, 2016, pp. 78-90.

PARENTE, Lucia M. G.: “Lettera a Ortega”, en Maria Zambrano (1904-1991). La politica come “destino
comune”, Humanitas, vol. 1y 2, 2013, pp. 157-178.

PARENTE, Lucia M. G.: " «El fondo insobornable» en la descripcion barojiana y en la reflexion orteguiana”.
En ReGALADO, Antonio y LasAGA, José (eds.): Lecturas y didlogos en torno a Pio Baroja. Madrid: CSIC,
2011, pp. 197-208.

PARENTE, Lucia M. G.: “Ortega lettore della «sensibilidad trascendente» in Baroja”, Rocinante. Rivista di
filosofia ibérica, iberoamericana e interculturale, n.° 4, 2009, pp. 127-141.

PARENTE, Lucia M. G.: "Emmanuel Mounier e Ortega y Gasset”. En Toso, Mario; FoRMELLA, Zbigniew y
DANESE, Attilio (eds.): Emmanuel Mounier. Persona e umanesimo relazionale. Mounier e oltre, vol. |l.
Roma: LAS, 2005, pp. 187-196.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

[VAN CAJA HERNANDEZ-RANERA 241

PARENTE, Lucia M. G.: Le rose di Gerico. La metafora nel pensiero di Ortega y Gasset. L'Aquila: GTE, 2003.
PARENTE, Lucia M. G.: Sentire ['esistenza: incontro con Ortega. Garda: Bottega d'Arte, 2002.

PARRA FERRERAS, José Antonio: “Antropologia filoséfica y comprension”. En Exposito Ropero, Noé y DominGo
MoraTALLA, Tomds (eds.): Ortega y la fenomenologia. Didlogos con Javier San Martin. Madrid:
Dykinson, 2022, pp. 155-163.

Pecora, Gaetano: “La teoria orteghiana della legittimita”. En INFANTINO, Lorenzo y PELLICANI, Luciano (eds.):
Attualita di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984, pp. 199-216.

Pei, Dehai y Kong, Jie: “[;Rebelién o regreso de las masas?, en la oposicion de la opinion de las masas
de Ortega y Gramsci]”, Journal of Anhui University: Social Philosophy Science Edition, n.° 6, 2016,
pp. 9-15.

PELLICANI, Luciano e INFANTINO, Lorenzo (eds.): Attualita di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984a.

PeLLICANI, Luciano: “ Storia e sociologia secondo Ortega y Gasset”. En INFANTINO, Lorenzo y PeLLIcAN, Luciano
(eds.): Attualita di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984b, pp. 115-134.

Pera, Marcello: “Ortega e la concezione essenziale della scienza”. En INFANTINO, Lorenzo y PELLICANI,
Luciano (eds.): Attualita di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984, pp. 37-52.

Perez Lazo, Ariel: La crisis de la cultura occidental. Revisitando un tema de Ortega y Gasset desde una
perspectiva contemporanea. Miami: Exodus, 2022.

PerPERE VINUALES, Mora: “El dinero en las sociedades modernas. Reflexiones desde José Ortega y Gasset y
Raymond Aron”, Cultura Econdmica, vol. 40, n.° 103, 2022, pp. 11-22.

PINTOR RAMOS, Antonio: “Razdn vital y perspectivismo”. En GARrcia Nufo, Alfonso (ed.): El tema de nuestro
tiempo. Jornada de Filosofia 2022. Madrid: Universidad San Damaso, 2022, pp. 39-91.

PRANDSTRALLER, Gian Paolo: “Ortega y Gasset e il problema della decadenza dell’Occidente”. En INFANTINO,
Lorenzo y PeLLicanl, Luciano (eds.): Attualita di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984, pp.
267-276.

QIN, Qiguang y Lan, Ai'ai: “[Un andlisis de los pensamientos educativos de Ortega y su iluminacion sobre
la formacion de talentos en las universidades chinas]”, China Electric Power Education, n.° 4, 2012,

pp. 5-6.

QuinTANILLA NAVARRO, Ignacio: “Un Ortega sin Weimar: tecnologia y entendimiento agente en La idea de
principio en Leibniz" [online], Revista Internacional de Tecnologia, Ciencia y Sociedad, vol. 2, n.° 1,
2013.

Ramirez, Goretti: “El pensamiento de Ortega y Gasset en los diarios de Rosa Chacel”. En ALBARES, Roberto;
HERNANDEZ, Domingo; Mora, José Luis y Hermipa, Cristina (eds.): Mujer y filosofia en el mundo
iberoamericano. Salamanca: Ediciones de la Universidad de Salamanca / Asociacion de Hispanis-
mo Filoséfico, 2022, pp. 325-331.

ReLvAs, Susana; Dimas, Samuel y MorusAo, Carlos: The Philosophy of Ortega y Gasset Reevaluated. Cham
(Suiza): Springer, 2021.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



242 Bibliografia Orteguiana, 2022

RicHi ALerTI, Gabriel: “Narrar la vida nueva”. En Garcia Nufio, Alfonso (ed.): El tema de nuestro tiempo.
Jornada de Filosofia 2022. Madrid: Universidad San Damaso, 2022, pp. 169-181.

RoBLEs MorcHON, Gregorio: Sociedad, historia y derecho en la filosofia politica de José Ortega y Gasset.
Madrid: Reus, 2022.

RopRiGUEz ALonso, Mariangeles: “Regresar a Ortega: de la teoria de la metafora al «como si...» de la
escena”, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 44,2022, pp. 93-104.

RopriGuez DupLA, Leonardo: " El tema de nuestro tiempo y el pensamiento de la totalidad”. En GARCiA
Nufio, Alfonso (ed.): El tema de nuestro tiempo. Jornada de Filosofia 2022. Madrid: Universidad San
Damaso, 2022, pp. 125-145.

RopRiGUEz GARCIA, Maria: Filosofia y novela. De la generacion del 98 a José Ortega y Gasset. Sevilla:
Athenaica, 2018.

RobriGUEz GARciA, Maria: “Hegel, Ortega y la Revolucion rusa. ;Es posible una historia universal?”,
Paideia. Revista de filosofia y didactica filosdfica, vol. 37, n.° 110, 2017, pp. 433-446.

RopRiGUEz GARcia, Maria: “Filosofia y crisis politica: ¢ cual es hoy el tema de nuestro tiempo?”, Alfa. Revista
de la Asociacion Andaluza de Filosofia, afio XVII, n.° 33, 2014, pp. 260-269.

RoDRIGUEZ GARCIA, Sonia E.: “Los trasmundos del joven Ortega (1902-1914). Notas para una filosofia de la
religion en Ortega”, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 44, 2022a, pp. 159-186.

RoDRIGUEZ GARCIA, Sonia E.: “Una religion a la altura de los tiempos (1914-1930). Notas para una filosofia
de la religion en Ortega (I1)", Endoxa. Series Filosdficas, n.° 50, 2022b, pp. 75-98.

RoDRIGUEZ GARCIA, Sonia E.: “Pensar en la religion y las creencias (1930-1955). Notas para una filosofia de
la religién en Ortega (I1)". En Exposito Ropero, Noé y DomINGO MORATALLA, Tomas (eds.): Ortega y la
fenomenologia. Didlogos con Javier San Martin. Madrid: Dykinson, 2022c, pp. 127-140.

RopRriGUEZ GARCiA, Sonia E.: “El doble reto de la ética orteguiana. Primeros apuntes sobre las dimensiones
de la moral en Ortega”. En LasaGA MEDINA, José y Diaz Awarez, Jests M. (eds.): La razén y la vida.
Escritos en homenaje a Javier San Martin. Madrid: Trotta, 2018, pp. 338-349.

RobriGUEz RiAL, Nel: “Prolegémenos para una «fenomenologia de la razén» y de la evidencia en Ortega:
del «Desvan de lugares comunes» al «Fondo insobornable»”. En Exposito Ropero, Noé y DomiNGo
MoRraTALLA, Tomas (eds.): Ortega y la fenomenologia. Didlogos con Javier San Martin. Madrid:
Dykinson, 2022, pp. 55-81.

RopriGuez RiAL, Nel: “La crisis de la democracia y el fascismo en el pensamiento republicano de Ortega”.
En Mora, José Luis; MANZANERO, Delia; GonzALEz, Martin y AGenJo, Xavier (eds.): Crisis de la Modernidad
y Filosofias Ibéricas. Actas de las X Jornadas Internacionales de Hispanismo Filosdfico. Madrid:
Fundacion Ignacio Larramendi / Universidad de Santiago de Compostela / Asociacion de Hispanismo
Filosofico, 2013, pp. 279-298.

RomAo, Rui: “Javier San Martin and the reception of Phenomenology in Ortega y Gasset”, Revista de
Estudios Orteguianos, n.° 45, 2022, pp. 183-188. [Resefia a Diaz Awvarez, Jests M. y Lasaca MEDINA,
José (eds.): La razon y la vida. Escritos en homenaje a Javier San Martin. Madrid: Trotta, 2018].

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

[VAN CAJA HERNANDEZ-RANERA 245

Ruiz FERNANDEZ, JesUs: " La filosofia como pensamiento en Ortega y Gasset”, Factétum. Revista de Filosofia,
n.° 14, 2015, pp. 61-72.

Ruiz FERNANDEZ, Jesls: “Ortega y Gasset, filsofo de la ciencia”, Endoxa. Series Filosdficas, n.° 31, 2013,
pp. 109-126.

Ruiz FERNANDEZ, Jesus: "José Ortega y Gasset: la justificacion de la filosofia”, Ideas y valores. Revista
Colombiana de Filosofia, vol. 61, n.° 150, 2012, pp. 65-90.

RutiGLIANO, Enzo y Tomazzowu, Elisabetta: “Ortega y Gasset sociologo” [Online], Quaderni di Sociologia,
n.° 47,2008, pp. 97-109.

Sacch, Antonio: “Ortega e Nietzsche”. En INFANTINO, Lorenzo y PeLLicANI, Luciano (eds.): Attualita di Ortega
y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984, pp. 277-288.

SALAs ORTUETA, Jaime de: “En el comienzo de la recepcion académica de Ortega: Eduardo Nicol”, Revista
de Estudios Orteguianos, n.° 44, 2022, pp. 203-209.

SALAs ORTUETA, Jaime de: “Tocqueville y Ortega ante América”. En BALAGUER GARCiA, Esmeralda y ARDAviN
TraBANCO, Carlos X. (eds.): Estados Unidos / Espafia. Dialogos filosdficos. L'Eliana (Valencia): Nexofia.
Libros electrénicos de La Torre del Virrey, 2020, pp. 231-256.

SAN MARTIN, Javier: “La visita de José Ortega y Gasset a Husserl en 1934: las objeciones de Ortega a la
fenomenologia”, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 45, 2022a, pp. 123-155.

SAN MARTIN, Javier: “La trascendencia de la lectura fenomenoldgica de Ortega”. En Expdsito Ropero, Noé y
DomiNnGo MoRATALLA, Tomas (eds.): Ortega y la fenomenologia. Didlogos con Javier San Martin. Madrid:
Dykinson, 2022b, pp. 21-36.

San Marrin, Javier: Il Chisciotte come un trattato sulla realta. A partire dalle Meditazioni del Chisciotte" .
En CacciaTorg, Giuseppe y CanTio, Clementina (eds.): Omaggio a Ortega. A cento anni dalle
Meditazioni del Chisciotte (19714-2014). Napoles: Guida, 2016a, pp. 203-225.

SAN Marrin, Javier: “La lectura de Ortega por parte de Giuseppe Cacciatore”. En Scocozza, Antonio y
D'AnGELO, Giuseppe (eds.): Magister et discipuli: filosofia, historia, politica y cultura. Tomo Il. Bogota:
Taurus / Universidad de Salerno / Universidad Catoélica de Colombia, 2016b, pp. 397-421.

SANCHEZ Muiloz, Rubén: “La recepcion de la fenomenologia de Ortega en la filosofia de Javier San Martin”.
En Exposito Ropero, Noé y DomINGO MoRATALLA, Tomds (eds.): Ortega y la fenomenologia. Dialogos con
Javier San Martin. Madrid: Dykinson, 2022, pp. 219-228.

SANCHEZ-SIERRA, Ana: “Ortega y Luis Diez del Corral”, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 45, 2022, pp.
159-164.

SAVIGNANO, Armando: “Ortega e il Chisciotte. Prospettive filosofiche”. En CacciATorE, Giuseppe y CANTILLO,
Clementina (eds.): Omaggio a Ortega. A cento anni dalle Meditazioni del Chisciotte (71974-2014).
Ndpoles: Guida, 2016, pp. 227-238.

SaviGNANo, Armando: J. Ortega y Gasset. La ragione vitale e storica. Florencia: Sansoni Editore, 1984a.

SaviGNANo, Armando: “La filosofia di Ortega y Gasset”. En INFANTINO, Lorenzo y PeLLicani, Luciano (eds.):
Attualita di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984b, pp. 5-20.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



244 Bibliografia Orteguiana, 2022

ScaLamonTl, Antonio Cavicchia: “La teoria orteghiana delle credenze”. En INFANTINO, Lorenzo y PELLICANI,
Luciano (eds.): Attualita di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984, pp. 171-186.

ScortTon, Paolo: “Rescatando la pedagogia social de Ortega”, Revista de estudios orteguianos, n.° 44,2022,
pp- 255-260. [Resefia a Hunbeck, Markus y MUHLER, Eric (eds.): José Ortega y Gasset: Sozialpadagogik
als politisches Programm. Wiesbaden: Springer, 2015].

ScortTon, Paolo: “La formazione della publica opinione. Gramsci e Ortega a confronto”, Lo Sguardo. Rivista
di Filosofia, n.° 13 (lll), 2013, pp. 267-283.

SERRANO DE HARO, Agustin: “Prefazione”. En ORTEGA Y GAsseT, José: Il corpo tra symbolon e psyché. Saggi
filosofici. Traduccion de Giulia Gobbi. Milan: Meltemi, 2022, pp. 7-12.

SetTemBRINI, Domenico: “Della legittimita democratica”. En INFANTINO, Lorenzo y PELLICANI, Luciano (eds.):
Attualita di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984, pp. 217-242.

SEvILLA FERNANDEZ, José M.: “Ortega e la filosofia del Sud”. En CaAccIATORE, Giuseppe y CanTiLLO, Clementina
(eds.): Omaggio a Ortega. A cento anni dalle Meditazioni del Chisciotte (1974-2014). Napoles: Guida,
2016, pp. 239-274.

SHENG, Ning: “[Sobre la teoria de la sociedad de masas de Ortega y Gasset]”, Foreign Literature, n.° 2,
2007, pp. 3-17.

SonG, Yuehua: “[Educacion de minorias: la mision de las universidades de alto nivel]”, Modern Economic
Information: Academic Edition, n.° 10, 2008, pp. 175-176.

Sosa, Paula Jimena: “Las perspectivas de un viajero filoséfico. Un analisis de las valoraciones de Ortega y
Gasset sobre Argentina”, Nuevo ltinerario, vol. 18, n.° 1, 2022, pp. 84-106.

Sun, Chuanzhao: “[La rebelidn de las masas'y la razén vital: escrito en el 50 aniversario de la muerte de
Ortega]” [online], Aisixiang, 2007.

SuN, Yating: “[La creencia de los caballeros: la teoria del Estado y la Constitucion de Ortega y Gasset]”,
Historical Jurisprudence, n.° 1, 2008, pp. 163-193.

Tapplo, Luca: "Un apparente conflitto. Tecnica e natura a partire dalla Meditazione sulla tecnica di Ortega
y Gasset”. En MarroNE, Gianfranco (ed.): Semiotica della natura (natura della semiotica). Milan:
Mimesis, 2012, pp. 395-413.

TaNG, Yali: "[Interpretacion de la teoria de la estratificacion de la funcion universitaria centrada en el
alumno: lectura de Misién de la Universidad de Ortega y Gasset]”, Journal of Xiangtan University:
Philosophy and Social Sciences Edition, n.° 2, 2009, pp. 159-161.

Tessitore, Fulvio: “Ortega, Castro e il Quijote”. En CacciaTorg, Giuseppe y CanTILLO, Clementina (eds.):
Omaggio a Ortega. A cento anni dalle Meditazioni del Chisciotte (71974-2014). Napoles: Guida, 2016,
pp. 275-313.

Tomazzowu, Elisabetta y RutiGLiano, Enzo: “Ortega y Gasset sociologo” [Online], Quaderni di Sociologia,
n.° 47,2008, pp. 97-109.

TovoHIRA, Taro: “El arte sin contenido humano en Ortega, Worringer y Sontag”, Revista de Estudios
Orteguianos, n.° 44, 2022, pp. 135-157.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

[VAN CAJA HERNANDEZ-RANERA 295

TRAPANESE, Enzo Vittorio: “Creativita e mutamento sociale in Ortega y Gasset”. En INFANTINO, Lorenzo y
PeLLICANI, Luciano (eds.): Attualita di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984, pp. 151-170.

TReves, Renato: “Attualita di Ortega y Gasset”. En INFANTINO, Lorenzo y PeLLICANI, Luciano (eds.): Attualita
di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984, pp. 1-4.

TroTTA, Francesco G.: “Ortega e la caccia: riflessioni preistoriche” [Onlinel, Rocinante. Rivista di filosofia
ibérica, iberoamericana e interculturale, n.° 12, 2020-2021, pp. 75-85.

TRroTTA, Francesco G. y Haro Honrugia, Alejandro de: “Ortega allievo di Cohen e I'amore come conoscenza”,
Archivio di Filosofia, vol. 88, n.° 1, 2020, pp. 123-134.

Turro, Guillem: “José Ortega y Gasset, un lector critico de Nietzsche”, Argumenta Philosophica, n.° 1,
2022, pp. 81-95.

VENDRELL FERRAN, Ingrid: “Intencionalidad afectiva y valor en Scheler y Ortega”. En ArévALo BENITo, Héctor;
Botapo OcHoa, Gerardo y LA RusiA PrRADO, Francisco (coords.): Entre Europa y América: estudios de
Filosofia. Loja (Ecuador): Universidad Técnica Particular de Loja, 2014, pp. 164-193.

VENTURA, Pedro: “Un articulo rescatado de José Ortega y Gasset. (Sobre la intervencion de las potencias en
la guerra civil rusa)”, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 43,2021, pp. 93-101.

ViLLAcafiAs BERLANGA, José Luis: “Vives y Ortega o la circunstancialidad de la razon histérica”, Alfa. Revista
de la Asociacion Andaluza de Filosofia, n.° 38, 2022, pp. 290-314.

WAGNER, Astrid: “Vivir desde el otro: reflexiones de Ortega sobre el amor”. En PARebes MArTiN, Maria del
Carmen y BoNETE PerALES, Enrique (coords.): La filosofia y el amor. XXVII Encuentro Internacional
(3-5 octubre 2018) de la Sociedad Castellano-Leonesa de Filosofia. Salamanca: Ediciones de la
Universidad de Salamanca, 2020, pp. 71-82.

WanNG, Bolu y JiNg, Di: “[Dos visiones de la tecnologia en el marco de la fenomenologia existencialista: un
estudio comparativo de las ideas de Ortega y Heidegger sobre la tecnologia]”, Studies in Philosophy
of Science and Technology, vol. 33, n.° 5, 2020, pp. 62-67.

WanG, Bolu y JinG, Di: “[La tecnologia en la busqueda de la vida buena: la teoria del valor ético de
la practica tecnoldgica de Ortega y Gasset]”, Journal of Northeastern University (Social Science),
vol. 19, n.° 6, 2017, pp. 551-556.

WAanNG, Fang y Zeng, Weihua: " [Proteger la fundacion, la raiz y el alma de la Universidad: basado en Misién
de la Universidad de Ortega y Gasset]”, Meitan Higher Education, n.° 6, 2017, pp. 28-33.

Wang, Xining: “[La unidad de la critica social y la auto-trascendencia: pensamiento sobre Misién de la
Universidad de Ortega y Gasset]", Technology and Higher Education Research, n.° 4,2007, pp. 21-23.

WEN, Xiujuan: “[Una interpretacion de la mision de transmision cultural de la Universidad de Ortega y
Gasset y su iluminacion para la educacion superior en China]”, Journal of Sichuan University of Arts
and Science, n.° 3, 2010, pp. 89-91.

XING, Zhaoguo: “[Cruzando el limite: las masas en la vida pUblica moderna. Lectura de La rebelion de las
masas de Ortega y Gasset]”, Society, n.° 3, 2014, pp. 230-240.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



246 Bibliografia Orteguiana, 2022

XionG, Huajun y YAN, Xiaoyun: “[La mision de la universidad moderna: reforma frente a la rebelion de
las masas. El pensamiento de la educacion superior de Gasset]”, Going Abroad and Employment:
Employment Edition, n.° 5, 2011, pp. 25-27.

Xu, Yifan: "[Analisis sobre La rebelion de las masasy la controversia dominada por la opinion publica]”,
Today’s Massmedia, n.° 1, 2015, pp. 18-19.

Yan, Xiaoyun y XionG, Huajun: “[La misién de la universidad moderna: reforma frente a la rebelion de
las masas. El pensamiento de la educacion superior de Gasset]”, Going Abroad and Employment:
Employment Edition, n.° 5, 2011, pp. 25-27.

YU, Yuefeng y ZHANG, Huijie: “[Un analisis comparativo de los pensamientos universitarios de Ortega y
Hutchins, basado en la interpretacion de Misién de la Universidad y American Higher Education]”,
Modern University Education, n.° 3, 2010, pp. 67-70.

ZAvALA, Iris M.: "El proyecto universitario del Rector Jaime Benitez y el pensamiento de Ortega y Gasset”,
Revista Cayey, n.° 99, 2019, pp. 51-54.

ZAMORA BoNiLLA, Javier: Ortega y Gasset. La aventura de la verdad. Prélogo de Antonio Garrigues Walker.
Madrid: Shackleton Books, 2022.

ZAMORA BoniLLa, Javier: “El impacto de Ortega. La percepcion de sus discipulos y colaboradores”, Anales
del Seminario de Historia de la Filosofia, vol. 38, n.° 3, 2021, pp. 505-513.

ZenG, Weihua y WaNG, Fang: “[Proteger la fundacion, la raiz y el alma de la Universidad: basado en Mision
de la Universidad de Ortega y Gasset]”, Meitan Higher Education, n.° 6, 2017, pp. 28-33.

ZHANG, Fei: “[Un breve andlisis del pensamiento de la educacion superior de Ortega y Gasset: Mision de
la Universidad]”, Journal of Changchun University of Technology: Higher Education Research Edition,
n.°2, 2010, pp. 27-30.

ZHANG, Huijie y YUE, Yuefeng: “[Un analisis comparativo de los pensamientos universitarios de Ortega y
Hutchins, basado en la interpretacion de Mision de la Universidad 'y American Higher Education]”,
Modern University Education, n.° 3, 2010, pp. 67-70.

ZHANG, Jin: "[Reflexiones sobre la reforma universitaria en el contexto de la popularizacién de la educacién
superior: impresiones de Mision de la Universidad de Ortega y Gasset]”, Teaching and Education:
Higher Education Forum, n.° 30, 2009, pp. 12-13.

ZHANG, Weijie: “[Una encuesta sobre el gréafico de los conocimientos de la estética clasica espafiola]”,
Fujian Forum: Humanities and Social Sciences Edition, n.° 12, 2019, pp. 40-46.

ZHANG, Weijie: “[La deshumanizacion del arte y la crisis de la gente moderna]”, Culture Research, n.° 2,
2017, pp. 210-219.

ZHANG, Weijie: “[La razon vital de Ortega]”, Shanghai Culture, n.° 6, 2015, pp. 102-107.

ZHANG, Xiaolong: “[La tecnologia como base de la autorrealizacion humana y la rebelion de las masas:
un breve comentario sobre el pensamiento tecnoldgico de Ortegal”, Science and Technology
Management Research, n.° 1, 2013, pp. 258-262.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

[VAN CAJA HERNANDEZ-RANERA 247

ZHANG, Xuewen: “[Una reflexion de la mision universitaria en el contexto de la popularizacion]”, Journal
of Pekin Normal University: Social Science Edition, n.° 6, 2006, pp. 13-20.

ZHANG, Zheng: "[El pensamiento de la educacion superior de «las masas» de Ortega]”, Meitan Higher
Education, n.° 5, 2007, pp. 93-95.

ZHANG, Ziying: "[Hablando de la construccién cultural de las escuelas de formaciones profesionales
superiores: impresiones sobre la lectura de Mision de la Universidad de Ortega Gasset]”, Vocational
Education Research, n.° 6, 2007, pp. 33-34.

ZHu, Zheng: "[La perspectiva de «la lupa» del arte nuevo: comentario sobre La deshumanizacion del arte
de Ortegal”, Modern Languages: Early Literary Studies, n.° 7, 2013, pp. 75-77.

2.2. TESIS DOCTORALES

CLEMENTE MARTIN, Francisco Javier: La voluntad del héroe: literatura y filosofia en Meditaciones del Quijote
de José Ortega y Gasset, una interpretacion desde los planteamientos de Martha Nussbaum. La
Laguna, Tenerife: Universidad de La Laguna, 2020.

Tesis doctoral presentada en el Departamento de Historia y Filosofia de la Ciencia, la Educacion y el
Lenguaje, dirigida por Domingo Fernandez Agis.

CRESPO SANCHEZ, Javier: La critica de Ortega y Gasset a la modernidad y su lugar en la filosofia
contempordnea. Problemas onto-epistemoldgicos. San Sebastian: Universidad del Pais Vasco, 2015.

Tesis doctoral presentada en el Departamento de Filosofia, dirigida por Julian Pacho Garcia.

ETcHEBEHERE, Pablo René: La voz del fauno. La opinion publica en José Ortega y Gasset. Buenos Aires:
Universidad Catdlica Argentina, 2014.

Tesis doctoral presentada en la Facultad de Filosofia y Letras, dirigida por Roberto E. Aras.

HipaLGo Estesan, Raquel: La filosofia de la educacion de Ortega y Gasset. Una mirada actual. Valencia:
Universitat de Valencia, 2011.

Tesis doctoral presentada en el Departamento de Teoria de la Educacion de la Facultad de Filosofia y
Ciencias de la Educacion, dirigida por Vicent Gonzalvez Pérez y Juan Escamez Sanchez.

IRIAs ALFARO, Bryan Jesus: Teoria de la vida humana entre historicidad y metafisica. Julian Marias en
dialogo con los maestros de la Escuela de Madrid. Madrid: Universidad Complutense, 2022.

Tesis doctoral presentada en la Facultad de Filologia, dirigida por Adriano Fabris y José Luis Cafas
Fernandez.

Lopa, Alessandro: La realta radicale. Il prospettivismo in José Ortega y Gasset. Milan: Universita Cattolica
del Sacro Cuore, 2019.

Tesis doctoral presentada en el Departamento de Filosofia Tedrica, dirigida por Michele Lenoci y Massimo
Marassi.

NIKLANDER RIBERA, Gustavo: El sistema de educacion chileno. Una revision desde la perspectiva de
Macintyre, Newman y Ortega y Gasset. Pamplona: Universidad de Navarra, 2014.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



248

Bibliografia Orteguiana, 2022

Tesis doctoral presentada en la Facultad de Filosofia y Letras, dirigida por Alfredo Rodriguez Sedano y

Josu Ahedo Ruiz.

TARTABINI, Veronica: José Ortega y Gasset e Maria Zambrano: “ragione storica” e “ragione poetica” a
confronto. Roma: Universita degli Studi “Roma Tre", 2016.

Tesis doctoral presentada en el Departamento de Filosofia, Comunicacién y Espectéaculo, dirigida por

Maria Teresa Pansera y Daniela Angelucci.

UzaL, David: Ortega y Gasset y la técnica. Paris: Universidad de Paris, 2022.

Tesis doctoral presentada en la Universidad de Paris I, Panthedn Sorbonne, dirigida por Xavier Guchet.

Yao, Ning: La recepcion del pensamiento espafiol en China (1913-2021). Literatura y filosofia. Madrid:

Universidad Auténoma, 2022.

Tesis doctoral presentada en el Departamento de Antropologia Social y Pensamiento Filoséfico Espaiol
de la Facultad de Filosofia y Letras, dirigida por Gemma Gordo Piar.

2.3. iNDICE TEMATICO

Accion: Infantino, 1984b

América: Fernandez Mora - Gutiérrez Simon,
2020

Amor: Haro Honrubia, 2020 — Moreno Marquez,
2022 - Trotta, 2020 — Wagner

Antropologia: Monfort Prades, 2018b - Parra
Ferreras

Arendt, Hannah: Castleton, 2022

Argentina: Sosa

Aristételes: Megino Rodriguez

Arte: Gutiérrez Pozo, 2017 - Li — Toyohira

Atencion: Montesé Ventura, 2015a — Monteso
Ventura, 2015b

Azaia, Manuel: Garcia Santesmases

Baroja, Pio: Parente, 2011 — Parente, 2009

Binswanger, Ludwig: Montesé Ventura, 2017

Borgmann, Albert: Castleton, 2021

Cacciatore, Giuseppe: San Martin, 2016b

Cataluia: Baldomero Garcia

Caturla, Maria Luisa: Benéitez — Hernandez,
2022b

Caza: Trotta, 2020-2021

Cervantes, Miguel de: Gutiérrez Simén, 2022¢ —
Lasaga, 2017

Chacel, Rosa: Ramirez

Chile: Niklander Ribera

China: Yao

Ciencia: Gonzalez de Posada, 2016 — Pera — Ruiz
Fernandez, 2013

Cohen, Hermann: Cammarota — Haro Honrubia,
2020 - Trotta, 2020

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

Creatividad: Trapanese

Creencia: Bolado Ochoa, 2014a - Ferreiro Lavedan
— Lorenzo Alquézar, 2007 — Scalamonti

Crisis: Lara Pérez

Croce, Benedetto: Cacciatore, 2013a

Cuerpo: Gobbi — Mollo, 2022b - Serrano de Haro

Cultura: Cantillo, 2016¢ — Monfort Prades, 2014
— Pérez Lazo

Democracia: Haro Honrubia, 2022a - Rodriguez
Rial, 2013 - Settembrini

Diez del Corral, Luis: Sanchez-Sierra

Digitalizacion: Cantillo, 2022

Dilthey, Wilhelm: Cacciatore, 1993 - Magnano
San Lio

Dinero: Perpere Vifiuales

Dios: Monfort Prades, 2012

Educacion: Ariso, 2022b — Chen - Diaz - Fu -
Guo - Hidalgo Esteban — Lan - Li, Zhengyun
— Li, Shangqun — Monfort Prades, 2022a -
Qin — Xiong - Yan - Zhang, Xuewen — Zhang,
Zheng

Einstein, Albert: Criado Cambon

El Sol- Aubert

El tema de nuestro tiempo: Crespo Sanchez,
2006 — Garcia Nufo, 2022a — Garcia Nufo,
2022b - Gémez Miranda - Rodriguez Dupla

Ensayo: Barrios Casares, 2021

Escolastica: Conill Sancho, 2022

Escuela de Madrid: Arévalo Benito — Bolado
Ochoa, 2014b — Irias Alfaro — La Rubia Prado

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

[VAN CAJA HERNANDEZ-RANERA

249

Esfuerzo: Cantillo, 2014

Espafia invertebrada: Almeida Amoedo -
Camps — Hernandez, 2022a — Martin, 2022a

Estado: Haro Honrubia, 2022b — Sun

Estados Unidos: Binder

Estética: Benéitez — Hernandez, 2022b — Moraleja
— Murcia Serrano, 2012 - Zhang, 2019

Estimativa: Echeverria — Menéndez Viso, 2022 —
Nigris, 2022

Etica: Alonso Fernandez - Expdsito Ropero,
2022b - Garcia Haro — Garcia-Cano Lizcano —
Gutiérrez Pozo, 2020c - Jing, 2017 - Lasaga,
2022d - Megino Rodriguez — Rodriguez
Garcia, Sonia E., 2018 — Wang, 2017

Europa: Csejtei, 2017 - Diez del Corral - Fioraso
— Gonzélez de Posada, 2020 — Gonzalez de
Posada, 2016 — Juhasz — Mann

Exilio: Olhaberriague

Fenomenologia: Brioso — Diaz Alvarez, 2018
- Domingo Moratalla, 2022a - Expésito
Ropero, 2022a — Mollo, 2022a - Mollo, 2022b
- Mollo, 2018 — Morujao, 2022 — Rodriguez
Rial, 2022 — Roméao - San Martin, 2022b —
Sanchez Mufioz

Ferrater Mora, José: La Rosa

Filosofia: Costa Delgado, 2015 — Moreno Pestafia
— Ruiz Ferndndez, 2015 - Ruiz Fernandez,
2012 - Savignano, 1984b

Garcia Gomez, Jorge: Lasaga, 2022c

Garcia Morente, Manuel: Monfort Prades, 2018a

Generacion del 14: Martin, 2022b

Generacion del 98: Rodriguez Garcia, Maria,
2018

Gramsci, Antonio: Kong, 2016b — Pei — Scotton,
2013

Guerra: Ventura

Harman, Graham: Expdsito Ropero, 2020

Hartmann, Nicolai: Lorenzo Alquézar, 2022

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Rodriguez
Garcia, 2017

Heidegger, Martin: Castro Sanchez — Garrido
Perifan - Jing, 2020 — Nigris, 2012 — Wang,
2020

Hermenéutica: Domingo Moratalla, 2022b

Heroismo: Gutiérrez Pozo, 2021

Historia: Lastra — Moreno Pestafia — Pellicani,
1984b

Humanidades: Balaguer Garcia

Husserl, Edmund: Diaz Alvarez, 2022 - Gao -
Lasaga, 2018 — Moreno Marquez, 2018 — San
Martin, 2022a

Hutchins, Robert Maynard: Yue - Zhang

Huxley, Aldous: Gutiérrez Simén, 2021

Identidad: Conill Sancho, 2019

Individuo: Lottini

Instituto de Humanidades: Bolado Ochoa, 2018

Jonas, Hans: Nufiez de Castro

Juego: Llera Esteban, 2000

La deshumanizacion del arte: Li — Moraleja —
Zhang, 2017 - Zhu

La idea de principio en Leibniz y la evolucion
de la teoria deductiva: Quintanilla Navarro

La rebelion de las masas: Kong, 2016a — Kong,
2016b - Li — Pei — Sun - Xing — Xiong — Xu
—Yan

Lectura: Caliz Montes

Legitimidad: Pecora — Settembrini

Leibniz, Gottfried Wilhelm: Menéndez Viso,
2021

Liberalismo: Cotroneo — Gago Martin — Gutiérrez
Simon, 2021

Literatura: Ferrari Nieto, 2015

Marai, Sandor: Déra

Marias, Julian: Morra

Masa: Campa — Gutiérrez Simon, 2019 — Sheng

McLuhan, Marshall: Nufez Canal, 2022b -
Nufez Ladevéze, 2022b

Meditacion: Cacciatore, 2016b — Gutiérrez Pozo,
2020d

Meditaciones del Quijote: Barrios Casares, 2016
— Cacciatore, 2016a — Cai — Cantillo, 2016a
— Cantillo, 2016b — Cerezo Galan — Clemente
Martin — Ferracuti — Garcia de la Concha —
Llera Esteban, 2016 — Mann — Mollo, 2021
— Mollo, 2016a — Mollo, 2016b — Monfort
Prades, 2014 — San Martin, 2016a — Sevilla
Fernandez

Menéndez Pelayo, Marcelino: Bolado Ochoa,
2012

Metafora: Crespo Sanchez, 2004 - Parente, 2003
- Rodriguez Alonso

Mision del bibliotecario: D'Ascanio

Mision de la Universidad: Cano Pavon — Fu —
He - Jiang - Kang - Li - Liu — Lu — Luo — Ma
- Song - Tang - Wang, Fang — Wang, Xining
— Wen - Yue - Zeng - Zhang, Fei — Zhang,
Huijie — Zhang, Jin - Zhang, Ziying

Modernidad: Crespo Sanchez, 2015

Mounier, Emmanuel: Parente, 2005

Muerte: Gutiérrez Pozo, 2020a

Mujer: Bagur Taltavull, 2022 - Csejtei, 2022

Nacion: Bagur Taltavull, 2022 - Gutiérrez Simén,
2022a

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



250

Bibliografia Orteguiana, 2022

Nicol, Eduardo: Fernandez Vega — Salas Ortueta,
2022

Nietzsche, Friedrich: Cognetti — Conill Sancho,
2019 - Sacca — Turré

Novela: Ferrari Nieto, 2013 - Ferré

Nussbaum, Martha: Clemente Martin

Ocampo, Victoria: Jacome Gonzalez

Occidente: Prandstraller

Ontologia: Gutiérrez Gutiérrez, 2022b

Opinidn publica: Etchebehere

Ortega y Gasset, José (biografia): Zamora
Bonilla, 2022

Ortega y Gasset, José (tema general): Dimas —
Ferrater Mora — Gonzalez Quirés — Infantino,
1984a - Landry - Lasaga, 2022a — Morujao,
2021 - Ortega Mufioz - Parente, 2002 -
Pellicani, 1984a — Relvas — Treves — Zamora
Bonilla, 2021

Paisaje: Csejtei, 2015 — Csejtei, 2013 — Gomez
Sanchez

Pedagogia: Haro Honrubia, 2022c - Scotton,
2022

Percepcion: Montesé Ventura, 2016

Perspectiva: Ciscato — Loda

Platon: Leszczyna

Politica: Bagur Taltavull, 2019 - Baldomero
Garcia — Bautista Boned - Costa Delgado,
2022 - Grande Séanchez, 2021 - Guo -
Maffettone — Robles Morchén - Rodriguez
Garcia, 2014

Popper, Karl R.: Antiseri

Progreso: Alvarez de Mon, 2021 — Nifiez Canal,
2021 — Nufez Ladevéze, 2021

Prélogo para alemanes: Garcia Nufio, 2022b

Quijote, EI- Savignano, 2016 — Tessitore

Razon histdrica: He, 2001 - He, 1993 - Lasaga,
2015

Razon vital: Cognetti — Conill Sancho, 2012 -
Pintor Ramos — Zhang, 2015

Religion: Rodriguez Garcia, 2022a — Rodriguez
Garcia, 2022b - Rodriguez Garcia, 2022¢ -

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

Residencia de Estudiantes: Déra

Scheler, Max: Vendrell Ferran

Simmel, Georg: Gutiérrez Gutiérrez, 2022a -
Gutiérrez Gutiérrez, 2022b

Sobre el punto de vista en las artes: Gutiérrez
Gutiérrez, 2018

Socialismo: Cotroneo

Sociologia: Gonzélez y Galan - Infantino, 1984b
— Pellicani, 1984b - Rutigliano — Tomazzolli
- Trapanese

Sorel, Georges: Grande Sanchez, 2022

Sujeto: Alvarez Gonzélez

Técnica: Alvarez de Mon, 2022 — Castleton, 2022
— Castleton, 2021 - Conill Sancho, 2013 -
Dzul-Hori - Jing, 2020 - Jing, 2017 — Monfort
Prades, 2022b — Negri — NUfiez Canal, 2022a
— Nufez de Castro — NUiiez Ladevéze, 2022a -
Nufez Ladevéze, 2022¢ — Quintanilla Navarro
— Taddio — Uzal — Wang, 2020 — Wang, 2017
- Zhang

Tocqueville, Alexis de: Salas Ortueta, 2020

Traduccion: Binder — Lopez Cobo — Mollo, 2020

Unamuno, Miguel de: Csejtei, 2013 — Gonzélez
de Posada, 2020

Universidad: Lopez Arriba — Niklander Ribera —
Zavala

Velazquez, Diego: Gutiérrez Simén, 2022¢ -
Murcia Serrano, 2012

Vico, Giambattista: Cacciatore, 2013b

Vida: Argeri — Gutiérrez Pozo, 2012 — Lacau St.
Guily - Lasaga, 2022b — Lopez Cambronero
— Richi Alberti

Vives, Juan Luis: Villacafas

Vocacion: Exposito Ropero, 2018 — Gutiérrez
Pozo, 2020b - Mingo Rodriguez

Wittgenstein, Ludwig: Ariso, 2022a

Zambrano, Maria: Cacciatore, 2013a — Gutiérrez
Simédn, 2022b - Parente, 2016 — Parente, 2013
— Tartabini

Zubiri, Xavier: Conill Sancho, 2019 — Mollo, 2010

Zuloaga, Ignacio: Csejtei, 2015

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Relacion de colaboradores

MARCOS ALONSO FERNANDEZ

Profesor de Etica, Bioética e Historia de la ciencia en la Facultad de Medi-
cina de la Universidad Complutense de Madrid, habiéndose desempefiado
previamente como profesor en universidades de América y Espafia. Doctor
en filosoffa por dicha universidad, su labor investigadora se ha centrado en
el pensamiento de Ortega y Gasset, en la bioética, en la ética aplicada, en la
filosofia de la técnica y en la antropologia filoséfica. Entre sus tdltimas publi-
caciones, cuentan: ‘Ortega ensimismado. Una propuesta de Obras completadas
de Ortega y Gasset”, en coautorfa con Javier Echeverria (2023), “Tecnolo-

gfas cerebro-afectantes, identidad personal y autenticidad” (2022) y Ortega y la
técnica (2021).

VALENTINA D’ASCANIO

Investigadora de la Facultad de Historia, Patrimonio cultural, Formacién y
Sociedad de la Universita “Tor Vergata”, Roma. Sus lineas de investigacién son
la filosofia de la educacién del siglo XX. En este marco, su referencia principal
es la obra de Ortega y Gasset, especialmente su pensamiento sobre el papel
de la educacién y de la universidad en el contexto espafiol y europeo. Entre
sus principales publicaciones: Le Universita del Novecento: legittimazione e gover-
no (2020), La polisemia della performance. L'wtruzione superiore e la socteta della
conoscenza (2017) o “L'attenzione alla parola come esercizio pedagogico: Ortega
y Gasset sulla missione del bibliotecario” (2016).

IvAN CAJA HERNANDEZ-RANERA

Doctor en Filosofia por la Universidad Complutense de Madrid. Es miem-
bro del Centro de Estudios Orteguianos de la Fundacién Ortega — Marafién.
Sus principales lineas de investigacién se centran en el pensamiento de Ortega
y la filosoffa contempordnea. Ha participado en diversos congresos sobre el
filésofo y ha colaborado en ediciones de sus obras, de su epistolario y de sus
notas de trabajo. Entre sus tltimos trabajos, cuentan: “La recepcién a través de
Nietzsche del significado de héroe en Ortega” (en prensa, 2023), “Anélisis de la
relacién entre perspectiva y estimativa en José Ortega y Gasset entre 1914 y
1923” (2021) y “La dimensién estimativa de la heroicidad en José Ortega
y Gasset” (2020).

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



o
N

Relacién de colaboradores

GEMMA GORDO PINAR

Profesora Contratada Doctora de la Universidad Auténoma de Madrid en
el Departamento de Antropologia Social y Pensamiento Filoséfico Espafiol.
Doctora en Pensamiento Espafiol y Latinoamericano, siglos XIX y XX, por
dicha universidad. Sus lineas de investigacién son: Historia del Pensamiento
Espaﬁol e Iberoamericano, Hermenéutica y Redes Intelectuales entre Espana
y América Latina. Entre sus publicaciones cuentan: “La emigracién espafiola
a América (1880-1936)” (2022), “Modernidad, modernismo y americanismo”
(2020) o “Miguel de Unamuno y la Educacién Popular” (2020).

MARIA LuisA MAILLARD GARCIA

Novelista y doctora en Filologfa con Premio Extraordinario. Es patrona de
la Fundacién Maria Zambrano y colaboradora con Jestis Moreno Sanz en la
edicién critica de las Obras completas de la filésofa. Ha publicado numerosos
articulos en revistas especializadas de Espafia y México. En la actualidad es
presidenta de la Asociacién Matritense de Mujeres Universitarias, dirigiendo
la coleccién de Biografias de Mujeres relevantes. Ha colaborado en las bio-
grafias de Concepcién Arenal, Marfa de Zayas y Sotomayor, Soledad Ortega,
Margarita Salas y Elena Forttin. Autora de las novelas Acacia (2020), El color del
mundo (2016) y El cementerto francés (2004).

JESUS PADILLA GALVEZ

Profesor de la Facultad de Ciencias Juridicas y Sociales de la Universidad
de Castilla-La Mancha, doctor por la Universidad de Colonia. Sus lineas de
investigacién son: formas de vida, antropologia filoséfica. Entre sus ulti-
mas publicaciones, con mds de cuarenta libros y trescientos articulos, des-
tacan: “Cuestiones abiertas sobre igualdad e identidad” (2022), El mentiroso.
Genealogéa de una paradoja sobre verdad y autorreferencia (2021), State of Affairs.
Reconstructing the Controversy over Sachverhalt (2021) y su edicién de Ludwig
Wittgenstein, /nvestigaciones Filosdficas: traduccién, introduccién y notas criti-

cas (2021).

LuciA MARIA GRAZIA PARENTE

Profesora e investigadora de Filosoffa Moral en la Universidad de ’Aquila y
directora de la Sociedad Filoséfica Italiana de I’ Aquila. Sus lineas de investi-
gacién se centran en la concepcién del ser humano y de la moral en la filosofia
espafiola contemporénea, particularmente en el pensamiento de los filésofos de
la Escuela de Madrid. Entre sus trabajos destacan: Una voce che veniva da lontano.
Sagyi e ricerche su Maria Zambrano (2018), “La historia como texto vital: Ortega
y la razén narrativa” (2017), Rosa Chacel lettrice i Ortega y Gaswet (2017), La
Scuola Il Madrid. Filosofia spagnola del XX secolo (ed., 2016) y Ortega y Gasvet e la
“vital curiosidad” filosofica (2013).

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

~

Relacién de colaboradores 25

JAIME DE SALAS ORTUETA

Catedratico emérito de Filosofia en la Universidad Complutense de Madrid.
Trabaja sobre filosofia del siglo XVII y XVIII, filosoffa actual, y temas relati-
vos a la adquisicién de identidad. Ha publicado libros, traducciones y articulos
en revistas especializadas sobre o de Leibniz y Hume, ademds de trabajos so-
bre Spinoza, Jefferson, Pascal, Bodino, Renan, Hegel, Tocqueville, Bergson,
Proust, Camus, Simmel, Nietzsche, Sartre, Habermas, Arendt, Wittgenstein,
Rorty y Ortega. Actualmente dirige el Centro de Estudios Orteguianos de la
Fundacién Ortega — Marafién.

JAVIER SAN MARTIN

Profesor emérito de la UNED. Ha sido Vicerrector en la UNED y director
del Departamento de Filosoffa y Filosoffa Moral y Politica. Fundador de la
Sociedad Espafiola de Fenomenologia y de /nvestigaciones fenomenoldgicas. Su
filosoffa se centra en la antropologl’a filoséfica y la fenomeno]ogl’a trascen-
dental, y desde ambas lineas hace una lectura de Ortega muy vinculado a
la fenomenologia husserliana. Autor de m4s de 300 publicaciones, entre ellas:
Antropologia filoséfica 1 (2013) y 11 (2015), La fenomenologia de Ortega y Gasset
(2012), Para una superacion del relativismo cultural (2009) o Fenomenologia y cultura
en Ortega (1998).

FFE DE ERRATAS

En la Relacién de colaboradores del nimero 46 de esta revista se omitié en la
nota biogréfica la coautoria de Alejandro de Haro Honrubia de los articulos
recogidos de Francesco G. Trotta: “Salvacién y tragedia en torno al binomio
naturaleza/cultura en el pensamiento de Ortega” (2021) y “Ortega allievo di
Cohen e 'amore come conoscenza” (2020).

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril






288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

NORMAS PARA EL ENVIO Y ACEPTACION DE ORIGINALES

La Revwta de Estudiws Orteguianos, fundada en el afio 2000 y editada por el Cen-
tro de Estudios Orteguianos de la Fundacién José Ortega y Gasset — Gregorio
Marafién, es una publicacién semestral dedicada al estudio de la obra y la figu-
ra del filésofo espafiol José Ortega y Gasset, desde una perspectiva cultural
y académica.

Los trabajos que se envien a la Revwta han de ser originales, inéditos y no some-
tidos a su evaluacién o consideracién en ninguna otra revista o publicacién.

La seleccién de los trabajos se rige por un sistema de evaluacién a cargo de
revisores externos expertos en la materia. El anonimato del sistema de arbitra-
je se regird por la modalidad de doble ciego. A finalizar el afio se publicard en
la p4gina web de la Revista una lista con los nombres de los revisores que han
actuado en este perfodo.

La lengua de publicacién de la Revwta es el espafiol pero, previa invitacién,
podrén enviarse para su consideracién también originales escritos en inglés,
francés, portugués, italiano o alemén. En caso de ser aceptados para su publi-
cacién quedaré a cargo de los autores la traduccién que sera revisada por los
editores.

La remisién de originales implica la aceptacién de estas normas.

Los manuscritos deberdn remitirse, tanto por correo electrénico en archivo
adjunto, preferiblemente utilizando WORD para Windows, como en formato
impreso a la siguiente direccién:

Revista de Estudios Orteguianos
Centro de Estudios Orteguianos
Fundacion José Ortega y Gasset — Gregorio Maraiion
c/ Fortuny, 53.
28010 Madrid (Espaiia)

Direccion electronica: estudiosorteguianos.revista@fogm.es

Tfno.: 34 917 00 41 35
www.ortegaygasset.edu/publicaciones/revista-de-estudios-orteguianos

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



256 Normas para el envio y aceptacion de originales

La presentacién de los manuscritos deberd cefiirse a los siguientes criterios:

1. Los articulos no podrén tener una extensién superior a 20 pdginas, tamafio
DIN A4 (10.000 a 12.000 palabras) incluidas las notas, a un espacio. La
fuente utilizada serd Times New Roman, de cuerpo 12 para el texto princi-
pal y 10 para las notas al pie de pagina.

2. El manuscrito empezara con el titulo, centrado y en redonda. El titulo ha
de ser también traducido al inglés.
Seguidamente debe figurar un resumen (abstract) de no mas de 100 pala-
bras y una lista de palabras clave (keywords), con no mds de 8 términos.
Tanto el resumen como la lista de palabras clave deben tener una versién
en espafiol y otra en inglés para facilitar su inclusién en las bases de datos
internacionales y en los repertorios bibliograficos.

3. Con el fin de preservar el anonimato en el proceso de evaluacién, en pégi-

na aparte ﬁguraré el titulo del trabajo, nombre del autor o autores, datos
de contacto (teléfono, direccién postal y de correo electrénico), asfi como
un breve curriculum indicativo (centro o institucién a la que estd(n)
adscrito(s), datos académicos, lineas de investigacién y las 3 6 4 principa-
les publicaciones). Con la misma finalidad se evitar4 cualquier mencién al
autor o autores en el resto del texto.
El autor o autores que deseen remitir un manuscrito para su evaluacién pueden
encontrar los formularios modelo de la Carta de presentacién, el Listado de
comprobaciones para la revisién final y la Hoja de identificacién del manuscri-
to, asi como los Criterios de evaluacién de los manuscritos, las Instrucciones
dirigidas a los revisores y las Hojas de evaluacién empleadas, en la pagina web
de la Revista, bajo el titulo “Normas para el envio de originales”.

4. En el cuerpo del texto se evitard el uso de negritas y subrayados. Se
resaltardn con cursiva los tftulos de obras, textos en lenguas extranjeras
o cualquier énfasis afiadido por el autor o autores. Las citas textuales se
escribirdn entre comillas tipogréaficas, mientras que las citas largas irdn en
parrafo aparte, sangradas y sin entrecomillar.

5. Las referencias bibliogréficas y las notas deben ajustarse a las pautas que
siguen. Se preferird utilizar el sistema de citas bibliograficas con notas a pie
de pagina y al final del articulo ﬁguraré slempre un apar‘tado de Referen-
cias bibliogréficas en que se recogerdn, ordenados alfabéticamente por el
apellido del autor, todos los trabajos citados en el texto. De todos modos,
se aceptard cualquier modalidad recogida en la Norma ISO 690.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

S}
N
N

Normas para el envio y aceptacion de originales

Citas bibliograficas en notas a pie de pagina:

a) Monografias: José ORTEGA Y GASSET, La rebelidn de las masas. Madrid:
Revista de Occidente, 1930, p. 15.

b) Capitulos o partes de monografias colectivas: José ORTEGA Y GASSET,
“Prélogo”, en Karl BUHLER, Teoria de la expresidn. Madrid: Revista de Occi-
dente, 1950, p. 7.

c) Publicaciones periédicas: José ORTEGA Y GASSET, “Apuntes sobre el pen-
samiento, su teurgia y su demiurgia”, Logos, 1 (1941), p. 12.

d) Obras completas de José Ortega y Gasset:

Se preferir el uso de la edicién de Obras completas. 10 vols. Madrid: Funda-
c16n José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010.

Si las citas aluden a las Obras completas. 10 vols. Madrid: Fundacién José
Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, se citar4 el tomo (en romanos) y la(s)
pdgina(s) del mismo (en ardbigos). Por ejemplo, en el caso de “La destitu-
cién de Unamuno™: 1, 661-663.

Si las citas aluden a las Obras completas. 12 vols. Madrid: Revista de Occidente
/ Alianza Editorial, 1983, se citard el tomo (en romanos) y la(s) pagina(s)
del mismo (en ardbigos), anteponiéndoles Oc83. Por ejemplo, en el caso de
“Apuntes sobre el pensamiento, su teurgia y su demiurgia”: 0c83, V, 517-547.
Si las citas de Obras completas van en el cuerpo del texto se seguird el mismo
esquema.

e) Para citas de ediciones electrénicas véanse mas adelante los formatos de
citacién en el apartado de Referencias bibliogréficas, teniendo en cuenta
que en las notas se cita el nombre por delante de los apellidos del autor.

f) Al citar los nimeros de pédginas, utilizar el esquema pp. 523 y ss. para refe-
rirse a una péagina y las siguientes.

g) En las citas sucesivas de alguna obra citada con anterioridad se preferird el
uso de ob. cit. si se repite el titulo y se omite el lugar de edicién y la edito-
rial, siempre y cuando no sea la cita inmediatamente anterior, en cuyo caso
puede utilizarse bidem o ibid. si es la misma obra y distinta pagina o, idem o
(0., si se trata de la misma obra y pagina.

h) Vid. o cfr. se empleardn para referirse a una obra cuyo texto no se ha citado
directamente.

Citas bibliogréficas en el apartado de Referencias bibliograficas:

a) Monografias: ORTEGA Y GASSET, J. (1930): La rebelion de las masas. Madrid:
Revista de Occidente.

b) Capitulos o partes de monografias colectivas: ORTEGA Y GASSET, J. (1950):
“Prélogo”, en K. BUHLER, Zeoria de la expresidn. Madrid: Revista de Occi-
dente, pp. 7-9.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



258 Normas para el envio y aceptacion de originales

c) Publicaciones periédicas: ORTEGA Y GASSET, J. (1941): “Apuntes sobre el
pensamiento, su teurgia y su demiurgia”, Logos, 1, pp. 11-309.

d) Sitio web: Perseus Digital Library Project (2008): CRANE, G. R. (ed.). [Online].
Tufts University. Direccién URL: http://www.perseus.tufts.edu. [Consulta:
7, octubre, 2008].

e) Articulo en una revista electrénica: PATERNIANI, E. (1996): “Factores que
afectan la eficiencia de la seleccién en maiz”, Revista de Investigacion Agricola-
DANAC, [Online], 1. Direccién URL: http://www.redpavfpolar.info.ve/
danac/index.html. [Consulta: 22, abril, 2001].

f) Trabajo publicado en CD-ROM: MCCONNELL, W. (1993): “Constitutional
History”, en The Canadian Encyclopedia, [CD-ROM]. Toronto: McClelland
& Stewart.

Si se trata de referencias de idéntica autoria, deberdn ordenarse de mayor a
menor antigiiedad:
ORTEGA Y GASSET, José (1930): La rebelion de las masas. Madrid: Revista
de Occidente.
ORTEGA Y GASSET, José (1941): “Apuntes sobre el pensamiento, su teurgia
y su demiurgia”, Logos, 1, pp. 11-39.

En caso de que se cite segtn el estilo norteamericano el afio ird entre paréntesis
detrds del nombre del autor.

6. Los restimenes de Tesis Doctorales, que irdn acompafiados de las corres-
pondientes palabras clave en espafiol e inglés, no deben exceder de 400
palabras. Deben adjuntar, asimismo, los siguientes datos:

a) Titulo de la tesis

b) Nombre y apellidos del autor de la tesis

c) Nombre y apellidos del director de la tesis

d) Departamento, Facultad, Universidad y afio académico en que la tesis
fue defendida y aprobada

e) Datos de contacto del autor (teléfono, direccién postal y de correo elec-
trénico)

En los casos en que la tesis no haya sido escrita en espafiol, se incluird la tra-
duccién al mismo del titulo y el resumen.

7. No se remitirdn las primeras pruebas a los autores por lo que los manuscri-
tos han de enviarse revisados. Los autores recibirdn un ejemplar impreso
de la Revista y un archivo pdf de su trabajo.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Normas para el envio y aceptacion de originales 259

El proceso de evaluacién y aceptacién de manuscritos se realizard del siguiente
modo: Los autores remiten el trabajo a la Revista, pudiendo recomendar o recu-
sar nombres de potenciales revisores. Tras la revisién editorial, los manuscritos
serdn objeto de dos informes a cargo de dos revisores externos, que descono-
cerdn la identidad de los autores. Si hubiera discrepancia, se recurrird al juicio
de un tercer evaluador. El Consejo Editorial decidirg, en vista de los informes
respectivos, sobre la conveniencia de su publicacién. La Revista enviard a los
autores una comunicacién motivada de la decisién editorial y, en caso de que
esta haya sido favorable, la carta de aceptacién para su publicacién. Si fuera
necesario se solicitard del autor una versién definitiva.

El proceso concluye habitualmente en seis meses, aunque en determinadas
circunstancias y por razones diversas la comunicacién a los autores puede
demorarse.

Serédn criterios excluyentes para la admisién de los manuscritos: no incidir en
el 4mbito cultivado por la Revista, excederse en la extensién establecida, no
utilizar los sistemas de citas propuestos en la manera indicada y no enviar el
trabajo en el soporte requerido.

El Consejo Editorial de la Revista de Estudios Orteguianos acusara recibo y acepta
considerar todos los originales inéditos, pero no se compromete a su devo-
lucién ni a mantener correspondencia sobre los mismos, salvo cuando sean
aceptados, hayan sido expresamente solicitados o para comunicar el dictamen.

Las fechas de recepcién y aceptacién de los originales, figurardn impresas y en
la p4dgina web de la Revista en el momento de su publicacién.

Es condicién para la publicacién de originales inéditos en la edicién impresa y
electrénica, si a ella hubiera lugar, que el autor o autores cedan a la Revista de
Eotudios Orteguianos los derechos de propiedad (copyright). Con posterioridad a
un afio de su publicacién en la Revwta, los autores podrén reproducir los tra-
bajos o parte de los mismos, indicando siempre el lugar de aparicién original.

La Revista de Estudios Orleguianos es recogida sisteméiticamente por las Bases
de Datos y Repertorios Bibliograficos: SCOPUS, The Philosophers Index, ISOC-
Ciencias soctales y Humanidades, Catilogo Latindex y est4 categorizada por ANEP,
CARHUS y CIRC en Espafia y por ANVUR en Italia.

La Revista de Estudios Orteguianos no se hace responsable de las opiniones en ella
expresadas por sus colaboradores.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril






288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Revista de Estudios Orteguianos
Quién es quién en el equipo editorial

DIRECTOR:
Jaime de Salas Ortueta, Universidad Complutense de Madrid y Centro
de Estudios Orteguianos, Fundacién Ortega — Marafién e Instituto

Universitario Ortega — Marafién, Espana.

GERENTE:
Carmen Avenjo Pinilla, Centro de Estudios Orteguianos, Fundacién Ortega —
Marafién e Instituto Universitario Ortega — Marafién, Espafia

SECRETARIO DE REDACCION:
Ivin Caja Herndndez-Ranera, Centro de Estudios Orteguianos, Fundacién
Ortega — Marafién e Instituto Universitario Ortega — Marafién, Espafia

CONSEJO EDITORIAL:

José Maria Beneyto Pérez, Universidad CEU San Pablo, Madrid, Espafia

Mercedes Cabrera Calvo-Sotelo, Universidad Complutense de Madrid, Espafia

Adela Cortina Orts, Universidad de Valencia, Espafia

Juan Pablo Fusi Aizpuria, Universidad Complutense de Madrid y Fundacién
Ortega — Marafién e Instituto Universitario Ortega — Marafién, Espafia

Gregorio Maraiion y Bertrdn de Lis, Fundacién Ortega — Marafién e Instituto
Universitario Ortega — Marafién, Espafia

Andrés Ortega Klewn, escritor y analista, Espafia

Fernando Rodriguez Lafuente, Fundacién Ortega — Marafién e Instituto
Universitario Ortega — Marafién, Espafia

Concha Roldin Panadero, Consejo Superior de Investigaciones Cientificas,
Espafia

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



262 Quién es quién en el equipo editorial

Jesiis Sdnchez Lambds, abogado, Espafia

José Juan Toharwa Cortés, Universidad Auténoma de Madrid, Espafia

José Varela Ortega, Universidad Rey Juan Carlos, Madrid y Fundacién Ortega
— Marafién e Instituto Universitario Ortega — Marafién, Espafia

Fernando Vallespin Oia, Universidad Auténoma de Madrid, Espafia

CONSEJO ASESOR:

Enrigue Agudlar, Pontificia Universidad Catélica Argentina

Paul Aubert, Université d’Aix-Marseille, Francia

Marta Maria Campomar, Fundacién José Ortega y Gasset Argentina

Helio Carpintero Capell, Universidad a Distancia de Madrid, Espafia

Pedro Cerezo Galdn, Universidad de Granada, Espafia

Béatrice Fonck, Institut Catholique de Parfs, Francia

Angel Gabilondo Pujol, Universidad Auténoma de Madrid, Espafia

Luws Gabriel-Stheeman, The College of New Jersey, Estados Unidos

Javier Gomd Lanzén, Fundacién Juan March, Madrid, Consejo de Estado,
Espaiia

Domingo Herndndez Sdnchez, Universidad de Salamanca, Espafia

José Lasaga Medina, Universidad Nacional de Educacién a Distancia, Espafia

Francisco José Martin, Universita di Torino, Italia

José Luris Molinuevo Martinez de Bujo, Universidad de Salamanca, Espafia

Ciriaco Morén Arroyo, Cornell University, Estados Unidos

Juan Manuel Navarro Cordén, Universidad Complutense de Madrid, Espafia

Nelson Orringer, University of Connecticut, Estados Unidos

José Antonio Pascual Rodriguez, Universidad Carlos 111, Madrid, Real Academia
Espaﬁola, Espana

Ramén Rodriguez Garcia, Universidad Complutense de Madrid, Espafia

Javier San Martin Sala, Universidad Nacional de Educacién a Distancia,
Espafia

Ignacio Sanchez Cdmara, Universidad Rey Juan Carlos, Espafia

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Table of Contents

Number 47. November, 2023

ARCHIVE DOCUMENTS
Working Papers by José Ortega y Gasset

Notes from the Folder El hombre y la gente. Second Part.
José Ortega y Gasset

Edited by

Marcos Alonso Ferndndez and Ivdn Caja Herndndez-Ranera

Biographical Itinerary

Joosé Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Correspondence (1908-1926).
Third part.
Presented and edited by Marfa Luisa Maillard Garcia

ARTICLES

Culture as a Transcendental Dimension of Human Lufe.
An Interpretation of Ortega by Giuseppe Cacciatore.
Javier San Martin

Perspective in Ortegays Thought as a Key to the Relationship of
Lufe and Culture: Pedagogical Implications.
Valentina D’Ascanio

Lebensform versus (dual) Form of Life.
Jests Padilla Gélvez

A Hundred Years after El tema de nuestro tiempo:
Einateins Visit to Spacn.
Gemma Gordo Pifiar

11

31

75

99

121

143



269 Table of Contents

THE SCHOOL OF ORTEGA
Metaphysical Knowledge and Empirical Structure of Life

in Julidn Maria.

Introduced by Jaime de Salas Ortueta 167
Metaphyoical Anthropology.

Julidn Marias 173
NOTE
Body: the Zero Point of Cosmic Motion. An Orteguian Lecture.

Lucia M. G. Parente 181

BOOK REVIEWS

El Sol, a Political and Cultural Project for Spains Moderntsation.
Ignacio Blanco Alfonso 195
(Paul Aubert, The Newspaper El Sol in ity Time [1917-1959])

Continuity and Relevance of Ortegas Thought.
José Luis Mora Garcia 198
(José Lasaga Medina, Meditations for a Century:
Ortega y Gasset s Political Philosophy)

Philology, Thought and Life in Ortega s Second Navegation.
Concha D’Olhaberriague 203
(Esmeralda Balaguer Garcia, The Limits of Speech.
Hustorical Reason and Language in the Last Ortega)

Ortega y Gavwet s Philosophy of Technigue. Background and Actuality.
Margarida I. Almeida Amoedo 207
(Marcos Alonso Ferndndez, Ortega and Techniqgue)

Vertebrating Nation in Ortega s Intellectual Biography.
Margarita Marquez Padorno 212
(Juan Bagur Taltavull, Spain as Vocation and Circumotance.
The 1dea of Nation in the Thought and Political Action of José Ortega y Gasvet)

DOCTORAL DISSERTATIONS
The Educational Thought of José Ortega y Gadsel and its Reception
in China.

Yingying Guo 217
ORTEGUIAN BIBLIOGRAPHY, 2022

Ivédn Caja Herndndez-Ranera 223
List of Contributors 251
Author Guidelines 255

Editorial Team 261

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



Revista de

Estudios Orteguianos

PUBLICACION SEMESTRAL

Boletin de Suscripcion

Suscripcion anual (2 nimeros):
Espana, 24,04 €
Ameérica, 33,66 €

Ejemplar suelto:
Espana, 13,82 €

Numero doble:
Espania, 25,00 €

Europa,
Asia,

Extranjero,

Extranjero,

PUEDE SUSCRIBIRSE POR:

CORREO POSTAL: Centro de Estudios Orteguianos. ¢/ Fortuny, 53. 28010 Madrid (Espafa)

32,74 €
34,86 €

18,63 €

36,00 €

CORREO ELECTRONICO: estudiosorteguianos.secretaria@fogm.es
TELEFONO: 3491700 41 35
A TRAVES DE LA WEB: www.ortegaygasset.edu

(Rellene los datos al dorso)



Revista de
Estudios Orteguianos

PUBLICACION SEMESTRAL

Nombre y apellidos: ..........ooiiiiiii e
Empresa 0 INStUCION: ... .
NLF. o LR

Calle/Plaza: ........ooeiiiiiiee e CPu

Localidad: ..o Provincia: ........coovvei .

] Deseo suscribirme a la Revista de Estudios Orteguianos desde el nimero ........... por periodos auto-
maticamente renovables de 1 afio.

[ Deseo recibir......... ejemplares sueltos de 10S NUMEros SIGUIBNTES: ........c.ururerneenerneieeineesseseersseeessessesens

Con la forma de pago siguiente:
(1 Talon a nombre de Revista de Estudios Orteguianos

] Transferencia a nombre de Revista de Estudios Orteguianos al Banco Santander
C/C n° ES15-0049-0321-08-2110214204

U Domiciliacion bancaria (cumplimente el boletin de domiciliacion)
Fecha y firma (*)

Boletin de domiciliacion bancaria

Sr. Director del BANCO/CAJa: ..o
DT =Tl o] OO o QP
Poblacion: Provingia: ...

Titular de la cuenta:

Nimero de C. C./Libreta: (11101 OO0 OO OOO00000000000

Muy Sr. mio: Autorizo a esa entidad para que con cargo a mi cuenta o libreta atiendan hasta nuevo
aviso los recibos que les presente la Revista de Estudios Orteguianos.

Fecha y firma (*)

(*) Es imprescindible la firma para formalizar la suscripcién



— ==
Elhombre y la gente
y otros ensayos

Alianza editorial

Ortega

Papeles
sobre
Velazquez
yGoya

y otros
ensayos g

Alianza i

. o FE©
P€ Alianza editorial alianzaeditorial.es



Revistas Culturales
EN FORMATO ELECTRONICO

www.qu ioscocultural.com



LA QBRA COMPLETA DE
JOSE ORTEGA Y GASSET

Tomo 1 (1902-1915) Tomo 11 (1916} Tomo 111 (1917-1925) Tome IV (1926-1931)

Tomo V (1932-1940) Tomo VI (1941-1955) Tomo VII (1902-1925) Tome VII (1926-1932) Tomeo IX (1933-1948)
OBRA POSTUMA OpRrA POSTUMA OBRA POSTUMA

JOSE ORTEGA ¥ OASSET

«Por fin, Ortega entero: magnifico trabajo,
cuidadoso cotejo con otras ediciones, indices,
apéndices y anexos, publicacién separada de
textos que el autor no dio a la imprenta.
Todo, en fin, como debe hacerse.»

OBRAS COMPLETAS

SANTOS JULIA, El Pafs

taurus

Tomo X (1949-1955)
OBRA POSTUMA E INDICES GENERALES

ORTEGA ¥ Gass www.editorialtaurus.com



Edita

Fundacion
Ortega—MaraﬁOn

Fundadora
Soledad Ortega Spottorno

Presidente
Gregorio Marafén y Bertrdn de Lis

chpresidente primero

Juan Pablo Fusi Aizpuria

Vicepresidenta segunda
Inés Lopez-Ibor Alcocer

Directora General
Lucia Sala Silveira



Fundacion
W) Ortega-Maranon
Centro de Estudios Orteguianos
Calle Fortuny, 53. 28010, Madrid
Tel: (34) 91 700 4139

Correo electrénico: estudiosorteguianos.secretaria@fogm.es
Web: http://www.ortegaygasset.edu

47

00
N
=)
=]
~
~
7o}
<
-00
~
N
o

13,82 euros




	01 Primeras Páginas 47
	02a Documentos de Archivo 47
	02b Documentos de Archivo 47
	03 ITINERARIO PRESENTACION
	03 ITINERARIO
	04a Artículos 47
	04b Artículos 47
	04c Artículos 47
	04d Artículos 47
	05a La escuela de Ortega 47
	05b La escuela de Ortega 47
	06 Nota 47
	07 Reseñas 47
	08 Tesis doctorales 47
	09 Bibliografía Orteguiana 47
	10 Relación de colaboradores 47
	11 Normas para envío 47
	12 Quién es quién 47
	13 Table of contents 47
	14 Boletín de suscripción 47



