Revista de
Estudios Orteguianos

48’




Revista de Estudios Orteguianos

Director
Jaime de Salas

Gerente
Carmen Asenjo Pinilla

Secretario de redaccion
Ivin Caja Herndndez-Ranera

Consejo Editorial
José Maria Beneyto Pérez, Mercedes Cabrera Calvo-Sotelo,
Adela Cortina Orts, Juan Pablo Fusi Aizpurua,
Gregorio Maranén y Bertrdn de Lis,
Andrés Ortega Klein, Pablo Posada Varela (1),
Fernando Rodriguez Lafuente,
Concha Rold4dn Panadero, Jests Sdnchez Lambds,
José Juan Toharia Cortés, José Varela Ortega,
Fernando Vallespin Ona

Consejo Asesor
Enrique Aguilar, Paul Aubert, Marta Campomar,

Helio Carpintero, Pedro Cerezo, Béatrice Fonck, Angel Gabilondo,
Luis Gabriel-Stheeman, Javier Gomd, Domingo Herndndez, José Lasaga,
Francisco José Martin, José Luis Molinuevo, Ciriaco Morén,

Juan Manuel Navarro Cordén, Nelson Orringer, José Antonio Pascual,
Ramoén Rodriguez, Javier San Martin, Ignacio Sdnchez Cdmara

PUBLICACION SEMESTRAL



Revista de
Estudios Orteguianos




Redaccién, Administracién y Suscripciones
Centro de Estudios Orteguianos
Fundacién José Ortega y Gasset — Gregorio Marafién
Fortuny, 53. 28010 Madrid
Teléf.: (34) 91 700 41 35
Correo electrénico: estudiosorteguianos.secretaria@fogm.es
Web: http://www.ortegaygasset.edu

© Fundacién José Ortega y Gasset — Gregorio Marafién, 2024
Diserio y maquetacion: Erica M. Santos

Diserio de cubierta: Florencia Grassi

esta revista es miembro de

arce

www.revistasculturales.com

Esta revista ha recibido una ayuda a la edicion del Ministerio de Cultura
a través de la Direccion General del Libro, del Comic y de la Lectura en 2024

MINISTERIO DIRECCION GENERAL DEL LIBRO,
DE CULTURA  DEL COMICY DE LA LECTURA

Lectura infinita
#pactoporlalectura
ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882
Depésito Legal: M. 43.236-2000
Advantia Comunicacién Grifica, S. A. \/_‘.}
C/ Formacién, 16. Pol. Ind. Los Olivos i
28906 Getafe (Madrid) uxto

FSC® C103854

Impreso en Espana
https://doi.org/10.63487/re0.n48

@@@@ Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
TN derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Sumario

Numero 48. Mayo de 2024

DOCUMENTOS DE ARCHIVO
Papeles de trabajo de José Ortega y Gasset

Marginalia en Les fleurs du mal de Charles Baudelaire.
José Ortega y Gasset

Edicién de
Xavier Ortega Martin y Josu Rodriguez Llorente

Itinerario biografico

José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908-1926).
Cuarta parte.
Presentacién y edicién de Marfa Luisa Maillard Garcia

ARTICULOS

Racionalidad, relatividad e huwtoria. Un tema del tLiempo de Ortega

y del nuestro. )
Jests M. Diaz Alvarez

El trasfondo nietzscheano del raciovitalismo de Ortega y Gadoet
con respecto a la opinidn piblica.
Jestis Conill Sancho

La bwagra, el pliegue y el quiasmo: variactones sobre
El tema de nuestro tiempo.

Jorge Ubeda Gémez

El horror vacui en el marco del ensayo de integracion de Ortega.
Ivan Caja Herndndez-Ranera

CLASICOS SOBRE ORTEGA

Ortega vegiin el grupo de Chicago: el rector Hutchins
y la Misién de la Universidad.
Introduccién de Angel Pascual Martin y Paolo Scotton

Resefia de Mission of the University.
Robert M. Hutchins

11

27

93

111

129

147

161

177



Sumario

RESENAS

El liderazgo involuntario de Ortega y Gasset en el Siglo de Oro
del pertodismo espaiiol.
Margarita Marquez Padorno
(Ignacio Blanco Alfonso, Nact vobre una rotativa. Las empresas
culturales de José Ortega y Gassel)

Edicion francesa de Espafia invertebrada.
Juan Bagur Taltavull
(José Ortega y Gasset, L'Espagne invertébrée. Ebauche de quelgues
considérations historigues. Traduccién de Frangois Géal.
Prefacio de Benoit Pellistrandi)

Didlogos ibéricoo: epistolario de Ortega y Gassel y corresponsales
portugueses (1929-1955).
Rui Bertrand Romio
(José Ortega y Gasset et al.,, J. Ortega y Gasset: Correspondéncia com
portugueses. Organizacién y traduccién de

Margarida I. Almeida Amoedo)

Ortega y su presencia en Chile.
Jorge Acevedo Guerra
(Francisco José Martin [comp.] y José Diaz Ferndndez [ed.],
Recepciones de Ortega y Gasoet en Chile, en Otrosiglo. Revista de Filosofia)

Cercania y distancia. Reevaluando la filosofia de Ortega
para el mundo anglosajon.
Jestis M. Diaz Alvarez
(Carlos Morujio, Samuel Dimas y Susana Relvas, The Philosophy
of Ortega y Gaswet Reevaluated)

Ortega y Europa: una mirada francesa.
José Lasaga Medina
(Béatrice Fonck, José Ortega y Gasvet. Penseur de ['Europe)

Relacién de colaboradores

Normas para el envio y aceptacién de originales
(Quién es quién en el equipo editorial?

Table of Contents

183

186

189

193

198

203

209
213
219
221

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

José Ortega y Gasset
Marginalia en Les fleurs du mal
de Charles Baudelaire

Edicion de
Xavier Ortega Martin y Josu Rodriguez Llorente

ORCID: 0009-0004-0168-9687

Introduccién

a biblioteca personal de Ortega nos ofrece un yacimiento excepcional-

mente rico a partir del cual elaborar una genealogfa concreta de la fi-

losofia orteguiana. Los libros se suceden a través de las generaciones,
dialogando entre si y revelando la historia personal del ensimismamiento de
Ortega, dia tras dfa, afio tras afio —a veces incluso precisando la fecha exacta
de la lectura—, desde los comentarios del alumno que fue, a las criticas mé&s
acerbas que escribié a diario, para sf mismo, hasta el final de su vida.

Si publicamos las anotaciones y huellas de lectura que dejé en su ejemplar
de Levs fleurs du mal, es porque las reflexiones criticas que esboza el madrilefio en
los margenes de los primeros poemas sobresalen por su extensién y originalidad
tedrica entre las abarcadas entre los muchos libros de su Biblioteca (Baudelaire,
circa 1922)'. Entre estas anotaciones tenemos unos subrayados y algunas sefiales
en diferentes partes del poemario, ademads de la marginalia estrictamente hablan-
do: tres importantes notas que se hallan respectivarnente debajo de tres poemas
diferentes: el prefacio (“Préface”), el poema I (“Bénédiction”) y el celebérrimo
poema IV (“Correspondances”), estos dos tltimos contenidos en la primera sec-
cién “Spleen et Idéal”. Estas notas son interesantes no sélo para entender cémo
lee a Baudelaire —al que menciona por primera vez en 1922 en el “Brindis en
un banquete en su honor en «Pombo»" (III, 407)’, sino también para pensar

! Charles BAUDELAIRE, Les fleurs du mal, precedidas de una resefia de Théophile Gautier. Parfs:
Calmann-Lévy, entre 1902 y 1922. Biblioteca Ortega, sig. 840-14BAU. Proponemos el perfodo com-
prendido entre el limite inferior de 1902 y el limite superior de 1922: 1922 corresponde a la primera
mencién de Baudelaire en la obra orteguiana; 1902 corresponde al cambio de nombre de la editorial,
que si bien edité por primera vez el libro en 1868, sélo se llamé propiamente “Calmann-Lévy, éditeur”
desde 1902, fecha en la que cambié su nombre de “Calmann Lévy” a “Calmann-Lévy”, después de
haber cambiado ya “Michel Lévy Fréres” por “Calmann Lévy, Editeurs”. Ortega leyé y anoté el libro
entre estas dos fechas, posiblemente mucho més cerca de 1922 que de 1902.

2 Para las obras de Ortega citaremos haciendo referencia al tomo de las Obras completas, 2004-
2010, en numeracién latina, seguido del ntimero de p4gina correspondiente en numeracién arébiga.

Cémo citar este articulo: Revista de
Ortega Martin, X. y Rodriguez Llorente, J. (2024). Jos¢ Ortega y Gasset. Marginalia en "Les Estudios Orteguianos
fleurs du mal" de Charles Baudelaire. Revista de Estudios Orteguianos, (48), 5-26. N° 48. 2024

https://doi.org/10.63487/re0.42

@ MGG Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



6 Marginalia en Les fleurs du mal de Charles Baudelaire

algunos aspectos de su teorfa de la vida AL fundamentalmente, de su teorfa del
arte. Entre las notas destacamos la primera: una nota de diecinueve lineas donde
Ortega es capaz de condensar una serie de significativas reflexiones sobre la con-
cepcién baudelairiana de la poesfa, tal y como se expone en el poema que hace
las veces de prefacio. Hay que decir que la composicién tipografica de la edicién
ofrecié un generoso espacio, bajo el tltimo verso del primer poema, a su inconte-
nible necesidad de expresar sus pensamientos.

Como dice Ortega en las Meditaciones del Quijote, “la poesia y todo arte versa
sobre lo humano y sélo sobre lo humano™. Siendo esto asf, cuando Baudelaire u
otro poeta escribe versos, los escribe siempre “como un escenario para el hom-
bre™. De aqui se sigue que, para ver qué tipo de arte cultiva, lo primero que va
a tratar de hacer Ortega al leer a Baudelaire es ver qué siente del hombre, qué
metaffsica sostiene sus versos®. En ese sentido, el primer subrayado de Ortega
de Las flores del mal es de inquietud metafisica: “C'est le Diable qui tient les
fils qui nous remuent!”® Ortega comienza a interpretar a Baudelaire indicando
que el poeta francés percibe el mal como la “substancia del universo”. Esta idea
aparece con contundencia no solo en las Lav flores del mal, sino en otros de sus
libros. Baudelaire concibe la naturaleza como “algo que solo puede conducir al
crimen”, la virtud es “lo contrario, es artificial, sobrenatural”. Como vemos en
el capitulo “Elogio del maquillaje” de E/ pintor de la vida moderna, para el poeta
francés “el mal se hace sin esfuerzo, de forma natural, por fatalidad; el bien es
siempre producto de un arte”. Ortega complementa su interpretacién con otra
frase: para Baudelaire “lo real es el mal”. “Todo lo demads es ficcién™.

Ante este panorama, ;qué es lo que debe hacer el poeta? Ortega sigue inter-
pretando a Baudelaire y lo halla lleno de placer ante su descubrimiento: “Siente
el poeta al poner el pie ¢ la zona de la maldad como si tocara la verdadera rea-

”»11

lidad de su ser intima”'’. Ser sincero seria “confesar la maldad radical”'. Poco

después, escribe una conclusién clave que ya nos podria orientar a introducir a

Baudelaire en categorfas orteguianas: “En rigor es todavia un lirismo objetivo.

Canta lo intimo porqgue lo intimo es el mal —un ser objetivo, un héroe césmico”'?.

Al decir “todavia” deducimos que, para Ortega, en el sentido que esgrime, Bau-

31, 817.

4 [dem.

5 Vid. idem.

6 Les fleurs du mal, ed. cit., “Préface”, p. 80.

7 Charles BAUDELAIRE, El pintor de la vida moderna. Madrid: Alianza Editorial, 2021, p. 123.
8 [dem.

% En Leos fleurs du mal, ed. cit., p. 81.

10 [dem.

1 [dem.

12 [dem.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo~octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

XAVIER ORTEGA MARTIN Y JOSU RODRIGUEZ LLLORENTE

~

delaire no supera el momento artistico de la época. Y lo corroboramos con su
texto “Alrededor de Goethe.— [Conferencia en la libreria Buchholz]” (1949),
donde colocarfa a Baudelaire como la dltima forma del romanticismo'?. Sin

embargo, en esta primera nota, cuando habla de Verlaine usa otra categorfa:

”14

“lirismo como subjetividad pura”'. Pero vamos a empezar por el principio,

(qué quiere decir “lirismo” para Ortega?

“Lirismo” es una palabra que aparece en su obra completa setenta y cuatro
veces. Es un término que utiliza asiduamente en sus reflexiones sobre el arte
y la poesfa. Ya el Ortega m4s joven, en 1910, asegura que “Todo arte es lirico

en su simiente: no hay arte sin lirismo. Y como el arte es sintoma y fruto de

humanidad, el lirismo significa la potencia radical y distintiva del hombre”'*.

Ortega ve en el lirismo el potencial humano, el potencial subjetivo. Ahora bien,
cuando hablamos de “lirismo objetivo” podria parecer que la expresién tiene un
cardcter problemaético, incluso una explicita contradiccién: la lirica parece una
expresién subjetiva que se opone al presunto objetivismo. Sin embargo, como
nos explica Charles Taylor, uno de los filésofos que més ha reflexionado sobre
la nocién de interioridad y sus implicaciones en el arte:

La realidad acerca de la que hemos de informar con exactitud no es la es-
cueta escena, sino la escena transfigurada por la emocién. Y la emocién, a su
vez, no es simplemente personal o subjetiva; esla respuesta a un patrén de las
cosas que insta precisamente a ese sentimiento. Este patrén consiste en la “cosa
que se ha visto claramente”, captada por la precisa metdfora interpretativa.
La poesfa que procura ser precisa no es por tanto mimética. Nos libera de las
formas de mirar convencionalmente limitadoras, de modo que podamos captar
los patrones por los cuales el mundo es transfigurado'.

Para Baudelaire la naturaleza es fea, pero el artista consigue “asir las parce-
las de belleza diseminadas por la tierra, y seguirle la pista a la belleza alli donde
haya conseguido introducirse en medio de las trivialidades de la naturaleza cai-

da”". Baudelaire, tal y como sefiala Ortega en su dltima nota de la marginalia,

18

se refiere a este mundo espiritual en términos de “correspondencias”’®, “como

si las cosas tuvieran una significacién espiritual que las eslabonara en cadenas

de equivalencias””.

15X, 71.

Y En Les fleurs du mal, ed. cit., p. 81.

15 “E] lirismo en Montjuich”, I, 373.

16 Charles TAYLOR, Lad fuentes del yo. La construceidn de la identidad moderna. Barcelona: Edicio-
nes Paidés, 1996, p. 644.

17 Jhidem, p. 593.

8 En Levs fleurs du mal, ed. cit., “Correspondances”, p. 92.

19 Charles TAYLOR, Lads fuentes del yo, ob. cit., p. 593.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre



8 Marginalia en Les fleurs du mal de Charles Baudelaire

Volvamos al lirismo orteguiano. En ese mismo texto de 1910, titulado “El
lirismo en Montjuich”, fijémonos en las afirmaciones de Ortega:

Y esto es lirismo: mantener frente a lo que hay fuera un huertecillo
fntimo, cerrado, libre, un yo, una conciencia de lo bueno y lo discreto, de lo
bello y lo ordenado y lo justo. En este lugarcillo interior se perpetda la divi-
na fermentacién espiritual que luego pone algiin aroma sobre la carrofia pu-
trida de la naturaleza, de los instintos naturales; sobre todo, del instinto radi-
cal: la conservacién.

Donde el lirismo falta, la cultura se estanca y las razas se pudren, como se
descompone el cuerpo cuya alma se ha ausentado®.

Es curioso observar cémo Ortega, en este parrafo en el que defiende y alaba
el poder transfigurador del lirismo, termina expresidndose en términos casi
baudelairianos diciendo que “pone algtin aroma sobre la carrofia pitrida de la
naturaleza™'. Ortega defiende aqui que sin el lirismo faltarfan “las mejores sus-
tancias humanas”. Sin embargo, tendremos que esperar hasta 1914 para que,
en las Meditaciones del Quijote, nos dé otra definicién mds condensada: el lirismo
es una proyeccién estética de la tonalidad general de nuestros sentimientos®.

En otros lugares de su obra, al igual que ha hecho con Baudelaire y Verlai-
ne, utiliza también la palabra “lirismo” adjetivada para caracterizar el quehacer
de algunos artistas. Sobre Veldzquez dice: “No queremos renunciar a lo pe-
culiar de su inspiracién, a ese lirismo de la distancia y la displicencia™ y elo-
gia el “delicioso lirismo con vago aire popular” de Calderé6n*. También habla
del “lirismo histérico” de Michelet?, el “lirismo denso” de Barres?, el “lirismo
descriptivo” de Miré®, el “lirismo canalla” de Géngora® y el “lirismo vegetal” de
Ana de Noailles®. Ahora bien, ;qué quiere decir Ortega en el caso de Verlaine
y su “lirismo como subjetividad pura”? A pesar de que en varios lugares habla
de Verlaine, creemos que donde mejor responde a esta pregunta es donde ha-
bla de la herencia del positivismo.

20 T, 374.

21 [dem.

2 [dem.

21, 817.

24 Papeles sobre Veldzquez y Goya (1950), V1, 641.

25 Thidem, 717, nota.

2 “Antologfa de un ciudadano” (1908), 1, 1001.

2 “Al margen del libro Colette Baudoche, de Maurice Barres” (1909), en Pervonad, obras, cosas, 11, 53.
28 “El obispo leproso, novela, por Gabriel Mird” (1927), en Eupiritu de la letra, TV, 150.
2 “Géngora. 1627-1927", en ibidem, 179.

% “La poesfa de Ana de Noailles” (1923), en Goethe desde dentro, V, 152.

-3

>

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo~octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

XAVIER ORTEGA MARTIN Y JOSU RODRIGUEZ LLLORENTE 9

Decfa yo que la simiente del estado de espiritu positivista habfa madurado
también en poesfa y daba como ejemplo la deleitable lirica de Verlaine. Sefia-
laba yo en ella dos de las notas caracteristicas del positivismo: la tendencia

agnéstica y la atomizacién o pulverizacién de la realidad dltima en elementos

subjetivos®.

Para Ortega, Verlaine “no crea objetos consistentes”, “sino la mera descrip-
g ) p
cién de fugaces estados subjetivos”®. Esto es lo que le hace considerarle un

5% con un “lirismo como subjetividad pura”.

poeta “sincero”

Pese a haber hecho un pequefio esbozo del lirismo en Ortega, su nocién de
arte y de poesfa es algo que no se puede apresar con facilidad. Muchas lineas
se han escrito al respecto y no pretendemos aqui resolver la cuestién: lo pre-
tendido no es otra cosa que introducir esta marginalia al lector orteguiano. Es-

peramos que este comentario le sirva para encararlas de una manera fecunda.
Criterios de edicién

La edicién de esta marginalia reproduce fielmente la forma circunstancial y
privada en que fueron escritas, con el objeto de que lleguen al lector precisa-
mente como lo que son: notas manuscritas en el margen de un libro. Se trata
casi siempre de anotaciones al hilo de la lectura que confirman o contradicen lo
propuesto por el autor a lo largo de la obra comentada. Se presenta esta mar-
ginalia tal y como aparece sefialada en el libro de referencia, con el deseo que
anima esta seccién de mostrar la forma en la que se encuentran los voltimenes
de su biblioteca personal, conservada en la Fundacién José Ortega y Gasset —
Gregorio Marafién.

La edicién sigue una disposicién que trata de facilitar la fluidez de su lec-
tura; de tal manera que, en primer lugar, aparecerdn las lineas del ejemplar
subrayadas por Ortega a las que se refiere en su comentario al margen. Para
facilitar la comprensién de las anotaciones, se afiaden fragmentos de la obra no
subrayados que completan el sentido de la frase. Con esta intencién, se inclu-
yen los elementos subrayados entre barras (//), con el fin de diferenciarlos de
aquellos que son afiadidos con esta pretensién aclaratoria. A continuacién, se
afiade el comentario del propio Ortega, referente al pérrafo —en este caso, al
poema~— reproducido anteriormente. En los casos en los que se incluyen frag-
mentos de la obra comentada por Ortega que este no subrayo’ expresamente,
sino que simplemente resalta su interés con un comentario al margen, no se

51 “Tendencias actuales de la filosoffa” (1912), VII, 247.
32 Thidem, 248.
% “La Edad Media y la idea de Nacién” (1955), VI, 957.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 48. 2024



10 Marginalia en Les fleurs du mal de Charles Baudelaire

sitdan entre barras. En tal caso, una nota al pie indicard la condicién especial
de estos fragmentos. Asf como, viceversa, en los casos en que se incluyen frag-
mentos que Ortega subra_y(’), pero no comenté al margen.

En lo que se refiere a la reproduccién de las notas al margen, se mantienen
los rasgos de la pluma de Ortega, incluidos los guiones y otros signos de pun-
tuacién. Se normaliza la ortograffa y se desarrollan las abreviaturas habituales
de Ortega (“ej.” por “ejemplo”, “q” por “que”, etc.). Del mismo modo, cuando
las abreviaturas son reconocibles, se mantiene la abreviatura y se completa la
palabra sefialando el afiadido entre [ ]. Asi, todo afiadido de los editores va
entre [ |. Las palabras que resultan ilegibles se sefialan con [.]. Cada marginalia
va precedida de asterisco *, del que se cuelga una llamada para indicar al pie
la seccién, el poema y la pdgina del libro comentado en los que se encuentra.

Finalmente, en nota al pie se ha querido afiadir la diferenciacién entre aque-
llos subrayados que Ortega realizé con tinta de aquellos que hizo con lapicero;
una sefial de una posible doble lectura de la obra.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

BAUDELAIRE, C. (circa 1922): Les fleurs du mal. Precedidas de una resefia de
Théophile Gautier. Parfs: Calmann-Lévy. 1.* ed. definitiva de 1868 (1." ed.
de 1857).

BAUDELAIRE, C. (1982): Las flores del mal. Barcelona: Ediciones Orbis.

BaupELAIRE, C. (2021): El pintor de la vida moderna. Madrid: Alianza Editorial.

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras completas, 10 vols. Madrid: Fundacién
José Ortega y Gasset / Taurus.

TayLor, C. (1996): Las fuentes del yo. La construccion de la identidad moderna. Bar-
celona: Ediciones Paidés.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo~octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288/-G¥0€ ‘NSSI-® / 6.00-2.G} ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET

Marginalia en Les fleurs du mal
de Charles Baudelaire

sl

La sottise, l'erreur, le péché, la lésine,
Occupent nos esprits et travaillent nos corps,
Et nous alimentons nos aimables remords,
Comme les mendiants nourrissent leur vermine.

Nos péchés sont tétus, nos repentirs sont laches;
Nous nous faisons payer grassement nos aveusx,

Et nous rentrons gaiment dans le chemin bourbeux,
Croyant par de vils pleurs laver toutes nos taches.

Sur l'oreiller du mal c’est Satan Trismégiste
Qui berce longuement notre esprit enchanté,
Et le riche métal de notre volonté

Est tout vaporisé par ce savant chimiste.

/Clest le Diable qui tient les fils qui nous remuent!/
Aux objets répugnants nous trouvons des appas;
Chaque jour vers I'Enfer nous descendons d’un pas,
Sans horreur, a travers des ténébres qui puent.

Ainsi qu'un débauché pauvre qui baise et mange

Le sein martyrisé d'une antique catin,

Nous volons au passage un plaisir clandestin

Que nous pressons bien fort comme une vieille orange.

! Poema “Préface”, que precede al resto de secciones del poemario. Pdginas 79-81.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°48.2024

mayo-octubre

=)
=
==
)
o
<<
L
a
72
o
et
=
L
=
-
9/
o
(]




12 Marginalia en Les fleurs du mal de Charles Baudelaire

Serré, fourmillant, comme un million d’/helminthes/,
Dans nos cerveaux /ribote/ un peuple de Démons,
Et, quand nous respirons, la Mort dans nos poumons
Descend, fleuve invisible, avec de sourdes plaintes.

Si le viol, le poison, le poignard, I'incendie,

N’ont pas encor brodé de leurs plaisants dessins
Le canevas banal de nos piteux destins,

Clest que notre 4me, hélas! n’est pas assez hardie.

Mais parmi les chacals, les panthéres, les /lices/,

Les singes, les scorpions, les vautours, les serpents,

Les monstres glapissants, hurlants, grognants, rampants,
Dans la ménagerie infAme de nos vices,

Il en est un plus laid, plus méchant, plus immonde!
Quoiqu'll ne pousse ni grands gestes ni grands cris,
1l ferait volontiers de la terre un débris

Et dans un baillement avalerait le monde;

C’est I'Ennui! -I'ceil chargé d'un pleur involontaire,
Il réve d’échafauds en fumant son /houka/.

Tu le connais, lecteur, ce monstre délicat,
—~Hypocrite lecteur, -mon semblable, —mon frére!

El mal substancia del universo — El bien ilusién perversa, no ingenua:
el bien for[ma] del mal es bien —hipocresfa. Placer del poeta ante su descu-
brimiento. Siente el poeta al poner el pie ¢z la zona de la maldad como si tocara
la verdadera realidad de su ser intima. Todo lo demas es ficc[ién.] Lo real es el
mal, la sinceridad confesar la maldad radical. Lirismo = sinceridad = confesién
de la depravacién. Y si algo queda en lo real que no es depravacién es la abso-
luta negacién. La negacién del mal, el hueco esencial -I'Ennui.

En rigor es todavia un lirismo objetivo. Canta lo intimo porgue lo intimo es
el mal —un ser objetivo, un héroe césmico. Verlaine ya es otra cosa: el lirismo
co[mo] subjetividad pura®.

2 Los subrayados del poema estdn hechos a ldpiz rojo. La nota est4 escrita con tinta al final
del poema en la p. 81, como comentario al mismo.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo~octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET

PREFACE, 8t

Cest 'Ennui! —L’ceil chargé d’un pleur involontaire,
Il réve d’échafauds en fumant son houka,
Tu le connais, lecteur, ce monstre délicat,
— Hypocrite lecteur, — mon semblable, — mon frére!
U pnod Sidatinns oia ded vinsivenso ~ Ef bec i,
Jirr b, Do vageam ! el liece [pps
) !/ ey W~}‘IA/L/-M“€II&L. %M/&A
\ ] . —
/ L /_,,mm wenolocdt ra /Zw&,'al‘,q
"me, T%. Lo M'@I/bﬁ!
s el mal, la J/Vwmwéa,a(r/rzyle
{’%’ . § 4 .
o M,a_ﬂ(, W.dw{»tca?//.&ﬁ/nm:: Lee

T Woo&,ﬂﬁ_dqvmm

' l!; , 544“;(0 € LDMWOLoM
j 24 lo abdetido n.zf/pw_/},

A P,

M?,a, o e wda ; ?{ leridrie aon
devidod frecra ‘

Lorsque, par un décret des puissances suprémes,

Le Poéte a.pparait en ce monde ennuyé,

Sa meére épouvantée et pleine de blasphémes

Crispe ses poings vers Dieu, qui la prend en pitié:

5 Poema “I. Bénédiction”, de la seccién “Spleen et Idéal”. P4ginas 85-88.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre



14

Marginalia en Les fleurs du mal de Charles Baudelaire

“~Ah! que n’ai-je mis bas tout un nceud de vipeéres,
Plutét que de nourrir cette dérision!

Maudite soit la nuit aux plaisirs éphémeéres

Ou mon ventre a congu mon expiation!

Puisque tu m’as choisie entre toutes les femmes
Pour étre le dégoiit de mon triste mari,

Et que je ne puis pas rejeter dans les flammes,
Comme un billet d’amour, ce monstre rabougri,

Je ferai rejaillir ta haine qui m’accable

Sur l'instrument maudit de tes méchancetés,

Et je tordrai si bien cet arbre misérable,

Qu'il ne pourra pousser ses boutons empestés!”

Elle ravale ainsi '’écume de sa haine,

Et, ne comprenant pas les desseins éternels,
Elle-méme prépare au fond de la Géhenne
Les bachers consacrés aux crimes maternels.

Pourtant, sous la tutelle invisible d'un Ange,
L'Enfant déshérité s’enivre de soleil,

Et dans tout ce qu'il boit et dans tout ce qu'il mange

Retrouve 'ambroisie et le nectar vermeil.

Il joue avec le vent, cause avec le nuage,

Et s’enivre en chantant du chemin de la croix;
Et I'Esprit qui le suit dans son pélerinage
Pleure de le voir gai comme un oiseau des bois.

Tous ceux qu'il veut aimer l'observent avec crainte,
Ou bien, s’enhardissant de sa tranquillité,
Cherchent & qui saura lui tirer une plainte,

Et font sur lui l'essai de leur férocité.

Dans le pain et le vin destinés & sa bouche

Ils mélent de la cendre avec d'impurs crachats;
Avec hypocrisie ils jettent ce qu'il touche,

Et s’accusent d’avoir mis leurs pieds dans ses pas.

Sa femme va criant sur les places publiques:

“ . . ’
—Puisqu’il me trouve assez belle pour m’adorer,

Je ferai le métier des idoles antiques,

Et comme elles je veux me faire redorer;

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 48. 2024

ma_yo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET 15

Et je me sotlerai de nard, d’encens, de myrrhe,
De génuflexions, de viandes et de vins,

Pour savoir si je puis dans un cceur qui m’admire
Usurper en riant les hommages divins!

Et, quand je m’ennuirai de ces farces impies,
Je poserai sur lui ma fréle et forte main;

Et mes ongles, pareils aux ongles des harpies,
Sauront jusqu’a son cceur se frayer un chemin.

Comme un tout jeune oiseau qui tremble et qui palpite,
J’arracherai ce coeur tout rouge de son sein,

Et, pour rassasier ma béte favorite,

Je le lui jetterai par terre avec dédain!”

Vers le Ciel, o son ceil voit un tréne splendide,
Le Poéte serein léve ses bras pieux,

Et les vastes éclairs de son esprit lucide

Lui dérobent I'aspect des peuples furieux:

/“~Soyez béni, mon Dieu, qui donnez la souffrance
Comme un divin reméde & nos impuretés

Et comme la meilleure et la plus pure essence

Qui prépare les forts aux saintes voluptés!/

Je sais que vous gardez une place au Poéte
Dans les rangs bienheureux des saintes Légions,
Et que vous l'invitez A I'éternelle féte

Des Troénes, des Vertus, des Dominations.

/Je sais que la douleur est la noblesse unique/
Ot ne mordront jamais la terre et les enfers,

Et qu'il faut pour tresser ma couronne mystique
Imposer tous les temps et tous les univers.

Mais les bijoux perdus de I'antique Palmyre,
Les métaux inconnus, les perles de la mer,

Par votre main montés, ne pourraient pas suffire
A ce beau diadéme éblouissant et clair;

/Car il ne sera fait que de pure lumiére,

Puisée au foyer saint des rayons primitifs,

Et dont les yeux mortels, dans leur splendeur entiére,
Ne sont que des miroirs obscurcis et plaintifs!”/

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre



16 Marginalia en Les fleurs du mal de Charles Baudelaire

El dolor como criterio de moralidad y como método de conocimiento — La
poesfa como visién primaria y esencial, naturante del mundo®.

b

/La Nature est un temple ol de vivants piliers
Laissent parfois sortir de confuses paroles;
Lhomme y passe a travers des foréts de symboles

Qui l'observent avec des regards familiers./

Comme de longs échos qui de loin se confondent
Dans une ténébreuse et profonde unité,

Vaste comme la nuit et comme la clarté,

Les parfums, les couleurs et les sons se répondent.

Il est des parfums frais comme des chairs d’enfants,
Doux comme les hautbois, verts comme les prairies,
—Et d’autres, corrompus, riches et triomphants,

Ayant 'expansion des choses infinies,
Comme |'ambre, le musc, le benjoin et I'encens,

Qui chantent les transports de I'esprit et des sens.

La metéfora o simbolismo como el elemento de la poesfa. Poesfa = investiga-
cién de correspondencias®.

/J’aime le souvenir de ces époques nues,/
Dont Pheebus se plaisait a dorer les statues.
Alors 'homme et la femme en leur agilité
Jouissaient sans mensonge et sans anxiété,
Et, le ciel amoureux leur caressant I'échine,

Exercaient la santé de leur noble machine.

4 Los subrayados est4dn hechos a l4piz rojo, excepto el tiltimo subrayado y la nota, hechos con
tinta. La nota se encuentra en el gran espacio al final de la edicién del poema en la p. 88.

5 Poema “IV. Correspondances”, de la seccién “Spleen et Idéal”. Ortega ha marcado el titulo
del poema con “x” a l4piz rojo. P4gina 92.

6 El subrayado est4 hecho a l4piz rojo. La nota est4 escrita con tinta al final del poema, en la
misma pégina.

7 Poema “V”, sin titulo, de la seccién “Spleen et Idéal”. P4ginas 93-94.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 48. 2024

ma_yo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288/-G¥0€ ‘NSSI-® / 6.00-2.G} ‘NSSI

Jost ORTEGA Y GASSET 17

Cybele alors, fertile en produits généreux,

Ne trouvait point ses fils un poids trop onéreux,
Mais, louve au cceur gonflé de tendresses communes,
Abreuvait I'univers 2 ses tétines brunes.

L'homme, élégant, robuste et fort, avait le droit
D’étre fier des beautés qui le nommaient leur roi;
Fruits purs de tout outrage et vierges de gergures!
Dont la chair lisse et ferme appelait les morsures,

()

Nous avons, il est vrai, nations corrompues,

/Aux peuples anciens des beautés inconnues:/
Des visages rongés par les chancres du cceur,

Et comme qui dirait /des beautés de langueur/;
Mais ces inventions de nos muses tardives
N’empécheront jamais les races maladives

De rendre a la jeunesse un hommage profond,

—A la sainte jeunesse, a l'air simple, au doux front,
A l'ceil limpide et clair ainsi qu'une eau courante,
Et qui va répandant sur tout, insouciante

Comme 'azur du ciel, les oiseaux et les fleurs,

Ses parfums, ses chansons et ses douces chaleurs!®

%9

()

Le succube verdatre et le rose lutin

T’ont-ils versé la peur et 'amour de leurs urnes?
Le cauchemar, d'un poing despotique et mutin,
T’a-t-il noyée au fond d'un fabuleux /Minturnes/?'°

()

8 Se transcriben las estrofas primera y tltima, con subrayados a l4piz rojo.
°® Poema “VII. La Muse malade”, de la seccién “Spleen et Idéal”. P4gina 98.
10 Se transcribe la segunda estrofa, cuya tltima palabra estd subrayada a l4piz rojo.

=)
=
==
)
o
<<
L
a
72
o
et
=
L
=
-
9/
o
(]

Revista de
Estudios Orteguianos
N°48.2024

mayo-octubre




o
=
==
)
o
<
L
a
V2]
o
[t
=
L
=
-
(9
o
(]

18

Marginalia en Les fleurs du mal de Charles Baudelaire

11

()

Loin des sépultures célébres,

/Vers un cimetiére isolé,

Mon cceur, comme un tambour voilé,
Va battant des marches funébres./!?

()

()

Tout droit dans son armure, un grand homme de pierre
Se tenait a la barre et coupait le flot noir;

/Mais le calme héros, courbé sur sa rapiere,

Regardait le sillage et ne daignait rien voir./™

15

Je suis belle, 8 mortels! comme un réve de pierre,
Et mon sein, ot chacun s’est meurtri tour 2 tour,
Est fait pour inspirer au poéte un amour

Eternel et muet ainsi que la matiére.

Je trone dans I'azur comme un sphinx incompris;
J’unis un cceur de neige a la blancheur des cygnes;
Je hais le mouvement qui déplace les lignes;

Et jamais je ne pleure et jamais je ne ris.

Les poétes, devant mes grandes attitudes,
Que j’ai I'air d’emprunter aux plus fiers monuments,
Consumeront leurs jours en d’austéres études;

11 Poema “XI. Le Guignon”, de la seccién “Spleen et Idéal”. P4gina 102.

12 Se transcribe la segunda estrofa, tres de cuyos versos estdn subrayados al margen a ldpiz rojo.
15 Poema “XV. Don Juan aux enfers”, de la seccién “Spleen et Idéal”. P4ginas 106-107.
14 Se transcribe la dltima estrofa, cuyos dltimos dos versos estdn subrayados al margen a

lapiz rojo, p. 107.

15 Poema “XVIII. La Beauté”, de la seccién “Spleen et Idéal”. Ortega ha marcado el titulo del

poema con “x” a l4piz rojo, por lo que se reproduce integro. Pdgina 111.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 48. 2024

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Jost ORTEGA Y GASSET 19

Car j'ai, pour fasciner ces dociles amants,
De purs miroirs qui font toutes choses plus belles:
Mes yeux, mes larges yeux aux clartés éternelles!

%16

Ce ne seront jamais ces beautés de vignettes,
Produits avariés, nés d'un siécle vaurien,

Ces pieds a brodequins, ces doigts & castagnettes,
Qui sauront satisfaire un cceur comme le mien.

Je laisse & Gavarni, poéte des chloroses,

Son troupeau gazouillant de beautés d’hépital,
Car je ne puis trouver parmi ces pales roses
Une fleur qui ressemble & mon rouge idéal.

Ce qu'il faut a ce cceur profond comme un abime,
C’est vous, Lady Macbeth, &me puissante au crime,
Réve d’Eschyle éclos au climat des autans;

Ou bien toi, grande Nuit, fille de Michel-Ange,
Qui tors paisiblement dans une pose étrange
Tes appas faconnés aux bouches des Titans!

17

()

Je préfere au constance, & I'opium, au nuits,
Lé¢lixir de ta bouche ot 'amour se pavane;
/Quand vers toi mes désirs partent en caravane,
Tes yeux sont la citerne ot boivent mes ennuis./"®

()

16 Poema “XIX. L'Idéal”, de la seccién “Spleen et Idéal”. Ortega ha marcado el titulo del
poema con “x” a l4piz rojo, por lo que se reproduce integro. Pdgina 112.

17 Poema “XXVII. Sed non satiata”, de la seccién “Spleen et Idéal”. P4gina 123.

18 Se transcribe la segunda estrofa, cuyos dos tltimos versos estdn subrayados a ldpiz rojo.

=)
=
==
)
o
<<
L
a
72
o
et
=
L
=
-
9/
o
(]

Revista de
Estudios Orteguianos
N°48.2024

mayo-octubre




20 Marginalia en Les fleurs du mal de Charles Baudelaire

219

Avec ses vétements ondoyants et nacrés,

Méme quand elle marche on croirait qu’elle danse,
Comme ces longs serpents que les jongleurs sacrés
Au bout de leurs batons agitent en cadence.

/Comme le sable morne et I'azur des déserts,
Insensibles tous deux a ’humaine souffrance,
Comme les longs réseaux de la houle des mers,
/Elle se développe avec indifférence.//*

Ses yeux polis sont faits de minéraux charmants,
Et dans cette nature étrange et symbolique
Ot 'ange inviolé se méle au sphinx antique,

Ohi tout n'est qu’or, acier, lumiére et diamants,
Resplendit & jamais, comme un astre inutile,
La froide majesté de la femme stérile.

%21

(.)

Sur ta chevelure profonde
Aux acres parfums,

/Mer odorante et vagabonde
Aux flots bleus et bruns,/*

(.)

Rappelez-vous 'objet que nous vimes, mon ame,
Ce beau matin d’été si doux:

19 Poema “XXVIII”, sin titulo, de la seccién “Spleen et Idéal”. Est4 marcado el poema con “x”
a lapiz rojo, por lo que se reproduce integro. Pdgina 124.

20 Ortega subraya la estrofa al margen a ldpiz rojo y subraya de nuevo el dltimo verso de esta.

2l Poema “XXIX. Le Serpent qui danse”, de la seccién “Spleen et Idéal”. P4ginas 125-126.

22 Se transcribe la segunda estrofa, cuyos tltimos dos versos estdn subrayados al margen a
lapiz rojo, p. 125.

25 Poema “XXX. Une Charogne”, de la seccién “Spleen et Idéal”. Ortega ha marcado el titulo
del poema con un signo de exclamacién “!” a l4piz rojo, por lo que se reproduce integro. P4ginas

127-129.

o
=
==
)
o
<
L
a
V2]
o
[t
=
L
=
-
(9
o
(]

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48.2024

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288/-G¥0€ ‘NSSI-® / 6.00-2.G} ‘NSSI

Jost ORTEGA Y GASSET 27

Au détour d'un sentier une charogne infime
Sur un lit semé de cailloux?,

Les jambes en l'air, comme une femme lubrique
Briilante et suant les poisons,

Ouvrait d'une fagon nonchalante et cynique
Son ventre plein d’exhalaisons.

Le soleil rayonnait sur cette pourriture,
Comme afin de la cuire & point,

Et de rendre au centuple a la grande Nature
Tout ce qu'ensemble elle avait joint;

Et le ciel regardait la carcasse superbe
Comme une fleur s’épanouir.

La puanteur était si forte, que sur I'herbe
Vous criites vous évanouir.

Les mouches bourdonnaient sur ce ventre putride,
D’oti sortaient de noirs bataillons

De larves, qui coulaient comme un épais liquide
Le long de ces vivants haillons.

Tout cela descendait, montait comme une vague,
Ou s’élangait en pétillant;

On et dit que le corps, enflé d'un souffle vague,
Vivait en se multipliant.

Et ce monde rendait une étrange musique,

Comme l'eau courante et le vent,

Ou le grain qu'un vanneur d'un mouvement rhythmique
Agite et tourne dans son van.

Les formes s’effacgaient et n’étaient plus qu'un réve,
Une ébauche lente & venir

Sur la toile oubliée, et que 'artiste acheve
Seulement par le souvenir.

Derriére les rochers une chienne inquiéte
Nous regardait d'un ceil faché,

Epiant le moment de reprendre au squelette
Le morceau qu’elle avait laché.

24 Ortega marca también al margen a l4piz rojo esta primera estrofa con un signo de excla-
macién “!”, p. 127.

=)
=
==
)
o
<<
L
a
72
o
et
=
L
=
-
9/
o
(]

Revista de
Estudios Orteguianos
N°48.2024

mayo-octubre




22 Marginalia en Les fleurs du mal de Charles Baudelaire

—-Et pourtant vous serez semblable A cette ordure,
A cette horrible infection,

Toile de mes yeux, soleil de ma nature,

Vous, mon ange et ma passion!

Oui! telle vous serez, & la reine des graces,

Aprés les derniers sacrements,

Quand vous irez, sous 'herbe et les floraisons grasse
Moisir parmi les ossements.

Alors, 6 ma beauté! dites A la vermine
Qui vous mangera de baisers,

/Que j’ai gardé la forme et 'essence divine
De mes amours décomposés!/*

3526

(.)

Te dira: “Que vous sert, courtisane imparfaite,
De n’avoir pas connu ce que pleurent les morts?”
/-Et le ver rongera ta peau comme un remords./*

%28

()

/Que ce soit dans la nuit et dans la solitude,
Que ce soit dans la rue et dans la multitude,
Son fantéme dans l'air danse comme un flambeau./

//Parfois il parle et dit: “Je suis belle, et j'ordonne
Que pour I"amour de moi vous n’aimiez que le Beau;

Je suis I’Ange gardien, la Muse et la Madone!"//*

25 Subraya al margen a l4piz rojo estos dos tltimos versos, p. 129.

2 Poema “XXXIV. Remords posthume”, de la seccién “Spleen et Idéal”. Pdgina 134.

7 Se transcribe la dltima estrofa, cuyo tltimo verso estd marcado al margen a ldpiz rojo.

28 Poema “XLIII”", sin titulo, de la seccién “Spleen et Idéal”. P4gina 148.

2 Se transcriben las dos dltimas estrofas, subrayadas al margen a l4piz rojo; la segunda,
subrayada doblemente.

o
=
==
)
o
<
L
a
V2]
o
[t
=
L
=
-
(9
o
(]

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48.2024

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Jost ORTEGA Y GASSET 25

230

()

Chaque fleur s’évapore ainsi qu'un encensoir;

/Le violon frémit comme un coeur qu’on afflige;/
Valse mélancolique et langoureux vertige!

Le ciel est triste et beau comme un grand reposoir®..

()

Il est de forts parfums pour qui toute matiére
Est poreuse. On dirait qu'ils pénétrent le verre.
En ouvrant un coffret venu de l'orient

Dont la serrure grince et rechigne en criant,

Ou dans une maison déserte quelque armoire

Pleine de I'acre odeur des temps, poudreuse et noire,
Parfois on trouve /un vieux flacon qui se souvient/,
D’ot jaillit toute vive une 4me qui revient®.

Mille pensers dormaient, chrysalides funébres,
Frémissant doucement dans les lourdes ténébres,
Qui dégagent leur aile et prennent leur essor,
Teintés d’azur, glacés de rose, lamés d’or.

Voila le souvenir enivrant qui voltige

Dans l'air troubls; les yeux se ferment; le Vertige
Saisit I'Ame vaincue et la pousse & deux mains
Vers un gouffre obscurci de miasmes humains;

Il la terrasse au bord d’un gouffre séculaire,
Ou, Lazare odorant déchirant son suaire,

Se meut dans son réveil le cadavre spectral
D’un vieil amour ranci, charmant et sépulcral.

3 Poema “XLVIII. Harmonie du soir”, de la seccién “Spleen et Idéal”. Pdgina 155.

31 Se transcribe la segunda estrofa, cuyo segundo verso estd subrayado a ldpiz rojo.

32 Poema “XLIX. Le Flacon”, de la seccién “Spleen et Idéal”. Ortega ha marcado el titulo del
poema con “x” a l4piz rojo, por lo que se reproduce integro. Pdginas 156-157.

=)
=
==
)
o
<<
L
a
72
o
et
=
L
=
-
9/
o
(]

% Subraya parte del tercer verso de esta estrofa a lapiz rojo, p. 156.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°48.2024

mayo-octubre




o
=
==
)
o
<
L
a
V2]
o
[t
=
L
=
-
(9
o
(]

24 Marginalia en Les fleurs du mal de Charles Baudelaire

Ainsi, quand je serai perdu dans la mémoire
Des hommes, dans le coin d’une sinistre armoire
Quand on m’aura jeté, vieux flacon désolé,
Décrépit, poudreux, sale, abject, visqueux, fél¢,

Je serai ton cercueil, aimable pestilence!

Le témoin de ta force et de ta virulence,

Cher poison préparé par les anges! liqueur
Qui me ronge, 6 la vie et la mort de mon cceur!

$:34

()

Tout cela ne vaut pas le poison qui découle

/De tes yeux, de tes yeux verts,

Lacs olt mon ame tremble et se voit & I'envers.../
Mes songes viennent en foule

Pour se désaltérer a ces gouffres amers™.

()

)

Tu me déchires, ma brune,
Avec un rire moqueur,

/Et puis tu mets sur mon coeur
Ton ceil doux comme la lune./*”

)

34 Poema “L. Le Poison”, de la seccién “Spleen et Idéal”. P4ginas 158-159.

35 Se transcribe la tercera estrofa, estando subrayados el segundo y el tercer verso a lapiz
rojo, p. 168.

% Poema “LIX. Chanson d’apreés-midi”, de la seccién “Spleen et Idéal”. Pdginas 176-177.

% Se transcribe la octava estrofa, cuyos dos tltimos versos estdn subrayados al margen con
tinta, p. 177.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48.2024

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Jost ORTEGA Y GASSET 25

238

)

Leurs reins féconds sont pleins d’étincelles magiques,
/Et des parcelles d’or, ainsi qu'un sable fin,
Etoilent vaguement leurs prunelles mystiques./*’

3240

/Dans une terre grasse et pleine /d’escargots/

Je veux creuser moi-méme une fosse profonde,/

Ol je puisse a loisir étaler mes vieux os

Et dormir dans 'oubli comme un requin dans l‘onde™'.

()

()

/La Haine est un ivrogne au fond d’une taverne,/
Qui sent toujours la soif naitre de la liqueur
Et se multiplier comme I'hydre de Lerne®.

()

s%44

()

En haut, le Ciel!l ce mur de caveau qui I'étouffe,
/Plafond illuminé pour un opéra bouffe
Ou chaque histrion foule un sol ensanglanté;/

3 Poema “LXVIII. Les Chats”, de la seccién “Spleen et Idéal”. P4gina 189.

3 Se transcribe la cuarta estrofa, cuyos dos tltimos versos estdn subrayados al margen a lapiz rojo.

4 Poema “LXXIV. Le Mort joyeux”, de la seccién “Spleen et Idéal”. P4dgina 195.

4 Se transcribe la primera estrofa, cuyos dos primeros versos estdn subrayados al margen a
l4piz rojo, y, dentro del primer verso, subraya la palabra “d’escargots”.

4 Poema “LXXV. Le Tonneau de la haine”, de la seccién “Spleen et Idéal”. P4gina 196.

% Se transcribe la tercera estrofa, cuyo primer verso estd subrayado a l4piz rojo.

4 Poema “LXXXVII. Le Couvercle”, de la seccién “Spleen et Idéal”. Pdgina 214.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°48.2024

mayo-octubre

=)
=
==
)
o
<<
L
a
72
o
et
=
L
=
-
9/
o
(]




26 Marginalia en Les fleurs du mal de Charles Baudelaire

Porque®

Terreur du libertin, espoir du fol ermite;
/Le Ciel! couvercle noir de la grande marmite
Ot bout I'imperceptible et vaste Humanité./*

s:47

()

Chacun de vous m’a fait un temple dans son cceur;
Vous avez, en secret, baisé ma fesse immonde
/Reconnaissez Satan & son rire vainqueur,
Enorme et laid comme le monde!/*

()

(...)

/Ce pére nourricier, ennemi des chloroses,

Eveille dans les champs les vers comme les roses;
11 fait s’évaporer les soucis vers le ciel,

Et remplit les cerveaux et les ruches de miel.
Cest lui qui rajeunit les porteurs de béquilles

Et les rend gais et doux comme des jeunes filles,/
Et commande aux moissons de coftre et de mirir
Dans le coeur immortel qui toujours veut fleurir!*

(...)

© Herederos de José Ortega y Gasset.

% Ortega subraya al margen a l4piz rojo la tercera estrofa del poema y anota entre sus dos
dltimos versos también a l4piz esta palabra.

% Subraya al margen a l4piz rojo los dos tdltimos versos de la tdltima estrofa.

7 Poema “LXXXVIII. LTImprévu”, de la seccién “Spleen et Idéal”. Pdginas 215-217.

4 Se transcribe la séptima estrofa, cuyos dos tltimos versos estan subrayados a lapiz rojo,
p. 216.

4 Poema “CIX. Le Soleil”, de la seccién “Tableaux Parisiens”. Pdginas 251-252.

% Se transcribe la segunda estrofa, cuyos seis primeros versos aparecen subrayados a lapiz

o
=
==
)
o
<
L
a
V2]
o
[t
=
L
=
-
(9
o
(]

gris en el margen.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 48. 2024

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

ITINERARIO BIOGRAFICO
José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu
Epistolario (1908-1926)

Cuarta parte

Presentacion y edicion de

Maria Luisa Maillard Garcia
ORCID: 0000-0002-1125-0529

Resumen

Esta cuarta y Ultima entrega del epistolario de José
Ortega y Gasset y Ramiro de Maeztu abarca desde
el ano 1912 hasta 1926; aunque sélo contamos con
trece cartas: cinco de Ortega y ocho de Ramiro. De las
cinco de Ortega, dos de ellas, la peticion de una rese-
fia y una breve respuesta afirmativa a una demanda
de Ramiro. De las ocho de Ramiro, una de ellas, un
telegrama y otra, una breve nota. Lo mas importante
de este intercambio es el proceso de distanciamiento
ideoldgico de los dos amigos, que se aprecia des-
de 1912 y se consuma en 1915. La relacion con la
Generacion del 98 y concretamente, con Azorin;
la interpretacion que Maeztu esta difundiendo en
Marburgo de las ideas de Ortega y la Guerra del 14,
seran algunos de los temas de divergencia; unidos a
la aproximacion de Ramiro al asociacionismo gremial
inglés como una salida al estatismo y al individualis-
mo occidental.

Palabras clave
Ortega y Gasset, Ramiro de Maeztu, Azorin, Kant,
Liga de Educacion Politica Espafiola, Generacion
del 98, Generacion del 14, nacionalizacion, Primera
Guerra Mundial

Abstract

This fourth and final installment of the correspondence
between José Ortega y Gasset and Ramiro de Maeztu
covers from 1912 to 1926; although we only have
thirteen letters: five from Ortega and eight from
Ramiro. Of Ortega’s five, two of them are the request
for a review and a brief affirmative response to a
demand from Ramiro. Of Ramiro’s eight, one of them
is a telegram and another, a brief note. The most
important thing about this exchange is the process
of ideological distancing between the two friends,
which can be seen since 1912 and was consummated
in 1915. The relationship with the Generation of 98
and specifically, with Azorin; the interpretation that
Maeztu is spreading in Marburg of Ortega's ideas
and the War of 14 will be some of the topics of
divergence; united with Ramiro’s approach to English
union associations as a way out of statism and
Western individualism.

Keywords
Ortega y Gasset, Ramiro de Maeztu, Azorin, Kant,
Spanish Political Education League, Generation
of 98, Generation of 14, nationalization, First
World War

a cuarta y tltima entrega de este epistolario de José Ortega y Gasset y
Ramiro de Maeztu es la m4s compleja por su dispersién, discontinuidad

y amplitud cronoldgica; en algunos casos, imprecisa. Abarca desde el 6
de mayo de 1912 al 18 de diciembre de 1926. Sin embargo, el grueso de la co-
rrespondencia de Ortega, del que apenas contamos con cinco cartas, escasas, a

tenor de las referencias en el epistolario a otras que no obran en nuestro poder,

se sitda en 1912. Afio en el que se encuentran las dos cartas m4s relevantes

de Ortega a Ramiro, dificiles de datar por la ausencia de referencias, y tres de

Coémo citar este articulo:

Maillard Garcia, M. L. (2024). ltinerario Biografico. José Ortega y Gasset — Ramiro de
Maeztu: epistolario (1908-1926). Revista de Estudios Orteguianos, (48), 27-89.

https://doi.org/10.63487/re0.43

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre

@@@@ Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



28 José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epuwtolario (1908-1926). Cuarta parte

Ramiro a Ortega, una de ellas, una breve nota, dando cuenta de la recepcién
de una carta anterior de Ortega.

1912 es un afio importante en el proceso de maduracién de la filosoffa de
Ortega. Ha regresado desde Marburgo, no sélo manteniendo su vieja idea
de crear una minorfa culta y moral, indispensable para dirigir la modernizacién
del pafs; sino radicalizando su postura politica, respecto a los partidos que se
han estado turnando en el gobierno de la Restauracién: el conservador y el
liberal. Este dltimo, al que Ortega habia estado préximo en afios anteriores,
coincidiendo en parte con Ramiro, es tachado de “estorbo nacional”, en su ar-
ticulo titulado precisamente “De un estorbo nacional” (I, 612), lo que le vale la
ruptura con £l Imparcial, su casa solariega.

Esta radicalizacién no se extiende a otros aspectos de su pensamiento po-
litico; sino todo lo contrario. Por ejemplo, acepta la monarquia constitucional,
asumiendo su caricter “accidental”, cuando apenas unos afios antes conside-
raba en carta a Ramiro la Reptiblica como una cuestién de principio. En otros
terrenos, se aproxima a la generacién anterior —con la que ha sostenido agrias
disputas. Lo hace a través de Azorin, relativizando su conservadurismo en su
articulo “Nuevo libro de Azorin” (I, 535), y entablando relaciones cordiales
y duraderas con los hombres de la Institucién Libre de Ensefianza. En car-
ta a Ramiro de 1912 menciona que se encuentra trabajando en la historia de
Espafia con Federico de Onfs, probablemente en algtin seminario del Centro
de Estudios Histéricos, donde en 1913 dirigird otro seminario sobre Filosoffa,
que no tendrd un largo recorrido. Finalmente, en 1914, a raiz de la destitucién
de Unamuno, encabezard, con Luis de Zulueta y Garcia Morente, una campa-
fia en su defensa.

En sus reflexiones filoséficas, se aleja de la ortodoxia kantiana, inicial-
mente a través de la fenomenologia de Husserl, y establece distancias con el
neokantismo en sus conferencias de 1913 “Sobre el concepto de sensacién” (I,
624-638) y “Sensacién, construccién e intuicién” (I, 642-652); pero también, a
través de sus lecturas de Spinoza, Leibniz, Brentano y Scheler, y, de nuevo, por
la reflexién sobre el arte, a través de escritores espafioles ~Azorin, Baroja— y
de la pintura de Veldzquez, Goya y Zuloaga. Comienza de nuevo a estar desen-
gafiado de la politica y del entorno intelectual que le rodea, a consecuencia
de la deriva de Ramiro y sus disputas con Araquistdin: “Los amigos no nos
entendemos”, escribird a Ramiro en carta de septiembre de 1912; pero ya estd
fraguando su propio proyecto filoséfico que iniciard con la escritura de #edi-
taciones del Quijote, y continda con el proyecto de la Liga de Educacién Politica
Espafiola en 1913, que ya marcha solo, segtin le comenta a Ramiro, en carta de

junio de 1912.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

ma_yo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Presentacién de MaRriA Luisa MAILLARD GARCIA 29

En 1912, Ramiro de Maeztu se encuentra a caballo entre Marburgo, Berlin
y Londres, siguiendo las indicaciones de Ortega de ampliar sus conocimientos
ﬁloséﬁcos; concretamente, estudiando a Kant. Estd rodeado de un grupo de es-
pafioles —Araquistdin, Morente, Vayo, Barcia—, siguiendo también la propuesta
de Ortega de crear una minorfa de jévenes capacitados moral e intelectualmen-
te para dar un giro a la deriva de la politica espafiola. Ramiro intenta transmitir
a esos jévenes su interpretacién de Kant, convencido de que coincide con la de
Ortega, algo que “sus discipulos” no parecen compartir. Sin duda, el alejamien-
to de Espafia —algo que Ortega percibe— le impide tener una visién clara de la
Espafia que Ortega se encuentra a su vuelta de Marburgo. Ese ser4 el arranque
de esta dltima entrega de la correspondencia.

En el afio 1913, disponemos de tres cartas: una de Ortega y dos de Ramiro,
de las que una de ellas es un telegrama. La importancia del breve intercam-
bio epistolar de este afio reside en que documenta que el largo proceso del
proyecto politico de Ortega da sus primeros frutos con el Manifiesto Consti-
tucional de la Liga de Educacién Politica Espafiola, en el seno del partido de
Melquiades Alvarez, el 13 de octubre de 1913. Este manifiesto y la posterior
conferencia de Ortega Viea y nueva politica (1, 707-737) en la presentacién ofi-
cial de la Liga el 23 de marzo de 1914 en el Teatro de la Comedia de Madrid,
supondrd la salida oficial a la palestra de una nueva generacién, la del 14, dis-
tinguiéndose de la anterior, la del 98, a la que Ortega da nombre en sus dos
articulos, “Competencia”, publicados en £/ Imparcial el 8 y el 9 de febrero de
1913 (1, 602-606) y a la que €l en dichos articulos barajaba pertenecer.

Azorin, quien ya desde 1910, segtin Lain Entralgo, oteaba la presencia en la
escena espafiola de una nueva generacién, celebra en 1915 una distincién que él
se adjudica haber sefialado en sus articulos sobre “la Generacién del 98” de 1914:
“Otra generacién ha llegado. Hay en estos jévenes mis método, més sistema, una
mayor preocupacién cientifica. Son los que este nicleo forman, criticos, histo-
riadores, filélogos, eruditos, profesores. Saben més que nosotros. ; Tienen nuestra
espontaneidad? Dejémosles paso”. (Apud Lain Entralgo, “Precisiones e imprecisio-
nes acerca de la Generacién del 98”, ed. digital a partir de Euscorial, n.° 47 (1944),
pp- 66-67. Recogido en 2017 en la Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes).

En 1915 contamos sélo con tres cartas de Ramiro de Maeztu; aunque hay
referencias a cartas de Ortega que no obran en nuestro poder, y en 1924 y
1926, con solo dos cartas de Ortega a Ramiro, una en cada afio, sin una rele-
vancia especial. La primera, es la sugerencia a Ramiro de una resefia; y la otra,
la respuesta a su solicitud de que se ocupe de una amiga represaliada. Parece
que el intenso intercambio habido desde 1908 se rompe en 1913; aunque no la
amistad. Son en total trece cartas, de las cuales, hay un telegrama, una breve
nota, una carta de recomendacién y la peticién de una resefia.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre



50 José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epuwtolario (1908-1926). Cuarta parte

Quiz4, lo més relevante de esta dltima parte del epistolario, en lo que res-
pecta a la relacién de los dos corresponsales, sea que, a pesar de su fragmen-
tacién, se aprecia el progresivo distanciamiento ideolégico entre ellos; aunque
no de su amistad —“hermano” llamaba Ortega a Ramiro al inicio del epistolario;
“un abrazo afectuoso de su vieja amistad”, se despide Ortega en 1926—, subra-
yando los lazos que los unfan, a pesar de las diferencias que sostuvieron en
1912. Ya desde 1913 y, a pesar de las divergencias provocadas por el malestar
del “grupo de Marburgo” respecto a la deriva ideolégica de Ramiro, Ortega
intenta una nueva aproximacién amistosa a Ramiro que cierre las heridas: “Mi
reflexivo silencio no suponfa —como Vd. ha supuesto— olvido sino, al contrario,
un recuerdo constante y activo”. Sin embargo, la evidencia de la diversa evolu-
cién vital e ideolégica que ambos estaban desarrollando, clara en Ortega desde
1912 y, a partir de 1913, en Ramiro, se ird acentuando con el tiempo.

Tres son los temas que destacan en este progresivo distanciamiento.

El primero de ellos, se deriva del papel predominante que Ramiro pensaba
estar representando respecto a la figura de Ortega; ahora se encuentra cuestio-
nado por los nuevos amigos del filésofo madrilefio, Morente y Araquistéin. Estos
alertan a Ortega sobre la interpretacién sectaria y fundamentalista que Ramiro
difunde de sus ideas, en un doloroso cruce de cartas (AO, sig. C-13/2, C-55/46b,
C-55/46d y C-55/46¢), en las que se llega a decir que Ramiro estaba “enfer-
mo, desesperado, medio loco”. Maeztu sigue anclado en el kantismo inicial de
Ortega, autor que segtin expresa en una carta al filésofo, est4 intentando ensefiar
con dificultad a su grupo de Marburgo —Araquistdin, Morente, Vayo, Barcia. La
realidad es que el grupo al que se refiere recibe con prevencién y alarma unas en-
sefianzas en las que Ramiro llegaba a identificar la teorfa kantiana con el misterio
de la Santisima Trinidad. La “causa” de Ortega a la que se ha adherido es la de la
objetividad cientifica. “Ciencia igual a conciencia”, postula.

Ortega est4 evolucionando hacia su definitiva orientacién filoséfica, alejada
de “la c4rcel kantiana”, en una aproximacién a lo real, a partir de la fenomeno-
logfa y de la historia y la cultura de Espafia. Maeztu, m4s visceral y extremista
que un Ortega que estd atemperando su caricter, se esfuerza en criticar por
imprecisos aspectos del manifiesto de la Liga de Educacién Politica —“La decla-
racién principal de liberalismo puede suscribirla un conservador”, escribe— al
que sin embargo se adhiere. Cuestiona la orientacién historiadora de Federico
de Onfs, con el que Ortega habfa manifestado estar trabajando y, posterior-
mente, ird dirigiendo sus pasos en otras direcciones, tirando la toalla sobre su
intervencién en Espafia; al menos, de la mano de Ortega.

Ya desde 1913, Ramiro estaba buscando un sindicalismo opuesto al revo-
lucionario y consideraba que la Primera Guerra Mundial habia contribuido a
favorecer la solucién gremial. Segtin escribe su hermana Maria, en el periodo

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

ma_yo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Presentacién de MaRriA Luisa MAILLARD GARCIA 5]

de corresponsal de guerra de su hermano, “conocié a un hombre extraordina-
rio, Mr. Hulme, que habria de ejercer sobre él un hondo influjo de caracter
religioso. En esta época comienza a operarse en él un gran cambio ideolégico”
(apud José Ortega Spottorno, Los Ortega. Madrid: Taurus, 2002, p. 260).

Asf escribe Ramiro en carta a Ortega de 21 de abril de 1915: “Aunque hace
ya afio y medio que se han roto los lazos sentimentales que me vinculaban a
Inglaterra, me resulta ahora que prefiero poner mi esfuerzo al servicio de la
causa del socialismo gremial —causa que es, por ahora, genuinamente inglesa—,
que no batallar en Espafia sin ninguna clase de rumbo”. Ramiro se va encami-
nando hacia un modelo socializado y organicista, que cree capaz de superar los
limites del liberalismo cldsico y del socialismo revolucionario. En 1915 publica
en la revista Zupaiia “Los principios gremiales: limitacién y jerarquia” y en 1916
un libro en inglés que serd traducido cuatro afios después en Espafia como La
crists del Humaniomo.

El segundo tema de distanciamiento es la relacién con la generacién ante-
rior, representada inicialmente en la figura de Azorin y, en cierta medida, en
la de los hombres de la Institucién Libre de Ensefianza. Ramiro ya ha sido
extremadamente critico en carta del 15 de octubre de 1911, no sélo con Una-
muno, sino con la Generacién del 98 en su conjunto, a la que no sélo se niega
a pertenecer; sino a la que niega incluso la existencia: “ya veremos quién tiene
razén, dentro de pocos afios. Usted al hablar de m: generacion, como de algo
en que puede encontrarse un movimiento colectivo o yo que digo que en 1898
no lloramos a gritos més intelectuales que Costa y yo: los demés surgieron en
1898 como surge una banda de forajidos en una ciudad abandonada por su
guarnicién antigua: cada uno a lo suyo. 1898 no existia para ellos” (en Revista de
Evtudios Orteguianos, n.° 47, p. 68). Han pasado pocos meses y, en carta de 6 de
mayo de 1912, Ramiro se niega a admitir la aproximacién de Ortega a Azorin,
sobre el que él acaba de escribir un articulo muy critico de su libro Lecturas
espaiiolas, cuyo tono parece haberle reprochado Ortega. Escribe Ramiro: “me
niego (...) a considerar a Azorin por salvado”. La condena se hace extensible a
los representantes de la generacién anterior: “La posicién actual de Azorin es la
de la Institucién, posicién inofensiva, y por tanto peligrosisima”. Sin embargo,
atin quiere tender puentes con Ortega: “Pero ol juzga V. aiin oportuno otro articulo
sobre el libro de Azorin lo escribiré”. Unos dias después de la carta de Ramiro, el 11
de junio, Ortega publicard en £/ Imparcial un elogioso articulo sobre Lecturas
espaiiolas: “Nuevo libro de Azorin”. Ya el 27 de mayo de 1915, expresa de forma
clara su disconformidad con los nuevos compafieros de viaje de Ortega: “Es-
taba, lo confieso, algo farruco contra Vd., no por Vd. sino porque no me gusta
parte de su compaififa en «Espafia»”. La revista Fupaiia, cuyo primer niimero
aparecié el 29 de enero de 1915 y que fundé y dirigié durante su primer afio de

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre



oy
N

José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epuwtolario (1908-1926). Cuarta parte

andadura Ortega, contaba entre sus colaboradores, entre otros, con Pio Baro-
ja, Miguel de Unamuno, Luis de Zulueta, Manuel Azafa y Luis Araquistéin.

La lejania de Londres influye también en esta postura. Ortega ya le recri-
mina dicho alejamiento en carta de junio de 1912: “Hombre, cuidado: Vd. tira
balas desde Londres contra Madrid y no se acuerda al apuntar que yo estoy
en Madrid”. En pocos afios, la situacién en Madrid estd evolucionando rapi-
damente. La creacién en 1907 de la Junta para Ampliacién de Estudios, entre
otros logros, ha desarrollado una politica de becas que ha llevado al extranjero
a muchos maestros, pedagogos, filésofos, historiadores, cientificos y mtsicos
—entre ellos, el mismo Ortega. Existe ya en Espafia un grupo de profesionales
preparados. Ortega est4 en contacto con ellos para consolidar su proyecto de la
Liga de Educacién Politica; y no puede sino reconocer que la labor de la JAE
comparte objetivos con los suyos. Ortega se aproxima a la historia de Espafia,
a través del Centro de Estudios Histéricos que dirige Menéndez Pidal, donde
trabaja Federico de Onfs, que se considera su discipulo, y ambos participan
en un taller sobre la historia de Espafia. Ramiro, ajeno a esa realidad, sigue
considerando que los hombres de la Institucién estdn en una “posicién peligro-
sisima”’. Prueba de ello es su articulo, tremendamente ofensivo, contra Rafael
de Altamira en octubre de 1913.

El tercer tema de distanciamiento se referird a la postura ante la Gran Gue-
rra europea. El Real Decreto del gobierno de Eduardo Dato, de 30 de julio
de 1914, decreté la neutralidad de Espafia en el conflicto; pero pronto Espa-
fia se divide entre aliadéfilos y germanéfilos. Ramiro de Maeztu se manifiesta
como un aliadéfilo militante, llegando a cuestionar la cultura alemana, aunque
en carta a Ortega matiza su postura. Participard activamente como correspon-
sal de guerra en Italia entre 1914 y 1915, donde conocerd a Hulme, quien pro-
vocard en él un definitivo cambio espiritual. Ortega se declara “enemigo de la
guerra" y, concretamente, de la que se estd produciendo en Europa: “&Habré.
habido una guerra més triste, mondétona y moralmente sorda que ésta?” (II,
172), escribe en su articulo de 1916 en E/ Espectador, “Horizontes incendiados”.
Sélo se muestra partidario de Inglaterra por su superioridad juridica y politica
y siempre defender4 la superioridad cultural y filoséfica de Alemania. No se
trata de una guerra de culturas, sino de civilizacién. Mantendr4 la postura de
la necesidad de reflexionar sobre el fenémeno de la guerra, sin adherirse emo-
cionalmente a trincheras ideolégicas. Maeztu difiere, en carta de 1915: “Habla
Vd. de colocarse vobre la guerra y no ya en la guerra. Me parece imposible. Solo
Dios esté vobre esta guerra; los 4ngeles estén en las trincheras”.

Respecto a la datacién de las cartas, nos vemos obligados a seguir la linea
que nos marcan las cartas de Ramiro, que se encuentran todas datadas; no asf
las de Ortega. En 1912 nos encontramos con una larga carta inicial de Ramiro

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

ma_yo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Presentacién de MaRriA Luisa MAILLARD GARCIA 55

de Maeztu desde Londres, fechada el 6 de mayo de 1912. Aqui ya se aprecia
la diferencia fundamental que acabard separando el camino de los dos amigos.
Ortega le ha enviado “una postal”, que a su vez reenvia a Araquistdin, quien le
felicita “por la brava y justa descalificacién de la tGltima temporada de Maeztu”
(AO, C-55/46b). Maeztu parece estar sumido en un dogmatismo kantiano que
roza el misticismo, ortodoxia que Ortega estd abandonando. Mientras Ortega
se estd aproxirnando a Azorin y con él a la literatura y el arte espaﬁol, con el
fin de introducir la peculiaridad espafiola en Europa, Maeztu considera la pos-
tura de Azorin “adversa a las necesidades nacionales”. Mientras Ortega habla
de “tactica comuin”, Maeztu habla de “causa”. Mientras Ortega est4 tantean-
do la forma de introducir la vida en la razén, Maeztu sigue aferrado a la idea
de que la verdad objetiva, la ciencia, es nuestro destino y que “el hombre reci-
be el apriori del mundo del ser para aplicarlo al existir”. Sin embargo, Ramiro
quiere tender puentes, especialmente sobre su critica a Azorin, en la primera
carta del 6 de mayo.

Hemos situado dos cartas de Ortega, sin fechar y sin ninguna otra refe-
rencia orientativa, en 1912 y en fecha posterior a la datada por Ramiro el 6 de
mayo. Estdn escritas en el mismo tipo de papel y con semejante caligraffa. La
primera que hemos escogido en el tiempo no nos parece exactamente corres-
pondiente con la de Ramiro, pues Ortega habla de dos cartas anteriores, con
las que no contamos, y el parrafo final “me es imposible ir a Bayona”, parece
ser la respuesta a una solicitud de Ramiro; pero encontramos més referencias a
la carta de Ramiro del 6 de mayo de las que hallamos en la que hemos conside-
rado posterior, también sin fechar. En principio, la mencién a la tarjeta (postal)
que ha recibido Ramiro, en la que Ortega le recrimina su evolucién intelectual.
Ortega responde que no recoge la tarjeta, es decir, que no retira lo dicho, y
reprocha a su vez a Ramiro que no tenga en cuenta, al disparar sus “balas” a
Madrid, que él estd en Madrid. En segundo lugar, encontramos lo que entende-
mos como una larga respuesta de Ortega al reproche de Ramiro en la carta del
6 de mayo, por su temperamento excesivamente susceptible e irritable, que “le
hace perder el sentido de la medida y atin a confusiones objetivas”. En tercer
lugar, Ortega hace mencién de los problemas que Ramiro le ha enumerado,
en su intento de hacer comprender a Kant al grupo de Marburgo. “Dejo para
otro dfa lo de Marburg que es un poco grave pero curable”. A continuacién, se
refiere a la vuelta de Marfa de Maeztu de Alemania: “{Pobre Marfa! Espero
que a la vuelta de Alemania tendr4 lugar debido”; cuando en la carta que hemos
considerado posterior, Marfa ya est4 en Madrid: “Salude a su madre y a Marfa.
(Qué va a hacer ésta?”

Finalmente, Ortega menciona una fecha: “Yo estoy aquf hasta el 22: me es
imposible ir a Bayona” y la siguiente referencia a las montafias y a que reside

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre



59 José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epuwtolario (1908-1926). Cuarta parte

en una casa que no es la suya nos hace pensar que se encuentra en El Escorial.
Cuando Ortega estaba en El Escorial, residia en una de las casas de oficios del
Monasterio, que tenfa alquilada su padre, lugar en el que pasé los veranos
de su infancia y su luna de miel. En la época en que estamos situados, la fe-
cha del inicio de las vacaciones se situaba a finales de junio, fecha en la que la
familia Ortega se trasladaba al norte, habitualmente a Zumaya.

La siguiente carta, la hemos situado en el verano de 1912; aunque la con-
sideramos préxima a la breve nota de Ramiro, fechada el 13 de septiembre
de 1912, ya que Ortega retoma la propuesta de su amigo de encontrarse en
Bayona y le propone que, para ello, retrase unos dfas su vuelta a Inglaterra
porque él podria acudir “antes de su regreso”. Se supone que, desde el norte
a Madrid, después de su periodo vacacional y su estancia en el balneario
“Les Eaux Chaudes”, situado en los Pirineos franceses —concretamente en
Cautert, donde segtin su hijo José Ortega Spottorno solfa hacer “cura de
aguas”—y a donde dirige su respuesta Ramiro, en carta de 13 de septiembre
de 1912.

Ortega le expone sus quejas. Ramiro sigue presentdndole ante el grupo
de Marburgo como “un soberbio incorregible”, segtin le ha comentado Garcia
Morente, afiadiendo que la distorsién fundamentalista de sus ideas se debe a la
interpretacién que de ellas difunde Maeztu. “Los amigos no nos entendemos”,
concluye, participdndole su decisién de retirarse a El Escorial para iniciar una
etapa “de recogimiento, de reflexién y de labor positiva”. Sin embargo, Ortega
quiere mantener la amistad, como lo prueba su despedida: “Le quiere mucho
Pepe”. Hemos considerado la breve nota de Ramiro el dfa 13 de septiembre
como una respuesta a la carta anterior de Ortega.

En la dltima carta que contamos de 1912, Ramiro se limita a remitirle una
larga contestacién que ha enviado a Federico de Onfs, criticando el texto sobre
la historia espafiola que le ha debido enviar éste —suponemos que por indica-
cién de Ortega. El filésofo, segun sus propias palabras a Ramiro, se encontraba
en esos momentos colaborando estrechamente con Onis. Ramiro enmienda la
plana a la mayor. Espafia en la Edad Media no se encontraba dentro de las co-
rrientes de la historia europea porque no habfa participado en las disputas de
la Escoléstica. Si Espafia no fue cientifica fue porque no habfa sido catélica
de un modo intelectual. Su misién cultural fue contener al moro.

Transcurre mds de un afio para que encontremos una nueva carta de Orte-
ga. Es posible que no hubiera correspondencia porque Ortega inicia la carta:
“Interrumpo un largo y reflexivo silencio”. Sabemos que el filésofo ha perma-
necido durante 1913 en El Escorial escribiendo Meditaciones del Quijote, segiin
cuenta é|l mismo en “Prélogo para alemanes”, libro en el que: “se iba a ver cudl
era la reaccién de mi espontaneidad a lo recibido en Alemania, que era, en lo

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

ma_yo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Presentacién de MaRriA Luisa MAILLARD GARCIA

N
Mt

esencial, neokantismo, idealismo” (IX, 150). Suponemos que en dicha carta le
envia el manifiesto de la Liga de Educacién Politica, pidiéndole que adjuntase
su firma mediante un telegrama. Es una carta de reconciliacién. Su silencio
no se debe al olvido; sino todo lo contrario. Cuando dos amigos han coincidi-
do en sus ideas, es necesario un distanciamiento para luego volver a poner las
ideas en comiin; seguro que volverfan a coincidir, salvando algtin matiz, fruto
de la perspectiva individual. En la rdbrica, reafirma su amistad fraternal: “Suyo
fraternalmente Pepe”. Ramiro envia un telegrama, fechado el 22 de octubre
de 1913: “Adhesién y abrazos. Escribo. Ramiro”. La carta de Ortega no estd
fechada; aunque Ramiro afirma que tardé cuarenta y ocho horas en enviar el
telegrama, con que podemos situarla con bastante precisién.

El mismo 22 de octubre, Ramiro envia una carta, en la que précticamente
s6lo se manifiesta de acuerdo en la necesidad de la creacién de un grupo diri-
gente, criticando la imprecisién del ideario: “falta (...) batallén, bisectriz”; “La
declaracién principal de liberalismo puede suscribirla en conservador”.

No contamos con cartas de 1914 y en 1915; tenemos tres cartas de Ramiro
en las que hace mencién a cartas previas de Ortega que no tenemos en nues-
tro poder. En dichas cartas se aprecia ya el alejamiento ideolégico de Rami-
ro del proyecto de Ortega, aunque no de su amistad, como hemos sefialado.
Se deduce de su contenido que Ortega le ha pedido a Ramiro algtin articulo
para la revista Esparia, que Ortega acaba de fundar, para difundir los ideales
de la Liga de Educacién Politica. Ramiro se muestra descontento porque
Ortega no adopte una postura mas beligerante del lado de los aliadéfilos en
la guerra del 14, manifiesta su alejamiento de Espafia y comienza a caminar
por el sendero de una solucién gremial al enfrentamiento entre liberalismo y
socialismo.

Se cierra esta cuarta entrega del epistolario con dos cartas de Ortega que
carecen de relevancia; aunque demuestran que no se ha roto la relacién entre
los dos amigos. La carta de 1924 es la sugerencia de una resefia a Ramiro,
por parte de Ortega; la de 1926 es la respuesta de Ortega a una peticién de
Ramiro para que interceda por una antigua discipula de Ortega, pedagoga y
feminista, Leonor Serrano, que habfa sido desterrada en esa fecha a Huesca
por la dictadura de Primo de Rivera.

Nota a la edicién

Para esta edicién se han consultado el Archivo de la Fundacién José Ortega
y Gasset — Gregorio Marafién y el Servicio de Manuscritos e Incunables de la
Biblioteca Nacional. Se indica en nota al pie de dénde ha sido tomada la co-
pia de cada carta para su edicién.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre



36 José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epuwtolario (1908-1926). Cuarta parte

El criterio utilizado en esta edicién es cronolégico y se han cruzado las car-
tas entre los corresponsales, de manera que su lectura mantenga la fisonomfa
de un didlogo.

En la transcripcién, se han mantenido los rasgos estilisticos de los autores
(p. e., en el caso de Ortega: fliiido, rigoroso) incluyendo resaltes expresivos (p. e.,
mayusculas enféticas), asf como las peculiaridades morfolégicas y sintdcticas
(lefsmos, laismos, concordancias ab vensum, pares de términos con y sin conso-
nantes implosivas del tipo vubstancia/oustancia, obscuro/oscuro, etc., y otros rasgos
propios de la ortografia del siglo pasado) y las distintas graffas en nombres
de personas y lugares siempre que no sean una errata evidente. Se han nor-
malizado los usos gréficos sin trascendencia fonética, pero se ha respetado la
variacién que en algtiin momento de la historia de la escritura haya podido tener
relevancia fénica. Se mantienen las graffas que indican una falta de distincién
fonémica tanto si emplean el grafema que indica la articulacién del sonido en
cuestién como las graffas que indican la falta de distincién mediante hiperco-
rreccién. Se mantienen también las grafias que pueden ser indicadoras de una
pronunciacién particular, asi como reflejo de la reproduccién de la oralidad
de la lengua popular o hablada. Se mantienen las grafias propias de sistemas
ortogréficos distintos del académico y aquellas extrafias a la norma actual que
pueden ser reflejo de la reciente adopcién de un extranjerismo y el progreso de
su adaptacién al espafiol. Se ha modernizado la acentuacién en casos como fué/
Jue, guidn/guion y otros similares.

Las palabras o expresiones breves en lenguas distintas al espafiol se sefialan
en cursiva, incluso cuando no estdn resaltadas en la carta. Todo resalte de los
autores se sefiala en cursiva.

Se ha evitado al maximo la intervencién de la editora en el texto, de modo
que se mantiene la versién original incluso cuando se ha detectado algtn lapsus
calami —generalmente de precisién de una fuente al citar el autor de memoria.
Estos lapsus se sefialan en nota al pie.

Toda intervencién de la editora en el texto se indica entre corchetes [ ].
Cuando una palabra o grupo de palabras ha resultado ilegible, se marca con
[leg.]. Cuando se interrumpe el manuscrito, bien porque se ha dejado una frase
sin completar, bien porque falta alguna p4gina o se han perdido unas lineas,
se refleja con [...].

Las palabras que aparecen de forma abreviada en el texto se desarrollan
incluyendo entre corchetes lo afiadido por la editora, excepto las abreviaturas
més frecuentes en los epistolarios como “Ud.”, “D.”, “Dfia.”, “M.”, “Mme.”,
“etc.”, “ptas.”, “cts.”, “s. r. c.” (“se ruega confirmacién”), “q. b. s. m.” (“que besa
su mano”), que se mantienen. Las abreviaturas utilizadas en las fechas se han
desarrollado sin que se haya considerado necesario sefialarlo entre corchetes.
Revista de
Estudios Orteguianos

N°48.2024

mayo~octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288/-G¥0€ ‘NSSI-® / 6.00-2.G} ‘NSSI

Presentacién de MaRriA Luisa MAILLARD GARCIA 57

Cuando las cartas no estan fechadas, se sefiala entre corchetes [s. f.] o se indica,
también entre corchetes, la fecha que se colige de los datos de la investigacién.

Todas las notas al pie, salvo que se indique lo contrario, son de la editora. En
las mismas, se han anotado fechas, datos, personas aludidas, acontecimientos,
etc., que se piensa que hoy requieren una explicacién para un lector comun.

Respecto a la puntuacién, se respeta esencialmente la que aparece en las
cartas, pero se ha ajustado cuando se considera que asf se facilita la lectura.

La editora ha intentado intervenir en la edicién sin marcar su impronta des-
de un punto de vista interpretativo de la obra y de la biografia de los autores de
estos epistolarios, porque se trata de poner a disposicién de los investigadores y
del ptblico en general nuevas fuentes, la mayorfa de ellas hasta ahora inéditas o
muy poco conocidas, que completan el corpus textual orteguiano al tiempo que
dan informacién de las personas con las que se carteé y de una época muy rica
de nuestra historia reciente.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°48.2024

mayo-octubre

(=,
=
==
)
(=’
<
L
a
V2]
o
o
=
L
=
-
9
o
(]







288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU
Epistolario (1908-1926)

Cuarta parte

[24]'
[De Ramiro de Maeztu a José Ortega y Gasset]

’Spain’®

Sr. D. José Ortega y Gasset!
Zurbano, 22,

Madrid®.

Queen’s Rd., 107, 1* floor
Bayswater,

London W.
6 de mayo 1912

{Vaya un peso el que me ha quitado de encima la carta® de Vd.! Le ruego
que no me envie postales” como la de marras, sin acompafarlas de explicacio-
nes. El principal objeto de mi carta era provocar esas explicaciones. Una incul-
pacién en seso me mueve —sobre todo si me coge enfermo y con fiebre— primero
a pensar mal de mf y luego a pensar mal de quien me la envfa.

! Archivo de José Ortega y Gasset en la Fundacién José Ortega y Gasset — Gregorio Ma-
rafién (en adelante, AO), sig. C-28/12. Escrita a mano y firmada. Se reproducen dos esquemas
dibujados por Maeztu en el lugar en que se encuentran en la carta.

2 AO, sig. C-28/12b. Sobre con matasellos del 7 de mayo de 1912, Paddington Rd., en el
reverso, y 10 de mayo de 1912, Estafeta de Cambio, Madrid, en el anverso.

3 Subrayado.

4 Al reverso de la carta le falta el trozo en que aparecerfa el segundo apellido del destinatario.

5 Subrayado.

¢ No contamos con la carta mencionada en el epistolario, que debié de ser posterior a la
postal.

7 Tampoco contamos con la postal mencionada. En carta de 1 de mayo de 1912 (AO, sig.
C-55/46b), Araquistdin escribe haber recibido adjunta dicha postal en carta de Ortega y le alaba
por haber censurado “con brava y justa dureza” la labor que estaba desarrollando Maeztu con
el grupo de Londres.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre



0 José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epuwtolario (1908-1926). Cuarta parte

Pues bien, en lo de Azorin® tiene Vd. razén. St ve me hubiera ocurrido la analo-
gia con el libro de Cassirer’, mi articulo hubiera sido totalmente distinto. Ese
era el mejor punto de vista para tomar el libro de Azorin: Considerarlo como un
instrumento en favor de la causa. Pero no se me ocurrié. De no habérseme ocu-
rrido, ;cudl era el mejor articulo posible, mejor dicho la mejor actitud posible,
porque ya sé que mi articulo no era bueno?

Recuerde Vd. que hace tres afios también me escribié Vd. sobre Azorin.
Entonces se enfadaba Vd. por suponer que yo habia tratado a Azorin dema-
siado bien. Yo me negaba en aquel articulo a dar a Azorin por perdido™. (Y
tenfa razén, como me lo ha demostrado este libro). Ahora me niego también
a considerar a Azorin por salvado. En esto también tengo razén. Su posicién
es ain vaga. Ha tomado de Vd. y de mf lo m4s grosero y @ peu prés de nuestra
posicién. En su nueva actitud he creido leer dos cosas que no me gustaban:
1* un deseo perezoso de que le dejdsemos tranquilo; 2* un deseo sutil de lim-
piar al partido conservador de nuestra acusacién de barbarie anticultural.

Por afiadidura la vaguedad de su actitud no podia contentarme: “cultura”,
paz, trabajo, agricultura. Y todo nivelado. Eso es confusionismo. El mismo
confusionismo que ha esterilizado la buena intencién de nuestros predecesores
en europeismo.

Ello me lleva, de paso, a mostrar el peligro que entrafia la analogfa que Vd.
hace entre el libro de Cassirer y el de Azorin. (Repito que si se me hubiera ocu-
rrido la habrfa adoptado atin con sus riesgos). El peligro de esa posicién de Vd.
es que, aunque verdadera en punto a la verdad esencial (esa verdad sobre Pla-
tén ignorada por Platén, de que Kant habla), no es verdadera en otro aspecto.
Pues Azorin no conoce nuestra posicién en la medida que Cassirer conoce la de

8 En relacién con el articulo critico que Maeztu escribié sobre el libro de Azorin, Lecturas
espaiiolas, del que, poco después, realizé Ortega una elogiosa critica, “Nuevo libro de Azorin”, en
El Imparcial de 23 de junio y 11 de julio de 1912 (en Obras completas, 1, 535-539).

9 Ernst Cassirer (1874-1945) fue como Ortega un discipulo de Paul Natorp, inserto en la
corriente neokantiana de Marburgo. Cassirer se dedicaba al estudio del problema del cono-
cimiento desde 1906, tema con el que obtuvo su habilitacién y que desarrollé en varios tomos.
Cuestionaba el a priori kantiano respecto al espacio y el tiempo, que eran para él en realidad im-
presiones, experiencias. Negaba que hubiese una correspondencia directa entre los fundamentos
racionales y la experiencia real tal y como nos es revelada por los sentidos. Ortega se carteaba
con los profesores de Marburgo, Hermann Cohen y Paul Natorp; pero también con compafieros
como Hartmann, Heimsoeth o Cassirer.

10 No contamos con la carta de Ortega que menciona Maeztu; pero sf con la suya a Ortega
de septiembre de 1908, en la que le reprocha que maltrate a Azorin en sus articulos y en que se
niega a dar a Azorin por perdido: “Algo absurdo dentro de mf que me hace esperar sin esperanza
que Azorin llegue a cansarse de incensar adoquines y de su acta y de su pequefia filosoffa”, “José
Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908-1926). Primera parte”, Revista de Es-
tudios Orteguianos, n.° 45 (2022), p. 67.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

ma_yo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU 41

Cohen''. La posicién actual de Azorin es la de la Institucién, posicién inofen-
siva, y por tanto peligrosfsima'?.

De los articulos del Zitanic ha hecho Vd. mal en no leer los dos tltimos (el
del capitalismo y el de la educacién inglesa, este sobre todo) porque los pri-
meros de elogio al herofsmo y de la importancia del suceso, estaban escritos para
los dos dltimos, que eran los que importaban, porque en ellos se trata de limpiar
el europefsmo espafiol de sus dos vicios: el culto de lo meramente material y
todo aquello de la superioridad de los anglo-sajones, que atn colea, no solo en
la traduccién de Santiago Alba'® sino en la Institucién. Del 1° de esos dos ar-
ticulos “La culpa del lujo” me ha escrito Cunninghame Graham', desde Madrid,
(y Graham tenfa hasta hace poco una idea bastante mediana de m{ como escritor)
que es “un coup de génie” ... Rebajemos lo rebajable y siempre quedar4 algo.

Volviendo a lo de Azorin. Me escribié una carta doliéndose de mi articulo.
Le contesté con otra, de la que no se quejard, diciéndole que siempre que hable
yo de él ha de darse por sobreentendida la admiracién que le profeso y que es
precisamente porque ‘no hay més cera que la que arde” y porque le aprecio
tanto que me dolia verle en una posicién adversa a las necesidades nacionales

I Hermann Cohen (1842-1918) fue uno de los fundadores de la Escuela neokantiana de
Marburgo y una de las principales referencias filoséficas de Ortega, durante su residencia
en Marburgo en 1911, junto con Natorp y su condiscipulo Hartmann.

12 Se refiere a la Institucién Libre de Ensefianza, a la que Ortega se estaba aproximando,
limando asperezas anteriores.

15 Santiago Alba (1872-1949) fue un abogado y periodista espafiol, con una larga trayectoria
politica en el seno de un liberalismo regeneracionista, y un representante de los politicos de la
Restauracién. Propietario y director del periédico £/ Norte de Castilla desde 1893, fue diputado
desde 1901 a 1919; en principio por la Unién Nacional, y desde 1906 por el Partido Liberal.
Ocupé los cargos de ministro de Marina en 1906 y, con posterioridad de Instruccién Publica y
Bellas Artes; la cartera de Gobernacién, entre 1912 y 1913 y el ministerio de Hacienda en 1916.
Se exilié a Parfs en 1923, a rafz de la Dictadura de Primo de Rivera y regresé a Espafia en 1931.
Fue presidente de las Cortes desde 1933 a 1936 por el Partido Republicano Liberal de Lerroux,
exilidndose a Portugal en 1936.

4 Robert B. Cunninghame Graham (1852-1936) fue un politico, escritor y aventurero esco-
cés, vinculado a Espafia por su abuela materna. Durante su infancia y primera juventud vivié en
Espafia y Argentina, este dltimo pafs tema recurrente, junto con Marruecos, de muchos de sus
libros. También introdujo la cultura espafiola en el Reino Unido con traducciones como la de Don
Juan Tenorio y Noche oscura del alma. Regresé a Londres en 1883 y se introdujo en politica, siendo
el primer diputado socialista en el Parlamento del Reino Unido. Posteriormente serfa una de las
principales figuras del independentismo escocés. Fue uno de los mediadores més importantes
entre Espafia y el Reino Unido. Conocié y traté a Maeztu, Baroja, Zuloaga, Ortega y Pérez de
Ayala. Su relacién con Maeztu fue decisiva, a través de Bernard Shaw, en la atraccién de Ramiro
de Maeztu por el socialismo fabiano. En 1909 se involucré directamente en las protestas contra
la ejecucién de Ferrer, polemizando con Azorin el 11 de mayo de 1911 en E/ Motin. El 30 de
octubre de 1916 Maeztu escribié en La Correspondencia: “Wo he conocido una figura humana que
me haya interesado tanto”.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre



72 José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epuwtolario (1908-1926). Cuarta parte

y que ain me duele que su nueva posicién no sea lo precisa y resuelta que yo
desearfa. Por lo demés en cuanto lef su libro se lo he hecho leer a los chicos de
Londres, ponderdndolo con entusiasmo.

La analogfa con el libro de Cassirer tiene este peligro. Cassirer puede decir: “y
todos los grandes hombres han pensado como nosotros”, porque la Alemania cien-
tifica no ha de preguntarle: “;Y por qué no han convencido al mundo?”, porque un
pafs cientifico sabe la diferencia que hay entre el pensar preciso y el vago. Pero si
aquf se nos pregunta: “;Cémo es atin posible Unamuno si los espafioles de talento
han pensado siempre que el problema de Espafia es de ciencia?” Necesitamos ex-
plicarles que una cosa es pensarlo vagamente y otra con precisién. Pero entonces
yano se nos entiende. El resultado posible es la sospecha de que la misma ineficacia
de la postura de los predecesores ha de seguir a la nuestra. Cassirer puede alegar:
“Es culpa de Vds. no haber entendido lo que han pensado los grandes hombres”,
porque habla en un pafs donde los estudiantes de Jena se batfan cuando se les
decfa: “Tt no entiendes a Kant”. En nuestro pafs est4 atin por crear el rubor de la
incomprensién, que yo hubiera querido producir en Azorin.

Pero es exacto lo que Vd. dice de que escribo con poca presién psico-fisiolégica.
Y muy lamentable. Una causa se la sabe Vd. de memoria: demasiada cantidad de
prosa. La otra es esta maldita tzfluenza que me tiene hace 5 semanas con fiebre y
anemia. Gracias a ella, sin embargo, he descubierto la causa de mi debilidad per-
manente. Es anatémica. Una desviacién del hueso de la nariz hace que tenga medio
obstruido constantemente el conducto nasal derecho. El miércoles se decidira si
el arreglo consistird en un régimen o en una operacién. El hecho es que nunca he
respirado bastante por las narices. Y de ahf los frecuentes resfriados, congestiones
mucosas y periodos de incapacidad para el trabajo mental de cierta intensidad.

No necesito decirle que me alegro infinito haberme equivocado en la in-
terpretacién de su postal. Est4 claro que yo le creo siempre veraz y sincero.
Pero, para ser franco, Vd. me inspira un temor, uno solo, que quizés le parezca
ridiculo. Consiste precisamente en la sup[e]rabundancia de su energfa psico-
fisiolégica, que va, me parece, paradéjicamente acompafiada de una excesiva
susceptibilidad personal. Creo que si se siente Vd. tocado se irrita despropor-
cionadamente y que ello le hace perder el sentido de la medida y atn a confu-
siones objetivas. Ej. atribuir la campafia pro-Ferrer, que fue mayor en Francia
e Italia a antilatinismo'®. Insisto en creer que se dejé Vd. irritar por la actitud

15 Francesc Ferrer 1 Guarda (1859-1909) fue un pedagogo anarquista, que fue fusilado el
dfa 13 de octubre de 1909, sin pruebas suficientes, acusado de ser el instigador de los sucesos de
la Semana Tragica de Barcelona. Ramiro de Maeztu ya habfa defendido en carta anterior a
Ortega, del 18 de octubre de 1909, que la respuesta de la sociedad inglesa habfa sido masiva (cfr.
“José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908-1926). Segunda parte”, Revwsta de
Estudios Orteguianos, n.° 46 (2023), pp. 50-51).

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

ma_yo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU 45

mia ante Azorin, que luego reparé en que el articulo, en efecto, era flojo y que
me escribié Vd. su postal sin pararse a pensar que, a no habérseme ocurrido la
analogfa del libro de Cassirer, mi actitud (no el articulo) era la mejor posible.

Me alegro que me invite Vd. a hablar de filosoffa. Pero atin no he de hacerlo
sobre la diferencia entre el metafisico a priori y el transcendental, sino inciden-
talmente y sobre psicologfa y pedagogfa nacionales.

Ya sabe Vd. que hago leer a los espafioles de Londres la 1* Critica. No puede
Vd. imaginarse el trabajo que me cuesta no ya hacer comprender las pruebas
sutiles de Kant, sino lo que trata de probar. Pero lo interesante es que se me
ﬁgura que el obstaculo que tropezamos en Espafia es absolutamente opuesto
al que Kant destruyé en Alemania. Mientras Kant combate al dogmatismo, los
espafioles asienten. Mientras se les dice que el espacio y el tiempo y las catego-
rias son para la Ciencia, también. La comprensién, grosera, naturalmente del
apriord transcendental para la ciencia, no suscita dificultades extraordinarias.
Pero con el apriori metafisico no entran. El principio supremo de los juicios
sintéticos a priort

lo entienden o creen entenderlo atribuyendo la simultaneidad de condiciones
a nuestra organizacién, como hace Lange'?, y sin advertir que ello nos llevarfa a
buscar en la psicologfa las condiciones transcendentales de la verdad objetiva,
lo que es absurdo. Comprenden, en suma, que tiempo y espacio y categorias
empiezan con la experiencia y que solo a ellas puedan aplicarse. Pero la fra-
se: “pero no proceden de la experiencia”, y lo que lleva consigo les es absolu-
tamente repugnante. Gritan, se desesperan y no la aceptan. La dificultad con
que tropiezo no es la de que limiten sus conocimientos a la experiencia, sino la
de que deriven el aparato categorial de un punto ideal que necesitamos salvar
en la légica para deducir luego la ética.

16 Friedrich Albert Lange (1828-1875) fue un filésofo neokantiano que naturalizé las ideas
de Kant, interpretando el a priori kantiano como “una organizacién psiquico-fisiolégica”, en opo-
sicién a lo que serfa la postura de la Escuela de Marburgo.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre



44 José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epuwtolario (1908-1926). Cuarta parte

Esta dificultad pedagégica me parece opuesta a las dificultades con que
Kant tropezé en Alemania. La Critica esta escrita en su casi totalidad m4s con-
tra el dogmatismo que contra Hume'”, m4s contra el misticismo tedrico, la teo-
logia y Wolf'® que contra el escepticismo. Kant daba por supuesto la aficién
a las afirmaciones transcendentes. Yo me encuentro con que lo caracteristico
de los espafioles es el sorollismo: “un pimiento que sea un pimiento” y el horror
a lo transcendente, que les hace suponer que también el idealismo es teologl’a
o mistica. Me doy cuenta del peligro inmenso que hay en hacerles advertir que
en el esquema

/

/ e

hay que tener siempre en cuenta que no provienen de la experiencia, aunque
solo se aplican a ella. Porque al preguntarse ;de dénde vienen? ya estd uno a
un milimetro de la teologia. Pero creo que si uno no insiste machaconamente,
en cada frase, en recalcar el que no vienen de la experiencia se les escapa el
sentido de lo que Kant decfa.

Esta insistencia mia en el apriori metafisico quizds no sea ortodoxamente
marburguiana y ya me figuro que tiene sus peligros. Por eso le expongo el caso
como consulta. ;Ha tropezado Vd. con la misma dificultad en Madrid? ;Hago
bien al insistir? ;No cree Vd. también que lo caracteristico de los espafioles de
ahora al menos, es mds el materialismo que no cree en la verdad, ni en el ser,
que no el empirismo? ;No cree Vd. también que para producir fervor cientifi-
co, fe en la ciencia como en nuestro destino, lo importante no es tanto insistir

17 David Hume (1711-1776) fue un filésofo, economista e historiador escocés, adscrito al
empirismo. Elaboré una ciencia naturalista del hombre, defendiendo la base psicolégica de la
naturaleza humana, basada en la experiencia. Sus libros més importantes: Zratado de la naturaleza
humana (1739) e Investigacion sobre el entendimiento humano (1748).

18 Christian von Wolff (1679-1754) fue un filésofo, divulgador de la filosoffa de Leibniz, que
quiso convertir en un racionalismo dogma4tico. Fue profesor en Marburgo y Kant lo consideraba
como “el mayor de todos los filésofos dogmé&ticos” que pretendia combatir.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

ma_yo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU

&
Nt

en el apriori transcendental como en el apriori metafisico? Porque la petulan-
cia espafiola se siente inclinada a considerar el apriori como una invencién del
hombre para la ciencia con la que el hombre satisface sus deseos. Lo que cuesta
trabajo es hacerles comprender que el hombre recibe el apriori del mundo del
ser para aplicarlo al existir. Pero contésteme Vd. a esto, que aunque yo no digo
sino lo que me escribo, temo excederme y despertar en estos muchachos aficio-
nes teoldgicas o metafisicas. Pero la dificultad mayor es hacerles comprender la

idealidad de la unidad de la apercepcién.

Lo de la “estupidez” y la “crueldad[”] en el articulo sobre Azorin no es gaffe.
Azorin® dice de Baroja: “Una agudeza ingénita le lleva a escoger... el rasgo
esencial de las cosas”. Y luego: “Su pluma busca instintivamente dénde estéd
la estupidez y dénde estd la crueldad”. Una Vd. una cosa y otra y verd que la
gaffe no es mfia, sino de Azorin.

Pero sl juzga V. aiin oportuno otro articulo sobre el libro de Azorin lo escribiré.

?, aunque lo explique, ;no es demasiado complicado,

Su titulo “Salvaciones”

precisamente por la explicacién? Los dos subtitulos: “anatomfa de un alma dis-
”» “" M e z 7 ”

persa” y “la irrupcién de los Hércules barbaros” muy acertados. Pero tampoco

se me ocurre mejor titulo que el de “Salvaciones”.

En lo que me dice de la tictica tiene Vd. razén. Me creo culpable de algunas
de las dltimas unamunadas. Pero esto es, en mucha parte, cuestién de energfa.
{Y me he pasado estos tres meses batallando con la ingenuidad de los chicos
de Londres y de Berlin! Nos acusan de imperialismo, de conservatismo. Y lo
atribuyen, en Vd. a ambicién; en mi, a paradojas, a locuras, a crisis morales.
Quieren un deber ver para la luna y dormirse pldcidamente con su suefio. | Y
esto, amigo Pepe, no es culpa de mi articulo sobre “La cdtedra de metafisica”!
Suum cutgue! Y un abrazo de

Ramiro
En cuanto salga de las manos del médico me voy a Marburgo?.

19 Azorfn segufa atentamente todas las publicaciones de Baroja y realizaba resefias en los
periédicos.

20 “Salvaciones” fue el primer titulo provisional de Meditaciones del Quijote. Ortega estaba tra-
bajando por esas fechas en un programa de “salvaciones” que habfa comenzado con las dedicadas
a Baroja y a Azorin, que sélo se publicaron en 1916 en E/ Espectador. Hay autores, como José
Lasaga Medina, que consideran que la sustitucién de esos autores por la figura de Cervantes
en Meditaciones del Quijote fue consecuencia de la publicacién por Miguel de Unamuno de £/ ven-
timiento trdgico de la vida.

21 Este dltimo pérrafo est4 escrito encabezando la primera pégina de la carta.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre



o
=
==
S
o
<
L
Qa
n
O
[t
P
kLl
=
-
S
o
(@]

96 Jooé Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908-1926). Cuarta parte

Revista de

Estudios Orteguianos
N°48.2024
mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU 47

Primera pégina de la carta

Guesee's B, 103, 1% t0m, |
(oo .
L G i ha
guihade b oy lo anha ct. Vel!
LQU? o e o«M—L Ph;‘(‘?
im gl‘:; Lomares | b At Py
e, Lo e ahlore, W precc

proroiar s exphicacssss .
vl a,u:&:a- e RS e JuaNO -—J"“‘L

roiane & poesoar wal _wi} |
luago o puunan wal o Guoin Vo

=

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre



8 José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epuwtolario (1908-1926). Cuarta parte

Ultima pagina de la carta

Boo i ppon Ils abbichiileso oo 2l
b S T Ayt Lo ol

, Folld> B e ‘W%?W&%’
i ] o ¢ dimnsiode towwtoliiodo joe-
mmbfp&k%& i L"’Oa? ‘
! ueﬂ % 7 o(/.(»—; W«Z’)
?’\ o hades o Boma Lo

.‘w (/&"0’1 MW M
f(‘fj’& m@é& oy dior e (2"
&/;Mw.éa‘/"w’"‘"-( g ',a‘ WW

Revista de

Estudios Orteguianos
N° 48. 2024
ma_yo-oct‘ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU 49

[25]2
[De José Ortega y Gasset a Ramiro de Maeztu]

José Ortega y Gasset
[Junio de 1912]%

Q° Ramiro: amistad la ha habido y habr4 siempre entre nosotros y las
asperezas que alguna vez le he mandado se han movido siempre dentro de ese
supuesto. Pero me extrafia que solo esta carta hubiera borrado su enojo. Yo
cref haberle escrito otra que bastaba a ello. Y sobre todo me parece mal que
haya entre nosotros nada que borrar.

Por mi parte no recojo aquella tarjeta. ;Qué significaba? Por lo pronto lo
que literalmente decfa pero ademds un poco como esto: Hombre, cuidado: Vd.
tira balas desde Londres contra Madrid y no se acuerda al apuntar que yo
estoy en Madrid. Un poco, pues, la queja del aliado que ve al otro entusias-
marse dando gusto al dedo y desatento a la tdctica comun.

Pero esto pasé, aunque no le niego que una buena parte del despego que
suscité se debe a Vd. y no solo a mi. Mas jorden! Con esto me refiero a la si-
tuacién personal. La cosa anda ya por ahf sola?, no lo dude. Es campaifia total y
plenamente ganada. Bien que por definicién no la podemos ver hoy y tenemos
que aguardar hasta mafiana. Asf en todas las materias. Al dfa siguiente se las ve
en forma de campo libre de enemigos: mas la noche inmediata a la batalla solo
ve el vencedor sus heridas.

Veo que he acertado suponiéndole triste. {Magnifico! Hay hombres que
para madurar un estadio de su vida se ponen tristes. Yo creo que es Vd. uno.
Siempre que nos encontramos con nosotros mismos nos sentimos melancélicos
—es decir, nos sentimos. Lo otro, la alegria es la de verse lanzado fuera de sf
como una piedra.

22 Servicio de Manuscritos e Incunables de la Biblioteca Nacional de Espafia (en adelante,
BNE), sig. Mss/23268/6(7). Con membrete en tinta roja en el encabezado izquierdo de las pagi-
nas impares. Escrita a mano y firmada.

% La carta no estd fechada, pero por referencias a asuntos de la carta anterior de Ramiro del
6 de mayo, la hemos fechado en mayo-junio de 1912; ya que hay referencias a dos cartas anterio-
res que no obran en nuestro poder. Serfa més probable en junio, dada la frase de Ortega: “estoy
aquf hasta el 22”. Finales de junio es la fecha en la que, habitualmente, Ortega se trasladaba al
norte, en el periodo vacacional.

24 Se refiere al proyecto de la Liga de Educacién Politica, cuyo primer manifiesto le envia a
Ramiro de Maeztu el 20 o 21 de octubre de 1913, para que incluya su firma.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre



50 José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epuwtolario (1908-1926). Cuarta parte

Espero, sin embargo, que no intervengan en su tristeza elementos de otro
orden®.

Respecto a aquella cosa que yo tenfa incorregible no hay que hablar més.
Me parece muy exacto lo que Vd. dice, salvo un detalle. El origen de esa irri-
tabilidad habria que buscarlo mds que en el orden del orgullo en un érgano, en
un sentido que yo tengo hipertrofiado: el de la percepcién de la ininteligencia.
Si lo mira Vd. notard que toda mi evolucién personal (interna y de andanzas
exteriores) asf como la de mis ideas procede de eso. Palpar la ininteligencia me
exaspera, me hace perder la serenidad. ;Por qué? Muchas veces me ha oifdo
Vd. ponderar mi conviccién de lo muy dificiles que por desgracia son las cosas.
Una Vd. esto a aquello y tendrd el mecanismo psicolégico que suele abrir un
abismo entre mi y el préjimo, abismo que solo se salva de un salto, es decir, por

un brinco de irritacién, no contra el préjimo, sino contra el destino. Si leyé mi

6

carta a Araquistain® verfa esto textualmente. Pedfa la suspensién de la corres-

pondencia porque no nos entendfamos, nos preocupidbamos de asuntos y pro-
blemas diferentes etc. La contestacién de Ar[aquistdin]® fue la dltima leccién
de historia de Espafia que creo poder recibir: ahora voy a ensefiar yo historia de
Espafia, por lo menos voy a escribirla.

25 Luis Ariquistéin, en carta de 1 de mayo de 1912 (AO, sig. C-55/46b), le escribe a Ortega
que Ramiro sufre enormemente por un desengafio amoroso “por una mujer viciosa y despil-
farradora” y que incluso piensa en el suicidio. Luis Araquistdin Quevedo (1886-1959) fue un
periodista y politico espafiol, que conocié a Ortega durante su estancia en Marburgo en 1911.
Perteneciente al Partido Socialista, estuvo préximo al circulo de Ortega y lo sustituyé como di-
rector de la revista Fvupaiia, que Ortega habfa fundado en 1915 para difundir los ideales de la Liga
de Educacién Politica. Araquistdin puso la revista al servicio de la campafia aliadéfila.

% Las relaciones de Araquistdin con Ortega no estuvieron exentas de conflicto. Ya en cartas de
1y 11 de mayo de 1912, Araquistin se quejaba de la deriva extremista de Maeztu. En carta de 11
de mayo (AO, sig. C-565/46d), le atribuye una actitud mesidnica que introducfa en la teorfa kantiana
la participacién de la divinidad y que justificaba la politica de armamento. Tras la conferencia de
Ortega sobre Lassalle en Escuela Nueva en un curso sobre “La historia de las doctrinas y los par-
tidos politicos”, publicada posteriormente en £/ Imparcial, el 30 de septiembre y el 6 de octubre de
1912, con el titulo “Miscel4nea socialista” (I, 564-570), Araquistdin entendié el socialismo nacional
que defendfa Ortega como un nacionalismo expansionista que justificaba el recurso a las armas
(cfr. Javier ZAMORA BONILLA, Ortega y Gasvset. Barcelona: Plaza & Janés, 2002, p. 124). Ortega,
tras una carta de Araquistdin reprochandole su postura, le contesté declarando suspendida la co-
rrespondencia entre ambos por la “interpretacién pueril” que hacfa de sus ideas. El 14 de junio de
1912 (AO, sig. C-55/46¢), Araquistéin responde con retraso y excusa su postura por la interpreta-
cién extrema que Maeztu hacfa de las ideas de Ortega: “Vd. me acusaba de incomprensién, jus-
tamente, porque yo vefa su pensamiento desfigurado por las interpretaciones de Maeztu”, escribe a
Ortega. Por su parte, Garcfa Morente justificaba la carta de Araquistdin en carta de 25 de junio por
la influencia de Maeztu, que lo reducia todo a que “45 capitanes espafioles le den a Vd. [Ortega] el
poder por la fuerza y se imponga a palos, inquisitorialmente, la cultura” (AO, sig. C-13/2).

2 Si Ortega se refiere a la carta de 14 de junio que hemos mencionado, ello sitda la carta que
estamos anotando en una fecha posterior a ella, plausiblemente en junio.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

ma_yo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU 57

Me alegrarfa que alguna vez hablara Vd. con un muchacho, Sanchez
Rivero®, que antes vivia en Bilbao. Muy inteligente, sereno, serio y personal.
Este muchacho era enemigo de mis opiniones: el contacto en Bilbao con dos
o tres oriundos de Vd. le habfa hecho m4s desafecto atin. La ausencia de
otros excitantes le llevé, como hombre serio que es, a probar la receta defen-
dida por el enemigo. Fue a mi clase no por fe sino, todo lo contrario, por seria
curiosidad del enemigo. Trabajé m4s que nadie todo el curso, esto le llevé a
irse enterando de algunas cosas, a ver el sentido de segundo plano que tienen
muchas de nuestras proposiciones. Entonces fue comprendiendo no solo mis
cosas sino la causa de su antigua hostilidad a ellas. Sus palabras, remotas de
significacién laudatoria, expresivas exclusivamente del mecanismo psicolégi-
co que obraba en esa hostilidad, constituyeron para mf una confirmacién de
mis suposiciones. Es muy sencillo: yo no digo “convénzase Vd. de esto o de lo
otro”. Por muy descabellada que fuera una doctrina o dogma no es dificil
de hacerla aceptar. Pero yo digo: ser culto no es pensar esto o lo otro sino
pensar —es decir, hacer estas o las otras acciones que son penosisimas. No:
crean Vd[s]. el kantismo o el unamunismo sino /ean Vds. a Kant, a Platén.
Esto pasa siempre que se invita a un renacimiento radical: lo radical es un
postulado y como Kant decfa en los postulados se postula no que se admita
algo (dogma, proposicién, objeto) sino que se haga algo (actividad). Como la
actividad solicitada es dificil las gentes no la intentan y como sélo eso les doy
yo —la invitacién a una actividad— fatalmente han de colocarse en una postura
hostil. Tomar como materia juzgable en pro o en contra lo que solo es factible,
lo que sélo al hacerlo se puede juzgar.

La incomprensién se manifiesta, pues, como lo que es siempre que se trata de
la incomprensién de cosas muy principales: la incomprensién es algo mas hondo
que un vicio intelectual: el intelecto padece el vicio pero no lo es. La incom-
prensién no es no haber comprendido (vicio intelectual) sino guerer comprender
(vicio metafisico-histérico). La incomprensién es la inercia, el punto muerto de
que mueren los pueblos. Nov tropezamos, pues, con lo mesmo que pretendemos curar.

Ahf tiene Vd. el circulo vicioso de nuestra raza. Pero ahi también el que
nosotros hemos cometido. Al inerte decimos que opere, al ciego que vea. ;La
enfermedad es que no se hace? ;Y queremos curarla diciendo: {Haced!? ;Si lo
que yo digo solo es comprensible hecho, por qué me quejo de que no me com-
prendan? El caso curioso y central, el no entendernos los unos a los otros ;jno

28 Angel Sénchez Rivero (1888-1930) fue un ensayista, traductor y critico de arte. Se licencié
en Filosoffa y Letras por la Universidad de Madrid y en 1908 ingresé en el Cuerpo Facultativo
de Archiveros y Bibliotecarios, consiguiendo en 1911 el traslado a la Biblioteca Nacional de
Madrid. Fue alumno de Ortega y Gasset y colaboré en la revista Espaiia y en Revista de Occidente.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre



52 José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epuwtolario (1908-1926). Cuarta parte

indica que nuestro papel no estd wesentlich® en hacer que nos entiendan sino
simplemente, directamente en hacer nosotros?

1° Vimos que faltaba cultura en Espafia.

2° Hemos dicho que hay que hacerla.

3° Hagamos cultura y asf haremos Espafia, no queddndonos en 2.

Hemos sido pedantes. La pedanteria es llevar a fdrmula lo que solo como
accion tiene valor. La pedanterfa es la abstraccién (ej. los lugares comunes
o generales de los filisteos y moralistas — La ética vulgar es, por esto, siempre
pedante) en que se invita a lo puramente concreto.

No nos quejemos, pues: harto hemos logrado dado lo torpemente que nos
hemos presentado. ;Sus!

Se va el correo. Dejo para otro dfa lo de Marburg que es un poco grave pero
curable.

Yo estoy aquf hasta el 22: me es imposible ir a Bayona. Siento infinitamente
no verle. Si Vd., hombre poderoso y ubicuo tuviera el valor de venir un par
de dias veria las montafias y el amigo. No le ofrezco mi casa porque no es mfa.

{Pobre Marfa™! Espero que a la vuelta de Alemania tendr4 lugar debido.

Un fuerte abrazo

Pepe

2 Vocablo aleman que podrfa traducirse como “de forma significativa o sustancial”, en
espafiol.

3 Se refiere a la hermana de Ramiro, Marfa de Maeztu, con quien Ortega mantenfa en esas
fechas una intensa correspondencia y segufa muy de cerca sus avatares profesionales.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

ma_yo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU

Mg /'.Afz’écj/’@ ) =

JOSE ORTEGA Y GASSET

s Fad oo he o bvirl— ///z—a/b—u-i B euf’h, rasihgy

. olopiroe ek to he rremritladle e )rar. iz do J%'@k

e aﬁ;“"/;‘% 7””:; - ; (2 e ek T e ila eika sl i

Rl e S RSP r - fmghatoc a - g0 _

(prveode JLLW-»—OW ;,ﬂ%m—wmm‘?%wl

lone, Fodlo ame fParect ”“”Z e 7 .EJ”\W@%‘/AW?@?@M
e QW%WZ/J LM:MO corria cale ! MW&,@% g

( »;%(_'W ,
27 ,W¢@/W%M orrFra Iroiche A 2 o e aewerda

7%

LA

lo gue 1° ’ ’
df} oy M&M%MMM' e porco e, e 5 @ut al ' da
WﬂﬂW“W’JﬂﬂwfﬁlﬂmXﬂw{k?A -
st endur o
o E
o . 4 z / oido. ot ded, A
Fae Fron CoTERES o o le e 1mea M&ym_;ﬁz;m el ﬁ

M,Zo/aa/dﬂ/ A - : —,»w/,wéaafhmi: M/ \
&bjyc‘ﬂwzﬁ e Aobee 2 07 7,1& cain ol i Jedaymo bo

T e b AT FE '
v .‘1,0 ou '6{,L','L‘L0’_ ,71/ ; 77/ a’:am S / :
2t = cawpm/;“'w, . T / '
g ) 4 o i
1 o pderitdd wer 247 Wﬁ;@@m ou farrince e E”‘“‘/”/‘ ¢
venla Loed weeltniay &l olra JGHs T astiiidn & Aa batada dols te of
o Foolod ol g
gl ,
fre Ae cre? ’/ i
2wy hesedlads : e e
e Ao WMV/W Dres e 5 WM' ](47 W}g{
Deo &;@wh@mw i, vida. Lo josrere /?m?@,s.' neo e es o,
ez Ly eATA { : i / e </

R, pia 2L 0 JoB m‘p/,ﬁwuan; 3

hor

hane I b Pen .
/ . pe. MAD et i S J
o WL{EM Hel M’LL"M{] 1WJ .'.AZG e begrea 24 .
il Wa; S e Wﬂ‘é‘i‘“" N

ole, vo& G J B su BiiTeza. cle -

fopine e Vo e doe o 8000
T ol flw,lnd{,u_. ’ e e

e Lo Fors Lnernies e hen, goe v

7 ; wello. ecda_ Gite 2 ;
oie f2 Zﬁaé’"fi Lo bare A dleee.  Latlio 1z HAedotle .,

Ine ppreecs W@ub{, ;’LWQ’LL& lwneovilo ng%%w

/W ymeed o A
. i g Ve % 7 Zb; /4«:‘ (R /7D ~

/ 2.
pyden del b7 o ta, punlelse : \
,Lu;wlfz vd de w’/gf—;c‘»ﬁ/wl""’/ww { M; de s clorizay @,X—;Lﬁ'iﬁﬂi,jéy

.
o i evsticeirin it

gue e

4

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 48. 2024

mayo-octubre



54 José Ortega y Gasvet — Ramiro de Maeztu. Epustolario (1908-1926). Cuarta parte

= - —— - R — e,

2! eoraco to de huii wload procede de cip. [Pulpa to i |
Sk ,mmmmw.z@new?Wamae.
: ; .WWW/,M{DWMWM e
MM‘WQ,‘ A WWW%MV/& M.‘%M;’d
WW woww#m@mdwlumlﬁn%
e b oo WM“’&ZMW’WM'MMT

3 Ao vvee " a8 .. - M}—MWW.%

¢

&LWWI"’, MMM_)WMW ; .
oo oy Lovtior Ao 'Mtszw)ﬂWWd"Mam |

“’(‘MW i W VA, o v crehroiehio Jore -
W wez S J Jerio— i
Me slespara gt i Focllao, Py o en/ /M.Wu 7
W 5 conlaels

Rtero, G
l ""%WMWL'.&;E/W%@WW MZd,@MMaWomaAW‘
b itbas e At 0 T e onitbondds Lo Uous sermio hamibre wonio gue
de Y Fee oo nwelae. .

M?&ZWQ.'

s W‘%%WA e w,,b/m,[‘,a, wua_wl’(fhoéaﬁf |
. T quseott iy 7 e Ao s Dufpddiecones,
WMA/W‘—‘ (’/"""}‘L, ,ouufuo’deloaf'zmﬂﬂ’ 3

apnesitlo s 0 i, olo-sTria, o cloguad o erdifred
&/M?MM WWW‘ .'MMWMWMQ(D
e : Tos 0 Lo sy acetenes cue

MW“"‘M’ i MW}W Ic‘zllv ! el virioriundd o
#Tre e 12220 ,M;WM“”(H o e, i vuvs

T e & s T ol

e s e T S

i . e .2/”4" J‘L; ¢ 4 3 7
. (Ao )’WW‘“’M“(;:':{W) = J'W' ww;?w,mmia_ wiesto yermp |
o 5 Aod pelrer s f A ‘
el T Sl 4 i o s, cvslad) < fodal i
i,m,&, ‘;:LQ,WW% ‘e “4’/4—'/3‘"@ i el ; @

o
=
==
)
(+ 4
<
LLd
a
V2]
o
o
=
L
=
-
O
o
(]

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JosE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU 55

|
JOSE ORTEGA Y GASSET . {

W%W'awmag%lm %/WULI ) lo 4 we aalo 1
MW" MWW' ; W%ML-MW

g : . hewy cue el :
t 9 i
s> euthies b & Lopocioe o riedend oo end,
Lo T, 2D Ueoove o forrroule lo guce.
'd‘ra,wl/amm.da,mdﬂw D o o
MHewssy v . e -——"—“( o &% '
s o cusiaites flailhn ¢ AT aralis s oo
Jelo :0‘ S o ¢ "Le)m b ui,:,,‘,,_/-m, a lo/qm;m_‘,-
/[&of o en Nor c/LT&l“W"e//‘W‘h 5
24 92'}& ”, :
i Woels Lo ER5
f; .,r;ldf;fe:m, Jamest hw??a ):Wtav Logrnolo Appermen=
;t;’ru,ejgwmu Wntud&,/[ whs o i
Jl/ta,el fprreDe &Ilokww_ (Lo Ao
T ‘:“”z““ﬁ
20 corembile 4, ’ el :
rur ACEP ‘;fn»“;h)zj;;v d 22 ) o m«,w.uu& e rﬁ"’?’”""‘,’ Sies,
Jo ?’W::TM@ o wele, S rd. ) W'Wﬁ “\[,‘:l P!
L e de Wereie L JoRME Aras venia Tas OneaTasta o
Fiviesa el valo el eadn 0 24 M.,

L e o tovatiia, o Ulevuia Forclna brgardeliss
. l'

el T Tty Ve TG

Revista de
Estudios Orteguianos
N°48.2024

mayo-octubre

(=,
=
==
)
(< 4
<
L
a
V2]
o
o
=
L
=
-
O
o
(]




56 José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epuwtolario (1908-1926). Cuarta parte

[26]
[De José Ortega y Gasset a Ramiro de Maeztu]

José Ortega y Gasset
[Probablemente de septiembre de 1912]%

Querido Ramiro: recibo ahora su carta®.

Tengo muchos deseos de verle y procuraré coincidir con Vd. en Bayona. Si
Vd. retrasara pocos dias su viaje a Inglaterra darfa ocasién a que al tiempo de
mi regreso me detuviera en Bayona.

Muchas cosas habriamos de hablar. Entre ellas algunas quejas mias. Hace
no mucho pasé por mis manos una carta en que se hacia referencia a frases
de Vd. presentdndome como un “soberbio incorregible”. Me dolié mucho. No
porque dijera Vd. lo que pensaba sino porque pensaba lo que decfa. Pero, en
fin, lo mds importante serfa la discusién de tactica. Ya le di a Grandmontagne®
un recado para Vd. No me hace Vd. caso.

Por mi parte, tengo resuelto ensayar a vivir todo este afio en el Escorial yendo
dos dias y medio a Madrid para efectuar mis clases. Veremos si el frio no me arro-
ja. Mi deseo es concentrarme un poco y trabajar libros. Quisiera hacer una pausa
en mis afanes politicos: he visto que atin es temprano. Los amigos no nos enten-
demos: supongo que por defecto de ambos lados. Preferirfa pensar que la culpa
es mia sola pero jqué le voy a hacer! no puedo. Tal vez se trata de la supradicha
soberbia. De todos modos, algunos disgustos como el que he tenido con Araquis-
t&in* por carta de menos y el ambiente que por carta de m4s me han hecho algu-

51 BNE, sig. Mss/23268/6(6). Con membrete en tinta roja en el encabezado izquierdo de la
primera pagina. Escrita a mano y firmada.

52 Hemos fechado esta carta en septiembre de 1912 porque la consideramos anterior a la breve
respuesta de Ramiro, el 13 de septiembre, que dirige al balneario “Les Eaux Chaudes”, donde
Ortega solfa tomar las aguas a finales de verano. En la carta que hemos fechado en septiem-
bre, Ortega propone a Ramiro que retrase su viaje a Inglaterra para poder encontrarse en
Bayona antes de su regreso a Madrid. La breve nota posterior de Ramiro da a entender que ya
estaba en Burdeos cuando recibié la carta de Ortega.

% No contamos con la carta mencionada.

34 Francisco Grandmontagne Otaegui (1866-1936), periodista, ensayista y novelista de
origen vasco, considerado de la Generacién de 1898. Emigré a Argentina en 1887 y regresé a
Espafia como corresponsal de La Prensa de Buenos Aires en 1903. Era el mediador de Maeztu y
de Ortega, en sus colaboraciones periédicas con La Prensa de Buenos Aires.

35 Se debe referir a la dltima polémica con Araquistdin, que habfa malinterpretado su idea de
“nacionalizacién”, uno de los lemas, junto con el liberalismo, que orientaron el manifiesto
de la Liga de Educacién Politica Espafiola. Ortega entendfa el término como la primacfa de los

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

ma_yo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU 57

nos discipulos de Vd.* me invitan a una temporada de recogimiento, de reflexién
y de labor positiva. Pienso que debemos disminuir nuestro celo en cuanto tal y,
en cambio, orientar la labor misma hacia mayor amplitud y perfeccién.

Me dice Vd. que estd un poco enfermo: al través de su carta me
parece presentirle triste. Cuidese, limite su trabajo.

He entrado en un periodo de frecuentisimos envios a “La Prensa™™. He lle-
gado a ordenarme un poco de dinero. Me aburgueso. Sin embargo, cada vez
me interesan més las cosas y cada vez pienso peor de Espafia.

Lo tdnico que veo en buen camino es la reconstruccién de la historia nues-
tra®®. He hallado ya tres hombres serios y uno de ellos con gran talento (Onis)39
que comienzan a trabajar en este sentido. Con ellos convivo casi exclusivamente.
Yo inicio mi colaboracién directamente histérica. Espero que en un par de afios
salga ya cosa fuerte de nuestro taller. Necesitamos un fuerte para desde él hacer
fuego. Estas obras pueden serlo.

Salude a su madre y a Marfa. ;Qué va a hacer esta?

Le quiere mucho

Pepe

intereses comunes de la nacién frente a los particularismos y Araquistdin lo tradujo como “na-
cionalismo” a secas, influido, segtin le escribe a Ortega en carta de 14 de junio de 1912 (AO, sig.
C-55/46¢), por la interpretacién que Maeztu les transmitfa sobre las ideas de Ortega.

3 Se debe referir a la carta de Garcfa Morente de 25 de junio de 1912, citada por Javier
ZAMORA BONILLA, ob. cit., pp. 520-521. En dicha carta (AO, sig. C-13/2), Morente, que dice
haber leido la carta en que Ortega rompe con Araquistéin a raiz de la tergiversacién “pueril” de
sus ideas, achaca el malentendido a la actitud dogm4tica de Maeztu, que dice hablar por boca
de Ortega, y que entiende que la cultura debe imponerse por la fuerza, “inquisitorialmente”; de
ahf la conclusién de Araquistdin del “nacionalismo armamentistico” de Ortega.

3 Aparte de sus colaboraciones en la prensa espafiola, Ortega ha iniciado una intensa colabo-
racién con La Prensa de Buenos Aires, a través de Grandmontagne.

3 Ortega compartfa con la generacién anterior el problema de la singularidad espafiola den-
tro de Europa. Ahora habfa encontrado en el trabajo del Centro de Estudios Histéricos, dirigido
por Menéndez Pidal, una forma “cientifica” de abordar ese problema.

% Federico de Onfs (1885-1966) fue un filélogo, historiador y ensayista, que se convirtié en el
mayor difusor del hispanismo en Estados Unidos. Discipulo de Unamuno, se licencié en Letras en
la Universidad de Salamanca en 1905 y se trasladé a Madrid para doctorarse bajo la direccién de
Menéndez Pidal. A partir de 1910, se aproximé al magisterio de Ortega y Gasset y colaboré con
el Centro de Estudios Histéricos y con Américo Castro. Desde 1916 fue profesor de Literatura
Espafiola en la Universidad de Columbia y miembro de la Hispanic Society of America. Colaboré con
la Universidad de Puerto Rico y Cuba, fundando y dirigiendo la revista Eutudios Hispdnicos. Entre
sus obras, destacan Ensayod sobre el sentido de la cultura espaiiola (1932), Antologia de la poesia espaiiola e
huspanoamericana (1934), aparte de su labor en ediciones criticas en la coleccién “Clésicos Castella-
nos” y una edicién anotada de E/ ingenioso hidalgo Don Quijote de la Mancha (1957).

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre



José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epuwtolario (1908-1926). Cuarta parte

JOSE ORTEGA Y GASSET

Wﬂwﬂafm;;wh'mimﬁﬂwﬂﬁm
R e e e
W e /%MMA' i 1144;24-
. PiFre tlad nuad Gud/=d

i s P ,{bhq,llan 2 :W?Z/;td;“j&g’”’ G ”/Z‘L_
oy A ”JWWZ;M&r
o PSS T e o7 p/b:c‘:wdm Fie Jrergue. frouia
Mwla-dwum

o A
%/W "mﬂ/j::j?wfw“" H’W«%/m 1ed. No vie haee .

bt o Fadde eTe e cu o5 -
I 1 A oo #&MW’/M'

A . : P[L DULILeD ?
fase eardta i
e ‘GW’»"L"’ W.W,M seflesiss
3 d A

i esro eele er

A a&dt, % .
7 e 'L‘M‘tr ),,, ; e eartAs,) e
(/L»W ," > {

3 ’ cal Fraves de o confas me
zlmﬂwr'eﬁlwlﬁlwlﬂ,;w e%j‘o.juﬁ” o

Me diee V2 : Coieoles “F %
Frufe. Cre <y ¢ L HQ
Yy i B o P 4{; et dB
i MW'—”‘fﬂL@ ; ¥ a ;4 S e 2
He erFr ; o n [0 0€0 de Aeno. e 4
Mm?/a,d-va— 6 s doh esdod 5 EXTA lecietescioljactisde cohat
dew war e ndherednre s hA‘Ar
ca >
: = o
P ane e cmsuner 4 Ao ’)'\-GW’ Treeeose de )
e, ee mmuw?mmwﬁmw

.
Lo rmamee 7P 2. . )
Mo hattocla (o T8 o s edle Lsshido + Cove etlos

R o, G s . 5 : o
baleods (070) ",‘f T hds isis s ealakeiagiz cimctaunadite
em el e

Revista de

Estudios Orteguianos
N° 48. 2024
mayo-oct‘ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JosE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU 59

e L T pe SOEL i T SR e fedi it

= M.r{_wmlpwqﬂlmwuéf Wfbwgo.&*maw
o Fallor. Nee

Joredee ? , ; :
e e moelre o Moo immahma&,.

o

Revista de
Estudios Orteguianos
N°48. 2024

mayo-octubre

(=,
=
==
)
(=’
<
L
a
V2]
o
o
=
L
=
-
9
o
(]




o
=
==
)
(=<
<L
L
a
V2]
o
o
=
L
=
-
9
o
(]

60 José Ortega y Gasvet — Ramiro de Maeztu. Epustolario (1908-1926). Cuarta parte

[De Ramiro de Maeztu a José Ortega y Gasset]

Sr. D.

José Ortega y Gasset
Ville Monmaire

Les Eaux Chaudes

Pyrinées

[13 de septiembre de 1912]

Recibo su carta con el pie en el escribo. La contestaré desde Londres. Un
abrazo muy fuerte de

Ramiro

Mis sefias son
4, Moscow Mansions
Bayswater

London, W.

Ce coté est exclustvement réservé & l adresse ‘g' # ey

4 AO, sig. C-28/13. Carta postal con matasellos del 13 de septiembre de 1912 de Burdeos,
Gare St. Jean, y del lugar de destino, Les Eaux Chaudes, y con la direccién del destinatario
escrita a l4piz en el anverso. El reverso est4 también escrito a ldpiz, firmado.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 48. 2024

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JosE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU

6/

Revista de
Estudios Orteguianos
N°48. 2024

mayo-octubre

=)
=
==
S
o
<
L
(o]
V2]
o
[t
=
L
=
-
S
o
(]




o
=
==
O
('
<
L
a
%)
o
[t
=
L
=
-
O
o
a

62 José Ortega y Gasvet — Ramiro de Maeztu. Epustolario (1908-1926). Cuarta parte

[28]"
[De Ramiro de Maeztu a Federico de Onis]

4 Moscow Mansions,
Bayswater,

London W.
10 de Octubre 1912

Sr. D. Federico de Onis
Oviedo

Mi querido amigo: Si tuviera Vd. més ejemplares disponibles de su discur-

so” inaugural le agradecerfa los enviase a

D. Prieto del Rio,
Vice-Consul of Spain,
40, Trinity Square
London, E. C.

A

D. Alvarez del Vayo

(a las sefas del Vice-Cénsul),

ya

José Pla,
104, Haverstock Hill,
Hampstead

London, N.

4 AO, sig. C-38/4. Escrita a mano y firmada. Se trata de una carta dirigida por Ramiro
de Maeztu a Federico de Onfs, que este dltimo le adjunta a Ortega en carta de 17 de noviembre
(se encuentra con la misma signatura en AO).

4 Se trata del “Discurso leido en la solemne apertura del curso académico de 1912-13 por
el doctor D. Federico de Onis y Sdnchez, catedritico numerario de Lengua y Literatura Espa-
fiolas, Oviedo, Universidad Literaria de Oviedo, 1912”. El discurso lo recogié posteriormente
Onfis en Ensayos sobre el sentido de la cultura espaiiola. Madrid: Publicaciones de la Residencia de

Estudiantes, 1932.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 48. 2024

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU 65

Los tres pueden comprender el tema de su oracién y estdn en él interesados.
Ademds son amigos.

Pero yo tengo que oponerle graves reparos y lo peor del caso es que estos
reparos mios no estdn fundamentados en un conocimiento preciso de la
cuestién. Son m4s hipétesis en el sentido de presunciones que no hipétesis
en el de fundamentaciones. Algiin dia espero que podré justificarlos o que se
desvanecerdn de mi espiritu. En todo caso no creo que los justificaré nunca
como Dios manda porque no me llama la vocacién por el camino de la historia.
Le comunico estos reparos porque si tuvieran valor, mds lo tendrédn en manos
de Vd., que es profesional, que no en mi, dilletante.

El fundamental es negar su aserto (pag. 30) de que “la Edad Media espa-
fiola esté de lleno dentro de las corrientes caracteristicas entonces de la historia
universal de entonces”. Lo caracteristico (en el plano superior en que Vd.
plantea la cuestién) de los siglos XII, XIII y XIV en Europa es la disputa esco-
l4stica sobre nominalismo y realismo. En ella no participé Espafia, a pesar de
su Raimundo Lulio. Los grandes nombres escoldsticos no son espafioles: Ros-
cellinus, Anselmo, Abelardo, Alberto Magno, Tom&s de Aquino, Duns Scotus,
Roger Bacon, Guillermo de Ockham. Nuestra participacién en la Edad Media
es més judaica y semitica que no cristiana, y pertenece al periodo anterior al
escolasticismo y que lo preparé. El problema, acaso, habria que remontarlo
allende el Renacimiento. No es lo peor que no fuéramos fuerza creadora en el
Renacimiento, sino que no la habfamos sido en la Escoléstica.

El problema, por tanto, serfa el de Europa. ;Es Europa el Renacimiento
y los movimientos espirituales que de él se engendraron? ;O es Europa el
Renacimiento y la Escoldstica? —La disputa es formidable. Baste con apuntarla.

4 Se aprecia aquf el germen de la reflexién sobre la peculiaridad espafiola, respecto a Euro-
pa, que preocupaba a los escritores de la Generacién de 1914 y que acabé polarizdndose entre
Américo Castro y Sédnchez Albornoz, ya en el exilio de la Guerra Civil espafiola. El tema de
discusién fundamental era si el origen de Espafia se situaba en el 711, a raiz de la invasién mu-
sulmana de la peninsula, o se remontaba a la época romana y visigoda, con las consecuencias que
ello habria supuesto en la manera de ser del espafiol. En 1948 Américo Castro publicé el libro
Evpaiia en ou historia. Cristianos, moros y judivs, reeditado posteriormente como La realidad histori-
ca de Espaiia. Defendia que el ser de Espafia se habia forjado en la Edad Media, a través de la
convivencia de cristianos, moros y judfos. En 1956, Sdnchez Albornoz entré en la polémica con
su libro Euparia. Un enigma huwtdrico, donde remontaba el origen de Espafia a su pasado romano,
visigodo y medieval, y a los Concilios de Toledo, concretamente al 111, que decreté el abandono
del arrianismo, con la consiguiente conversién de Recaredo y los visigodos al cristianismo. La
tesis de Ramiro introduce en el posterior debate la ausencia de racionalismo (Escoléstica) en
el catolicismo espafiol de la época medieval, al estar embarcado el pafs en la Reconquista del
territorio invadido por los musulmanes. Morente, en la carta a Ortega del 25 de junio de 1912,
ya habfa detectado la atraccién que la Escoldstica comenzaba a tener para Ramiro de Maeztu,
cuya interpretacién de las ideas de Ortega tenfa “un sabor escoldstico”.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre



64 José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epuwtolario (1908-1926). Cuarta parte

Este supuesto provisional mio —Europa es el Renacimiento y la Escoldstica
(como también la Patrologia, y el Helenismo y el Antiguo Testamento)— no
contradice su explicacién de nuestro siglo XVI como Espafia superdndose a sf
misma (pdg. 31). Espafia en el siglo XVI serfa su introduccién en la Escoldsti-
ca, cuando Europa la habfa ya superado en el Renacimiento. Espafia, en efecto,
se superaba a s{ misma, con fmpetu, pero tarde y mal.

Habria pues que fijar como Vd. dice (pag. 32) el concepto de civilizacién
moderna. Para unos es tan solo la ciencia. Para otros la ciencia por el cristia-
nismo, el Renacimiento de Platén por la Escolastica.

Si, en efecto, la Escoléstica hizo posible el Renacimiento no ha habido deca-
dencia en Espafia. Lo que hubo es que la Escoldstica llegé tarde, como también
el Renacimiento. No es tan solo que no fuimos cientificos, sino que no lo fuimos
por no haber sido previamente cristianos ni catélicos de un modo intelectual.

(Explicacién posible de este atraso, que ya no serfa secular sino milenario?
Habria que remontarse todavia més lejos y estudiar nuestra falta de partici-
pacién en las disputas alejandrinas. Pero lo central me parece la guerra de la
Reconquista, tal como podria actualizarse por analogfa con las guerras de los
Balkanes*. Allf, en la tierra de Platén y de los grandes Concilios, se paralizé la
cultura al advenir el turco. Nos explicamos la ausencia de nombres balkdnicos
en la cultura. No hay espiritus propicios a la cultura cuando hay que librar a
los cristianos (sus mozéarabes) de la alfanje mahometana. Lo primero es bata-
llar. Asf justificarfamos a Espafia. Su misién en la cultura fue contener al moro.
Fue la misién de un pueblo de frontera que se mataba para que santo Tom4s
pudiese escribir la Summa®.

(Qué valor tienen la Escoldstica y el Cristianismo? Esta es la gran cuestién.
Pero no puede darse por resuelta. Estos afios son en Europa de una gran resu-
rreccién de teologfa medioeval.

Le saluda muy cordialmente,

Ramiro de Maeztu

4 La peninsula balcdnica fue conquistada a finales del siglo XV por el Imperio Otomano. Las
denominadas Guerras de los Balcanes se produjeron en el periodo de 1912 yy 1913. La primera de
ellas fue una guerra de liberacién que enfrenté a los turcos con una Liga formada por Bulgaria,
Montenegro, Grecia y Serbia. La segunda fue debida al equilibrio inestable que dejé el Tratado
de Bucarest y enfrentd a los miembros de la Liga entre si.

4 Se refiere a la Summa theologica, un clasico de la teologfa catélica, escrito por Santo Tom4s de

Aquino entre 1265 y 1274.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

ma_yo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JosE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU

05

Primera p4gina de la carta

S s

MSTX sl IS

“‘"\7 "3’?” P Mwﬁz’“ﬂﬂ‘ﬁ‘
A“%ﬁ “Nm;z: B covapsisngag i s

\&QMMM

aATE %“W&W cogpncless~

J&M o) i #3 ol A)ML._.;}'_‘J' 5
T S S

be g«u\) osws g op n u&-w# »

wmﬁ‘s

3 D
oA Dpdptacs

1}
.

oy Paty

<

=)

=

==

O

('

<

L

a

%)

(@)

o

=

L

=

-

O

a
Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre




o
=
==
)
(+ 4
<
LLd
a
V2]
o
o
=
L
=
-
O
o
(]

66 José Ortega y Gasvet — Ramiro de Maeztu. Epustolario (1908-1926). Cuarta parte

Ultima pégina de la carta

”/m@%%% b

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 48. 2024

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU 67

[29]46
[De José Ortega y Gasset a Ramiro de Maeztu]
[18, 19 de octubre 1913]*

Querido Ramiro: interrumpo un largo y reflexivo silencio para enviarle ese
papel®. Mi mayor satisfaccién hubiera sido y serfa que fuera su nombre junto
al mfo. No me he atrevido a hacerlo sin consultarle y la distancia imped{a una
rapida consulta. De todos modos al escribir esos parrafos pintados de gris y
llenos de trampas me he hecho la ilusién de que los escribfamos juntos. ;Estoy
en un error?

Si acepta la colaboracién que le pido ruégole un telegrama. Tenemos bas-
tante gente entusiasta. Las firmas —grises como todo el escrito— no representan
la realidad.

Mi reflexivo silencio no suponfa —como Vd. ha supuesto— olvido sino, al
contrario, un recuerdo constante y activo. Cuando dos que han pensado lo
mismo durante una época entran en nueva fermentacién conviene que piensen
por separado algtn tiempo y esperen a que el nuevo pensamiento adquiera
una cierta madurez. Al comparar luego los resultados es la coincidencia una
comprobacién experimental de que se ha pensado una nueva verdad y no
un capricho. Sus articulos de ahora, llenos también de trampas, me reve-
lan una perfecta concordancia con mi estado actual de ideas. Solo varfa el matiz
individual, acaso la perspectiva individual.

Suyo fraternalmente

Pepe

Espafia asciende.

4 BNE, sig. Mss/23268/6(13). Escrita a mano, firmada y sin fecha.

4 Datamos esta carta con fecha 18 o 19 de octubre, ya que Ramiro le contesta con un tele-
grama fechado el dfa 22 y una carta datada de 23 de octubre, en la que le aclara que aguardé
cuarenta y ocho horas antes de enviar dicho telegrama.

48 Se refiere al Manifiesto de la Liga de Educacién Politica Espafiola (vid. en Obras completas,

I, 738-744), al que quiere que se adhiera Ramiro de Maeztu.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre



68 José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epuwtolario (1908-1926). Cuarta parte

-

2%

-

M SIW; MWW%J
i rvfé%wo Veleneio Rovio Wwwle/ eie
v Eonsrllarnte %’M}WW‘
mma’lﬂ‘(ﬂt wmaﬁﬁ%
sdod M eve nboe MM,WWJ /Wa, -
PR O b e L
W{QWM?H&W;&WOMM
. Oikey e i VAT
o8 W-/"B/m, hWWﬁML[{/’Jc’q
Wylawulb@y»w- rerercsd
szwmz‘@.fmm
~7ﬂ‘mwl—azﬂ(od&l0}db—mm~

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

ma_yo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU 69

nio gpoca enhrue G rueva ferra.

2o do ur Berufor 5 e4f2ereu oo Giie

eawﬁpwmwif WW'ZZ
ooz e ., Cotecrraoits &

WWM,%W@W

e

Zq«mrau MW g A

-

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre




o
=
==
S
o
<
L
(a]
V2]
o
[t
=
L
=
-
S
o
(]

70 José Ortega y Gasvet — Ramiro de Maeztu. Epustolario (1908-1926). Cuarta parte

[30]”
[De Ramiro de Maeztu a José Ortega y Gasset]
Ortega Zurbano 22 Madrid —
22 de octubre 1913

Adhesién y abrazo escribo — Ramiro

abrazo eseripe -

b AN 5

“ AO, sig. C-28/14. Telegrama con matasellos de llegada a Madrid del 22 de octubre de
1913. En la esquina superior izquierda, en la seccién de “Indicaciones de servicio”, aparece el
sello “Spanish” y la firma del oficial. El contenido, mecanografiado y pegado sobre el telegrama,
incluye la direccién de Ortega y una referencia con el lugar de origen, la fecha, caracteres, etc.

Revista de

Estudios Orteguianos
N° 48. 2024
mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU 71

[31]°°
[De Ramiro de Maeztu a José Ortega y Gasset]

4, Moscow Mansions,
Bayswater, W.
Tel. 3845 Pad[dington]

Londres 23 Octubre 1913.

Mi querido Pepe:

Dos lineas, porque apenas dispongo de tiempo.

El manifiesto estd realmente bien. Me costé algin trabajo darme cuenta
clara de lo que Vd. querfa decirme al escribirme que el manifiesto estd lleno de
trampas. Creo ahora haberlo entendido porque los efectos que me ha produci-
do en 1" y 2° lectura han sido antagénicos.

Ala 1* lectura me dije: “Est4 bien pero falta un asunto momenténeo, bata-
116n®!, bisectriz”. Este era el telegrama que iba a ponerle, cuando me decidf a
aguardar 48 horas.

En la 2° lectura me dije: “Est4 bien, pero aqui sobra un poco lo de la inclina-
cién al reformismo. ;Estard aquf la trampa?”

Porque veo que lo sustantivo del manifiesto, en lo que plenamente coincido,
es lo de intentar formar un centro de informacién politica, de cultura politica.
Esto es lo preciso, lo exacto y lo importante.

El resto es impreciso. La declaracién principal sobre liberalismo puede
suscribirla un conservador. El fin, el liberalismo o la autonomfia: el medio, la
autoridad, dirfa un conservador conciente.

Y el manifiesto afirma dos puntos que se unen solo en la cabeza del pensa-
dor: organizacién y democracia, pero que en las multitudes tienen que darse
en polémica constante y cuya graduacién tempoespacial no puede ser de prin-
cipios para el pensador, sino de grado, pero que para la masa tiene que ser en
muchos siglos de principios.

5 AQ, sig. C-28/15. Escrita a mano y firmada. El membrete con la direccién del remitente
estd mecanografiado en la esquina superior derecha de la primera pégina. En la esquina superior
izquierda aparece, también mecanografiado, el teléfono del remitente.

51 Ramiro sigue empleando un lenguaje bélico.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre



72 José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epuwtolario (1908-1926). Cuarta parte

Ha debido Vd. mandarme mds ejemplares —se los pido por ésta—y con ellos
la cuenta de gastos de impresién en lo que pudiera corresponderme.

Asf que yo veo en el manifiesto lo mismo el germen de un futuro conserva-
tismo que el de un futuro liberalismo, y por eso no veo bien su congruencia con
el reformismo.

Espafia —el pueblo— me ha interesado mucho el dltimo viaje®® y haré pronto
algin otro por el Sur. He visto que el articulo sobre Altamira® ha produci-
do gran algarada. Lo pensé mucho antes de escribirlo. Y no fue obra de amor,
pero hay gentes a las que hay que cerrar el camino de los abusos con paredes
maés recias que la persuasién.

Bueno; ahora falta otra cosa. Una oficina, una administracién y lo mds difi-
cil en Espafia: capacidad de cooperacién y de constancia: las virtudes vascas.
Le abraza

Ramiro
Recuerdos a Rosa y besos al marburguiano.

Es probable que me ocupe del manifiesto en varios articulos. Si no le convi-

niere, telegraffeme que no*.

52 Pasarfa dos meses en Espafia, primero en Madrid, y posteriormente en Bilbao.

5 Rafael Altamira (1866-1951), historiador, pedagogo, jurista de proyeccién internacional y
gran promotor del americanismo en las universidades espafiolas, pertenecié a la generacién del
regeneracionismo. En 1897 accedié a la citedra de Historia del Derecho en la Universidad
de Oviedo y, a partir de 1914, a la de Historia de las Instituciones Politicas y Civiles de Améri-
ca en la Universidad Central de Madrid. Desde los inicios de su carrera estuvo vinculado a la
Institucién Libre de Ensefianza, cuyo Boletin dirigié durante diez afios. En 1910 fue nombra-
do Inspector General de Ensefianza y en 1911, Director de Ensefianza Primaria, cargo del que
dimitié en 1913 por falta de apoyo institucional. En esa fecha impartié una conferencia en el
Ateneo, que fue recogida por £/ Radical en febrero de 1913. El 16 de octubre de 1913, Maeztu
escribe un duro articulo sobre su labor, llegando a decir que “todo lo que ha hecho no vale nada”
porque no ha contado con la opinién de maestros, pedagogos e intelectuales. Su articulo produjo
una manifestacién de solidaridad de profesores, maestros y pedagogos como Luis de Zulueta y
Ramén Carande. Fue detenido en 1936 por el bando nacional, pero se le permitié abandonar
Espafia. Finalizé su exilio en México, donde fallecié en 1951.

54 Este tltimo parrafo estd escrito encabezando la primera p4gina de la carta.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 48. 2024

ma_yo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU 75

Primera pégina de la carta

e |
5‘},, iahr‘a“( v MM/(w Al i futs -

Lo u. rap?

Ty
a ‘bg.'*’ L V\L NQ .4, Moscow MANSIONS,
BAYSWATER, W,

Lo 250 1215
’W WG% \eloz,'.

(,:lx / I



iro de Maeztu. Epistolario (1908-1926). Cuarta parte

José Ortega y Gasset — Ram

i

¢88/-G¥0€ :NSSI-2/ 6£00-2.G) ‘NSSI

3 \ mﬁ%
Z Mﬂw %

e
et
| e
Rtk

=

L
MY

5.
M
R
e
-4
-
3
;

Ultima pdgina de la cart

Estudios Orteguianos

N° 48. 2024
mayo-octubre

Revista de




288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU

™1
Mt

[32]%
[De Ramiro de Maeztu a José Ortega y Gasset]

4, Moscow Mansions,
Bayswater, W.
Tel. 3845 Pad[dington]

27 Enero 1915
Mi querido Pepe:

Recibo su carta (las dos, pero la dirigida a Marsella después de la otra)®®.
No le he contestado envidndole un articulo enseguida porque no he estado en
estos dfas con la energfa psiquica necesaria para hacer algo intenso. Se lo man-
daré en cuanto pueda.

Adjunto una revista con un articulo mfo.

Mandeme la revista®; al pasar por ella los 0jos me pondré a tono, tal vez...
por lo menos no es otro mi deseo.

Quisiera tener tiempo para hablarle despacio de sus “Meditaciones” sobre el
Quijote®®. Quizés lo haga dedicdndole en algin sitio dos o tres articulos.

Un abrazo fraternal de

Ramiro

(Hay algo bueno en Espafia? Usted no puede figurarse la impresién de des-
pego y de soledad que sus periédicos producen a un ausente. La conferencia
de Vd. en Bilbao® y algtin parrafo de Unamuno son las tnicas cosas humanas de
que los periédicos de Espafia me han dado noticias en estos meses. Digame si
hay mis...

Vale

5 AO, sig. C-28/16. Escrita a mano y firmada. El membrete con la direccién del remitente
estd mecanografiado en la esquina superior derecha de la primera pégina. En la esquina superior
izquierda aparece, también mecanografiado, el teléfono del remitente.

5% No contamos con esas dos cartas.

57 Se debe referir a la revista Fspaiia, que fundé en enero y dirigié durante un afio Ortega y
Gasset y cuya finalidad era la difusién de las ideas y proyectos de la Liga de Educacién Politica.
El 29 de enero apareceria la presentacién de la publicacién por Ortega, “Espasia saluda al lector
y dice:” (1, 829-831).

58 Ortega habfa publicado Meditaciones del Quijote la Gltima semana de julio de 1914, que habfa
dedicado a Ramiro de Maeztu, a quien le envié un ejemplar.

5 Se refiere a la conferencia dictada por Ortega en la sociedad El Sitio de Bilbao, “En defen-
sa de Unamuno” (VII, 388-395), el 11 de octubre de 1914, a raiz de su primera destitucién como
rector de la Universidad de Salamanca.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre



76 José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epuwtolario (1908-1926). Cuarta parte

C1B/ 6

‘?,

4, MOSCOW MANSIONS,

.‘J%;j
«;@v' 2 7 g /9/{' BAYSWATER, W,
b <

Revista de

Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

ma_yo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU




o
=
==
)
(=<
<L
L
a
V2]
o
o
=
L
=
-
9
o
(]

78 José Ortega y Gasvet — Ramiro de Maeztu. Epustolario (1908-1926). Cuarta parte

|
|
|
|
{

[De Ramiro de Maeztu a José Ortega y Gasset]

4, Moscow Mansions,
Bayswater,
London W.
21 Abril 1915

Querido Pepe:

Alcanzado, como siempre, por el trabajo y corto de energfa, no he tenido
unos minutos para escribirle.

Después de mandarle el articulo “Muerte y Resurreccién” caf en la cuenta

de que quizd serfa demasiado largo para “Espafia”. Si es asf devuélvamelo y lo

enviaré a La prensa®.

% AO, sig. C-28/17. Escrita a mano y firmada.
61 “Muerte y resurreccién” también serfa el titulo de la conferencia que darfa Ortega en la

Residencia de Estudiantes el 29 de mayo de 1915 (I1, 283-288).

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48.2024

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU 79

El caso es que ya no sé escribir corto e intenso. Lo que hago corto es
para ganarme el pan. En cuanto pongo intensidad necesito espacio. Y asi La
Prensa (y ahora The New Age)® se ha llevado mi mejor trabajo.

Por otra parte estoy furioso con mi patria, precisamente por las mismas
razones que Vd. sefiala en su comentario a un discurso de Sanchez Toca®.

Es indecente esa actitud espectacular y egoista ante la guerra europea. Y so-
bre todo el no tomarse el mejor trabajo por enterarse de la situacién del mundo.

Aunque hace ya afio y medio que se han roto los lazos sentimentales que
me vinculaban a Inglaterra, me resulta ahora que prefiero poner mi esfuer-
zo al servicio de la causa del socialismo gremial —causa que es, por ahora,
genuinamente inglesa— que no batallar en Espafia sin ninguna clase de rumbo.
Y lo que me molesta, sobre todo, es el exotismo, tnica relacién que parece
existir entre mi espiritu y su ambiente espafiol.

Inglaterra ha estado muy dormida en estos anos, pero empieza a despertar.
Y no lo dude usted, acabaré por ganar la guerra.

Me felicito mucho del éxito material de “Espafia”® y quisiera que no resul-
tara también puramente espectacular.

Le abraza su buen amigo

Ramiro

62 The New Age, revista publicada por primera vez en Londres en 1894, que fue el principal
medio de comunicacién de la Sociedad Fabiana, un movimiento de opinién democrético y so-
cialista, vinculado al Partido Laborista, en cuyas filas destacaron intelectuales como George
Bernard Shaw, Virginia Woolf y Bertrand Russell. Ramiro habfa comenzado a colaborar con
The New Age en 1915.

6 Joaquin Sanchez de Toca y Calvo (1852-1942), abogado y politico espafiol vinculado al
Partido Conservador. Fue autor del libro Reconstitucion de Eopaiia en vida de Economia Politica actual
(1911), donde defend{a que el atraso de Espafia en el siglo XIX procedfa de “la manfa ideolégica
de nuestros politicos”.

64 La revista Evspaiia tuvo gran éxito inicial de ventas.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre



80 José Ortega y Gasvet — Ramiro de Maeztu. Epustolario (1908-1926). Cuarta parte

E ‘
i Uy Ucrreoer W 7
i MW 7

Bl b ;

Mo s s 0, o
G e ,
ﬁ%%i o M%Q

e
%@Wyg,o& = £

’0& - %\WZZM e
Z\PMM %///é/ @

o
E M/M/%7 / M%""‘ 2 Nase. Lo ko
(@) WW'M"M%W ya%mw,%,
o W@: ‘ A 1
< oo Kooty FE! | aiFAl Y o Wﬁ%mzfﬁ
Q M 7 &?/7,%/%‘—4- ) W’é ; 7 s tadlo v
G it s oLy ™ o,
8 Tk el v o S e e POkl i
o g -
E Wm"‘" %W;’WT:M éo—z 6&, ?W)W” "‘Wl_ﬁ w,q,‘_géao;& A
O S Wl W Pree e
O O A [= hraga b i
a e o vbunel Al epucali v = W ’
Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octu re

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU 81

[34]%
[De Ramiro de Maeztu a José Ortega y Gasset]

%Sr. Don José Ortega y Gasset
Zurbano, 22,
Madrid?®.

4, Moscow Mansions
Bayswater,

W.
Londres 27 de mayo — 1915.

Mi querido Pepe: A lo objetivo de su pregunta he contestado en “N° Mun-
do”® con un articulo en que le aludo sin nombrarle. Me queda otro punto.
Habla Vd. de colocarse vobre la guerra® y no ya en la guerra. Me parece im-
posible. Solo Dios est4 vobre esta guerra; los dngeles estén en las trincheras. Pero

el estar en la guerra no quita para que la objetivemos. Esto 10 hacen ya l’IlLIChOS

de sus soldados. Los mejores franceses lloran amargamente su malthusianismo™,

su economfia de ahorro, su desorganizacién, su falta de aplicacién sistemdtica
de los nuevos inventos. Los mejores ingleses se dan cuenta de que han esta-
do dormidos intelectualmente durante una generacién. Los mejores alemanes

65 AQ, sig. C-28/18. Escrita a mano y firmada.

6 AQ, sig. C-28/18b. Sobre con matasellos de la Estafeta de Cambio de Madrid en el anver-
so, escrito en el reverso por Ramiro. Como era habitual entonces, fue revisado su contenido antes
de llegar a su destinatario: “Opened by Censor”. Aparece anotado a l4piz en el reverso sobre la
cinta puesta por el censor: “Spain”.

¢ Subrayado.

88 Nuevo Mundo, que fue una de las revistas ilustradas mds importantes de principios del siglo
XX, en la que colaboraba de forma habitual Ramiro de Maeztu. Fue fundada en 1894 por José
Marfa Perojo y Mariano Zavala y en ella escribieron Miguel de Unamuno y Mariano de Cavia,
entre muchos otros.

8 Se refiere a la Guerra del 14 (también denominada I Guerra Mundial), que estaba desa-
rrolldndose en ese momento. Fue un conflicto militar de cardcter mundial, aunque centrado en
Europa, que empezé el 28 de julio de 1914 y finalizé el 11 de noviembre de 1918, cuando Ale-
mania acepté las condiciones del armisticio. Vid. de Ortega “El genio de la guerra y la guerra
alemana”, publicado en E/ Espectador IT en 1917 (11, 323-351).

70 “Malthusianismo” alude al conjunto de las teorfas de Thomas Malthus, economista brit4ni-
co de fines del siglo XVIII, basadas en su idea de que la poblacién tiende a crecer en progresién
geométrica, mientras que los alimentos solo aumentan en progresién aritmética.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre



82 José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epuwtolario (1908-1926). Cuarta parte

—supongo-— se lamentan amargamente de que su orgullo haya levantado en ar-
mas a todo el mundo en contra suya. Etcétera”.

En este sentido me parece muy bien estar vobre la guerra, pero es a condicién
de estar también en la guerra, y con los Aliados, en compafifa de los dem4s neu-
trales que se verdn obligados a intervenir para que los alemanes se den cuen-
ta de que la Humanidad es mds fuerte que ellos™.

En mi articulo de N[uevo] M[undo] reconozco y mantengo la superioridad
de Alemania sobre Inglaterra. En esto, presumo, estoy con Usted y contra los
germandéfobos espafioles que no le perdonan a Vd. el haber querido obligarles
a estudiar. Pero esta es una cuestién en que lo decisivo es el “Primado de la
Razén practica”, me parece.

Mil y mil gracias por su cordialidad. Estaba, lo confieso, algo farruco contra
Vd., no por Vd. sino porque no me gusta parte de su compafifa en “Espafia”.
Para ser del todo franco me temo que su diplomacia le hiciera a Vd. sacrificar
sus amigos a los que no lo son. El articulo de Zulueta™ merece un puntapié.

Bueno. He resuelto que haga Vd. lo que haga no me incomodaré nunca con
Vd. aunque no respondo de no ponerme algo politico.

Veinte abrazos de

Ramiro.

71 Ramiro de Maeztu consideraba la guerra como un elemento regenerador de las sociedades.
En 1915 escribié en Nuevo Mundo “La fecundidad de la guerra”. Puede ser el articulo en el que
dice que “menciona a Ortega sin nombrarlo”.

72 Maeztu milité activamente del lado de los aliadéfilos desde Nuevo Mundo, El Heraldo, La
Prensay La Correspondencia. En 1916 recopilé sus articulos en La Prenva y La Correspondencia en su
libro Inglaterra en armao.

75 Se refiere al periédico Evpaiia, fundado por Ortega en enero de 1915 y que dirigié durante
un afio.

74 Luis de Zulueta (1878-1964) fue un escritor, pedagogo y politico, préximo a Miguel de
Unamuno y a la Institucién Libre de Ensefianza. En 1906 colaboré en la redaccién del Decreto
de creacién de la Junta de Ampliacién de Estudios y en 1910 se doctoré con una tesis sobre la
pedagogfa de Rousseau. Se afili¢ al Partido Reformista, fundado por Melquiades Alvarez en
1912. Tras la proclamacién de la Reptblica serfa Ministro de Estado, bajo el gobierno de Azafia,
de 1931 a 1933 y, posteriormente, embajador en Berlin. Murié en Estados Unidos en 1964.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo~octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288/-G¥0€ ‘NSSI-® / 6.00-2.G} ‘NSSI

JosE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU 85

El socialismo gremial” tiene una ventaja y una desventaja. No estd atin pen-
sado. Hay que inventarlo. Pero Vd. dice ya bien al suponer que no es eslatista;
es voctalista.

Vale
(Recibié mi art[iculo] “Guerra y Solidaridad”?

Sobre

75 El Socialismo Gremial, Guild Socialism, fue una asociacién civil en que se encontraban
organizadas todas las clases sociales segtin su funcién, liderada por Thomas Ernest Hulme
(1883-1917), un filésofo que tuvo una gran influencia sobre Ramiro de Maeztu, con el que coin-
cidié en las trincheras.

Revista de

Estudios Orteguianos
N°48. 2024
mayo-octubre

=)
=
==
S
o
<
L
Qa
n
O
[t
P
LLl
=
-
S
o
(@]




89 José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epuwtolario (1908-1926). Cuarta parte

C"Z‘S/{g
L/, Uworcosr M—,
R—«;AWWE;
(*«4«., L;_aa.w LT 2

%eb lo,u, Jf&. g-ﬂy.fzwub.ﬂa Wﬂ’{

"' [, Yy Faem u«v%mmm 2

M&m }440*—2 dbw;wlm M a&.arl«av
foos ole Wty i ek

m::,vt;,‘ou gt Lons crfado W&: Em

ok vaa Qpreraiws . # i alboney

ade tn amcas o e@Mw
M&&M&M &mmma
Mqam&mo&. m@w&r
%M,wmw&& MM

Muwwﬁ&%&. dad e was

Wuﬂa&&ﬂ&wm u—&u. ’l««af-;m‘
o o flanin- % ‘V"“"“’ ,w?.wm

e‘,&‘l«w Gre h&um uw.r{&«., %&wﬂ—wo

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48.2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JosE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU

8

B e e e

=)
=
==
S
o
<
L
(o]
V2]
o
[t
=
L
=
-
S
o
(]

Revista de
Estudios Orteguianos
N°48. 2024

mayo-octubre




o
=
==
O
('
<
L
a
%)
o
[t
=
L
=
-
O
o
a

86 José Ortega y Gasvet — Ramiro de Maeztu. Epustolario (1908-1926). Cuarta parte

[55]76
[De José Ortega y Gasset a Ramiro de Maeztu]
Jueves [1924]7—

Amigo Maeztu: veo una brevisima resefia del libro—

The Classical Investigation: Part I, General Report”—

New Jersey; Princeton University Press—

De €l se copia que

Latin does something for those who study it w[h]ich gives them in other
fields of mental effort a margin of advantage that may fairly be called substan-
tial™.

Serfa de interés que diese usted a conocer el libro. A mi me es imposible, por
falta material de tiempo, ni siquiera leerlo.

Su amigo

Ortega

76 BNE, sig. Mss/23268/6(12). Escrita a mano, firmada y fechada en jueves sin especificar
mes ni afio.

77 La datamos en 1924 por el afio de publicacién del libro al que se refiere.

78 Se refiere al libro titulado The Classical Investigation: Part I. General Report, publicado por
la Universidad de Princeton (New Jersey, EE. UU.), en 1924, donde se hace una defensa del
aprendizaje del latin.

79 La traduccién de esta frase serfa: “El latin hace algo para quienes lo estudian que les pro-
porciona en otros campos del esfuerzo mental un margen de ventaja que puede ser considerado
sustancial”.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48.2024

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288/-G¥0€ ‘NSSI-® / 6.00-2.G} ‘NSSI

JosE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU 87

aﬂm‘go Maegle . oo e e o
Ui séuca 2¢seaa el {hoo - |
" The UUasscced ,f[uu(uﬂcfydof:rk : P
7 Q@maf N eparc¥ ~ g
¢ /V‘ua}-&:'f;/' Py eicce loze [teccbr
vely Press — i
Lot cec aConm:;Lhiwf fw;::;&_—
7.7, e &‘7‘{7, R woce g/zfu-u e
i e
= 2t neow, | |

Revista de

Estudios Orteguianos
N°48.2024
mayo-octubre

(=,
=
==
)
(=’
<
L
a
V2]
o
o
=
L
=
-
9
o
(]




o
=
==
O
('
<
L
a
%)
o
[t
=
L
=
-
O
o
a

88 José Ortega y Gasvet — Ramiro de Maeztu. Epustolario (1908-1926). Cuarta parte

[36]*
[De José Ortega y Gasset a Ramiro de Maeztu]
18 Diciembre 1926
Sr. D. Ramiro de Maeztu.

Querido amigo:

Excuso decirle el interés con que he de ocuparme del asunto que trae Leonor
Serrano®. Es una antigua discipula mia por quien siempre he sentido mucho
afecto y estimacién. Al venir recomendada por usted me llega multiplicada por
s{ misma.

Un abrazo afectuoso de su vieja amistad.

© Herederos de José Ortega y Gasset.

80 AQ, sig. CD-M/7. Solo se conserva en copia mecanografiada, sin firma.

81 Se refiere a Leonor Serrano Pablo (1890-1942), alumna de Ortega que formé parte de
la primera promocién de Inspectores de Primera Ensefianza. Fue ademds profesora de la Es-
cuela Superior de Magisterio, pedagoga seguidora del Método Montessori, jurista, abogada y
escritora feminista pionera. En 1926 habia sido desterrada a Huesca por la Dictadura de Primo
de Rivera, donde habfa escrito el libro La enveianza complementaria obrera. Otras obras suyas son:
La Pedagogia Montessori (1915) y La educacion de la muwjer de maiiana (1923).

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 48. 2024

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JosE ORTEGA Y GASSET — RAMIRO DE MAEZTU

89

Las imé4genes de las cartas cuya referencia ha sido indicada
en nota al pie como BNE son cortesia de la Biblioteca Na-
cional de Espafia, titular de los derechos sobre las mismas.

BIBLIOTECA
CIONAL _
DE ESPANA

Jaoy
BNE

Revista de

Estudios Orteguianos
N°48. 2024

=)
=
==
S
o
<
L
(o]
V2]
o
[t
=
L
=
-
S
o
(]










< Ortega, en su casa de la calle Monte Esquinza, 28. Madrid 1953 (Foto J. Marias).

Racionalidad, relatividad e hutoria. Un tema del tiempo
de Ortega y del nuestro.
Jests M. Diaz Alvarez

El trasfondo nietzacheano del raciovitalismo de Ortega y Gasset
con respecto a la opinion piiblica.

Jests Conill Sancho

La bisagra, el pliegue y el quiasmo: variaciones sobre
El tema de nuestro tiempo.

Jorge Ubeda Gémez

El horror vacui en el marco del ensayo de integracién de Ortega.

Ivan Caja Herndndez-Ranera

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Racionalidad, relatividad e historia
Un tema del tiempo de ortega y del nuestro*

Resumen

El presente articulo propone una lectura de la
teoria de la perspectiva de Ortega en £/ tema
de nuestro tiempo. Su pretension es atestiguar
su enorme actualidad en uno de esos debates
decisivos que atraviesan de forma mas o menos
explicita la historia de la filosofia y la cultura
occidentales, el de si es posible combinar y hasta
donde racionalidad y vida, historia y verdad,
unidad y diversidad. Ortega entendio este asunto
como el tema capital de su atribulado tiempo y
la razén histdrica como el instrumento filoséfico
imprescindible para abordarlo, una razén que
debia ir mas alla del racionalismo y el relativismo
para poder salir de la situacién de crisis en la
que él y su generacion se encontraban. Nuestro
tiempo también lo es de quiebras e incertidum-
bres, de muy dificiles conciliaciones entre la plu-
ralidad inagotable de la vida y las aspiraciones
unitarias de la razon, por parciales que sean.
Ademés, seguimos en muchos casos siendo pre-
sas del dilema racionalismo/relativismo. Por eso
me parece imprescindible revisitar la teoria de la
perspectiva de este pequefio y genial volumen
atravesado por importantes tensiones filosoficas
y conceptuales. Su comprension de la razon
histdrica, ciertamente todavia incompleta, puede
sequir siendo hoy de gran ayuda en consonancia
con la mejor filosofia del presente.

Palabras clave
Ortega y Gasset, crisis, perspectiva, historia,
verdad, sensibilidad, generacion, razén historica

Jestis M. Diaz Alvarez

ORCID: 0000-0001-7872-6205

Abstract

This article proposes a reading of Ortega's theory
of perspective in £/ tema de nuestro tiempo. Its
aim is to attest to its enormous topicality in
one of those decisive debates that cross more
or less explicitly through the history of Western
philosophy and culture, that of whether and
to what extent it is possible to combine
rationality and life, history and truth, unity
and diversity. Ortega understood this question
as the capital theme of his troubled time and
Historical Reason as the essential philosophical
instrument to address it, a reason that had to
go beyond rationalism and relativism in order
to get out of the situation of crisis in which he
and his generation found themselves. Our time
is also a time of breakdowns and uncertainties,
of very difficult conciliations between the
inexhaustible plurality of life and the unitary
aspirations of reason, however partial they may
be. Moreover, in many cases we are still prey to
the rationalism/relativism dilemma. That is why
it seems to me essential to revisit the theory of
perspective in this small and brilliant volume,
which is full of philosophical and conceptual
tensions. His understanding of historical reason,
certainly incomplete, can still be of great help
today in accordance with the best philosophy
of the present.

Keywords
Ortega y Gasset, crisis, perspective, history, truth,
sensibility, generation, Historical Reason

* Quiero expresar a Jaime de Salas mi m&s profundo agradecimiento por animarme
a poner negro sobre blanco algunas de las tesis aqui presentes. Tuvieron su origen mds
inmediato en un encuentro sobre E/ tema de nuestro tiempo celebrado en la Fundacién José

Ortega y Gasset — Gregorio Marafién en octubre de 2023. También quiero hacer extensiva
mi gratitud a Ivdn Caja por su paciencia, buen hacer e inteligencia. José Luis Villalain leyé
con gran atencién una versién previa del manuscrito. Este articulo se ha realizado en el marco
del Proyecto de Investigacién “La filosoffa iberoamericana del siglo XX y el desarrollo de

una razén plural” (P1D2022-138121NB-100), financiado por MICIU/AEI y FEDER/EU.

Coémo citar este articulo:

Diaz Alvarez J. M. (2024). Racionalidad, relatividad e historia. Un tema del tiempo de Ortega
y del nuestro. Revista de Estudios Orteguianos, (48), 93-109.

https://doi.org/10.63487/re0.40

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre

@ MGG Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
B [C derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



94 Racionalidad, relatividad e historia. Un tema del tiempo de ortega y del nuestro

La verdad es la verdad, digala Agamenén o su porquero.
Agamendn.— Conforme.
El porguero.— No me convence.

ANTONIO MACHADO

Me parece que tanto Leo Strauss [como sus discipulos] creen
en el bien y el mal absolutos, en lo verdadero y lo falso, y en que
pueden percibirse directamente mediante una suerte de visién a
priord, un ojo metafisico (...). La razén de Strauss detecta valores
absolutos. Lo envidio. Por mi parte, sencillamente no tengo ese
tipo de raison, una facultad que brinda verdades infalibles en res-
puesta a las cuestiones centrales de la vida.

ISATAH BERLIN

A modo de introduccién. Ortega, un pensador en tiempos de crisis

uando uno recorre con una cierta asiduidad los textos de Ortega en-

seguida repara en la conciencia explicita que nuestro filésofo tiene de

habitar un mundo en crisis. M4s all4 del optimismo o pesimismo que sus
obras puedan destilar en cada momento, lo que parece fuera de toda duda es la
acusada percepcién que el pensador espafiol tuvo a lo largo de su produccién teé-
rica de que las viejas creencias —por usar un concepto esencial en su filosoffa— que
habfan dominado y dado seguridad a los humanos se habian cuarteado, se habfan
vuelto inestables y ya no funcionaban como ese dispositivo orientador impres-
cindible en toda vida personal y comunitaria bien temperadas. El precio a pagar
era el malestar individual y colectivo, el sentimiento de perder pie, de desencaje,
de falta de criterio a la hora de vivir. En este sentido, me parece que una de las
formas m4s productivas de leer hoy a Ortega es como pensador de la crisis o, me-
jor dicho, de las quiebras diversas y sucesivas que han atravesado y parece que
atravesarén sin remedio la historia humana. Porque nuestra época, el hoy més in-
mediato y actual, lo es también de desorientacién e incomodidad. De sensibilida-
des viejas y nuevas que se confrontan y pugnan entre si. De generaciones decli-
nantes y ascendentes. De creencias que se mueren y de otras que no terminan
de nacer o consolidarse. En este contexto, ese gran entomc’)logo social que fue
Ortega tiene todavia mucho que decir, particularmente a aquellos que habitamos
el espacio cultural iberoamericano, tanto en el 4mbito del diagnéstico como en el
de las posibles soluciones a nuestros malestares. Y es desde este trasfondo desde
el que me propongo interpretar ese libro genial que es £/ tema de nuestro tiempo, del
cual hemos celebrado en 2023 su centenario. Me centraré, en concreto, en lo que
entiendo como el eje central de la obra, aquel al que van a parar el resto de los hilos
argumentales de esta, a saber, en su teorfa de la perspectiva y en su rendimiento

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct‘ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS M. Diaz ALVAREZ 95

en uno de esos debates decisivos que atraviesan de modo mas o menos explicito
la historia de la filosofia y la cultura occidentales, el de si es posible y hasta dénde
combinar racionalidad y vida, verdad e historia, unidad y diversidad. Ortega con-
sideré este asunto el tema capital de su atribulado tiempo en la medida en que
pensé que solo la aleacién de ambos polos cuajados en una razén vital o histéri-
ca! podfa ayudarnos a comprender por qué se producian las crisis y, con ello,
entrever posibles y complicados caminos que nos llevaran a las siempre precarias
soluciones. En fin, no sé qué opinaran los posibles lectores de este ensayo, pero
considero que el tema del tiempo de Ortega no ha perdido ni un 4pice de actua-
lidad en el nuestro. Al revés, como le sucede tantas veces a nuestro filésofo, su
fino olfato venteaba bien y la importancia de aquel no ha hecho sino aumentar®.

! Siguiendo el propio vocabulario de la obra no voy a hacer ninguna distincién entre razdn
vital y razén huwtérica. Mds all4 de las continuidades o discontinuidades que se quieran ver entre
estas dos denominaciones de la racionalidad orteguiana, lo cierto es que en este texto se usan
expresamente como sinénimas por encima de las tensiones que ciertamente atraviesan el libro.
Esta voluntad de unificacién de las dos denominaciones me parece muy relevante desde el punto
de vista de la interpretacién que el filésofo hace de sf mismo. Para una comprensién global de la
razén histérica, cfr. Zamora, 2013: 91-120 y Balaguer Garcfa, 2023.

2 Soy consciente de que £/ tema de nuestro tiempo es una obra mayor dentro de la produccién
orteguiana y que en tal medida acumula una importante densidad interpretativa. Mucho se
ha escrito sobre ella y mucho se escribird en el futuro, pues en sus pdginas alientan algunas
de las mejores cualidades de su autor: olfato filoséfico, riqueza histérica, tensién conceptual
y prosa excelente. De este ejercicio genial de razén histérica se han hecho multiples lecturas
paralelas que se apropian del texto desde perspectivas distintas a las que yo propongo. Dos
de las mds importantes han sido hasta la fecha la fenomenolégica y la nietzscheana. No deja de
ser sintomético que filosoffas tan distintas hayan inspirado comprensiones tan diferentes
como licidas. Y es que el pensador espafiol filosofé en la encrucijada de multiples caminos;
vivié y recreé historias y reflexiones pertenecientes a un tiempo turbulento, a una época en
crisis que tensioné los conceptos e impidié, en su caso, un recorte preciso y limpio de estos.
Habitante de mundos facticos y espirituales diversos, quien busque en Ortega direcciones
tnicas tiene la desesperacién garantizada. Pero esa ambigiiedad es también su gran riqueza
y la razén mds probable por la que nos sigue apelando de modo tan extraordinario y plural.
Pretender por tanto que una de las dos lecturas antes mencionadas, o cualquier otra, incluida
la historicista que me propongo hacer aquf, es la tinica posible, la que de verdad “refleja” el
pensamiento del filésofo madrilefio, me parece una quimera. De Ortega, como de todo pen-
sador, no existe /a lectura unica y verdadera. Razonar de ese modo resulta lo mds contrario al
espiritu y gran parte de la letra de un filésofo que nos ensefid, particu]armente en este libro,
que cada generacién cambia de sensibilidad y que es puro primitivismo pretender clausurar la
circunstancia superando de una vez por todas la finitud, es decir, el punto de vista. Sobre este
particular insistiré mds adelante. En relacién con la lectura fenomenolégica, cfr. San Martin,
2013. También son muy relevantes, San Martin, 2012 y Expésito, 2021. Para la importancia
de Nietzsche, ver Cerezo, 2011: 168-176. Una valoracién reciente de la obra y de algunas de
sus interpretaciones mds destacadas (Marfas, Ferrater, Morén, Rodriguez Huéscar, San
Martin, etc.) es la de José Lasaga (Lasaga, 2023: 93-115). Por ultimo, no cabe sino recomen-
dar las pdginas que José Luis Villacafias dedica a este crucial libro en su monumental Ortega

v Gavoet. Una experiencia filosdfica espaiiola (Villacafas, 2023: 445-494).

Revista de

Estudios Orteguianos
N°48. 2024

mayo-octubre



9% Racionalidad, relatividad e historia. Un tema del tiempo de ortega y del nuestro

Dividiré el articulo en dos apartados mas una coda final. En el primero, me
haré cargo del trasfondo que da sentido a la teorfa orteguiana dela perspectiva
en Ll tema de nuestro [[empo. En el segundo, mas extenso, me demoraré en mi
comprensién de ella. En la coda, y de modo tentativo, trataré de incidir en su
enorme actualidad.

No quisiera finalizar esta introduccién sin sefialar que la presente lectura
se hard mayoritariamente en positivo, es decir, desde el lado que recoge las
virtualidades de la propuesta, quedando las criticas pertinentes y el sefia-
lamiento de las dificultades y tensiones —que las hay, y de modo importante—
para otra ocasién. En conexién con semejante opcién hermenéutica, también
insistiré en la continuidad que cabe establecer entre este libro y lo que se
ha dado en llamar la segunda navegacién del filésofo. S¢ de los problemas
que esto conlleva Yy que una parte de los intérpretes més cualificados preﬁe—
ren poner el énfasis en las rupturas o cortes que el Ortega posterior harfa
en algunas de sus temdticas principales, particularmente las que se sitdan
alrededor de la idea de vida y todo lo a ella vinculado®. Sin embargo, como
trataré de mostrar, mi tesis es que siendo ciertas y manifiestas las tensiones
que atraviesan la obra —no en vano el propio pensador hace matizaciones de
gran calado en la edicién de 1934—, no lo es menos que las continuidades con
textos clave de esta “segunda etapa” —Historia como sistema, ldeas y creencias o
“Apuntes sobre el pensamiento”— son palpables y claras en la direccién de lo
que entiendo como una progresiva historizacién de su pensamiento. Desde
esta perspectiva, me parece que no resulta del todo desacertado leer £/ tema
de nuestro tiempo como un semillero de ideas no siempre bien anudadas en un
momento de encrucijada, ideas que entran en friccién y no se troquelan con-
ceptualmente con claridad, pero que andando el tiempo fructifican —al menos
una buena parte de las que tengo por mds interesantes— en las tesis bdsicas
de la razén histérica.

De generaciones, sensibilidades y perspectivas en conflicto.

El problema de la verdad

Como es de todos conocido, El tema de nuestro tiempo se inicia con un pri-
mer capitulo sobre las generaciones. No creo exagerar demasiado si afirmo que
en é| estdn ya contenidas muchas de las claves del libro y que forma un arco
perfecto con el décimo, es decir, con el capitulo postrero que relata de forma
explicita la teorfa orteguiana de la perspectiva. Y es que sin generaciones no
hay perspectiva en el sentido que Ortega usa este término. O expresado de otra
manera, hay perspectiva, mejor, perspectivas, porque los humanos conformamos
nuestra vida indefectiblemente de modo generacional.

5 Cfr., por ejemplo, el ya citado articulo de José Lasaga.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS M. Diaz ALVAREZ 97

En efecto, desde el mismo inicio del libro, el pensador madrilefio sostendra
que las sociedades se agrupan espontdneamente en generaciones que tienen, y
esto es lo decisivo, distintas sensibilidades, diferentes miradas sobre la realidad.
A este respecto, la historia humana no va a ser otra cosa que la dialéctica que se
establece entre esas sensibilidades, que cuando entran en radical contradiccién
abren un abismo en la comprensién del mundo del momento y, a su través, en
la convivencia social. Las crisis humanas, Ortega lo dice con claridad en este
capfitulo inicial, son el fruto de la discrepancia entre perspectivas, de visiones
contradictorias, de sensibilidades diversas que chocan en un mismo tiempo his-
térico. Pero si tal cosa sucede es porque lo real y su verdad, y entiéndase esta
palabra en el sentido més amplio posible, no se nos revela ni de modo inmediato
ni en su totalidad. Sefiala el filésofo madrilefio con gran agudeza y contempo-
raneidad en la primera pédgina del ensayo:

Nuestro pensamiento pretende ser verdadero; esto es, reflejar con docili-
dad lo que las cosas son. Pero serfa utépico y, por lo tanto, falso suponer que
para lograr su pretensién el pensamiento se rige exclusivamente por las cosas,
atendiendo sélo a su contextura. Si el filésofo se encontrase solo ante los ob-
jetos, la filosoffa serfa siempre una filosoffa primitiva. Mas junto a las cosas
halla el investigador los pensamientos de los dem4s, todo el pasado de medi-
taciones humanas, senderos innumerables de exploraciones previas, huellas
de rutas ensayadas al través de la eterna selva problemdtica que conserva su
virginidad, no obstante su reiterada violacién®.

Més all4 de lo afortunada que pueda considerarse la metdfora de la realidad
como selva problemética y de sus intentos de captar]a y Comprenderla en su
mismidad como reiteradas violaciones que, y esto es lo crucial, no obstante
nunca anulan su virginidad, lo que el Ortega del afio veintitrés est4 afirmando
con extrema claridad es algo que ya aparece a su manera en Meditaciones® o
“Verdad y perspectiva” y que también estard en su filosofia posterior, por ejem-
plo, en Historia como sistema o en Ideas y creencias, a saber, que la realidad en el
sentido m4s propio, global y contundente del término permanece siempre como
un enigma que, como dir4 también mds adelante en este mismo libro, carece
de forma perfecta definida y accesible a los humanos, y que por mucho que se
ha intentado asediarla desde diferentes sensibilidades a lo largo de la historia
conocida nunca se ha conseguido ni se conseguird desvelar aquello que desde
una idea totalizadora serfa su nticleo o estructura principal. Porque el humano
no se enfrenta o confronta directamente y en soledad a las cosas mismas, “obje-

4 Ortega y Gasset, 2005: 111, 561. Se cita en Obras completas, 10 vols. Madrid: Fundacién José
Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010. Se indica el tomo en romanos.

® Para una valoracién de Heditaciones del Quijote que tiene en su centro la nocién de perspec-
tiva, cfr. Salas, 2013: 231-249.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



98 Racionalidad, relatividad e historia. Un tema del tiempo de ortega y del nuestro

tos” desnudos y atemporales iguales para todos en cualquier tiempoy lugar. Tal
pretensién es puro primitivismo, como indica el fragmento, un mal que aqueja a
todo pensar que cree que puede descubrir una realidad més all4 de la historia®.

Ahora bien, si eso es lo que sucede, ;qué es lo que propiamente comparece
en el relato que cada generacién hace de lo real? ;Trasluce éste algo més que
una verdad para un conjunto de humanos determinado en un momento dado?
Y si esto es asf, jpodemos seguir hablando propiamente de verdad? ;Qué ocu-
rre, por otra parte, cuando esas sensibilidades que revelan diferentes verdades
generacionales chocan entre si? ;Tiene realmente sentido que se produzca tal
choque en el 4mbito de lo que se presume como verdadero? Expresado de otra
manera, jcudl es la relacién de las diferentes perspectivas, muchas veces in-
conciliables, que se propician y consolidan en las diferentes sensibilidades que
atraviesan la historia humana y sus generaciones con lo que entendemos por
verdad? Si algo parece caracterizar a esta, tanto en su uso corriente como en el
més consolidado en la tradicién filoséfica, es que en cuanto tal es una, univer-
sal y necesaria, vélida por definicién para toda entidad racional en cualquier
tiempo y lugar. Por lo tanto, algo que es verdad lo deberfa ser de igual modo en
la prehistoria y en el siglo XXV, es decir, con independencia de la sensibilidad
o generacién histérica que impere. Ademds, no deberfa poder ser contradicho.
Si no fuera asf, estarfamos pr‘ecisarnente ante la prueba de que lo que tenfamos
por verdad no era tal.

Desde esta visién de la verdad, lo transhistérico, transubjetivo o transge-
neracional tiene tal peso que parece que resulta imposible conciliarlo con la
propia idea de historia excepto de modo absolutamente secundario, a saber,
concibiéndola como una mera sucesién de errores desechables frente a la lumi-
nosidad inmutable de aquella. De ahi que lo que es verdad no pueda ser his-

¢ La tesis del cardcter enigmético de lo real, del “error inveterado” consistente en pensar
que la realidad tiene “por sf misma, e independiente del punto de vista que sobre ella se tomara,
una fisonomfa propia” es resaltado con claridad en el capitulo X: “Pensando asi [que la realidad
tiene una fisonomf{a propia] (...), toda visién de ella desde un punto determinado no coincidiria
con ese su aspecto absoluto y, por tanto, serfa falsa. Pero es el caso que la realidad, como un
paisaje, tiene infinitas perspectivas, todas ellas igualmente veridicas y auténticas. La sola pers-
pectiva falsa es ésa que pretende ser la tinica. Dicho de otra manera: lo falso es la utopia, la verdad
no localizada, vista desde «lugar ninguno». El utopista —y esto ha sido en esencia el racionalismo— es
el que mds yerra, porque es el hombre que no se conserva fiel a su punto de vista, que deserta
de su puesto [y aqui remite en nota a «Verdad y perspectiva»]”, Ortega y Gasset, 2005: 111, 614.
Esta tesis, de honda impronta hermenéutica, significa que Ortega rechaza ya en este momento la
idea de verdad como correspondencia, al menos en su modulacién mds simple. Sobre la madura-
cién de esta idea en Historia como sistema o 1deas y ereencias, por citar solo dos ejemplos, cfr. Ortega
vy Gasset, 2006: VI, 62 y 64-81; Ortega y Gasset, 2006: V, 669-671 y 676-678. Para Ortega y
la hermenéutica, Conill, 2013: 2007-227; Moratalla, 2005: 373-410. Acerca de si en esta época
podria verse, aunque malgre lui, el avance de lo que serd el nicleo de su critica posterior a la
fenomenologia como una forma de racionalismo en el fondo ahistérico, ver la nota 13.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS M. Diaz ALVAREZ 99

térico en sentido propio y lo que es histérico, al ser contingente, no tenga nada
que ver con la verdad estrictamente hablando’.

En este contexto dilemdtico que obliga a elegir entre racionalidad o historia,
entre verdad o historicidad vital, asimilando esta tltima a la pura relatividad,
la genial propuesta de Ortega articulada hace ya cien afios, y que yo considero
de extrema actualidad y en linea con la mejor filosofia contemporénea, va a
consistir en reconocer, por un lado, el cardcter transubjetivo de la verdad, sin
el cual esta dejarfa de serlo, pero limitdndolo o parcializdndolo de tal modo
en el seno de la historicidad de la circunstancia y del sujeto receptor que lo real
ultimo y la verdad total que le corresponderia siempre van a permanecer como
un enigma, como algo inalcanzable, por lo que aquello que entendemos por
verdad en cualquier momento de la historia humana, siendo propiamente tal, lo
serd también hasta nuevo aviso, de un modo parcial, fragmentario, circunstan-
cial. Dicho de otra manera, en la propuesta orteguiana pasaremos del “verdad
o historia”, del “racionalidad o historia” al “verdad en y desde la historia” o a
que no hay verdad sin historia, una verdad que, en consecuencia, insisto, nunca
serd limpia, definitiva, total y, en esa medida, por paradéjico que sea, siempre
admitird su posible “contradiccién”, su provisionalidad e inestabilidad en una
dialéctica abierta sin cierre apriérico posible.

A este respecto, quiero adelantar que el modelo orteguiano de dialéctica his-
térica que se destilard en su teorfa de la perspectiva en ningin caso puede reco-
nocerse en la idea de raigambre kantiana de la verdad como avintota, es decir, de
la verdad como proceso histérico que tesauriza con coherencia completa, precisa,
progresiva y constante verdades parciales porque de alguna forma ya se sabe el
resultado final, el dibujo de lo real en el que han de encajar de una tinica manera
posible. Creo que Ortega, a pesar de algunas afirmaciones y expresiones que se
encuentran no solo en £/ tema de nuestro tiempo sino también en otras partes de su
obra, veta esa posibilidad reconciliadora y totalizadora —en el fondo leibniziana-
hegeliana-husserliana y racionalista— siempre presente en la idea de verdad como
asintota justamente porque para él lo real termina siempre por ser enigmético.
Sobre este punto, diré algo més adelante. Pero ahora, veamos con cierto detalle
la manera en que el fil6sofo articula su teorfa de la perspectiva.

Més alla del racionalismo y el relativismo. El humano de carne y hueso,
la historia y la teoria orteguiana de la perspectiva

En el capitulo I1I del libro, titulado, como es de todos conocido, “Relati-
vismo y racionalismo”, Ortega habfa ya denunciado que ambas posturas eran

7 Sobre semejante comprensién racionalista de la verdad y su reverso absoluto, el rela-
tivismo, es preciso leer con detenimiento el magistral capitulo III, “Relativismo y racionalismo”,

Ortega y Gasset, 2005: 111, 572-577.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



100 Racionalidad, relatividad e historia. Un tema del tiempo de ortega y del nuestro

la reaccién moderna a la antinomia planteada entre vida y cultura, historia y
verdad, razén e historia. Un dilema que la sensibilidad nueva que se estaba
abriendo paso en su tiempo y en su generacién no podia aceptar como verdade-
ro. Pues bien, justo al inicio del decisivo capitulo X, el que propiamente aborda
la antinomia, vuelve a ese punto capital del siguiente modo:

Recuérdese el comienzo de este estudio. La tradicién moderna nos ofrece
dos maneras opuestas de hacer frente a la antinomia entre vida y cultura. Una
de ellas, el racionalismo, para salvar la cultura niega todo sentido a la vida. La
otra, el relativismo, ensaya la operacién inversa: desvanece el valor objetivo
de la cultura para dejar paso a la vida. Ambas soluciones, que a las generacio-
nes anteriores parecian suficientes, no encuentran eco en nuestra sensibilidad.
Una y otra viven a costa de cegueras complementarias. Como nuestro tiempo
no padece esas obnubilaciones, como ve con toda claridad el sentido de ambas
potencias litigantes, ni se aviene a aceptar que la verdad, que la justicia, que
la belleza no existen, ni a olvidarse de que para existir necesitan el soporte

de la vitalidad®.

El ejemplo que servir4 tanto para explicar las cegueras respectivas del racio-
nalismo culturalista y del relativismo vitalista como para articular la solucién
perspectivista de Ortega va a ser el del conocimiento y su epitome, la verdad.
.Y cudl es el gran error de ambos segtin el filésofo? Uno muy significativo a
los efectos de la propuesta orteguiana posterior. A saber, ni el racionalismo ni
el relativismo se toman en serio el tinico sujeto cognoscente que existe en cuan-
to tal: el individuo de carne y hueso, podriamos decir unamunianamente. En
efecto, Ortega no se cansar4 de repetir a lo largo de su obra que la subjetividad
que conoce, pero también la que actiia moralmente o goza estéticamente, es la
subjetividad individual circunstanciada que vive en un tiempo y una sociedad
determinados. Tanto para el racionalismo como para el relativismo tal subje-
tividad —insisto, la tnica existente para Ortega en sentido estricto— no es mds
que un impedimento, un estorbo para el verdadero conocimiento, la verdade-
ra accién moral o el verdadero goce estético. Por eso el racionalismo postulard
en diferentes modalidades que al lado del sujeto empirico, completamente dese-
chable en dltima instancia, existe algo asf como una subjetividad trascendental,
la verdadera subjetividad, que es quien conoce, y puede conocer porque pres-
cinde justamente de la ganga que es la historia contingente. El mundo infinito,
eterno, transvital, transubjetivo y transhistérico de la Verdad, la Justicia o la
Belleza, con maytsculas, es decir, el Verdadero Mundo, solo puede ser capta-
do por el Verdadero Humano, aquel que de alguna forma goza también, y a
la par, de unas cualidades especiales a la altura de tan insigne meta; solo en él
puede penetrar la realidad sin la menor deformacién y alumbrar la verdad tras-

8 Ortega y Gasset, 2005: III, 611.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS M. Diaz ALVAREZ 101

cendente. Dice Ortega que para el racionalismo el sujeto tiene que ser, pues,
“un medio transparente, sin peculiaridad o color alguno, ayer igual a hoy y a
mafiana —por tanto, ultravital y extrahistérico. Vida es peculiaridad, cambio,
desarrollo; en una palabra: hwtoria” (Ortega y Gasset, 2005: 111, 612).

Ahora bien, el precio que se pagard con semejante depuracién es, a juicio
del filésofo madrilefio, el falseamiento de nuestro yo y de la vida individual y
comunitaria que protagonizamos. Un falseamiento que precisamente ha con-
ducido a la crisis que €l est4 viviendo en el momento que escribe el libro y que
en tanto que crisis del racionalismo/idealismo culturalista va a necesitar de una
profunda enmienda histérico vital.

En cuanto al relativismo, Ortega sefiala muy agudamente que para quie-
nes se manifiestan como sus partidarios, el sujeto del conocimiento, entendido
igualmente como realidad concreta e histérica, es, en no menor medida que
para el racionalismo —y a pesar de las apariencias en contra—, un estorbo a la
hora de conocer. Y ello es asf porque la subjetividad que postula el relativismo
estd tan escorada hacia la particularidad, estd tan modelada por su contexto
histérico, que al entrar en contacto con la realidad, al pretender conocer las
cosas, las deforma de tal modo que es imposible hablar de verdad m4s alld de
entender por tal las intimas y puramente idiosincraticas convicciones culturales
que dominan un tiempo y lugar determinado, eliminando el minimo de trascen-
dencia exigido para que algo pueda calificarse como verdad en sentido propio.
Sefiala Ortega muy significativamente, para el relativismo: “El conocimiento es
imposible; no hay una realidad trascendente, porque todo sujeto real es un re-
cinto peculiarmente modelado. Al entrar en él la realidad se deformarfa, y esta
deformacién individual serfa lo que cada ser tomase por la pretendida realidad”
(Ortega y Gasset, 20056: 111, 612).

Si nos fijamos tanto en el caso del relativismo como en el del racionalismo,
lo que el autor de E/ tema de nuestro tiempo nos esté indicando es que, o bien
por exceso o bien por defecto, la subjetividad que postulan uno y otro termina
fagocitando larealidad, lo otro del sujeto, anuldndola y haciéndola indistinguible
de éste. En un caso, una subjetividad absolutamente general se harfa cargo de
un mundo absolutamente universal, fusiondndose con él. En el otro, una sub-
jetividad absolutamente particular serfa la receptora perfecta y también se
amalgamarfa sin mdcula alguna, sin friccién, con un mundo estrictamente
particular. Para nuestro pensador, ambas subjetividades y ambos mundos son
ficciones, malas ficciones idealistas que no dan cuenta del proceso real del
conocimiento, la accién moral o el goce estético en los vivientes humanos.

Con esta idea en mente, volvamos a ese individuo de carne y hueso, a la sub-
jetividad atravesada por la historia que Ortega reconoce como la tnica existen-
te. ;Es realmente este tipo de entidad un estorbo, un impedimento, por arriba o
por abajo, para el conocimiento? ;O maés bien nos es dado conocer en el tnico
sentido en el que un humano puede hacerlo justo porque somos sujetos e la

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



102 Racionalidad, relatividad e historia. Un tema del tiempo de ortega y del nuestro

historia? La muy actual respuesta de Ortega, en linea, me parece, con la mejor
fenomenologia, la mejor hermenéutica y el mejor pragmatismo, sefialard, como
ya he ido insinuando, que por paradéjico que pueda parecer, solo gracias a que
somos individuos, a que nuestra perspectiva sobre la realidad es individual/
cultural, a que estamos inmersos en la historia, solo gracias a ello, insisto, nos es
dado descubrir la verdad “trascendente”. Una verdad que, como ya apunté més
arriba, nunca seré absoluta en el sentido de que jamds captura o puede identifi-
carse con la totalidad de lo real, pero que en cuanto tal verdad es transubjetiva
y se sitda por encima de la relatividad, entendida ésta como pura construccién
ficcional deformada. Cito al pensador madrilefio:

El sujeto, ni es un medio transparente, un “yo puro”, idéntico e invaria-
ble, ni su recepcién de la realidad produce en ésta deformaciones. Los hechos
imponen una tercera opinién, sintesis ejemplar de ambas. Cuando se inter-
pone un cedazo o reticula en una corriente, deja pasar unas cosas y detiene
otras; se dird que las selecciona, pero no que las deforma. Esta es la funcién
del sujeto, del ser viviente ante la realidad césmica que le circunda. Ni se
deja traspasar sin més ni mds por ella, como acontecerfa al imaginario ente
racional creado por las definiciones racionalistas, ni finge él una realidad
ilusoria. Su funcién es claramente selectiva. De la infinitud de los elementos
que integran la realidad, el individuo, aparato receptor, deja pasar un cier-
to ntimero de ellos, cuya forma y contenido coinciden con las mallas de su
reticula sensible. Las dem&s cosas —fenémenos, hechos, verdades— quedan
fuera, ignoradas, no percibidas’.

Todo depende, pues, de la reticula sensible que somos cada uno de nosotros;
desde ella captamos lo real, el mundo se nos aparece tal y como es en verdad
més alld de la pura subjetividad. Lo que ocurre es que esa malla que filtra la
realidad es, como se termina de decir, selectiva. ;Y cémo se fija la seleccién
de lo que la subjetividad de carne y hueso aprehende con verdad? Aqui vuel-
ve Ortega a hacer suyos los conceptos iniciales de generacién, de sensibilidad
generacional que varfa histéricamente y se amalgama en unidades mayores;
por ejemplo, los pueblos. Lo vuelvo a citar:

cada pueblo y cada época tienen su alma tipica, es decir, una reticula con
mallas de amplitud y perfil definidos que le presentan rigorosa afinidad con cier-
tas verdades e incorregible ineptitud para llegar a ciertas otras. Esto significa
que todas las épocas y todos los pueblos han gozado su congrua porcién de
verdad, y no tiene sentido que pueblo ni época algunos pretendan oponerse a
los demds, como si a ellos solos les hubiese cabido en el reparto la verdad en-
tera. Todos tienen su puesto determinado en la serie histérica: ninguno puede

? Ortega y Gasset, 2005: III, 612.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS M. Diaz ALVAREZ 105

aspirar a salirse de ella, porque eso equivaldria a convertirse en un ente abs-

tracto con fntegra renuncia a la existencia'®.

Expresado de otra forma, la malla subjetiva que selecciona la verdad, a
diferencia de las categorfas kantianas, varfa, cambia; en suma, es de caracter
social-histérico, pero tal cosa, y esta es la paradoja, la dificultad y la lucidez
de Ortega, no anula su capacidad de verdad, al revés, la posibilita y hace que
se conecten verdad e historia, vida y razén. Solo porque estamos inmersos en
el rio de la historia, porque los sujetos que somos estamos atravesados por ella,
podemos en tltima instancia aprehender la verdad de lo real que se manifiestaa
una comunidad en un perfodo determinado. En definitiva, nuestra historicidad,
el que nos configuremos como humanos siempre desde un punto de vista, desde
una perspectiva, desde un conjunto de creencias, dir4 con posterioridad, es la
condicién misma de posibilidad del conocimiento y no su impugnacién, como
consideraban el relativismo y el racionalismo, cada uno a su modo'!.

Ahora bien, si la verdad es histérico-social y se nos manifiesta solo de modo
selectivo en cada época, una cosa parece clara: no hay posibilidad de tener
un dibujo de la totalidad de la verdad —lo mismo sucederia con la bondad, la
justicia, la belleza, etc. A ningiin pueblo o conjunto de individuos se les ma-
nifiesta nunca la “verdad entera”, dice Ortega. La tnica perspectiva que no
existe es aquella que quiere asumir el punto de vista de Dios, a saber, la pers-
pectiva racionalista, que “en un golpe de visién” pretende captar para siempre
y de una vez por todas la totalidad de lo real. El racionalismo trascendentalista
es un experimento fallido incapaz de hacerse cargo de la realidad porque, como
ya hemos visto, la propia realidad nunca se manifiesta absolutamente, sino que
se derrama en infinitas perspectivas que, para ser aprehendidas, exigen a su
vez infinitas comunidades de humanos con sensibilidades distintas. Por eso la
razén pura ha de dar paso a la razén vital/histérica (Ortega y Gasset, 2005: 111,
614-615). Una razén menesterosa que ha de reconstruir a posterior: la historia

10 Ortega y Gasset, 2005: 111, 613.

I Es verdad que la palabra creencia no aparece en E/ tema de nuestro tiempo en el sentido
técnico que tendrd con posterioridad. Pero tampoco es muy dificil percibir que detrds de con-
ceptos como el de “alma tipica” o “sensibilidad” generacional pueden intuirse claramente los
hilos basicos de su presencia postrera. En otro lugar he defendido, y lo sigo haciendo ahora, que
la categorfa de alma, tanto individual como colectiva, no se interrumpe en la obra de Ortega en
los afios veinte. Lo mismo sucede con lo que puede entenderse como el entramado conceptual
ligado a ella y que comprende todas las nociones vinculadas de una u otra forma a la estima-
tiva. En mi opinién, lo que se produce en la obra del pensador madrilefio es una progresiva
desbiologizacién de tal constelacién conceptual, que no por casualidad corre en paralelo con su
creciente historizacién. La coagulacién final serd la teorfa de las creencias, nunca del todo bien
perfilada por Ortega y, en esa medida, no exenta de aristas y equivocos. Sobre todos esos dispu-
tados asuntos, ver Brioso y Dfaz Alvarez, 2016: 98-122; Diaz Alvarez y Brioso, 2018: 373-386;
Expésito, 2021 y Echeverria y Garcfa Pérez, 2017.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



104 Racionalidad, relatividad e historia. Un tema del tiempo de ortega y del nuestro

del sentido, la historia de la verdad, componiendo contingente y experimentalmente,
es decir, siempre de modo precario y hasta donde es posible en un momento
dado, los diferentes puntos de vista que las diversas comunidades de humanos
han generado hasta la fecha en el transcurso del tiempo y evitando el mayor
peligro que siempre acecha en cada uno de ellos, la absolutizacién, el tomar por
verdad completa lo que es solo un fragmento o parte'®.

Teniendo esto presente, el perspectivismo que conforma la razén orteguiana
comprende el proceso histérico, ya lo dije més arriba, como una serie dialéctica
progresiva y de carécter abierto. Progresiva porque cada vez poseemos mas
experiencias que vivimos como verdaderas en el dibujo difuso y enigmético
de lo que entendemos por realidad; abierta porque esas verdades son siempre
antepenﬁltimas, fragmentos, retazos, y por tanto estdn constantemente reajus—
tdndose unas a otras en un proceso continuo, lo que nunca nos permite decir
que hemos llegado a la meta, que hemos agotado completamente el supuesto
dibujo de lo real, que hemos fijado de una vez por todas, vub specte acternitatis,
aquello que la verdad es sin ulteriores matices, ni siquiera de modo asintético.
Reparar en esto me parece de gran importancia. En efecto, como se termina de
ver, Ortega, como buen pensador postidealista, rechaza de plano en este libro
y alo largo de su produccién la tesis del “ojo de Dios”, incluso la manifestacién
mds suave y cémoda de ésta, a saber, la que entiende la verdad como aproxima-
cién asintética. Ello es asf porque una comprensién tal también tiene como base
el dibujo absoluto de lo real, que, como ya sabemos, permanece siempre para el
filésofo como un enigma irresoluble. Siguiendo en este punto de modo libérri-
mo los razonamientos de Isaiah Berlin o Richard Rorty, no es diffcil de atisbar
que la tesis de la verdad como asintota presupone que la realidad es como un
puzzle del cual vamos desvelando progresivamente cada una de sus piezas, que
solo pueden encajar en el rompecabezas final de una tnica forma y, por lo tan-
to, sin entrar en ningun tipo de colisién. Es imposible por definicién que unas
ocupen el lugar de las otras. Dada esta situacién, a medida que avanzamos en
la confeccién del puzzle —del que tenemos siempre una cierta idea previa, por
difusa que sea—, el dibujo se vuelve cada vez més nitido, y aunque nunca lle-
guemos a realizarlo completamente, cuantas més piezas coloquemos més claro

se VOlVCI‘é. e] perfi], que nunca experimentaré co]apsos o reconfiguracionesls.

12 En relacién con estos asuntos, cfr. Ortega y Gasset, 2005: 111, 613-616.

15 Me permito a continuacién reproducir la tesis de Isaiah Berlin en la clarividente versién
de Richard Rorty: “De acuerdo con Berlin, antes del siglo XVIII, los pensadores occidentales
estaban practicamente de acuerdo en tres doctrinas: en primer lugar, todas las preguntas autén-
ticamente fundadas pueden hallar respuesta; en segundo lugar, es posible descubrir las respues-
tas a esas preguntas por medios de cardcter ptblico, esto es, unos medios que, en palabras de
Berlin, «pueden aprenderse y transmitirse a otras personas»; y, en tercer lugar, todas las respues-
tas anteriores son compatibles entre si. Todas ellas encajan en una Unica Verdad. Por emplear las
perspicaces palabras de Berlin, los pensadores occidentales consideraban que la vida humana

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct‘ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS M. Diaz ALVAREZ 105

Creo que esta metafora de la realidad como rompecabezas resoluble al que
vamos afladiendo infinitamente piezas verdaderas se ajusta bien a una idea de
la perspectiva en sentido leibniziano o husserliano, donde la idea de composibi-
lidad est4 regulada de alguna forma por la de totalidad, pero se compadece mal,
sin embargo, con la tesis orteguiana, mucho més volcada a la contingencia de
lo histérico. Y aqui le doy toda su fuerza a lo que significa en £/ tema de nuestro
tiempo, y en el grueso de la obra del filésofo en general, que la realidad, a pesar
de los pesares, de las perspectivas que captamos y vamos componiendo a lo
largo de la historia, siga siendo siempre un radical enigma, una “selva virgen”,
como se decfa en aquel texto inicial que abre la obra, que nunca pierde tal
condicién. Si esto es asf, la composibilidad de las perspectivas que conforma
la dialéctica real de la historia nunca perderd para Ortega su perfil al menos
parcialmente contingente, a posteriori y experimental'“.

Sin embargo, tal asuncién de la contingencia no termina, me parece, en la
rapsodia perspectivista nietzscheana, sino en eso que algunos de los filésofos
que mds admiro del pasado siglo y del presente han llamado “hegelianismo
sin espiritu absoluto”!®. Porque en Ortega hay, es verdad, dialéctica histérica
y un tipo peculiar de progreso, pero sin totalidad reconciliadora; no hay nun-
ca, como se apunta en una expresién maravillosa de £/ tema de nuestro tiempo,
un “tercer paisaje auténtico” (Ortega y Gasset, 2005: 111, 613) o arquetipico
que dirima entre dos o més, sino, y si se me permite de nuevo la expresidn,
composibilidad experimental y a posteriori. Ese es el niicleo sustancial, me parece,
de su racionalidad perspectivista, que cuajard definitivamente y con posterio-

consistfa precisamente en ese empefio, el empefio de culminar la resolucién de un rompecabezas.
Asf es como describe Berlin lo que yo he llamado la obsesién occidental por la grandiosidad
universalista: «<Ha de haber algtin modo de reunir todas las piezas del puzle. El ser més sabio, el
ser omnisciente, ya sea Dios o alguna docta criatura terrenal —segtin prefiramos concebirlo—, es
en principio capaz de reunir todas las piezas en una pauta coherente. Quienquiera que logre ha-
cerlo sabrd cé6mo es el mundo: cémo son las cosas, qué han sido, qué serdn, por qué leyes se rigen,
qué es el humano, qué relacién tiene el humano con las cosas, y por consiguiente, qué necesita el
humano, qué desea y cémo le serd posible alcanzar el objeto de esos deseos»”, Rorty, 2010a: 149.

1 Aquf es preciso llamar la atencién sobre la importancia posterior que tendré para el pen-
sador la lectura de Dilthey, en concreto, su concepcién de la “dialéctica real”. Cfr., por ejemplo,
Historia como sistema (Ortega y Gasset, 2006: VI, 72).

15 Algunos de los pensadores que han hablado en esos términos son Richard Rorty, Richard
Bernstein, Charles Taylor o Gianni Vattimo, con Gadamer al fondo. Entre nosotros, aunque
no desde Hegel, sino a partir de una lectura muy peculiar y heterodoxa de Kant, el afiorado
Javier Muguerza ha mantenido tesis que tienen un profundo aire de familia con lo que hasta
ahora vengo comentando. Cfr. Rorty, 2010b; Bernstein, 1983; Vattimo, 2009: 142-151; Taylor y
Bernstein, 2017; Muguerza, 1990. Para la relacién Muguerza/Ortega, con el exilio de José Gaos
por medio, ver Diaz Alvarez, 2023: 219-236. Sobre Hegel y Ortega es imprescindible la edicién
de las notas de trabajo publicada por Domingo Herndndez: Hegel. Notas de trabajo (Ortega y
Gasset, 2007). Este libro contiene un luminoso prélogo del editor. Una lectura cruzada de Rorty
y Ortega se encontrard en Diaz Alvarez y Brioso, 2015: 131-144.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



106 Racionalidad, relatividad e historia. Un tema del tiempo de ortega y del nuestro

ridad en su tesis madura de la “razén histérica”, un artefacto filoséfico que
él entendfa, y creo que por una vez no exageraba en demasfa, como porta-
dor de “una reforma radical de la filosoffa y, lo que importa m4s, de nuestra
sensacién césmica” (Ortega y Gasset, 2005: 111, 613). De la filosoffa, porque
suponfa y supone una critica radical a la tradicién filoséfica: a su utopis-
mo, progresismo e idealismo en relacién con la verdad, la moral y la belleza,
algo que hizo en el pasado y hace también hoy que cada sistema filoséfico
pretendiera “valer para todos los tiempos" al margen de la propia reticula o
perspectiva generacional en la que se ha alumbrado'®. De nuestra sensacién
césmica, porque al sabernos herederos de las otras perspectivas histéricas,
serd nuestra visién del mundo “mucho mds amplia, m4s compleja, mas llena
de reservas, encrucijadas, escotillones” (Ortega y Gasset, 2005: 111, 615). En
este reconocimiento de la complejidad y en el consiguiente rechazo del primi-
tivismo irredentamente universalista de la verdad totalizadora y ahistérica,
un reconocimiento que a la vez no niega la razonabilidad ni la verdad siempre
acotadas, residirfa precisamente para Ortega la “superioridad jerdrquica” de
la perspectiva y del tipo de racionalidad que se habilita en la razén histérica
con respecto a las habidas hasta la fecha.

Leida de este modo, la propuesta orteguiana toca una mdsica no fundaciona-
lista, antidogmdltica, pluralista, pero en ningiin caso relativista, que encaja bien con

16 Quiero llamar la atencién en que esta tesis puede contemplarse como una anticipacién
peculiar de la idea de la radical historicidad y caducidad de la propia filosoffa de Ortega e,
incluso, de la filosofia en cuanto tal, un asunto que se recogera con claridad en “Apuntes sobre el
pensamiento, su teurgia y su demiurgia” (Ortega y Gasset, 2006: VI, 22-26). Para un desarrollo
de esta idea, cfr. Diaz Alvarez y Brioso, 2018: 380-387. Por otra parte, si resulta verosimil el
planteamiento que se termina de hacer, y retomando ahora los hilos argumentales de la nota 6,
quizé convendria darles una relectura a las paginas finales del capitulo X y ver hasta qué pun-
to no anuncian también la futura critica a la fenomenologia husserliana en tanto que raciona-
lismo universalista. Si cotejamos esos textos con el Anrejo de “Apuntes sobre el pensamiento”,
veremos replicados en el escrito de 1941 algunos de los tépicos que aparecen en 1923. Por otro
lado, no hay que olvidar que cuando Ortega habla de “la reduccién o conversién del mundo a
horizonte” lo que parece estar criticando es la falta de perspectivismo, el creer utépica y primiti-
vamente que hay una perspectiva desde ninguna parte, un “ojo de Dios”. Los filésofos, nos dice
en una tesis que recordard a planteamientos desarrollados con radicalidad extrema por José
Gaos, han tendido a pensar asf, confundiendo la verdad omnimoda con lo que solo era el “hori-
zonte de sus autores. Lo que ellos interpretaban como limite del universo, tras el cual no habia
nada mds, era sélo la linea curva con que su perspectiva cerraba su paisaje. Toda filosofia que
quiera curarse de ese inveterado primitivismo, de esa pertinaz utopia, necesita corregir ese error,
evitando que lo que es blando y dilatable horizonte ve anquilose en mundo” (Ortega y Gasset, 2005: 111,
615-616). Se trata, pues, una vez mas, de localizar la verdad siempre parcial en una dialéctica
histérica abierta. Solo asf, desde la conciencia de su limitacién y finitud, desde el inescapable
horizonte temporal y social en la que fue alumbrada, podr4, en la medida de lo posible, articu-
larse, componerse, hasta donde sea posible, con otras que la sucedan. Para una potente lectura
fenomenoldgica de £/ tema de nuestro tiempo, ver San Martin, 2013: 47-68.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS M. Diaz ALVAREZ 107

la sensibilidad de nuestro complicado presente —o al menos eso me lo parece a
mi—, un tiempo el nuestro, también de crisis, como al que Ortega le tocé vivir.

Coda. La actualidad de E/ tema Jde nuestro tiempo y de la filosofia de Ortega

A nadie se le escapa hoy en dfa que a gran parte de la filosofia, la mejor
filosoffa dirfa yo, de mediados y finales del XX y de comienzos del XXI, se le
ha vuelto practicamente imposible hablar de la Verdad o la Moral con mayus-
culas, como le gustaba decir a Javier Muguerza (Muguerza, 1990: 679). No es
para menos. Aparte de la persistente y creciente constatacién de la pluralidad
humana, investigaciones recientes y no tan recientes han ido mostrando con
claridad la vinculacién de las ansias de totalidad de la filosoffa con algunos de
los movimientos totalitarios que asolaron con millones de muertos la historia
del siglo XX. La exigencia de Verdad, la creencia en una Racionalidad que
podl’a establecer un fundamento tltimo, un suelo rocoso capaz de domedar las
turbulencias y azares de la historia, terminaron por “inspirar” o legitimar una
buena parte del ingente dafio padecido en la pasada centuria!’. No hace falta
forzar los textos de Ortega para ver que nuestro pensador transité con una mi-
rada propia por senderos parecidos. En £l tema de nuestro tiempo, en su apéndice
“El ocaso de las revoluciones”, pero también de modo explicito en La rebelion de
las masas o Historia como sistema, por citar solo algunos libros o ensayos famosos,
se alude expresamente a la violencia que late en la metafisica tradicional. Y es
que una buena traduccién de todo lo que el pensador madrilefio viene diciendo
sobre el racionalismo podria sintetizarse afirmando que tal opcién filoséfica no
es en realidad otra cosa que el ejercicio sistematico de la violencia a la plural
realidad en todos sus érdenes, también en el moral y politico. Hay que superar,
por lo tanto, el racionalismo en su versién ortodoxa. Esto lo asumen hoy hasta
aqueﬂos que se reclaman herederos de tales planteamientos.

Ahora bien, superar el racionalismo tradicional no significa para la mayor
parte de la filosofia Contemporénea abrazar el relativismo. Igual que Ortega,
muchos son los que piensan en la hora presente que las filosoffas que sostienen
de un modo m4s o menos explicito esta posicién tienen un carécter suicida
desde el punto de vista teérico y préactico. No es solo que sea autocontradicto-
rio, que se colapse a sf mismo, sino que bajo la aparente defensa de la pluralidad
termina por aniquilarla, al esencializar las culturas y sus diferencias. Dicho de

7 Dos de los més grandes autores liberales del pasado siglo, Karl Popper e Isaiah Berlin, han
defendido en innumerables paginas tesis parecidas. Cfr. Popper, 2003; Berlin, 2002: 166-217. Lo
mismo sucede con Rorty, Bernstein, Taylor o Vattimo. Ver al respecto, y entre muchas otras, las
obras ya sefialadas en la nota 12. Entre nosotros, y dentro de la “escuela orteguiana”, su gran
discipulo José Gaos ha insistido con vehemencia en la vinculacién entre metafisica, soberbia y

afdn de dominio. Cfr. Gaos, 1982: 117 y ss.; Gaos, 2008: 200-224.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



108 Racionalidad, relatividad e historia. Un tema del tiempo de ortega y del nuestro

un modo provocativo, el relativismo acaba haciendo monistas y no pluralistas a
todas las culturas. Es algo asf como un monismo multiplicado por el nimero de
diferencias esencializadas que encontramos en las diversas comunidades. No
hay pluralidad propiamente dicha, sino monoculturalismo que se encierra en
islotes que terminan por no tener pricticamente nada en comin y se incapaci-
tan, por lo tanto, para establecer un diélogo en el sentido propio y noble de la
palabra. Por eso no es extrafio que el relativismo termine dando cancha en pie
de igualdad a cualquier sistema de creencias. Y si no hay ninguna tesis teérica
o préctica que pueda justificarse més que otra, es una falacia pretender que de
semejante hecho tengamos que sacar la consecuencia de que se ha de defender
y respetar la diversidad. El relativismo resulta un mal consejero en materia de
tolerancia y pluralismo.

Se trata, pues, en gran parte de la filosoffa contemporéinea, ya sea analitica,
tardofrankfurtiana, fenomenolégica, pragmética o hermenéutica, de superar
los dos cuernos del dilema racionalismo/relativismo, justamente lo que Orte-
ga pretendfa en este pequefio y genial escrito de los afios veinte Yy, creo, en el
conjunto de su filosoffa de la razén histérica. Por eso no es de extrafiar que
sus paginas nos suenen ahora tan actuales. Y por eso mismo merece la pena
revisitar esta obra y el grueso de la produccién filoséfica de su autor. Solo un
cierto complejo de inferioridad de la filosofia hecha en espafiol, por suerte cada
vez més superado, ha impedido hasta la fecha que la propuesta orteguiana haya
sido tomada en consideracién con la seriedad que merece y en pie de igualdad
con respecto a otras que tanto se le parecen. @

Fecha de recepcion: 16/05/2024
Fecha de aceptacion: 01/04/2024

B REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

BALAGUER GARciA, E. (2023): Los limites del decir.
Razén histdrica y lenguaje en el ultimo Orte-
ga. Madrid: Tecnos.

BERLIN, 1. (2002): “Two Concepts of Liberty”, en
Liberty. Edicion de H. Hardy. Oxford: Oxford
University Press, pp. 166-217.

BerNSTEIN, R. J. (1983): Beyond Objectivism and
Relativism: Science, Hermeneutics, and Praxis.
Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Brioso, J. y Diaz Awvarez, J. M. (2018): “Asi en la
paz como en la guerra. Una lectura filoséfico

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

politica de las Meditaciones del Quijote cien
ahos después”, Revista de Estudios Orteguia-
nos, n.° 36, pp. 97-122.

Cerezo, P. (2011): “La tension Fichte/Nietzsche en
el raciovitalismo orteguiano”, en José Ortega
y Gasset y la razon préactica. Madrid: Bibliote-
ca Nueva, pp. 138-178.

ConiLL, J. (2013): "Una cierta lectura hermenéutica
de la filosofia orteguiana”, en ZAmoRa, J. (ed.),
Guia Comares de Ortega y Gasset. Granada:
Comares, pp. 207-227.

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS M. Diaz ALVAREZ

109

Diaz Awarez, J. M. y Brioso, J. (2015): “Esperar lo
inesperado. Algunas reflexiones sobre la con-
tingencia a partir de la obra de Antonio Rodri-
guez Huéscar y José Ortega y Gasset”, Bajo
Palabra, n.° 11, pp. 117-146.

Diaz Awvagez, J. M. (2018): “El filésofo y sus filo-
sofias. Ortega, la fenomenologia y algo mas”,
en Diaz Awarez, J. M. y Lasaca, J. (eds.), La ra-
z0n y la vida. Escritos en homenaje a Javier
San Martin. Madrid: Trotta, pp. 373-386.

Diaz Awvarez, J. M. (2023): “Javier Muguerza, el exi-
lio filosofico del 39 y el legado de Ortega”,
en CHIHAIA, M.; FERRER, J. G.; PEREZ-GATICA, S. ¥
ScHmicH, N. (eds.), Caminos cruzados. Filosofia
y literatura del exilio espafiol en América La-
tina. Madrid / Frankfurt am Main: Iberoame-
ricana-Vervuert, pp. 219-236.

ECHEVERRIA, J. y GARCIA PERez, S. (2017): “La estima-
tiva de Ortega y sus circunstancias”, Revista
de Estudios Orteguianos, n.° 34, pp. 81-115.

Exposimo, N. (2021): La ética de Ortega y Gasset.
Del deber al imperativo biografico. Madrid:
UNED.

GAOos, J. (1982): “Confesiones profesionales”, en
Obras Completas, Tomo XVII. México, D. F:
Universidad Nacional Auténoma de México,
pp. 41-137.

GAOs, J. (2008): Filosofia de la filosofia. Antologia
preparada por A. Rossi. México, D. F.: Fondo de
Cultura Econémica.

LasaGa, J. (2023): “Cien afios de E/ tema de nuestro
tiempo: un horizonte muy abierto”, Investiga-
ciones Fenomenoldgicas, n.° 20, pp. 93-115.

MoraTALLA, T. D. (2005): “José Ortega y Gasset
en la fenomenologia hermenéutica: la ex-
periencia de la traduccién como paradigma
hermenéutico”, en Liano, F. H. y Castro, A.
(coords.), Medlitaciones sobre Ortega y Gasset.
Madrid: Tébar, pp. 373-410.

MUuGUERzA, J. (1990): Desde la perplejidad. Madrid:
Fondo de Cultura Econémica.

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras comple-
tas, 10 vols. Madrid: Fundacién José Ortega y
Gasset / Taurus.

ORTEGA Y GASSET, J. (2007): Hegel. Notas de trabajo.
Edicion de D. Hernandez. Madrid: Abada.
Popper, K. (2003): The Open Society and Its Ene-

mies. London: Routledge.

Rorty, R. (2010a): “Grandiosidad, profundidad,
finitud”, en Escritos filoséficos, 4. Filoso-
fia como politica cultural. Madrid: Paidds,
pp. 137-162.

Rorry, R. (2010b): Escritos filosdficos, 4. Filosofia
como politica cultural. Madrid: Paidés.

SaLas, J. de (2013): “Perspectiva y el método de
salvacion en Ortega”, en ZAmoraA, J. (ed.),
Guia Comares de Ortega y Gasset. Granada:
Comares, pp. 231-249.

SAN MARTIN, J. (2012): La fenomenologia de Ortega
y Gasset. Madrid: Biblioteca Nueva.

SAN MARTIN, J. (2013): “La recepcion de la fenome-
nologia y su filosofia en torno a £/ tema de
nuestro tiempo", en ZAMORA, J. (ed.), Guia Co-
mares de Ortega y Gasset. Granada: Comares,
pp. 47-68.

Tavior, C. y BernsTeIN, R. (2017): Didlogos Taylor
y Bernstein. Edicién de D. Gamper. Barcelo-
na: Gedisa.

Varmimo, G. (2010): Adids a la verdad. Barcelona:
Gedisa.

ViLLacafias, J. L. (2023): Ortega y Gasset. Una
experiencia filosdfica espafiola. Madrid:
Guillermo Escolar.

ZAMORA, J. (2013): “La razon historica”, en Zamo-
RA, J. (ed.), Guia Comares de Ortega y Gasset.
Granada: Comares, pp. 91-120.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre






288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

El trasfondo nietzscheano del raciovitalismo de
Ortega y Gasset con respecto a la opinion publica*

Resumen

El articulo se propone contextualizar la inves-
tigacion contemporanea de la opinion pdblica,
entendida como poder y control social a partir
de la critica nietzscheana de la cultura moderna,
y presentar el contexto del tratamiento de la
opinién publica en la obra de Lippmann, con el
fin de conectar esta perspectiva con la peculiar fi-
losoffa social de la opinién publica de Ortega:
“soberania de la opinion publica” en virtud
del nuevo poder de la rebelion de las masas, la
teorfa de los usos sociales, su caracter coercitivo
y de vigencia social (inforcements), contra la que
los intelectuales ejercen una funcion critica.

Palabras clave
Ortega y Gasset, Nietzsche, Lippmann, poder,
sociedad, comunicacion, cultura, vigencia

Jesus Conill Sancho

ORCID: 0000-0003-2091-4785

Abstract

This article aims to contextualize the
contemporary investigation of public opinion,
understood as power and social control from
Nietzsche's critique of modern culture, and to
show the context of the treatment of public
opinion in the work of Lippmann, in order to
connect this perspective with Ortega’s peculiar
social philosophy of public opinion: “sovereignty
of public opinion” under the new power of the
rebellion of the masses, the theory of social
uses, its coercive nature and social validity
(inforcements), against which intellectuals
exercise a critical function.

Keywords
Ortega y Gasset, Nietzsche, Lippmann, power,
society, communication, culture, validity

Contextualizacién nietzscheana del tratamiento contemporaneo de la

opinién publica

a critica nietzscheana de la cultura moderna alcanza un punto algido y
muy actual en la critica de la opinién publica. Es en este 4mbito de la
comunicacién en el que m4s desconfianza social se ha generado en los

dltimos tiempos'. En esta cuestién resulta muy aprovechable prestar atencién
a la figura nietzscheana del “Gltimo hombre”, porque alude precisamente a la
masificacién de la sociedad moderna, al tipo de hombre que impide tanto el de-
sarrollo del espiritu libre como una nueva Ilustracién hermenéutica, que serfa
capaz de llegar a sanar los instintos.

* Este estudio se inserta en el Proyecto de Investigacién Cientifica y Desarrollo Tecnolégico
PID2022-1390000B-C21, financiado por el Ministerio de Ciencia e Innovacién (MICIN), la
Agencia Estatal de Investigacién (AEI) y por la Unién Europea, y el Programa “Prometeo 2022”
para grupos de investigacién de excelencia CIPROM/2021/072, de la Generalitat Valenciana.

! Juan A. NICOLAS, “Posverdad: cartografia de un fenémeno complejo”, Dutlogo Filosdfico,
n.” 105 (2019), pp. 302-340.

2 Friedrich NIETZSCHE, Asi hablé Zaratustra. Un libro para todos y para nadie, ed. Andrés
Sanchez Pascual. Madrid: Alianza, 12.* ed., 1984, “Prélogo”, §5.

Cémo citar este articulo: Revista de
Conill Sancho, J. (2024). El trasfondo nietzscheano del raciovitalismo de Ortega y Estudios Orteguianos
Gasset con respecto a la opinién publica. Revista de Estudios Orteguianos, (48), 111-128. N° 48. 2024

https://doi.org/10.63487/reo.41

[xxx] Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
B [C derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0

mayo-octubre



112 El trasfondo nietzscheano del raciovitaliomo de Ortega y Gassel con respecto a la opinion piblica

La opinién ptblica ocupa un lugar destacado en la configuracién de las so-
ciedades modernas. Lo que para la “comunidad” era la religién (sea en versién
propiamente religiosa, o bien en su versién civil) es la opinién piblica en la “so-
ciedad” moderna, que aunque presuntamente esta caracterizada por el dominio
de la razén, sin embargo de hecho se encuentra sometida a una nueva forma de
control, el que ejerce la tiranfa de la opinién publica’.

El aspecto m4s importante que cabe destacar en la critica nietzscheana ra-
dica en la “servidumbre” a que nos somete la opinién publica y el consiguiente
“ 1o . . . S o

peligro” para el ejercicio efectivo de la libertad, dado que en la opinién pu-

blica juega un papel decisivo la seduccién. Es éste un aspecto en el que insiste
Nietzsche en su tercera Convsideracion intempestiva, dedicada a “Schopenhauer
como educador™, que ha adquirido una nueva actualidad “intempestiva” en
el contexto del creciente poderfo social de la opinién publica.

Otro aspecto que destaca Nietzsche con respecto a la opinién publica es
que favorece la pereza mental: “Opiniones publicas, negligencias privadas™.
Y al preguntarse qué es lo que surge de las opiniones privadas responde: “Las
pasiones publicas”. Vivimos una época marcada por el poder de la opinién
publica, la pereza mental, la conformidad social por miedo y cobardia, la falta
de valor, favoreciendo el modo gregario de pensar y actuar.

Ahora bien, “el ser humano que no quiera formar parte de la masa”, es decir,
del animal de rebafio y del “dltimo hombre”, “sélo necesita dejar de ser cémodo
consigo mismo” y seguir “el dictado de su propia conciencia [Gewiswen], que le
estd gritando: «{sé td mismo! Tt no eres nada de lo que ahora haces, nada de
lo que ahora opinas, nada de lo que ahora deseas»"”. Por tanto, de la opinién
publica se puede uno separar, es una cuestién de fuerza de voluntad.

Lo que ocurre es que la potencia cultural de la opinién publica ejerce un
poder dictatorial en aquellos a los que les falta el presupuesto (prerrequisito)
bésico de la propia personalidad. En ellos domina lo colectivo, estdn dirigidos
desde fuera de si mismos, ya que estdn poseidos por un poder acrecentado a
través de los medios de comunicacién de masas, que sirve para conseguir una
cierta integracién social, pero a la vez puede destruir la individualidad.

5 Kurt BRAATZ, Friedrich Nietzoche. Eine Studie zur Theorie der iffentlichen Meinung. Berlin /
Nueva York: De Gruyter, 1988.

4 Friedrich NIETZSCHE, Constderaciones intempestivas 111, “Schopenhauer como educador”, §8,
en Obras Completas, vol. 1, “Escritos de juventud”, ed. Diego Sdnchez Meca. Madrid: Tecnos,
2011, pp. 749-806.

5 Friedrich NIETZSCHE, Humano, demadsiado humano, §482, ed. A. Brotons. Madrid: Akal,
1996.

° Friedrich NIETZSCHE, Fragmentos Péstumos, vol. 11, ed. Diego Sdnchez Meca. Madrid:
Tecnos, 2008, 19 [64].

7 Friedrich NIETZSCHE, Convideraciones intempestivas 111, “Schopenhauer como educador”, §1,
ed. cit., pp. 749-750.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS CONILL SANCHO 115

La prensa y los periodistas se han convertido en “niveladores” sociales, fal-
sos “espiritus libres”, “esclavos del gusto democratico y de sus «ideas modernas»"%.
Los medios de comunicacién que dicen atender a los hechos lo que hacen es trans-
mitir ficciones: “Facta, si: Facta, ficta™. Pues es asf como se produce “efecto”; ante la
“realidad impenetrable” ha de funcionar la “imaginacién” ficcionadora y fingidora.

Se impone la nueva tiranfa de la opinién ptblica: “Dado que falta tiempo
para pensar y sosiego al pensar, ya no se ponderan los pareceres divergentes:
basta con odiarlos. Dada la aceleracién de la vida, espiritu y vista son habi-
tuados a una visién y un juicio a medias o falsos”!’. El hombre moderno, al no
querer ahogarse en el caudal (flujo, torrente) de sensaciones, se siente impelido
a reducir la complejidad y entonces sucumbe al peso de lo socialmente vigen-
te: “no quiero ver nada que esté en contra de la opinién corriente sobre las
cosas”!!. Sin embargo, lo que se necesita es la “actitud auténoma y cautelosa”
del librepensador, la del “genio de la meditacién”'?

Esta concepcién nietzscheana de opinién publica como control social re-
presor de la libertad estd inspirada seguramente en la de Carl Ernst August
Freiherr von Gersdorff'3, en su libro Uber den Begriff und das Wesen der iffentlichen
Meinung, publicado en 1846. Kurt Braatz se percaté de que el amigo y ayu-
dante de Nietzsche cuando trabajaba sobre sus Condideractones intempestivas
(Unzeitgemdsse Betrachtungen), llamado Carl von Gersdorff, era hijo del autor
del libro citado sobre la opinién publica. Aunque no hay constancia de que
Nietzsche citara dicho libro, la coincidencia temporal entre el trato con el hijo
de Gersdorff y el interés de Nietzsche por la opinién publica impulsé a Braatz
a comparar los escritos de Gersdorff padre y las afirmaciones de Nietzsche so-
bre el tema. Ambos entienden la opinién publica como un fenémeno social que
se da siempre y en todas partes; estd formada por “la comunidad de valores”
que est4dn basados en las costumbres de la gente y creados a partir de los con-
flictos de la vida'¥. Gersdorff considera que gran parte del poder de la opinién
ptblica procede del miedo de la gente a expresarse y al silencio que se guarda

en la vida social; también sefiala que en los procesos de formacién de la opinién

8 Friedrich NIETZSCHE, My alld del bien y del mal. Preludio de una filosofia del futuro, §44, ed.
Andrés Sanchez Pascual. Madrid: Alianza, 1978, 4.% ed.

 Friedrich NIETZSCHE, Aurora. Meditacion sobre los prejuicios morales, §307, trad. Pedro
Gonzélez Blanco. Barcelona: Ed. José J. de Olafieta, 1981.

10 Friedrich NIETZSCHE, Humano, demasiado humano, ed. cit., §282.

' Friedrich NIETZSCHE, £l gay vaber, §25, ed. Luis Jiménez Moreno. Madrid: Espasa-Calpe,
1986.

12 Friedrich NIETZSCHE, Humano, demasiado humano, ed. cit., §282.

15 Vid. Elisabeth NOELLE-NEUMANN, La espiral del silencio. Opinion piblica: nuestra piel social.
Barcelona: Paidés, 1995, pp. 2562-254; Kurt BRAATZ, Friedrich Nietzoche. Eine Studie zur Theorte der
offentlichen Meinung, ed. cit., pp. 74 y ss.

1 Elisabeth NOELLE-NEUMANN, La espiral del silencio, ob. cit., p. 253.

Revista de

Estudios Orteguianos
N°48. 2024

mayo-octubre



119 El trasfondo nietzscheano del raciovitalismo de Ortega y Gasvet con respecto a la opinidn piiblica

no imperan las apreciaciones racionales sino otros factores a los que alude con
el término “corrientes galvanicas”, teniendo en cuenta que con lo galvénico se
refiere a fenémenos fisiolégicos producidos por corrientes eléctricas.

Nietzsche influyé especialmente en este otro modo de entender la opinién
pl’lblica como “control social” y formadora de estereotipos, que ha tenido una
muy significativa y potente repercusién en las més diversas ciencias sociales,
al menos desde el contexto de obras como las de Walter Lippmann (La opnidn
piblica, en 1922 y El piblico fantasma, en 1925)1°.

La fuerza de la opinién publica es una muestra de la naturaleza social del ser
humano, del peso de lo social en la vida humana. Por eso es tan fuerte el motivo
de querer evitar el aislamiento. Ya Tocqueville sefialé que la gente “teme al ais-
lamiento més que al error”'®. Por eso, aunque la gente vea que algo no es correc-
to, guarda silencio si teme que la opinién publica (la opinién dominante en la
sociedad) puede provocarle aislamiento. El miedo al aislamiento es la fuerza que
pone en marcha la espiral del silencio adaptativo, lo que provoca que se expre-
sen unas opiniones y se silencien otras!’. Adaptarse a esta tirania reforzada por
los medios de comunicacién de masas tecnologizados es la nueva esclavitud que
provoca el poder de la opinién ptblica'®.

El instinto social ha favorecido el pathos nihilista que predomina en la mo-
dernidad, la autoridad del rebafio que se expresa en la opinién publica. Pues
la opinién publica es la que conforma lo que puede mostrarse en publico, favo-
reciendo el gregarismo, la sumisién a lo que se impone colectivamente, debido
a la necesidad que sentimos de ser aceptados por los demds, antes que a las
exigencias que conllevan las pretensiones de verdad y de justicia’®.

Segtin la critica nietzscheana de la cultura moderna y contemporénea, vivi-
mos en la “era de la opinién publica”, de la prensa, los periodistas y la comuni-

15 Walter LIPPMANN, Public Opinion. Nueva York: Macmillan, 1922 (La opinidn piiblica.
Madrid: Cuadernos de Langre, 2003; prélogo de Ronald Steel) y The Phantom Public. A Sequel to
“Public Opinion”. Nueva York: Harcourt / Brace and Howe, 1925 (E/ piiblico fantasma. Madrid:
Genueve Ediciones, 2011; introduccién de César Garcia Mufioz).

16 Alexis de TOCQUEVILLE, “LAncien régime et la révolution”, en Qeuvres complétes, vol. 2.
Parfs: Gallimard, 1952, p. 207. Vid. Elisabeth NOELLE-NEUMANN, La espiral del silencio, ob. cit.,
pp- 13-14; Adela CORTINA, “La espiral del silencio y la presunta moralizacién de la sociedad”,
Anales de la Real Academia de Ciencias Morales y Politicas, n.° 99 (2022), pp. 419-430, sesién del
31 de mayo de 2022; Adela CORTINA, “Autocensura: destruyendo la democracia”, £l Pais, 8
de junio de 2022.

17 Vid. Elisabeth NOELLE-NEUMANN, La espiral del silencio, ob. cit., pp. 22-23; Adela CORTI-
NA, “La espiral del silencio y la presunta moralizacién de la sociedad”, ed. cit. y Adela CORTINA,
“Autocensura: destruyendo la democracia”, ed. cit.

18 Vid. Elisabeth NOELLE-NEUMANN, La espiral del silencio, ob. cit., p. 278; Adela CORTINA, “La
espiral del silencio y la presunta moralizacién de la sociedad”, ed. cit. y Adela CORTINA,
“Autocensura: destruyendo la democracia”, ed. cit.

Y Domingo GARCIA MARZA, Etica de la Justicia. Madrid: Tecnos, 1992.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS CONILL SANCHO 115

cacién de masas. Aqui lo decisivo es entender la opinién ptiblica como presién y
control social, debido a nuestra “piel social”. En esta perspectiva nietzscheana,
la opinién publica no se entiende como una esfera o un espacio de la raciona-
lidad en la estela de la Ilustracién, sino como control social, en la que tienen
especial relevancia los componentes afectivos (emocionales) y la dimensién
kratolégica, el poder amenazador. Segin Nietzsche, “vivimos en una cultura que
sucumbe a los medios de la cultura”.

Precisamente las nuevas tecnologias de la informacién se han convertido
en un riesgo para la libertad. Se avecina asf un despotismo tecnocrético que
implica una devaluacién de la libertad personal y corren un grave peligro la
privacidad y la intimidad®!. He aquf todo lo contrario de lo que propuso Kant
con el sentido critico del “uso publico de la razén”: “cada uno de los [ciuda-
danos libres] tiene que poder exponer sin temor sus objeciones e incluso su
veto””. E igualmente contrario a lo que expresa Nietzsche con la figura del
“espfritu libre”?.

Precisamente la teorfa de la espiral del silencio, propuesta por Noelle-
Neumann, muestra el enorme poder de la autocensura®. A diferencia de los
procedimientos brutos y agresivos de la represién manifiesta y violenta, el me-
canismo més sutil y eficaz para silenciar determinadas propuestas en la vida
publica, que tiene su raiz y est4 entrafiado en la naturaleza de nuestro ser so-
cial, funciona a través de esa compleja realidad que es la opinidn piblica®. La
espiral del silencio genera un poder que a unos les incita a expresar sus opinio-
nes y a otros, a tragarselas, a mantenerse en silencio, a “morderse la lengua”
(en expresién de Darfo Villanueva)?®, hasta que un punto de vista domina la
vida publica?”. Pero no domina la vida ptblica ese punto de vista porque sea
el més verdadero, sino que triunfa porque en todas las sociedades, también las
oficialmente democriticas y en apariencia tolerantes, funciona la autocensura

20 Friedrich NIETZSCHE, Fragmentos Péstumos, vol. 11, 19 [65], ed. cit., p. 278.

21 Jestis CONILL, Intimidad corporal y persona humana. De Nietzsche a Ortega y Zubiri. Madrid:
Tecnos, 2019.

2 Immanuel KANT, Critica de la razén pura. Madrid: Alfaguara, 2.* ed., 1983, A738-739
B766-767.

% Jestis CONILL, Nietzuche frente a Habermao. Genealogias de la razén. Madrid: Tecnos, 2021.

2 Vid. Adela CORTINA, “La espiral del silencio y la presunta moralizacién de la sociedad”, ed.
cit. y Adela CORTINA, “Autocensura: destruyendo la democracia”, ed. cit.

% Pedro J. PEREZ ZAFRILLA, “Bases neuroéticas de la correccién politica. Una aproxi-
macién desde la teorfa de la espiral del silencio de Elisabeth Noelle-Neumann”, en Rodrigo
LOPEZ-ORELLANA y Joaquin SUAREZ-RUIZ (eds.), Filosofia posdarwiniana. Enfoques actuales sobre
la interveccion entre andlists eptstemoldgico y naturalismo filosdfico. Londres: College Publications,
2021, pp. 471-499.

2 Darfo VILLANUEVA, HMorderse la lengua. Correccidn politica y posverdad. Barcelona: Espasa,
2022.

¥ Elisabeth NOELLE-NEUMANN, La espiral del silencio, ob. cit., p. 22.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



116 El trasfondo nietzscheano del raciovitaliomo de Ortega y Gassel con respecto a la opinion piblica

de aquellas opiniones que no van a ser bien acogidas. Lo cual constituye un
grave obstdculo para el auténtico pluralismo, la deliberacién y la democracia®.

Sigue siendo verdad, como decifa Nietzsche, que “nos las arreglamos mejor
con nuestra mala conciencia que con nuestra mala reputacién”, es decir, “uno
se acomoda m4s ficilmente con su mala conciencia que con su mala fama”?.
Se estd imponiendo por estas nuevas vias el miedo a la mala reputacién y a la
pérdida de estatus en la vida social. Cada vez dependemos mé4s del beneplacito
de los dem4s, expresado a través de unos medios de comunicacién de masas
que se convierten en potentes instrumentos de control social Yy que merman la
libertad de las personas.

Al resumir el sentido de su propio libro La rebelisn de las masas, Ortega insis-
te en que este poder ha provocado una "grave desmoralizacién”, que estd estre-
chamente interconectada con una “falsificacién de la vida”. El mundo “est4
desmoralizado” y la cuestién decisiva es que se instaura el poder del hombre-
masa, consistente en tener todos los derechos y ninguna obligacién, en vivir a
crédito de lo que reniegay otros construyeron, en lo que se sustenta y de lo que
se beneficia. Sin embargo, la “vida creativa” es una “vida enérgica”, sin la
que no es posible proponerse un auténtico proyecto vital desde la profunda
vivencia de la libertad radical®.

Contextualizacién contemporanea

El contexto filoséfico en el que se desarrollan los influyentes estudios sobre
la opinién publica de los afios veinte del siglo XX, en las obras, por ejemplo, de
Lippmann, estd marcado por el auge y posterior imperio del logicismo, bajo la
bandera del Zractatus Logico-Philosophicus (1921-1922) de Wittgenstein, inter-
pretado de un modo reductor (atomismo légico y neopositivismo). Este impul-
so de efectos restrictivos produjo una desorientacién y una pérdida de tiempo
bastante considerable para la filosoffa. Pues el haber desatendido el tema de la
opinién publica en amplios sectores de la filosofia imperante retrasé el ejercicio
ptblico de la responsabilidad filoséfica. Recordemos que la obra de Habermas

% 1. Dorando J. MICHELINL, “Deliberacién: un concepto clave en la teorfa de la democracia
deliberativa de Jiirgen Habermas”, Estudios de Filosofia Prdctica e Historia de las 1deas, vol. 17, n.°
1 (2015), pp. 569-67; Enrique HERRERAS, Lo que la posverdad esconde. Medios de comunicacion y crisis
de la democracia. Barcelona: MRA, 2021; Domingo GARCIA MARZA y Patrici CALVO, Algorithmic
Democracy. A Critical Perspective Based on Deliberative Democracy. Nueva York: Springer, 2024.

2 Friedrich NIETZSCHE, El gay saber, ed. cit., §562; Jestis CONILL, Intimidad corporal y persona
humana, ob. cit., pp. 806-807.

30 Vid. Jaime de SALAS, “Europa como proyecto. A propésito de las anotaciones de Albert
Camus al «Prélogo para franceses» y su visién de Europa”, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 46

(2023), pp. 177-184.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS CONILL SANCHO 117

sobre la opinién puablica (Strukturwandel der Offentlichkedt) se publicé en 19623
La orientacién alternativa a través del intento de una nueva ontologfa por parte
de Heidegger tampoco logré ofrecer una via apropiada para abordar lo que
estaba significando el creciente poder de la opinién publica en la sociedad.
Pero al menos el enfoque hermenéutico permitia un cierto acercamiento a las
ineludibles facticidades de la vida humana. Tal vez los tinicos que en el &mbito
germénico de los afios veinte supieron responder en cierta medida al fenémeno
social que suponfa la potencia de la opinién publica fueron Max Scheler y Karl
Mannheim con sus respectivas propuestas de Sociologfa del Conocimiento
(Scheler, en Probleme einer Soziologie des Wisvens, 1924 y Die Wissensformen und die
Gevsellschaft, 1926, y Mannheim, en [deologie und Utaopie, 1929), asi como la Teo-
ria Critica de la Escuela de Frankfurt®”. La mejor transformacién de la filosofia
contempordnea tendrd que incorporar nuevos impulsos provenientes de éstas
y de otras fuentes®.

Fue en el 4mbito anglosajén, pues, en el que ya en esa época —e incluso
antes— se traté de modo mds explicito el tema de la opinién publica y Ortega
se percaté de su relevancia en el contexto de la filosoffa del raciovitalismo his-
térico que iba desarrollando. En un manuscrito del afio 1937 Ortega alude a la
Universidad de Princeton, a la School of Public Affairs y a su revista 7he Public
Optnion Quarterly, dedicada a esa “importantisima cuestién”. Augura que po-
dran nacer “técnicas sociales” para intervenir en la historia racionalmente (igual
que se ha hecho en la naturaleza) e investigar cémo se forma la opinién®. Ade-
més, Ortega hace notar que en los pafses anglosajones hay institutos dedica-
dos a investigar la opinién publica, aunque aprecia que suelen confundir ésta
con una opinién particular sostenida por un mayor o menor nimero de indivi-
duos, lo cual condujo en la nueva fase de los afios treinta a que la naciente psi-
cologia social y la sociologfa se dedicaran desde entonces hasta la actualidad a
la elaboracién de encuestas al servicio del comercio econémico y politico.

Hay que situar, pues, el especifico estudio orteguiano con sus peculiares
aportaciones en el contexto de los afios veinte, sus precedentes y algunas de
las importantes discusiones que tuvieron lugar. Un ejemplo muy significati-
vo al que ya hemos aludido es el de Walter Lippmann, quien en su obra 7he
Good Soctety de 1937, cuya traduccién al espafiol lleva por titulo “Retorno a la

31 Jiirgen HABERMAS, Historia y critica de la opinion piiblica. Barcelona: Gustavo Gili, 1981, 2.
ed., prélogo de Toni Domeénech. Una reciente actualizacién del tema en Jiirgen HABERMAS, Ein
newer Strukturwandel der Offentlichkeit und deliberative Politik. Berlin: Suhrkamp, 2022.

32 Vid. Adela CORTINA, Critica y Utopia. La FEvcuela de Frankfurt. Madrid: Cincel, 1985 /
Sintesis, 2008.

35 Vid. Karl-Otto APEL, La transformacion de la filosofia. Madrid: Taurus, 1985.

¥ José ORTEGA Y GASSET, Obras completas, 10 tomos. Madrid: Fundacién José Ortega y
Gasset / Taurus, 2004-2010, IX, pp. 223-224. En adelante, las obras de Ortega y Gasset se cita-

ran por esta edicién indicando el tomo en nimeros romanos y la pdgina en ardbigos.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



118 El trasfondo nietzscheano del raciovitaliomo de Ortega y Gassel con respecto a la opinion piblica

libertad”®, cita La rebelion de las masas de Ortega y Gasset. Y, al parecer, Ortega
contaba con una traduccién en francés de esa obra citada de Lippmann.

Las obras de Lippmann se encuentran dentro del ambiente creado desde
mediados del siglo XIX y comienzos del XX por una serie de autores que
fueron destacando el creciente poder de las masas y la “tiranfa de la mayo-
ria” que engendra el predomino del criterio cuantitativo. Por ejemplo, Alexis
de Tocqueville, John Stuart Mill, James Bryce, Gabriel Tarde, Gustave Le
Bon, A. Lawrence Lowell, John Dewey, etc. han ido poniendo de relieve
la importancia de la opinién ptblica en la configuracién de la sociedad y de la
vida humana®. Esta fuerza social produce principalmente “estereotipos” que
sustituyen a la realidad mediante un “pseudoentorno” que est4 conformado
més que por “hechos” por medias verdades e interpretaciones segtin las con-
veniencias individuales y los intereses de los grupos de poder. La experiencia
profesional de Lippmann durante la Primera Guerra Mundial ejerciendo el
trabajo propagandjistico le condujo a pensar que la tergiversacién y la distor-
sién son inevitables?”. Los seres humanos no son tan racionales como algunos
han crefdo, sino que estamos dominados por las emociones, las costumbres y
los prejuicios. Por tanto, no existen “ciudadanos omnicompetentes”, como se
suponfa (;ingenuamente?) en la teorfa estandarizada de la democracia, por-
que es imposible lograr un conocimiento adecuado de la realidad social. De-
pendemos de los demds, de “los estereotipos, los prejuicios y la propaganda”.
No existe, pues, tampoco un publico omnisciente que sea capaz de participar
con un criterio pertinente en las decisiones publicas. Al final, Lippmann, un
tanto desesperanzado, acaba entendiendo la opinién puiblica como una fic-
cién y el ptblico como fantasma.

A partir de su contexto, Lippmann ha contribuido a que se estudiara la
opinién ptblica en sus “aspectos irracionales”, porque las gentes no forman
sus juicios mediante una reflexién serena (recurriendo a datos e informacién
precisa), sino “por instinto, prejuicios y rutinas . Prestar atencién a la “natu-
raleza humana", al sustrato natural de la vida del hombre, puede resultar més
esclarecedor que las encuestas y las estadisticas. Son dos modos de acercarse a
la realidad social, que convendra diferenciar también en relacién con la apor-
tacién orteguiana, para descubrir especialmente cuél es la funcién de la opinién
publica en la sociedad y en la politica democritica.

% Walter LIPPMANN, Retorno a la libertad. México D. F.: Unién Tipogréfica Editorial
Hispano-Americana, 1940 (titulo original: 7e Good Society, 1937).

% Vid. César GARCIA MUNOZ, “Introduccién”, en Walter LIPPMANN, E/ piblico fantasma, ed.
cit., pp. 9-30.

% Vid. Ronald STEEL, “Prélogo”, en Walter LIPPMANN, La opinidn piiblica, ed. cit., pp. 5-15.

3 César GARCIA MUNOZ, “Introduccién”, en Walter LIPPMANN, E/ piblico fantasma, ed. cit.,
p- 20.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS CONILL SANCHO 119

Lippmann critica severamente la presunta “omnipotencia del individuo”
y la excesiva “confianza en la opinién publica”®, porque considera que son
enormes las “limitaciones cognitivas” de la sociedad de masas —convertidas en
sociedades de opinién— y porque el publico es incapaz de “juzgar y evaluar”
la realidad: “No sabe lo que estd sucediendo”, ni mucho menos “por qué estd
sucediendo”, ni tampoco “qué deberfa suceder”’. En cambio, sf contesta a las
encuestas de opinién y presume de saber con cierto engreimiento colectivo.
No obstante, “la suma de las ignorancias individuales de las masas” es inca-
paz de orientar adecuadamente la vida ptblica’!. Esta posicién critica provocé
un debate con John Dewey, quien todavia confiaba en la educacién de las ma-
sas para remediar la lamentable situacién del piblico®.

Filosofia social de la opinién publica

A diferencia de lo que se estaba haciendo en los pafses anglosajones con
respecto a la “importantisima cuestién” de la opinién ptblica y que derivé hacia
las “técnicas sociales” para investigar cémo se forma, con el propésito de domi-
narla interviniendo en la historia (de modo semejante a como ya se habia hecho
con la naturaleza), Ortega se propuso analizar mejor este fenémeno de la vida
social en el marco de una filosofifa social de los usos, detectando que “el fenéme-
no sociolégico fundamental” es “la vigencia”, que no se da sélo en la opinién sino
en todo uso social; pues en tanto que vigencia, se impone, tenemos que “contar
con ella”, conforma un aparato mecénico de poder™®.

De entre las diversas caracterfsticas que Ortega expone para definir la opinién
publica y que consideraremos a continuacién, creo que hay que destacar dos aspec-
tos cruciales: su cardcter coercitivo (coactivo) y el hecho de que se “le queda a todo
el mundo dentro™. Lo importante, pues, segtin Ortega, no es que la opinién ptblica
sea la “opinién de la mayorfa”, sino que constituye una fuerza latente que triunfa,
porque no siendo la opinién de nadie resulta que es la que decide en el dinamismo
histérico, porque con su “fatal poder” hasta logra habitar en nuestro corazén®.

Aunque algunos han crefdo que se ha producido una transformacién de la
“masa” en “publico”, Ortega sigue vinculdndolos al entender la opinién pu-

9 14, p. 23.

A [dem.

4 Walter LIPPMANN, £/ piiblico fantasma, ob. cit., p. 45.

42 John DEWEY, The Public and Its Problems. Nueva York: Holt, 1927 (La opinién piiblica y sus
problemas. Madrid: Morata, 2004).

4 José ORTEGA Y GASSET, El hombre y la gente. [Curso de 1949-1950], X, 319-320.

4 José ORTEGA Y GASSET, “De Puerta de Tierra” (1912), I, 549.

4 Ibid., 545-552.

“ Vid. Ignacio BLANCO, “Posverdad, percepcién de la realidad y opinién publica”, Revista de
Estudios Politicos, n.° 87 (2020), pp. 167-186.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



120 El trasfondo nietzscheano del raciovitaliomo de Ortega y Gassel con respecto a la opinion piblica

blica como “la masa del piblico”, un “tremendo, monstruoso animal primitivo”
que “aquello que no entiende lo juzga insignificante™’. El predominio del pu-
blico en tanto que masa fuerza a vivir “en perpetua falsificacién”®. Si, ademas,
en un pafs no existe méds que una opinién publica sumergida en el “politicismo”
se corre el peligro de respirar una atmésfera de falsificacién que contamina la
vida entera por extensién de la “Democracia morbosa”, donde lo que se llama
“opinién publica” viene a ser en gran parte “la purulenta secrecién” de cier-
tas “almas rencorosas” (aludiendo a periodistas, profesores y politicos sin talento).

La masa —el pueblo como masa— “no piensa”, pero necesita algtin “orden” de
fines e incluso de ideales®. A tal efecto, la opinién ptblica sirve de “mentirilla”,
porque como la masa popular “no sabe lo que quiere”, se le ha de inyectar una
opinién que se expanda a muchos, al “vulgo”, al “demos"*'. Es decir, como la
mayor parte dela gente “no tiene opinic’)n", “es preciso que ésta le venga de fue-
ra a presién”®?. Se instaura la opinién de lo que vive la gente, y por eso se logra
un orden, el orden de la opinién. Una opinién que no proviene de un cono-
cimiento pleno de la realidad, sino de una construccién arbitraria a través de
esquemas por los que se mira y se vive la realidad efectiva.

Lo decisivo es que se trata de la opinién que logra imponerse. Ortega consi-
dera esta opinién victoriosa del “hombre medio”® —remitiendo explicitamente
a Nietzsche— como “la suma de las perezas individuales”. La opinién publica
vendria a ser un producto de la pereza mental (jde la razén perezosal!) en las
sociedades en que unos piensan por otros, aun cuando la gente crea tener opi-
nién propia. Pues para pensar y tener opinién propia se requiere una auténtica
vida interior. Sin embargo, segin Ortega, gran parte de los hombres vive
una vida interior “apécrifa”: “Sus opiniones no son, en verdad, sus opiniones,
sino estados de conviccién que reciben de fuera por contagio, y lo que creen
sentir no lo sienten realmente, sino que, méds bien, dejan repercutir en su inte-
rior emociones ajenas”®.

Con agudeza se percata Ortega de los factores y mecanismos por los que
se impone la opinién publica: la autoridad, la tradicién, la moda y el “contagio
psiquico”, de ahi que, aun no siendo la opinién “de nadie”, pueda “parecer de

47 José ORTEGA Y GASSET, “Problemas culturales” (1911), en Pervonad, obrads, cosas, 11, 125.

4 José ORTEGA Y GASSET, “De Puerta de Tierra” (1912), 1, 546.

4 José ORTEGA Y GASSET, “Democracia morbosa” (1917), en £l Espectador I1, 11, 271-275.

0 José ORTEGA Y GASSET, “De re politica” (1908), 1, 193 y ss.

51 Ihid., 195-196.

2 José ORTEGA Y GASSET, La rebelion de las masas (1930), Segunda parte, “XIV. ;Quién
manda en el mundo?”, 1V, 457.

% José ORTEGA Y GASSET, “La fiesta del trabajo.— Pensamientos para mafiana” (1915), 1,
868.

% José ORTEGA Y GASSET, “Moralejas” (1906), 1, 94.

% José ORTEGA Y GASSET, “Apatia artistica” (1921), en El Evpectador IV, 11, 455-456.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS CONILL SANCHO 121

cada uno”. Esa es la razén por la que “lo habitual en las gentes es vivir de
prestado”, puesto que la opinién publica es producto del “contagio”®. No
es de extrafar, pues, que el “régimen” de la opinién publica haga degenerar
lo auténtico®. Porque significa caer en la actitud del hombre-masa, que “es sélo
un caparazén de hombre constituido por meros iola fori; carece de un «dentro»,
de una intimidad suya, inexorable e inalienable, (...) siempre en disponibilidad
para fingir ser cualquier cosa”®.

Al no cultivar esa intimidad, ser incapaz de recogerse y no meditar sobre
qué es lo que cree y estima de verdad, el hombre-masa se ve obligado a actuar
mecdnicamente, a vivir gobernado por el contorno, a no regir la propia existen-
cia, a no vivir desde s/ mwmo, sino tiranizado por la opinién ptiblica®. Y es que
el nuevo poder de la rebelién de las masas instaura la “soberania de la opinién
publica”®.

La civilizacién ha producido la rebelién de las masas con el consiguiente
“desplazamiento del poder” y “del espiritu”, convirtiendo la opinién publica en
instancia soberana y de “mando”. Por eso cuando Ortega pregunta quién man-
da en el mundo responde que se trata de la opinién ptblica, porque todo
mando se nutre de —y se funda en— la opinién publica como fuerza social.
“Mando” significa “prepotencia de una opinién” y “de un espiritu”: es un “po-

der espiritual "l

La opinién piblica como uso social

Un componente esencial de la filosoffa social de Ortega es su teorfa de los

02 4 lacién dif iad 1 ias®. L “el
usos®, que estdn en relacién diferenciada con las creencias®. Los usos son “e
fenémeno social por excelencia” y uno de esos usos es la “opinién publica”, las

% 1bid., 456.

5 José ORTEGA Y GASSET, “La resurreccién de la ménada” (1925), 111, 786.

% José ORTEGA Y GASSET, “Prélogo para franceses” (1937), en La rebelion de las mavas, 1V,
356-357.

% José ORTEGA Y GASSET, “Ensimismamiento y alteracién” (1939), en Ensimismamiento y
alteracion, V, 534-535.

%0 José ORTEGA Y GASSET, La rebelion de las masas (1930), Segunda parte, “XIV. ;Quién
manda en el mundo?”, IV, 455 y ss.

o1 7bid., 457 .

2 José ORTEGA Y GASSET, “En cuanto al pacifismo...” (1937), en “Epilogo para ingleses”,
en La rebelion de las masas, TV, 506 y ss.

% Vid. Jaime de SALAS, “Religién y capital social en Za democracia en América”, Arbor,
n.° 750 (2011), pp. 705-713; Angel PERIS, “La educacién de ciudadanos en Ortega y Gasset”,
Pensamiento, vol. 65, n.° 245 (2009), pp. 463-483; Angel PERIS, “El concepto de «opinién publi-
ca» en el pensamiento politico de Ortega y Gasset”, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 18 (2009),
pp. 229-260.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



122 El trasfondo nietzscheano del raciovitalismo de Ortega y Gasvet con respecto a la opinidn piiblica

ideas que “sefiorean” las almas y se imponen como norma a los individuos®.
La opinién ptblica tiene el cardcter del “tépico” (éndoxa): lo que se suele opi-
nar por la gente®. Los “érdoxol” son las opiniones reinantes en la colectividad,
usos de una “vida mental mecanizada”®, la vigencia social de una “creencia
colectiva”®.

Cuando Ortega aclara lo que entiende por “sociedad” (convivencia o co-
munidad bajo un sistema de usos) remite precisamente a la “opinién publica”
como uno de esos usos y al &mbito social e histérico impregnado de tales usos®.
La convivencia engendra una sociedad y “sociedad” significa un sistema de
usos, que ejerce “presién” sobre los individuos®. La opinién publica es uno
de esos usos, que crea un poder ptiblico y que tiene “caracter impositivo””°.

En su filosoffa social, Ortega se propuso analizar los fenémenos pri-
marios que constituyen lo social, entre los que destaca la opinién publica
como poder’!. Una sociedad es la convivencia bajo la presién de un sistema
de usos, gran parte de los cuales son “maneras tépicas de pensar”’?, opi-
niones vigentes en el cuerpo social que funcionan dentro de los individuos
mecénicamente o que son los “lugares comunes” que componen el orden men-
tal de la realidad social.

Este peculiar fenémeno social analizado por Ortega forma parte de la es-
tructura de la vida humana”. Pero en €l se descubre su lado “inauténtico””?,
porque la gente confia en lo colectivo, en lo que “se sabe”, en un repertorio de
respuestas dadas. Con lo cual se tiende a abandonar la propia vida, a hacerse
irresponsable, a suplantar el yo propio por un yo comtn e inauténtico. En vez
de repensar las cosas y recrearlas con esfuerzo personal, se admiten porque asf

las piensa la gente, “porgue” es lo que se dice. En esto consiste el fenémeno del

4 José ORTEGA Y GASSET, “En cuanto al pacifismo...” (1937), en “Epilogo para ingleses”,
en La rebelion de lay masas, 1V, 515.

% José ORTEGA Y GASSET, “Apuntes sobre el pensamiento, su teurgia y su demiurgia” (1941),
VI, 3y ss.

% José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz y la evolucion de la teoria deductiva
(1947), 1X, 1026.

% José ORTEGA Y GASSET, “Historia como sistema” (1936), en Historia como sistema y Del
Imperio Romano, V1, 47 y ss.

% José ORTEGA Y GASSET, Cultura europea y pueblos europeos (1954), VI, 942. Vid. también
Jaime de SALAS y Marfa Isabel FERREIRO, “Ortega, Tocqueville y la comprensién histérica de
la sociedad”, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 20 (2010), pp. 179-192.

% José ORTEGA Y GASSET, Cultura europea y pueblos europeos (1954), V1, 955.

70 Thid., 942.

7l José ORTEGA Y GASSET, “[Conversacién con Miguel Pérez Ferrero]” (1949), X, 39.

2 José ORTEGA Y GASSET, De Europa meditatio quaedam (1949), X, 90.

75 José ORTEGA Y GASSET, Principios de Metafisica segiin la razén vital. Curso de 1952-1955,
VIII, 624.

™ Ibid., 623.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS CONILL SANCHO 125

abandono de sf mismo en lo social, es decir, de la cafda en la “comodidad del «se
dice» [que no “es nadie”], de la «gente», de la «opinién ptblica», de la masa’”.
Lo colectivo domina a lo personal, se sobrepone al criterio personal e inti-
“ . ” “ ” . . . .
mo. El “se dice” y el “se hace” imponen lo convencional y acaban disolviendo la
posibilidad de una vida auténtica. Con lo cual se instaura el “tribunal” de
a opinidén publica, sustituyendo a otras posibles autoridades como han sido la
la op publ tituyend. tras posibl toridad h dol
“ M * s ”» “ 7z ,’76 M 7z M .
tradicién y la “razén”7®. Ortega recurre a la termmologla hege]lana para in-
terpretar los haceres vitales: en la opinién publica se plasma el espiritu social o
colectivo, a diferencia del espiritu individual o subjetivo”. La subjetividad es el
espiritu subjetivo, el sujeto de conciencia. Pero hay un espiritu sin subjetividad,
el espiritu objetivo: una realidad no natural, pero que tampoco es consciente o
subjetiva, sino “social”. Es el caso de la “opinién publica”, que es espiritu, pero
no de un sujeto consciente, individual y determinado, sino de un sujeto “publi-
co”, de la “gente”. Una opinién que no es de nadie y que constituye un uso so-
cial, es decir, que cada cual lo hace “porque s¢ hace””®, de manera que “nos viene
impuesto” de modo impersonal. Ortega quiere asi llamar la atencién sobre la
. o . . ”» ra . “" ’,79
peculiar forma de “realidad de lo social”, en la que actia un sujeto “fantasma””,
(- ”» M “o 7" M M ” M “ M
impersonal”; la gente, la sociedad, el “espiritu objetivo” hegeliano, la “vida
colectiva o social”, que es espiritu y vida humana, pero sin subjetividad®.
Otra caracteristica de la opinién ptiblica que destaca Ortega es su carcter
de vigencia en forma de “dogma social”®'. La opinién colectiva o social nos
impone su realidad y nos obliga a contar con ella. Es una “fe social”, una “vigen-
cia”, que acttia y opera como “dogma social”. El que coincide con tal vigencia
y el dogma social vive a gusto, se siente seguro, exento de “cuitas”, flota y goza
de esa instancia vigente, no necesita vivir en incesante cautela. Sin embargo, el
. . L, . « ” ..
que discrepa tiene que luchar. Pero no es f4cil tener “de verdad” opiniones par-
ticulares frente a las vigentes, porque los dogmas sociales son algo tremendo,
« , . ” . 82
broncinea y brutal realidad”, que nos sumerge en lo colectivo®.
Ortega completa la caracteristica anterior insistiendo en el poder coactivo
de los usos como “vigencia colectiva”, irreflexiva e irresponsable. Las “vi-

75 [dem.

76 [bid., 624.

77 José ORTEGA Y GASSET, “Principios de Metafisica segtin la razén vital. [Lecciones del
curso 1933-1934]", I1X, 49 y ss.

78 [bid., 87-88.

79 Como vimos mds arriba, también Walter Lippmann utilizé este curioso término en su libro
El piiblico fantasma.

80 José ORTEGA Y GASSET, “Principios de Metafisica segtin la razén vital. [Lecciones
del curso 1933-1934]", IX, 88-89.

81 José ORTEGA Y GASSET, “Las opiniones particulares de los hombres contra la fe de su
tiempo son inauténticas” (1934), V, 319.

82 7bid., 320.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



129 El trasfondo nietzscheano del raciovitaliomo de Ortega y Gassel con respecto a la opinion piblica

gencias” son “inforcements”, que ejercen “presién impositiva” desde un estrato
profundo como el de la opinién publica, que —tal como la entiende Ortega—
sustenta la estructura de una sociedad®.

Todas estas caracterizaciones de la opinién publica que hemos ido des-
granando en la anterior exposicién se encuentran dispersas a lo largo de la obra
de Ortega y Gasset desde fechas muy tempranas —ya en la primera década del
siglo XX~ hasta el final de su vida, en el dltimo escrito de 1954 que figura en
la Obras completas, y en ellas se refleja el trasfondo nietzscheano de su filosofia
raciovitalista-histérica. Era mi deseo presentar a continuacién un intento de
sistematizacién de la filosofia social de la opinién ptiblica de Ortega y Gasset, al
hilo de sus cursos sobre E/ hombre y la gente de 1939-1940 y de 1949-1950, pero
no parece el momento oportuno, por razones de tiempoy espacio. No obstante,
aludiré a uno de los aspectos de su tratamiento en dichos cursos, que considero
sumamente relevante y actual, y que est4 en estrecha conexién con los rasgos
de la opinién publica presentados en la contextualizacién nietzscheana expues-
taen la primera parte de este articulo.

Me refiero al cardcter coactivo de todo uso social y que consiste en una pre-
sién anénima sobre las personas. Pues hay otras formas de presién y violencia,
adem4s de la fuerza fisica, que son muy “penetrantes e impositivas”, como la

violencia de la hostilidad moral, el desprestigio y la mala reputacién®:

cuando decimos o pensamos en voz alta una cosa opuesta a lo que en nuestra
sociedad es uso pensar y decir, a lo que es opinién publica, no se nos lleva
siempre a la cdrcel pero nos ocasiona siempre perjuicios: los demds, los otros,
la gente se nos vuelve hostil, se aparta de nosotros, nos dificulta la existen-
cia. ;No es eso violencia? No conformarse a un uso (...) provoca siempre
una represalia en contra nuestra, aunque no sea mds que caer sobre nosotros
desprestigio®.

El intelectual ante la opinién piiblica

A pesar de las dificultades que conlleva el compromiso del “decir” en la vida
publica®, Ortega no renuncia a la necesaria pretensién de verdad, propia del
. “« 2 ” 87 . “ ., .
animal “verd4dvoro” que es el hombre¥, y considera que es misién del intelectual
intentar descubrirla. Remite a ejemplos clésicos, como los primeros filésofos grie-

85 José ORTEGA Y GASSET, “El fondo social del management europeo” (1954), X, 449-450.

8 José ORTEGA Y GASSET, El hombre y la gente. [Curso de 1959-1940], 1X, 408-4009.

85 Ihid., 408.

86 José ORTEGA Y GASSET, “Miseria y esplendor de la traduccién” (1937), en ldeas y creencias,
V, 707 y ss.

8 José ORTEGA Y GASSET, “Prélogo para alemanes” (1934), IX, 148.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS CONILL SANCHO 125

gos, a Her4clito, Parménides y Platén®, pero también a los profetas de Israel, en
concreto al profeta Amés, quienes también vivieron la misién de “llevar la con-
traria a la opinién publica”, a la déxa, descubriendo en su contra la opinién verda-
dera, la “parddoxa”™. Una misién que resultaba peligrosa por ser “impopular™.

Tanto en la versién del filésofo como en la del profeta, lo que resalta Ortega
es la misién del “pensador” como tipo de hombre que es capaz de tener ideas
“propias”, opuestas a la déxa u opinién publica; por tanto, que se abre a la
“parddoxa”. Filésofos y profetas comparten la misién intelectual del pensador
de enfrentarse a la opinién publica y al pueblo?.

Ahora bien, para ser capaz de no aceptar los tépicos de la plaza publica,
es decir, los idola for?, se necesita el esfuerzo intelectual de la meditacién®,
hace falta cultivar la intimidad personal®. Pero hay una grave dificultad, segin
Ortega: “Sélo ciertas individualidades de selecta condicién poseen el talento de
distinguir dentro de si lo auténtico de lo apécrifo” y por eso “lo habitual en las
gentes es vivir de prestado”.

En definitiva, hace falta una actitud ética frente a la “perversién moral” que
supone el hostigamiento en la vida ptblica mediante el politicismo partidista y
la incentivacién de “los instintos pasionales de la muchedumbre” (actualmente
dirfamos también de la “polarizacién artificial”)*: “A los hostigadores de la opi-
nién publica preferimos los educadores de la opinién ptiblica™’. Para lograrlo
hay que promover el “espiritu libre” y la “opinién selecta”, en vez de dejarse
arrastrar por ‘el torrencial alarido de la opinién publica”®, por desgracia tan

habitual en nuestro mundo.

8 José ORTEGA Y GASSET, “Historia como sistema” (1936), en Historia como sistema y Del
Imperio Romano, V1, 47 y ss.

8 Vid. Esmeralda BALAGUER, “Doxa y Paradoxa: el concepto de opinién publica en Ortega
y el papel del fil6sofo”, Doxa Comunicacion, n.° 30 (2020), pp. 19-36.

90 José ORTEGA Y GASSET, “Miseria y esplendor de la traduccién” (1937), en Ideas y creencias,
V, 714; La razén hwtdreca. [Curvo de 1994], IX, 625 y ss.; especialmente 647-648 y 650-651.

91 José ORTEGA Y GASSET, “Fragmentos de Origen de la filosofia” (1953), V1, 869; “Principios
de Metafisica segun la razén vital. [Lecciones del curso 1935-1936]", 1X, 185 y ss.; La idea de
principio en Leibniz y la evolucion de la teoria deductiva (1947), TX, 1095-1096.

92 José ORTEGA Y GASSET, La razin histdrica. [Curso de 1990], 1X, 477 y ss.

% José ORTEGA Y GASSET, ;Qué es filosofia? (1929), VIII, 235.

9 José ORTEGA Y GASSET, “Moralejas” (1906), I, 95; vid. Jestis CONILL, Intimidad corporal
y persona humana, ob. cit.

% José ORTEGA Y GASSET, “Apatia artistica” (1921), en El Espectador 1V, 11, 456.

% José ORTEGA Y GASSET, “Los votos van al presidio.— III. [Borrador]” (1917), VII, 683-
684; para la situacién actual, ¢id. Pedro J. PEREZ ZAFRILLA, “Polarizacién artificial: cémo los
discursos expresivos inflaman la percepcién de polarizacién politica en internet”, [en linea] en
Recerca, vol. 26, n.° 2 (2021), pp. 1-23. Direccién URL: https://www.e-revistes.uji.es/index.php/
recerca/article/view/4661/6527.

77 José ORTEGA Y GASSET, “Hacia una mejor politica” (1918), 111, 55.

B Ibid., 56; José ORTEGA Y GASSET, “[La pedagogfa de la contaminacién]” (1917), VII, 687.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



126 El trasfondo nietzscheano del raciovitaliomo de Ortega y Gassel con respecto a la opinion piblica

Con el propésito de promocionar ese espiritu critico en todos los 4mbitos,
culturales, profesionales, cientificos y politicos, Ortega estuvo involucrado
en gran cantidad de empresas e iniciativas de todo género”. Lo que llama la
atencién es que, tras haber desarrollado personalmente una prolongada e inten-
sa labor periodistica, tanto de caracter politico como filoséfico, y haber afirma-
do con respecto a sf mismo que “tal vez yo no sea otra cosa que un periodista”!?’,
no confiara en la prensa para ejercer la funcién intelectual y espiritual que urge
representar frente a la frivolidad y la estupidez. Estaba convencido de que “la
Prensa” constituye un “poder espiritual” de la vida publica que se ocupa de
la actualidad, pero el ejercicio de los profesionales en su practica habitual im-
pele a “deformar” la realidad, priorizando “lo que momentdneamente mete rui-
do, sea lo que sea, sin perspectiva ni arquitectura”, “reduciendo lo actual a lo
instantdneo y lo instantdneo a lo resonante”!’!. No es raro, pues, que la ima-
gen del mundo aparezca invertida en la conciencia publica y que se convierta
en noticia cualquier “suceso”, aunque carezca de verdadera importancia, debi-
do a intereses que no responden a su auténtica misién'”. @

Fecha de recepcion: 10/01/2024
Fecha de aceptacion: 10/04/2029

B REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ApeL, Karl-Otto (1985): La transformacion de la  Braatz, Kurt (1988): Friedrich Nietzsche. Eine
filosofia. Madrid: Taurus. Studie zur Theorie der é6ffentlichen Meinung.
BALAGUER, Esmeralda (2020): “"Doxa y Paradoxa: Berlin / Nueva York: De Gruyter.
el concepto de opinion publica en Ortega y  coy, Jesus (2019): Intimidad corporal y perso-
el papel del filésofo”, Doxa Comunicacion, na humana. De Nietzsche a Ortega y Zubiri.
n.* 30, pp. 19-36. Madrid: Tecnos.

BLanco, Ignacio (2020): “Posverdad, percepcion de . - Nietzsche f b
la realidad y opinion pablica”, Revista de Es- CoNiLL, JesUs (2021): Nietzsche frente a Habermas.

tudios Politicos, n.° 87, pp. 167-186. Genealogias de la razén. Madrid: Tecnos.

BLANCO, Ignacio (2023): Naci sobre una rotativa. ~ CORTINA, Adela (1985/2008): Critica y Utopia. La
Las empresas culturales de José Ortega y Escuela de Frankfurt. Madrid: Cincel / Madrid:
Gasset. Madrid: Tecnos. Sintesis.

P Vid. Javier ZAMORA, Ortega y Gasvet. Barcelona: Plaza & Janés, 2002 e Ignacio BLANCO,
Nact sobre una rotativa. Las empresas cullurales de José Ortega y Gasset. Madrid: Tecnos, 2023.

100 José ORTEGA Y GASSET, Mistdn de la Universidad (1930), 1V, 567.

108 [em.

102 José ORTEGA Y GASSET, “El Imparcial a sus lectores” (1917), 111, 3-4.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS CONILL SANCHO

~N
)
~N

CorTINA, Adela (2022): "Autocensura: destruyendo
la democracia”, E/ Pais, 8 de junio.

CormiNA, Adela (2022): “La espiral del silencio y
la presunta moralizacion de la sociedad”, en
Anales de la Real Academia de Ciencias Mora-
les y Politicas, n.° 99, pp. 419-430.

Dewey, John (1927): The Public and Its Problems.
Nueva York: Holt. (La opinion pdblica y sus
problemas. Madrid: Morata, 2004).

GaRcia Marza, Domingo (1992): Etica de la justicia.
Madrid: Tecnos.

GARciA MarzA, Domingo y Calvo, Patrici (2024):
Algorithmic Democracy. A Critical Perspecti-
ve Based on Deliberative Democracy. Nueva
York: Springer.

GARcia Mufioz, César (2011): “Introduccién”, en
LippmMANN, W., El pdblico fantasma. Madrid:
Genueve Ediciones, pp. 9-30.

Hagermas, Jiirgen (1981): Historia y critica de la
opinién publica. Barcelona: Gustavo Gili, 2.2
ed.

HaBERMAS, Jiirgen (2022): Ein neuer Strukturwandel
der Offentlichkeit und deliberative Politik.
Berlin: Suhrkamp.

Herreras, Enrique (2021): Lo que la posverdad
esconde. Medios de comunicacion y crisis de
la democracia. Barcelona: MRA.

Kant, Immanuel (1983): Critica de la razén pura.
Madrid: Alfaguara, 2.2 ed.

LippmanN, Walter (1922): Public Opinion. Nueva
York: Macmillan. (La opinién pdblica. Madrid:
Cuadernos de Langre, 2003).

LippmaNN, Walter (1925): The Phantom Public. A
Sequel to “Public Opinion”. Nueva York: Har-
court / Brace and Howe. (E/ piblico fantasma.
Madrid: Genueve Ediciones, 2011).

LippmanN, Walter (1940): Retorno a la libertad. Mé-
xico D. F.: Union Tipografica Editorial Hispano-
Americana. (Titulo original: The Good Society,
1937).

MicHeuint, Dorando J. (2015): “Deliberacion: un
concepto clave en la teoria de la democracia
deliberativa de Jiirgen Habermas”, Estudios
de Filosofia Préctica e Historia de las Ideas,
vol. 17, n.° 1, pp. 59-67.

NicoLAs, Juan A. (2019): “Posverdad: cartografia de
un fendmeno complejo”, Didlogo Filosdfico,
n.° 105, pp. 302-340.

NIETzscHE, Friedrich (1978): Mas alla del bien y del
mal. Preludio de una filosofia del futuro, ed.
Andrés Sanchez Pascual. Madrid: Alianza, 4.2
ed.

NieTzscHe, Friedrich (1981): Aurora. Meditacion
sobre los prejuicios morales, trad. Pedro Gon-
zélez Blanco. Barcelona: Ed. José J. de Olafieta.

NIeTzscHE, Friedrich (1984): Asi hablo Zaratustra.
Un libro para todos y para nadie, ed. Andrés
Sénchez Pascual. Madrid: Alianza, 12.% ed.

NieTzscHE, Friedrich (1986): EI gay saber, ed. Luis
Jiménez Moreno. Madrid: Espasa-Calpe.

NIeTzscHE, Friedrich (1996): Humano, demasiado
humano, ed. A. Brotons. Madrid: Akal.

NieTzscHe, Friedrich (2008): Fragmentos Pdstu-
mos, vol. I, ed. Diego Sanchez Meca. Madrid:
Tecnos.

NIETzScHE, Friedrich (2011): Consideraciones intem-
pestivas Ill, “ Schopenhauer como educador”,
en Obras Completas, vol. |, ed. Diego Sanchez
Meca. Madrid: Tecnos, pp. 749-806.

NokeLLE-NEUMANN, Elisabeth (1995): La espiral del
silencio. Opinion publica: nuestra piel social.
Barcelona: Paidos.

ORTEGA Y GASSET, José (2004-2010): Obras comple-
tas, 10 tomos. Madrid: Fundacion José Ortega
y Gasset / Taurus.

Perez ZAFRILLA, Pedro J. (2021): “Bases neuroéticas
de la correccion politica. Una aproximacion
desde la teoria de la espiral del silencio de Eli-
sabeth Noelle-Neumann”, en LOPEZ-ORELLANA,
R. 'y SuArez-Ruiz, J. (eds.), Filosofia posdarwi-
niana. Enfoques actuales sobre la interseccion
entre andlisis epistemoldgico y naturalismo
filosdfico. Londres: College Publications, pp.
471-499.

Perez ZarRiLLA, Pedro J. (2021): "Polarizacion ar-
tificial: como los discursos expresivos infla-
man la percepcion de polarizacion politica en
internet” [en linea], Recerca, vol. 26, n.° 2,
pp- 1-23.

Peris, Angel (2009): “El concepto de «opinién pu-
blica» en el pensamiento politico de Ortega y
Gasset”, Revista de Estudios Orteguianos, n.°
18, pp. 229-260.

Peris, Angel (2009): “La educacion de ciudadanos
en Ortega y Gasset”, Pensamiento, vol. 65,
n.° 245, pp. 463-483.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



128 El trasfondo nietzscheano del raciovitaliomo de Ortega y Gassel con respecto a la opinion piblica

SaLas, Jaime de y Ferrero, Maria Isabel (2010):
“Ortega, Tocqueville y la concepcion histérica
de la sociedad”, Revista de Estudios Orteguia-
nos, n.° 20, pp. 179-192.

SALAs, Jaime de (2011): “Religion y capital social
en La democracia en América”, Arbor, n.° 750,
pp. 705-713.

SaLas, Jaime de (2023): “Europa como proyecto.
A propésito de las anotaciones de Albert Ca-
mus al «Prélogo para franceses» y su vision
de Europa”, Revista de Estudios Orteguianos,
n.° 46, pp. 177-184.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

SteeL, Ronald (2003): “Prologo”, en LippmAnN, W.,
La opinién pdblica. Madrid: Cuadernos de
Langre, pp. 5-15.

TocqueviLL, Alexis de (1952): “L'Ancien régime et
la révolution”, en Oeuvres complétes, vol. 2.
Paris: Gallimard.

ViLanueva, Dario (2022): Morderse la lengua.
Correccion politica y posverdad. Barcelona:
Espasa.

ZAMORA, Javier (2002): Ortega y Gasset. Barcelo-
na: Plaza & Janés.

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

La bisagra, el pliegue y el quiasmo:
variaciones sobre El tema de nuestro tiempo*

Resumen

En este articulo se evalda filoséficamente la idea
orteguiana contenida en su ensayo E/ tema de
nuestro tiempo de la conclusion de la época
actual debido al agotamiento de la razén y a la
necesidad de integrarla en la vida. Proponemos
las imagenes de bisagra, pliegue y quiasmo
como claves hermenéuticas para profundizar en
estas ideas y discutir el presente y el futuro de
la filosofia. Para ello analizamos la filosofia
de Ortega y su conexion con la historia, la razén
vital y el presente. Discutimos, sobre todo, la
estructura temporal dindmica de la perspectiva
y su conexion con el tema de nuestro tiempo.
También se aborda la importancia de la sociolo-
gia en la comprension de la historia y las posi-
bles orientaciones para el futuro de una filosofia
que en este ensayo de Ortega anuncia su fin.

Palabras clave
Ortega y Gasset, perspectiva, temporalidad, filo-
sofia de la historia, razon vital

Jorge Ubeda Gémez

ORCID: 0000-0001-9286-6247

Abstract

In this article we philosophically evaluate Ortega
y Gasset's idea contained in his essay £/ tema
de nuestro tiempo of the conclusion of the
present time due to the exhaustion of reason
and the need to integrate it into life. We
propose the images of hinge, fold and chiasm as
hermeneutical keys to deepen these ideas and
discuss the present and the future of philoso-
phy. To do so, we analyse Ortega’s philosophy
and its connection with history, vital reason and
the present. We discuss, above all, the dynamic
temporal structure of the perspective and its
connection with the subject of our time. We
also address the importance of sociology in
the understanding of history and the possible
directions for the future of a philosophy that in
this essay by Ortega announces its end.

Keywords
Ortega y Gasset, perspective, temporality, Philo-
sophy of History, Vital Reason

westro tiempo, asi expresado en el titulo del ensayo de José Ortega v

Gasset, sin concreciones ulteriores, funciona como un deictico: solo

tiene significado gramatical y, por tanto, produce un efecto de signi-
ficado vacfo: hay quienes se verdn inclinados a identificar nuestro tiempo con
el tiempo biogréfico, social e histérico en el que estdn presentes y habré otros
més proclives a preguntarse por la referencia concreta: jal tiempo de quién

* Este articulo tiene como antecedentes de difusién la ponencia presentada en la Jornada
“Workshop: 1923: La Espafia intelectual y la contemporaneidad cldsica”, celebrada en la
Facultad de Filosoffa de la Universidad Complutense de Madrid el 8 de mayo de 2023, con
el titulo “;Hay un tema de nuestro tiempo?: limites de la ontologia del presente de Ortega”,
y la ponencia presentada en el Congreso Internacional “E/ tema de nuestro tiempo: su recepcién
académica actual”, celebrado en la Fundacién José Ortega y Gasset — Gregorio Marafién los
dfas 3 y 4 de octubre de 2023, con el titulo “; Pensar nuestro tiempo?: limites y posibilidades del

proyecto orteguiano”.

Coémo citar este articulo:

Ubeda Gémez, J. (2024). La bisagra, el pliegue y el quiasmo: variaciones sobre El tema de
nuestro tiempo. Revista de Estudios Orteguianos, (48), 129-146.

https://doi.org/10.63487/re0.44

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre

[xxx] Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
B [C derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



150 La bisagra, el pliegue y el quiasmo: variactones sobre El tema de nuestro tiempo

nos referimos? ;Quién es el nosotros de ese tiempo? Ortega, de quien entre
sus muchas virtudes literarias la de poner buenos titulos a sus obras es una de
las més destacadas, dedica esta obra de 1923, precisamente, a identificar cual
es el tema de nuestro tiempo y asf consigue que cada generacién que aborda
la lectura del texto se vea enfrentada a este vacio seméntico y emerjan, ante él,
preguntas de largo aliento: ;jnuestro tiempo es, también, el tiempo de Ortega
en 1923? Y, por tanto, jcompartimos, con Ortega, el mismo tema de nuestro
tiempo? Después de cien afios de la publicacién de estos apuntes mejorados del
curso universitario que impartié Ortega en 1921-1922, la pregunta sigue viva
y, precisamente por ello, nos proponemos presentar unas variaciones sobre £/
tema de nuestro tiempo' con el objetivo de responder a estas preguntas: (1) ;qué
se piensa cuando se piensa nuestro tiempo en £/ tema de nuestro tiempo? Y, en el
caso de que respondamos afirmativamente a esta primera cuestién, nos atreve-
remos con la siguiente: (2) ;cémo es posible pensar lo que se piensa en £/ tema
de nuestro tiempo?

Para abordar la respuesta a estas dos cuestiones nos vamos a valer de tres
imigenes que, consideramos, resumen la naturaleza del texto que enfrentamos
y, al mismo tiempo, proyectan sus posibilidades m4s all4 de s{ mismo. “Bisa-
gra”, “pliegue” y “quiasmo” son las tres im4genes que nos acompafiardn y nos
permitirdn comprender, quiz4 bajo una luz diferente, el proyecto filoséfico que
el pensador espafiol disefia en las paginas de este libro. Estas im4genes no son
propias del lenguaje de Ortega ni nos las podemos encontrar en sus distintas
obras por lo que las proponemos como ayudas hermenéuticas que (re-)abran la
lectura de £l tema de nueatro tiempo. En las p4ginas que siguen se irdn definiendo
estas im4genes y mostrando, precisamente, su productividad hermenéutica.

1. La bisagra: cierre y apertura en E/l tema de nuestro tiempo

(Habria puertas sin bisagras, podrfamos cerrar y abrir sin este sencillo me-
canismo que ha hecho posible marcar los umbrales entre lo que hay dentro y
lo que queda fuera? ;Serfa posible, sin las bisagras, el gesto de abrir y cerrar
puertas? El tema de nuestro tiempo es una bisagra y, por tanto, un artefacto con-
ceptual que Ortega utiliza para cerrar algo y que, al mismo tiempo que cierra,
sirve para abrir y en esa apertura atisbar, desde el umbral, lo que se abre ante
los 0jos y nos convoca a la exploracién. ;Qué se cierra y qué se abre en £/ tema
de nueatro tiempo?

Una mirada global a £/ tema de nuestro tiempo nos devuelve que Ortega con-
sidera que una época de la cultura europea y, con ella, de la filosoffa, est4 ago-

' José ORTEGA Y GASSET, Obras completas, 10 vols. Madrid: Fundacién José Ortega y Gasset
/ Taurus, 2004-2010, tomo III, pp. 559-652. Se citan las referencias de las obras de Ortega segtin

esta edicién, marcando el tomo en niimeros romanos y las p4ginas en ar4bigos.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JORGE UBEDA GOMEZ 151

tada, acabada, a punto de perecer y es, quiz4, una época que muere de éxito y se
termina porque ya no queda nada que exprimir del fruto abundante de la razén
nacida en la ciencia experimental y en Descartes, afirmada en Kant y desplegada
en el idealismo, por un lado, y en el positivismo, por el lado contrario. La razén
se ha agotado porque ha secado las fuentes de las que, inadvertidamente, bebe
y se alimenta: la vida. Cuanto mds se despliega la razén, més se agosta la vida y la
época de Ortega da muestras evidentes de agotamiento, de falta de pulso vital, de
idealizacién abstracta e inutil de la vida. Y si la filosofia es una suerte de érgano
vital de la cultura, no hay filosoffa que nos sirva en este final de época, porque,
de hecho, también este final de época es un final de la filosoffa. El pensamiento
intempestivo y vital de Nietzsche, el empuje cultural y cientifico del darwinismo,
las consecuencias cosmolégicas y cosmovisionales de la nueva fisica relativista y
cudntica, la fenomenologia de Husserl, el psicoandlisis de Freud, la sociologfa
naciente son palpitaciones de una vida que necesita que muera una época para
poder nacer y multiplicarse. Ortega est4 leyendo entre lineas lo que parece laten-
te en su época: aquellas manifestaciones dispersas por el espacio cultural y que
hacen rechinar las bisagras de una cultura que est4 en cierre.

Tenemos, entonces, una primera referencia de lo que se piensa en £/ tema de
nuestro tiempo: el cierre epocal, el agotamiento del eén racionalista, idealista, po-
sitivista de la filosoffa. Podrfamos pensar que esto apenas tiene importancia
pues la propia marcha histérica de la filosoffa determina la aparicién y desapa-
ricién de escuelas e interpretaciones, pero, al hacer esto, estamos obviando que
este cierre epocal se produce por el agotamiento de aquello que estaba en el ori-
gen mismo de la filosoffa: el logos, la razén. ;Qué va a ocurrir después del fin del
logos, una vez que hayamos cerrado la historia de la filosoffa? ;Habr4 filosoffa
después del fin de la filosofifa? Todo lo dicho hasta aquf tiene un resabio hege-
liano, somos conscientes, y no es dificil que aparezcan las referencias, incluso, a
las tesis de Alexandre Kojéve sobre el final de la historia. No obstante, nos pa-
rece mds productivo leer esta linea de fuga del ensayo orteguiano desde Despueés
del fin del arte de Arthur C. Danto y, en especial, desde el capitulo titulado “Tres
décadas después del fin del arte”. En este capftulo, Danto propone comprender
las vanguardias artisticas como manifiestos que, defendiendo un tipo especifico
de arte —surrealismo, expresionismo, etc.—, como definiciones definitivas del
Arte, estdn anunciando, precisamente el fin de la era del arte y el comienzo de
otra era, quiz4 marcada por la estética. ;Y si £/ tema de nuestro tiempo fuera un
manifiesto de vanguardia? Me suscité esta relacién una ponencia pronunciada
por José Lasaga sobre £/ tema de nuestro tiempo en la que defendia el cardcter de
“manifiesto” de este ensayo. Transfiriendo las ideas de Danto al asunto que nos
ocupa podriamos decir que en £/ tema de nuestro tiempo se defiende que la razén
vital es la Filosoffa que necesita nuestro tiempo al mismo tiempo que se certifi-
ca, en realidad, el fin de la filosofia. Si as{ son las cosas, lo que deberfamos espe-
rar de Ortega no es otra filosoffa, si no un nuevo logos para lo que viene después

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



152 La bisagra, el pliegue y el quiasmo: variactones sobre El tema de nuestro tiempo

del fin de la filosofia: jes la razén vital ese nuevo logos? Esto, como tema, es
lo que se est4 pensando en E/ tema de nuestro tiempo, por lo que nuestro tiempo se
refiere a una experiencia del fin de un tiempo. El asunto se ha puesto grave.

Ahora bien, en tanto que bisagra, £/ tema de nuestro tiempo no solo cierra, sino
que estd abriendo lo siguiente, pero el gesto de abrir no puede separarse del
mecanismo que clerra y, por ello, £/ tema de nuestro tiempo no puede traspasar
el umbral que atisba en el gesto de abrir. Nétese que es un abrir hacia dentro de
una estancia en la que ya se estd y, por tanto, lo que se atisba desde el umbral
es lo que est4 a la espalda: todavia no se puede ver con claridad, ni se goza de
una visién completa, es un mirar desde el rabillo del ojo mientras se cierra y
se escucha el rechinar de las bisagras. En E/ tema de nuestro tiempo también se
plensa esta apertura que forma parte del tema de nuestro tiempo. Pensar una
época que se cierra y lo que se abre en ese gesto, esto es nuestro tiempo; es lo mis-
mo que pensar el presente. La imagen de la bisagra nos acompafa hasta aquf
porque para poder pensar lo que se abre en £/ tema de nuestro tiempo, en el gesto
de cerrar, necesitamos otra imagen que seré la de “pliegue”.

2. El pliegue: la razén en la vida

Gracias a la imagen de la bisagra hemos podido dar una primera respuesta
a la cuestién de lo que se piensa en £/ tema de nuestro tiempo: el cierre de una
época que implica, al mismo tiempo, una apertura. Pero, ;cémo pensar lo que
se abre en el cierre? Aquf es donde la imagen del pliegue viene en nuestro au-
xilio. Sostenemos que esta imagen es apropiada para interpretar las diferen-
tes declaraciones de Ortega acerca de la necesidad de que la cultura, la razén
ceda, se somela, reconozca los derechos de la vida. Un pliegue, en sentido general,
se produce cuando en una superficie lisa o extendida, aunque flexible, se pro-
duce una desigualdad, un surco en cualquiera de sus partes. En lo plegado se
conserva lo que estaba extendido, aunque no del mismo modo ni con la mis-
ma forma. Cuando Ortega afirma que la época que se cierra estd abriendo —la
vida impera sobre la cultura, sobre la razén— un nuevo eén cultural, lo que
ocurre es que la razén se integra en la vida como pliegue y al quedar integra-
da en la vida, esta queda modificada. El pliegue geolégico lo muestra todavia
mejor: las capas terrestres que se pliegan siguen ahi, pero han dado lugar
a formaciones nuevas que abren posibilidades de terraformacién desconoci-
das. El pliegue abre novedades, aunque conteniendo lo que ya estaba dado.
El pliegue es m4s flexible que la bisagra y por eso nos permite entender cémo
se plensa la apertura del presente en el texto de Ortega.

Aunque, tal pliegue parece estar comprendido de un modo difusamente dia-
léctico y prendido de una cierta ontologia de la vida que todavia no se precisa en
todos sus elementos y dindmicas. Ortega no quiere dejar atrés la razén —aquella

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JORGE UBEDA GOMEZ 155

prisién del neokantismo’~, pero advierte de que aquella forma un pliegue de la
vida®. Al mismo tiempo, se afirma, aunque de un modo menos asertivo, més ti-
tubeante, c6mo, una vez que se muestra el pliegue mencionado, la filosoffa, que
conserva este nombre a pesar de que se debe clausurar con la época que termi-
na, consiste en pensar “el tema de nuestro tiempo”, es decir, en pensar el presente.
Ortega no parece considerar la existencia de una philosophia perennts, ni una phi-
losophia sub specie aeternitatis, ni siquiera, a pesar de su formacién filoséfica, una
Stlosofia trascendental, pues la razén no puede sobrevolar la vida; de hecho, la razén
no es capaz de volar, por lo que ha de radicarse en ella y desde ella comprender
lo que estd siendo, pero nunca lo que es, pues su ser mismo, si es que es algo, es
precisamente estar siendo: presente continuo. En este sentido, ya aparecen en
El tema de nuestro tiempo las primeras categorias de esta razén vital, como son las
“generaciones” o la “perspectiva” que funcionan como conceptos internos, toda-
via colgados del 4rbol de la vida a punto de madurar y que disefian una ontologia
de la vida que ser4, al mismo tiempo, una praxis. Pero antes de entrar en cues-
tiones ontolc’)gicas, debemos detenernos en los vinculos del texto con la filosofia
de la historia.

2.1. El pliegue de la vida como el tema de nuestro tiempo

Ortega se mueve en el campo de minas de la filosoffa de la historia con
todas las prevenciones de no quedar atrapado por ella, pues no habrfa nada
maés contrario a la afirmacién del imperativo de la vida que plegarse al trabajo
del concepto que se despliega en la historia, que es, adem4s, movimiento del

2 Aquella prisién, no obstante, parece que fue més fecunda de lo que el propio Ortega fue
consciente; incluso podemos decir que siguié visitando sus celdas durante mucho tiempo. Vedse
Dorota LESZCZYNA, “Interpretacién de Ortega y Gasset de la filosoffa de Kant: del idealismo
marburgués a la ontologfa critica”, Andlisis. Revista de investigacion filosdfica, vol. 4,n.° 1 (2017), pp.
25-48. Para José Luis VILLACANAS, sin embargo, £/ tema de nuestro tiempo si marca una salida ya
definitiva de la prisién neokantiana; véase en su Ortega y Gavsset. Una experiencia filosdfica espaiiola.
Madrid: Guillermo Escolar, 2023, p. 454, nota 6.

5 En el ensayo citado de Villacafias, se afirma: “Asf que cuando Ortega hablaba de que la
razén pura tiene que ser sustituida por una razén vital, lo que realmente querfa decir es que
la trama de la estructura trascendental de la razén debia ser ocupada por la funcién trascendental
de la vida. Y que las funciones l6gicas de los juicios de la razén debian dejar paso a las funciones
estimativas de la vida” (&4., p. 475, subrayado mfo). Nos interesa discutir el uso del verbo ocupar
que hemos destacado porque vendria a problematizar nuestra imagen del pliegue y, al mismo
tiempo, la sugerencia anterior de comprender la obra de Ortega como una bisagra o como un
manifiesto, en el sentido de Danto. Quizd Ortega aspira a lo que Villacafias afirma, pero el
modo en el que aborda esta aspiracién, al menos ateniéndonos a lo que se dice en el texto, es
plegando la razén a la vida, por lo que es necesario seguir la propia sugerencia del texto y ver
hasta dénde nos puede llevar. La idea de sustitucién podria describir el resultado de la operacién
orteguiana pero la imagen de pliegue nos permite sorprender a Ortega en el momento mismo
de la operacién.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



159 La bisagra, el pliegue y el quiasmo: variactones sobre El tema de nuestro tiempo

espiritu. Es decir, Ortega quiere evitar a toda costa cualquier atisbo de racio-
nalismo pues, precisamente, el racionalismo como imperativo ha sido deletéreo
para la vida. La asuncién, por otro lado, de que Europa se halla en una situa-
cién de decadencia y Espafia, en una situacién politica y social insostenible
(por la resistencia de las masas a la regeneracién y la incuria negligente de las
élites respecto de su vertebracién)?, la identifica Ortega, precisamente, con el
dominio del racionalismo y sus prerrogativas.

Pero Ortega no puede negar que el hombre piensa, gracias a que la propia
marcha de la vida ha dado de sf, sin ningtin motivo aparente, un animal que
trata con la vida y que, de hecho, vive desde la razén, por lo que la vida y la ra-
z6n han de guardar una relacién mds productiva y menos conflictiva. Tampoco
se trata, simplemente, de liberar la vida, como se podria deducir de una lectura
apresurada de Nietzsche®, o de encauzarla a través de los diques adecuados de la
represién y la sublimacién en el psicoanélisis. No, la razén es el modo como
la vida vive en el Sapiens, y la vida del Sapiens no puede no ser vida racional.

Ahora bien, tal relacién puede ser pensada como equilibrio, algo que no
podemos atribuir al lenguaje de Ortega en El tema de nuestro tiempo y que devol-
verfa su pensamiento a un momento platénico y aristotélico: la virtud es la
armonfa, el término medio, la prudencia. Ni siquiera a una relacién entre una
sustancia y sus accidentes, pues ni la vida ni la razén son formas sustanciales ni
accidentes la una respecto de la otra. No se trata de esto; la vida puja y manda,
es imperativa, por lo que no est4 en el mismo plano que la razén, pues esta tiene
que plegarse a la vida. Ahora bien, tal pliegue no deja a la vida indiferente pues,
de algtin modo, la transforma.

Si pensamos la relacién de la razén con la vida como pliegue evitamos, como
hemos visto, la recaida en el equilibrismo académico-peripatético, pero tam-
bién se logra circunvalar la dialéctica que vendria a decir que en el encuentro
entre la vida y la razén darfamos con una sintesis superadora (e integradora) de
ambos. Que Ortega use el término “razén vital” nos parece una muestra de esta
conciencia que resiste la dialéctica, pues la dialéctica, en realidad, es la forma
més elaborada de todo racionalismo. Pero proponemos que se entienda el con-
cepto de “razén vital” como un heurfstico que permite explorar la estancia que
al cerrar atisbamos por el rabillo del ojo y que ante la incertidumbre de lo
que aparece, nos aferramos a un nombre que nos permite explorarlo. “Razén
vital” es un proyecto de concepto no realizado todavia en £/ tema de nuestro

4 Esparia invertebrada (1922) y El tema de nuestro tiempo (1923) han de ser leidos como obras
complementarias, pues, de algin modo, £/ tema de nuestro tiempo contiene la nocién de razén vital
y un esbozo de su método que vendrfa a posibilitar que Espafia se conformara como una forma
de vida vertebrada.

® Para Jestds Conill, las bases hermenéuticas de la razén vital orteguiana estdn en la vin-
culacién del pensador espafiol con Nietzsche: Jesis CONILL, “Nietzsche y Ortega”, Eustudios
Nietzsche, 1 (2001), p. 49-60.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JORGE UBEDA GOMEZ 155

tiempo y por eso es, también, un pliegue que ha modificado la superficie misma
desde la que se ha formado.

Que la razén se pliegue a la vida, en realidad, no es mas que el resultado al
que la razén llega cuando se sincera consigo misma, deshace un mundo dividido
en dos y siente que es un érgano: en ese momento, colapsa cualquier intento de
equilibrio o dialéctica, pues sabe a ciencia cierta que, en tanto que érgano, no
puede nada sin la vida. Pero, al mismo tiempo que esto comparece, la vida es pen-
sada, lo que da lugar al pliegue vida-razén como un nuevo eén. Y en este sentido
nos parece claro que Ortega arriba a una (curiosa) filosoffa de la historia que
consistirfa, precisamente, en pensar este edn, en pensar el pliegue. Pero jcémo
se piensa un pliegue? O, en realidad, ;se trata de pensar en o desde el pliegue?

Si, por un lado, este pliegue nos ha llevado hacia una filosoffa de la historia,
prendida, eso si, de una cierta ontologia de la vida y la razén, por otro nos va a
llevar a la idea de que pensar el pliegue, pensar el presente consiste en algo muy
parecido a lo que hacen —o quieren hacer— las ciencias sociales, con la historia
y la sociologia a la cabeza. Sin embargo, todavia el pensamiento de Ortega no
se ha desarrollado lo suficiente en £/ tema de nuestro tiempo como para tematizar
la relacién entre la razén vital y las disciplinas que acabamos de citar.

Podemos aventurar la hipétesis de que pensar el pliegue sea pensar el
Sapiens, por lo que la razén vital se desplegaria, también, como una descripcién
de la génesis del hombre y de su proyeccién en la vida; es decir, una antropo-
logfa. Consideramos que Ortega mantendré una actitud ambivalente con la via
abierta con la antropologfa, pues advierte la tendencia esencialista® que tiende a
apoderarse de toda descripcién filoséfico-antropolégica. Para Ortega, ademds,
lo que caracteriza al ser humano es, por el lado ontolégico, el ser perspectiva,
y por tanto un campo de posibilidades de lo real, y, por el lado practico, el ser
suadens’, es decir, un animal de valores que afronta lo real desde la valoracién
de lo que est4 (o no) al servicio de la vida. Si unimos estas dos caracteristicas
nos daremos cuenta de que ser Sapiens para Ortega consiste en ser futuro, por
lo que el pliegue, es decir, el eén del presente revela a un ente cuyo modo

® Sabemos que hemos abierto un asunto polémico pues si hay algin consenso entre intér-
pretes muy diversos de la obra de Ortega —desde San Martin a Villacafias— es que esta contiene
una antropologfa filoséfica. No tenemos espacio para detenernos en defender que, precisamente,
si en El tema de nuestro tiempo se cierra una era mientras se abre otra, tendremos que encontrar
los nuevos conceptos para hablar de lo humano; para decir lo humano después del fin de lo
humano, también. Considero que también la obra de Ortega nos puede habilitar para explorar
qué significa la antropologfa filoséfica después del fin de la filosoffa.

7 Para el desarrollo del concepto de homo suadens, véase el trabajo de Laureano CASTRO
NOGUEIRA, Luis CASTRO NOGUEIRA y Miguel Angel CASTRO NOGUEIRA, ;Quién teme a la natu-
raleza humana? Homo suadens y el biencstar en la cultura: biologia evolutiva, metafisica y ctencias socia-
les. Madrid: Tecnos, 2016. Un trabajo notabilisimo de antropologfa transdisciplinar en el que
la huella orteguiana es evidente en la propia categorizacién del ser humano como el animal
que valora.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



156 La bisagra, el pliegue y el quiasmo: variactones sobre El tema de nuestro tiempo

preeminente de aparecer es futurizando. ;Quiere decir esto que al pensar
el presente lo que hacemos, en realidad, es abrir futuros?

En cualquier caso, lo que nos interesaba destacar es que, si el Sapicns es,
ante todo, un animal por ser, la antropologfa queda suspendida como saber?,
pues no puede anticipar, en realidad, lo que somos. Ante esto, conviene girar
la mirada y buscar en otra parte el método para que, partiendo de este animal
que est4 por ser, encuentre los modos de plegarse a la vida, es decir, de vivir.
Aparecen, entonces, la sociologia y la historia, muy libremente interpretadas
por Ortega, como aquellas disciplinas que estdn en condiciones de realizar este
pliegue. Podriamos afiadir que la sociologfa o la historia que espera Ortega
no son meramente descriptivas, antes bien tendrdn que ser estimativas, por lo
que estas disciplinas serdn concebidas como intervenciones en la vida. Pensar
el presente es intervenir el presente, lo que significa llenar de posibilidades la
vida que estd siendo y, asf, ligar el destino del presente a sus futuros posibles.
Seran los futuros posibles, entonces, los que revelen las figuras del presente,
los tipos ideales’.

Pensar el presente serd, entonces, la accién que vuelva a dotar de sentido a
la filosoffa, que ser4, entonces, el modo de habitar (en) el pliegue.

2.2. La filosofia habita el pliegue

Todo el texto de E/ tema de nuestro tiempo esta preparando su tltimo capitulo,
“La doctrina del punto de vista”, donde se condensa lo que, a la altura de £/
tema de nuestro tiempo, Ortega considera que es tanto el tema de nuestro tiem-
po como las nociones que ordenan un posible método para su identificacién y
desarrollo. Veamos con cierta precisién cémo se desarrolla el argumento para
que, a partir de esta reconstruccién, podamos establecer algunas de las cuestio-
nes criticas que nos ocupan en este articulo.

Ortega comienza su exposicién asentando tres presupuestos. El primer
presupuesto afirma que el racionalismo y el relativismo son las dos posiciones
en conflicto a principios del siglo XX. De hecho, los capitulos anteriores han
estado dedicados a describir estas posiciones y sus problemas. En el caso de
Ortega, el racionalismo sale peor parado que el relativismo, pues “niega todo

8 No estamos afirmando la imposibilidad de hacer discursos razonables sobre lo humano,
pero sf que tales discursos constituyan un saber descriptivo completo més all4 de las apro-
ximaciones parciales que puedan hacer las distintas disciplinas. La fragmentacién de los saberes
que afectan a la comprensién de lo que sea el ser humano dificulta, por el momento, y nos
tememos que por largo tiempo, la pretensién de un saber que defina al ser humano en térmi-
nos de “animal x” (despejen la x segin su gusto: animal fantdstico, enigmdtico, vulnerable, de reali-
dades, etc.).

° Nos parece que el concepto de “generacién” en Ortega es un modo de integrar esta idea
de los futuros posibles en el presente de la dindmica social.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JORGE UBEDA GOMEZ 157

sentido a la vida”!? y pretende que de este modo salva la cultura. El relativis-
mo ha tenido el beneficio de haber socavado los principios racionalistas. Sin
embargo, el relativismo tampoco basta, pues “desvanece el valor objetivo de la

"1y, de este modo, salva la vida.

cultura

El segundo presupuesto del anélisis del madrilefio establece que nuestro
tiempo no acepta que el conflicto se resuelva tomando partido por una de las
dos posiciones. Arrancaba este articulo con la constatacién de la ambigiiedad
consciente en el uso de la referencia “nuestro tiempo”: ;la sociedad, la politica,
la filosoffa, la cultura? Aceptemos, por el momento, que esta referencia no es
més que un ardid retérico de Ortega para ocultar que, en realidad, quien no
lo acepta es él mismo.

El tercer y dltimo presupuesto es que es posible preparar una sintesis
de ambas posiciones: “al fundirse, desaparecen”!?. Ya hemos advertido del ju-
gueteo que Ortega se trae con la filosoffa de la historia y, en especial, con la
dialéctica hegeliana, aunque no termina, en ningin momento, de asumir este
marco. En palabras de Antolin Sanchez Cuervo:

Ortega no es, sin embargo, un anti-hegeliano sin més —a pesar de sus con-
comitancias con la fenomenologfa existencial-, o0 —menos atin— materialista. Por
eso su reduccién del idealismo hegeliano no adopta en ningtin momento —ni
lo pretende— el cariz radicalizado de una hermenéutica de la sospecha o de una
teorfa critica —aun a pesar de haber leido a un critico de Hegel tan penetrante como
inadvertido en Espafia, como Franz Rosenzweig—, reconduciéndolo més bien ha-
cia el terreno de sus propias preocupaciones e incluso adaptdndolo a la horma de
ellas. La critica convivir4 asf, en algunos momentos, con la complicidad'.

Una vez asentados estos presupuestos, Ortega expone una serie de nociones
que preparan esta sintesis entre ambas posiciones. El punto de partida es el ana-
lisis del conocimiento. Ortega considera que el conocimiento es la adquisicién
de verdades pues “en las verdades se nos manifiesta el universo trascendente
(transubjetivo) de la realidad”
son eternas, Unicas e invariables, aunque, de nuevo, tales adjetivos suenan

. Ortega considera, adem4s, que las verdades

a retéricos, sobre todo cuando al final del capitulo se vinculan estas verdades a
la perspectiva y el tiempo. Frente a esta definicién de conocimiento, tanto el
racionalismo como el relativismo dan una respuesta insuficiente a la cuestién
de cémo es posible el conocimiento, esto es, que las verdades sean conocidas

0TIL, 611.

N [dem.

12 [dem.

15 Antolin SANCHEZ CUERVO, “Ortega y Hegel. La interpretacién de la historia y sus tram-
pas”, Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n.° 67 (2016), p. 60.

I, 612.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



158 La bisagra, el pliegue y el quiasmo: variactones sobre El tema de nuestro tiempo

un sujeto. Primero, porque el racionalismo pide algo imposible: que el sujeto
sea transparente e idéntico a s{ mismo. Se advierte que aquf se habla de suje-
to trascendental, es decir, a priori, independiente de la experiencia. Por ello, el
racionalismo, en este texto, estd mds relacionado con el idealismo que con las
posiciones cartesianas. Pero frente a esta idea de sujeto no se puede negar que
el sujeto est4 vivo y que la vida es peculiaridad, cambio y desarrollo, como la
historia, por lo que se podria decir, al pensar de Ortega, que la vida es historia.
En definitiva, si el sujeto es vida, el racionalismo es imposible.

Pero, en segundo lugar, el relativismo confunde perspectiva con imposibili-
dad de la verdad. No nos ofrece Ortega un argumento claro sobre esta confu-
sién, sino que continda su argumento sefialando que la psicologfa, la biologia
y la teorfa del conocimiento coinciden en una nueva manera de plantear la
cuestién, al mostrar que el sujeto tiene una funcién selectiva:

De la infinitud de los elementos que integran la realidad, el individuo, aparato
receptor, deja pasar un cierto nimero de ellos, cuya forma y contenido coin-
ciden con las mallas de su reticula sensible. Las demds cosas —fenémenos,
hechos, verdades— quedan fuera, ignoradas, no percibidasl5.

Es decir, el sujeto es un cedazo, por lo que la estructura psiquica de cada
individuo permite la comprensién de determinadas realidades y condena a
la ceguera a otras. Es decir, la verdad es posible, aunque es inseparable de
los sujetos que la viven. Ortega, adem4s, extiende la “estructura psiquica

de cada individuo”!® 17

a “cada puebloy cada época”!’, mostrando, de nuevo, que
ala hora de pensar el presente, pensar la vida, es imprescindible contar con la
sociologia (“cada pueblo”) y con la historia (“cada época”). En definitiva,
la conclusién hasta el momento es clara: cada individuo (bio-psicologia), cada
pueblo (sociologia), cada época (historia) tienen una porcién de verdad, por
lo que la verdad es un punto de vista.

Llega asf Ortega a la nocién del punto de vista, que le permitird avanzar
posiciones hacia la identificacién del tema de nuestro tiempo. Como en Jed:i-
taciones del Quyjote, Ortega vuelve a recurrir al ejemplo de las diferencias en la
visién de un paisaje por parte de dos hombres: aunque el paisaje es el mismo,
los dos hombres no ven lo mismo, aunque no pueden afirmar que la visién del
otro sea falsa. Por lo que los dos paisajes vistos son reales. Estamos, aqui, ante
un problema grave en el texto: una cosa es la percepcién adecuada, referida
al caracter real de lo que aparece para un sujeto y otra cosa es la percepcién

inadecuada, es decir, que el sujeto siempre ve un escorzo de la realidad y no la

15 [dem.
16 7hid., 613.
17 [dem.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JORGE UBEDA GOMEZ 159

realidad de modo pleno. Ahora bien, a los actos de percepcién no le pertene-
cen, propiamente, los predicados de verdad y falsedad; en todo caso ser4 a los
actos de juicio por los cuales se da sentido a una determinada percepcién. En
cualquier caso, Ortega llega a una nueva conclusién: “La realidad césmica es
tal, que sélo puede ser vista bajo una determinada perspectiva. La perspectiva
es uno de los componentes de la realidad™®. Es decir, tenemos ya una de las dos
nociones clave de este texto: la perspectiva, que, como vemos, solo es posible si
asumimos un supuesto que Ortega no revela: que la realidad y el conocimien-
to de ella se co-pertenecen mutuamente. Lo que es una de las aportaciones
claves de la ontologfa fenomenolégica: la caida de la distincién entre realidad y
apariencia. En definitiva, todo conocimiento lo es desde un punto de vista
determinado, lo cual “lleva a una reforma radical de la filosofia”?°.

La sintesis que Ortega pretendfa entre la razén y la vida se puede alcanzar
gracias a esta reforma radical de la filosoffa. Pero, jen qué consiste esta reforma
radical de la filosoffa? En el reconocimiento de las diversas perspectivas sobre
lo mismo como reales, en la ruptura de la dialéctica basada en la contradiccién
y en la apertura a una visién no dialéctica del conocimiento. Si cada vida es un
punto de vista sobre el universo, por un lado, lo que cada vida ve no puede ser
visto por otra y, por otro, cada vida es parte insustituible de la verdad. De este
modo la verdad forma parte de la vida, es histérica y lo falso es la verdad sin
vida, sin historia. Tenemos ya los mimbres de la razén vital.

Hasta su presente, segin Ortega, la filosofia ha sido utépica, ha buscado
algo que no tiene lugar, pero desde ahora (i.e. el perspectivismo): “La razén
pura liene que ser suslituida por una razon vital, donde aquélla se localice y adquiera mo-
vilidad y fuerza de transformacton”. Desde ahora las filosoffas del pasado pueden
ser interpretadas a partir de la nocién de “horizonte”, siendo este horizonte la
referencia del mundo al sujeto viviente: “Cada individuo es un punto de vista esen-
ctal. Yuxtaponiendo las visiones parciales de todos se lograrfa tejer la verdad
omnimoda y absoluta”!. Llegado a este punto, Ortega se deja llevar por el
entusiasmo filoséfico; identifica esta yuxtaposicién de todos los puntos de vista
con Dios, pues Dios goza de todos los puntos de vista. Las vidas son “los ér-
ganos visuales de la divinidad"*2. Aquf no sabemos a qué atenernos: ;leibnicia-
nismo orteguiano? ;Pragmatismo orteguiano a lo Peirce, esto es, Dios como la
“opinién destinada”? ;Qué significa “yuxtaposicién”? ;Quién, cémo, dénde,
para qué se hace esta yuxtaposicién? El caso es que aqui se cierra el libro
afirmando que el tema de nuestro tiempo es la razén vital.

18 [dem.
19 Idem.
20 Ibhid., 615.
2L 1hid., 616.
22 [dem.
Revista de
Estudios Orteguianos
N°48. 2024

mayo-octubre



190 La bisagra, el pliegue y el quiasmo: variactones sobre El tema de nuestro tiempo

El anélisis nos revela que hay dos nociones centrales en el £/ tema de nues-
tro tiempo: la vida y la perspectiva, que han surgido como formaciones nuevas
a partir del pliegue de la razén vital. Pero, ;la vida y la perspectiva son dos
modos de decir lo mismo o son realidades diferentes que guardan entre sf una
fntima relacién de codependencia?

Hasta aquf hemos llegado gracias a las imdgenes de la bisagra y el pliegue,
pero la pregunta que ahora se nos da a investigar requiere de una tercera ima-
gen, de cardcter més abstracto: el quiasmo?. “Quiasmo” se utiliza, sobre todo,
para definir una figura retérica, aunque a nosotros nos interesa su significa-
do literal, aquel que se refiere a la letra A/ griega que forma un aspa () y que,
por tanto, habla del cruce entre dos lineas que trazan, al cortarse, espacios
simétricos. La bisagra y el pliegue juntan la razén y la vida, la vida y la razén
que, en definitiva, forman un quiasmo en el que ambas son, al mismo tiempo, lo
mismo y lo diferente. Gracias a la imagen de quiasmo, podremos sefialar algu-
nas cuestiones criticas que ambas nociones tienen en el proyecto filoséfico que
empieza a desplegar Ortega en El tema de nuestro tiempo.

3. El quiasmo: la vida es perspectiva, la perspectiva es la vida

La nocién de vida que ensayamos aqui, a partir de £/ tema de nuestro tiempo,
no puede ser mas que parcial y sujeta al texto. No pretendemos, con ello, agotar
todos los sentidos posibles de un concepto central para el sistema del pensador
espafiol, aunque si consideramos que en E/ tema de nuestro tiempo se establecen
unas bases firmes para el desarrollo posterior de esta nocién. Dicho esto, la
vida aparece en El tema de nuestro tiempo como peculiaridad, cambio e historia.
Cada una de estas nociones difieren entre si, aunque relacionadas pueden dar
sentido a la nocién de vida. La vida se da siempre singularizada —peculiaridad—;
la vida estd en continua transformacién —cambio— y la relacién dindmica entre
singularidad y transformacién va trazando la narracién de una vida, es decir,
hace historia.

Para que se den estos tres caracteres de la vida es necesario asumir la reali-
dad temporal de la duracidn, pues sin ella no habria posibilidad de un ser singu-
lar en el seno de la vida ni habrfa percepcién de la transformacién y, por tanto,
serfa imposible entender la vida como historia. Ahora bien, si buscamos en £/
tema de nuestro tiempo alguna descripcién, por sumaria que sea, de la duracién no
la vamos a encontrar, por lo que tenemos que interpretar, de modo hipotético,
cuéles serfan las nociones de temporalidad, en general, y de duracién, en par-
ticular, que maneja. Planteamos cuatro hipétesis que no deben ser entendidas
de manera excluyente, pues bien pueden convivir y hacer de la comprensién
orteguiana de la temporalidad algo complejo. Veamos cada una de ellas.

% Le debo la idea de quiasmo a José Lasaga.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JORGE UBEDA GOMEZ 141

La hipétesis (neo)kantiana tal y como se despliega, sobre todo, en la Critica
de la razén pura; en concreto, en la deduccién trascendental de las categorfas y su
papel determinante en el “Yo”, que “tiene que poder acomparar todas mis represen-
taciones”. Tal Yo, como sabemos, es la condicién de posibilidad de la unidad de
apercepcién. El asunto que aqui nos importa es cémo el tiempo estd visto como
sucesién, cuya condicién es la simultaneidad y, por tanto, cémo de algin modo
el espacio es condicién de la temporalidad: todo abora remite a un agui que per-
manece. El tiempo kantiano es el de los relojes y, por tanto, es una objetivacién
del tiempo por intersubjetivacién de la experiencia. En definitiva, estamos ante
una visién m4s bien sociolégica —intersubjetiva— de la temporalidad. No hay
espacio en este articulo para detenernos en la presencia, mds bien constante, en
Ortega de esta hipétesis con respecto a su concepto de duracién, precisamente,
en la interiorizacién creativa que realiza de la sociologia de Georg Simmel?.
(Hasta qué punto la nocién temporal de historia de Ortega no depende de esta
recreacién (neo)kantiana de la temporalidad?

La segunda hipétesis se refiere a la perspectiva de Nietzsche acerca de la
temporalidad, que atraviesa toda su obra y que tuvo en la intempestiva Sobre
la utdlidad y el perjuccio de la historia para la vida* quizd una de sus formulaciones
més sisteméticas y relacionadas con el presente. El presente es posible gracias
al pasado, es decir, gracias a la sintesis de experiencia, pero si no hay una ad-
ministracién adecuada de este pasado, la vida se puede ver comprometida en
su vitalidad: el pasado puede ser, y es en realidad, la muerte del presente vivo.
Por eso, el presente vivo es posible en la medida en la que se olvida el pasado,
pues sin el olvido, la vida que es el presente se debilita y no puede proyectar
una vida hacia el futuro. Para Nietzsche la memoria es la gran cuestién de la
temporalidad y aquello que hay que reelaborar para liberar la vida.

La tercera hipétesis proviene de las investigaciones filoséficas de Bergson,
en especial las que se contienen en Materia y Memoria y en Los dalos inmediatos
de la conctencia. La relacién filoséfica entre Bergson y Ortega esté fuera de toda
duda, aunque podamos discutir las influencias y las diferencias®. La duracién en
Bergson tiene dos ingredientes esenciales: la duracién describe la urdimbre de la
conciencia; la conciencia estd hecha de duracién, es decir, de un presente que se

! Para las evidencias de esta influencia, véase Eduardo GUTIERREZ GUTIERREZ, “«Estado
de la cuestién» de la influencia de Simmel en Ortega y Gasset”, Anales del Seminario de Historia de
la Filosofia, vol. 39, n.° 3 (2022), pp. 607-618.

% Friedrich NIETZSCHE, Sobre la utiidad vy el perjuicio de la historia para la vida. Madrid:
Biblioteca Nueva, 2003.

% Aunque tal relacién no estd exenta de polémicas hermenéuticas. Véase, como ejemplo
de posiciones encontradas: José Marfa ATENCIA, “Razén, intuicién y experiencia de la vida.
Coincidencias y divergencias entre H. Bergson y J. Ortega y Gasset”, Logos. Anales del Seminario
de Metafisica, n.° 36 (2003), pp. 67-98 y Camille Lacau St. GuiLy, “El vinculo conflictivo de José
Ortega y Gasset con Henri Bergson”, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 26 (2013), pp. 163-183.

Revista de

Estudios Orteguianos
N°48. 2024



142 La bisagra, el pliegue y el quiasmo: variactones sobre El tema de nuestro tiempo

dilata hacia ambos de sus lados: hacia el pasado, como memoria, y hacia el futuro,
como expectativa. Porque el presente dura y porque la conciencia es toda ella
duracién, es por lo que el contenido de la conciencia, los datos, en terminologia
de Bergson, se dan de modo inmediato, sin una conciencia sustancial que inter-
pretarfa activamente lo que los datos son. El presente deja de ser, asf, tanto un Yo
que debe acompafiar a cada representacién como un instante fugaz sin solidez
ontolégica, para identificarse como una dilatacién temporal. Debemos relacionar
tal dilatacién temporal del presente con la idea apuntada m4s arriba del pliegue
razén-vida, pues que haya pliegue serd posible si, también, hay dilatacién.

La cuarta y tltima hipétesis nos lleva a la nocién de conciencia interna del
tiempo en Husserl”” y, muy especialmente, a las descripciones fenomenolégicas
del presente como sintesis de los éxtasis del tiempo hacia atrds —retencién— y
hacia delante —anticipacién. Una sintesis que, ademds, es pasiva; es decir, no estd
en dependencia de la actividad de un sujeto que estarfa fuera de la temporalidad.
Aun cuando las descripciones fenomenolégicas guardan una relacién directa con
las descripciones de Bergson, la fenomenologia precisa de modo mucho mas es-
pecifico los tres éxtasis del presente e identifica que la temporalidad no es, dni-
camente, una actividad de la conciencia que harfa del tiempo vivido una materia
maleable por el Sapiens. La conciencia interna del tiempo muestra la temporali-
dad como una corriente en la que estamos Insertos y que no se detiene a merced
de nuestra accién. Si alguna posibilidad tenemos de intervenir en la corriente
temporal serd la que nos ofrece la duracién, tal como la describe Bergson: po-
demos recordar lo que pasé y anticipar lo que vendré, pero solo desde el presente
en el que estamos, pues no podemos salirnos del tiempo.

Nuestra propuesta hermenéutica se inclina por considerar que, en £/ tema
de nuestro tiempo, las cuatro hipétesis serfan viables para comprender la visién
orteguiana de la temporalidad; incluso se podrfa considerar que la propia idea
de Ortega puede que sea una sintesis creativa de todas ellas, que, en realidad,
todavia estd en ciernes y latente. No obstante, las evidencias textuales inclinan

8 como la més préxima y

la balanza hermenéutica hacia la visién bergsoniana
productiva para Ortega y Gasset en £/ tema de nuestro tiempo aunque, como am-
bos tienen a Nietzsche como referencia, tendriamos en el filésofo de Récken el
rio por el que discurre la barca orteguiana de la temporalidad.

Por supuesto que aqui no se agotan todas las posibilidades de comprensién
de la temporalidad por parte de Ortega, pues a lo largo de su obra posterior

tal cuestién ird adquiriendo perfiles m4s precisos y atenciones més cuidadas,

¥ Edmund HUSSERL, Lecciones de fenomenologia de la conciencia interna del tiempo. Madrid:
Trotta, 2002.

% Para Villacafias, sin embargo, el vitalismo bergsoniano solo funcionarfa como pantalla
retérica de Ortega para adaptar su discurso al publico en general en su pretensién de que en
Espafia la filosoffa ha de hacerse en la plazucla. Vedse op. cit., p. 454.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JORGE UBEDA GOMEZ 145

aunque no es ficil encontrar una aproximacién posterior a la cuestién que sea
descriptiva y sistemdtica. Merece especial atencién comparar lo que llevamos
aqui expuesto con lo que Ortega, veinte afios después, trata de describir en
Epilogo de la filosofia®. En este texto, que viene a ser el colofén de la Historia de la
filosofia de Julidn Marfas, Ortega se explaya, sobre todo, en una consideracién
de lo que sea el tiempo y, sobre todo, de lo que es el pasado. Uno de los pri-
meros elementos que destaca de su exposicién es el uso continuo de la nocién
de “sintesis” para hablar del tiempo —la historia parece ser un movimiento de
sintesis— y aunque, durante todo el texto, Ortega explica que est4 realizando
una operacién diferente a la hegeliana, no queda claro que pueda independi-
zarse del significado que Hegel otorgaba a la vintesis, por mas que en Ortega no
hay ningin espiritu que protagonice tal sintesis. Mds bien la sintesis temporal,
y aquf se darfan cita Simmel, Bergson y Husserl junto con Ortega, depende
de las condiciones del Sapiens: asi es como vive y conoce el Sapiens, realizando
series temporales basadas en sintesis en el presente del pasado y del futuro.
Por tanto, no son sintesis necesarias ni revelan un plan, pero una vez puestas
en marcha condicionan la serie. Ortega lo dice meridianamente: “El hombre es
el tinico ente que estd hecho de pasado, que conswte en pasado, si bien no sélo en
pasado”®. En esta afirmacién podemos confirmar que nuestras cuatro hipétesis
se conjuran como una sintesis creativa en Ortega y que no deberiamos pedirles a
los textos que se decidan por una de ellas. El reproche filoséfico que podemos
hacer a la nocién orteguiana de tiempo en este texto de 1943 es el uso impre-
ciso y poco pulido de la nocién de “sintesis”, que no logra, en primer lugar,
eliminar todas las adherencias hegelianas de la necesidad y, en segundo lu-
gar, condiciona una descripcién ontolégica como la que aparece en las dltimas
paginas: la cosa como una “suma o integral” de sus “aspectos o vistas” que se
distribuyen en una serie de pasos. ;Estd hablando Ortega de la vaporosa idea
de la variacién eidética de la fenomenologia? ;Y la serie de pasos determina
que la temporalidad solo se pueda imaginar como una linea hacia adelante?
(No cabe, entonces, interrupcién alguna en la historia; solo paradas, conti-
giilddades, conservaciones e integraciones? Atenderemos, en lo que sigue, a la
nocién de “perspectiva”’, pues en ella quiz4 encontremos posibles caminos para
responder a las graves preguntas que nos han salido al paso.

Si nos detenemos ahora en la cuestién de la perspectiva no hacen més que
crecernos los problemas hermenéuticos. Parece claro que no podemos desligar
la perspectiva de la “circunstancia”, consagrada en las Meditaciones del Quiote:
aunque no son exactamente lo mismo, el parentesco entre ellas es directo. La
clreunstancia se me aparece como una nocién mds bien antropolégica, nacida de
la imposibilidad del yo de superarse a si mismo en cada una de sus vivencias,

2 José ORTEGA Y GASSET, Epilogo de la filosofia (1943), IX, 583-620.
30 IX, 594.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024



199 La bisagra, el pliegue y el quiasmo: variactones sobre El tema de nuestro tiempo

mientras que la perspectiva parece aspirar a ser una nocién ontolégica que arran-
ca de una consideracién meramente epistémica. Vayamos m4s despacio.

De entrada, la perspectiva se refiere a una suerte de estructura psiquica de
cada individuo. Sé lo molesto de usar aquf “estructura psiquica” por las adhe-
rencias kantianas que puede suscitar. Entiendo que, en tanto que perspectiva,
hablamos de una estructura dindmica y temporal, que se va haciendo y que no
estd ahf como un a prwri. Ahora bien, tal dinamismo psiquico que tiende a sin-
gularizarse narrativamente, ;de qué estd hecho? ;Cudl es su textura propia?

En primer lugar, la perspectiva delimita un “aqui y ahora”, pues cada pers-
pectiva es una posicién en el espacio y un punto del tiempo singular y presente.
Dado que temporalmente somos duracién, tal posicién y tal punto son dilata-
cién y pliegue y, por eso mismo, el presente puede tener contenido.

. Cuaél serfa la forma elemental de este contenido del presente? Si atendemos
a los andlisis fenomenolégicos sobre la temporalidad, el contenido formal seria
la sintesis de pasado —retencién—y de futuro —anticipacién. Pero esto serfa una
estructura formal que, ademds, Ortega y Gasset solo admitirfa en lo que tiene
de proyectivo: la perspectiva, que contiene por supuesto el pasado, es sobre
todo una proyeccién hacia el futuro. Casi toda la reflexién que Ortega desa-
rrollard posteriormente sobre el Sapiens tendra en este cardcter proyectivo su
concepto matriz, pero a esta altura solo podemos observar su productividad en
un texto anterior como es Fuparia invertebrada. ;Qué es una nacién, para Orte-
ga? Un “proyecto sugestivo de vida en comtin”, precisamente lo que ha deja-
do de ser Espafia en el siglo XIX. ;Qué serfa el pasado en el presente? Sobre
todo, latencias que se han quedado en el pliegue: como Castilla es una latencia
débil en la Espafia contemporanea.

Por otro lado, la perspectiva no se limita a describir un psiquismo, por més
dindmico y proyectivo que sea. Al menos en £/ tema de nuestro tiempo, la perspec-
tiva es un darse de lo real; dicho en jerga: es la fenomenicidad del fenémeno. Es
decir, todo lo que sea se da como perspectiva: esto es una afirmacién ontolégi-
ca de muy largo alcance que merecerd un tratamiento sistemético por parte de
Ortega y que, quizd, no haya quedado del todo aclarado a lo largo y ancho
de su obra. No obstante, podemos adelantar algunas de las consecuencias que
se seguirfan de esta proyeccién ontolégica de la nocién de perspectiva.

Destaca, en primer lugar, que no hay perspectiva sin duracién, ya lo hemos
afirmado. Es decir, la perspectiva es un presente continuo que conjuga a los se-
res, y de modo radical, al Sapiens, en gerundio. Nada es propiamente, todo est4
siendo. Por eso mismo, la perspectiva es el aparecer mismo de lo que es y, por
esto mismo, todo lo que estd siendo, al aparecer, aparece como posibilidad de
ser. Ahora bien, toda posibilidad de ser tiene un limite infranqueable: el tiempo,
que sigue su marcha imparable.

En segundo lugar, la perspectiva disefia una realidad plural compuesta de
singularidades dindmicas en transformacién que conforman tanto las historias

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JORGE UBEDA GOMEZ 145

como la Historia. Cudnto de leibiniciano hay en esta ontologfa es materia para
otra investigacién. La Historia no es la sintesis de singularidades, segtin parece,
sino el desarrollo de las relaciones entre perspectivas. De nuevo, la Historia
no se conjuga en infinitivo, se conjuga en gerundio y, por eso mismo, la socio-
logfa serd una forma muy adecuada de hacer historia, de hacer la historia que
Ortega y Gasset quiere hacer.

Llegamos, entonces, al final de nuestro recorrido en el que hemos obtenido
como uno de los resultados netos que el presente, comprendido como duracién,
y esta como dilatacién del tiempo, estd en la base de El tema de nuestro tiempo
para su delimitacién: que el tema de nuestro tiempo sea el plegarse de la razén
a la vida no significa otra cosa que este pliegue es, precisamente, el presente.
Luego el tema de nuestro tiempo, en realidad, es el presente. Y el presente es
la vida que se da como perspectiva y una perspectiva que es vida: quiasmo. Al
mismo tiempo, y sin que podamos detenernos en ello con precisién, este pre-
sente se dilata, sobre todo, hacia el futuro: es proyecto, que bien puede proyec-
tarse desde las latencias del pasado, pero que Ortega y Gasset no lo entiende, ni
lo puede entender como repeticién. Nos queda, entonces, valorar hacia dénde
se dirige este plan orteguiano de pensar el presente, lo cual ser4 el final conclu-
sivo de nuestro articulo.

4. Desde la razén vital, ;hacia dénde?

Bisagra, pliegue, quiasmo son los resultados de nuestra indagacién en este
artl'culo, que muestran, en clerta medida, los limites del discurso filoséfico a la
hora de decir aquello que se estd manifestando. En el caso de £/ tema de nuestro
tiempo lo manifiesto es el quiasmo vida X razén, aqui desarrollado como vida X
pergpectiva y que, afios atrds, su forma era Yo X circunstancia. Ahora bien, esto
solo es el principio, por lo que podemos preguntarnos, ya en el cierre de nues-
tro ensayo, por las direcciones que parecen sefialarse una vez que en £/ tema de
nuestro tiempo se ha llegado a la formulacién de la razén vital.

Consideramos que se sefialan dos direcciones hacia las que se dirige esta
idea de hacer filosoffa como pensar el presente en E/ tema de nuestro tiempo. La
primera de ellas es el disefio de un nuevo horizonte para las llamadas humanida-
des y la segunda tlene que ver con el desarrollo sistemético de una ontologfa del
presente. Lo primero responde al 4nimo pedagégico-politico siempre presente
en un Ortega y Gasset que no puede separarse del todo del regeneracionismo,
por mds que en su proyecto adquiera matices originalisimos, y lo segundo se
vincula con el pensador sistemético que siempre quiso ser Ortega y Gasset.

Respecto a lo primero, Ortega y Gasset convierte la filosofia en lo que
podriamos llamar una metahistoria que tiene como método, sobre todo, la so-
ciologia; como contenido, todo lo que ofrecen los saberes experimentales e his-
téricos y como médula espinal, la filosoffa, entendida, sobre todo, como un

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024



196 La bisagra, el pliegue y el quiasmo: variactones sobre El tema de nuestro tiempo

ejercicio de valoracién. Todo ello ha de renovar, si no modificar por completo,
el plan de cualquier humanismo futuro, que no puede consistir en la repeticién
insistente de una esencia arbitraria de lo humano, sino en la captacién del futu-
ro latente que anida en cada presente. La metahistoria piensa el presente y pen-
sar el presente consiste en abrir los futuros posibles, por lo que la metahistoria,
al fin y al cabo, serd siempre intervencién en el presente: politica y educacién.

Respecto de la ontologfa del presente que tendria en la nocién de perspec-
tiva su punto de partida y, en gran medida, su eje, hemos visto que podemos
comprender esta idea como (1) presente vivo, lo cual nos remite al punto que
acabamos de establecer més arriba; (2) presente biogréfico, cuya dilatacién y
pliegue presente adquirirfa la textura del deseo, un deseo que hacia el pasado
es psiquismo y cultura y hacia el futuro es economfa y técnica y (3) presente
continuo, el darse mismo de la vida siendo la perspectiva la fuente tdltima de la
historia. De todos ello, quiz4 sea la tercera el caballo de batalla del pensamiento

de Ortega, que tratard de domar en su amplia obra posterior. @

B REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Fecha de recepcion: 01/12/2025
Fecha de aceptacion: 11/05/2024

ATENCIA, J. M. (2003): "Razon, intuicion y experien-
cia de la vida. Coincidencias y divergencias
entre H. Bergson y J. Ortega y Gasset”, Logos.
Anales del Seminario de Metafisica, 36, pp.
67-98.

Castro NOGUEIRA, L.; CAsTRO NOGUEIRA, L. y CASTRO
NoGUEIRA, M. A. (2016): ; Quién teme a la natu-
raleza humana? Homo suadens y el bienestar
en la cultura: biologia evolutiva, metafisica y
ciencias sociales. Madrid: Tecnos.

ConiLL, J. (2001): “Nietzsche y Ortega”, Estudios
Nietzsche, 1, pp. 49-60.

Danto, A. C. (2019): Después del fin del arte.
Barcelona: Planeta.

GUTIERREZ GUTIERREZ, E. (2022): " «Estado de la cues-
tion» de la influencia de Simmel en Ortega
y Gasset”, Anales del Seminario de Historia
de la Filosofia, 39 (3), pp. 607-618.

Husserl, E. (2002): Lecciones de fenomenologia de
la conciencia interna del tiempo: Madrid: Trotta.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

Lacau ST. Guity, C. (2013): “El vinculo conflictivo de
José Ortega y Gasset con Henri Bergson”, Revis-
ta de Estudios Orteguianos, 26, pp. 163-183.

Leszczyna, D. (2017): “Interpretacion de Ortega y
Gasset de la filosofia de Kant: del idealismo mar-
burgués a la ontologia critica”, Andlisis. Revista
de investigacion filosdfica, 4 (1), pp. 25-48.

NIETzscHE, F. (2003): Sobre la utilidad y el perjuicio
de la historia para la vida. Madrid: Biblioteca
Nueva.

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras comple-
tas, 10 vols. Madrid: Fundacion José Ortega y
Gasset / Taurus.

SAncHez Cuervo, A. (2016): “Ortega y Hegel. La
interpretacion de la historia y sus trampas”,
Daimon. Revista Internacional de Filosofia, 67,
pp. 57-72.

VILLACARIAS, J. L. (2023): Ortega y Gasset. Una expe-
riencia filoséfica espafiola. Madrid: Guillermo
Escolar.

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

El horror vacui en el marco del
ensayo de integracion de Ortega®

Resumen

Este articulo expone la problematicidad de la
integracion entre la vida y la razon en la formu-
lacion de la “razén vital” como proyecto me-
todoldgico orteguiano de superacion del llamado
“idealismo”. Se analiza, en funcién del concep-
to de perspectiva, la relacion entre los polos
a integrar por Ortega y si este reconoce una
distancia en la estructura de relaciones. A con-
tinuacion, se analiza como acomete esta tarea
de salvacion en ensayos que desarrollan el
planteamiento de E/ tema de nuestro tiempo, y,
en este sentido, se pone en juego la importancia
para Ortega de la figuracion estimativa, concre-
tada en lo que entiende por heroicidad, para dar
expresion a una mediacion entre razon y vida.

Palabras clave
Ortega y Gasset, razon, heroicidad, integracion,
horror vacui

Ivan Caja Hernandez-Ranera

ORCID: 0000-0001-9364-9412

Abstract

This article exposes the problematic of
the integration between life and reason in the
formulation of “vital reason” as Ortega’s
methodological project of overcoming so-called
“idealism”. It analyses, in terms of the concept
of perspective, the relationship between the
poles to be integrated by Ortega and whether
Ortega identifies a distance between them.
Then, we analyze how he undertakes this task of
salvation in essays that develop the approach
of El tema de nuestro tiempo, and, in this sense,
the importance for Ortega of the estimative
figuration, specified in what he understands
as heroism, to give expression to a mediation
between reason and life.

Keywords
Ortega y Gasset, reason, heroism, integration,
horror vacui

odemos comenzar haciendo alusién al sentido de E/ tema de nuestro tiem-

po para Ortega, que se resume en su objetivo de superar el denominado

“- . ”» . . . ., .
1deahsm0 (o] racmnahsmo, con que reﬁere a una tradlClOl’l de pensamien-

to y, més all4 de eso, a un modo de vida dominante en las dltimas centurias en
Europa. El ensayo de superacién que da titulo al libro viene pergefiado desde
afios atrds y continuard en las décadas siguientes, al cual llamard “razén vital e
histérica”.

Vamos a detenernos en si en el ensayo de integrar la dinamicidad de la vida
en la razén se abre un espacio entre los polos a integrar o no.

* Este texto es la versién escrita de la ponencia presentada el 4 de octubre de 2023 en el
marco del Congreso Internacional “E/ tema de nuestro tiempo: su recepcién académica actual”,
celebrado en Madrid y organizado por la Fundacién José Ortega y Gasset — Gregorio Marafién

los dfas 3 y 4 de octubre de 2023.

Coémo citar este articulo:

Caja Hernandez-Ranera, . (2024). El "horror vacui" en el marco del ensayo de integracion

de Ortega. Revista de Estudios Orteguianos, (48), 147-158.
https://doi.org/10.63487/re0.45

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre

[xxx] Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



98 El horror vacui en el mareo del ensayo de integracion de Ortega

El sentido del horror vacui en la formulacién de la idea de razén en Ortega

Utilizamos la expresién latina horror vacui subrayada por el propio Ortega en
la edicién francesa de 1929 de la obra de Nietzsche —uno de los filésofos cuya
lectura deja mayor poso en Ortega— La Généalogee de la Morale, conservada en su
Biblioteca: Ortega resalta en concreto el horror vacui de la voluntad, la cual no
puede no querer, no dirigir su volicién a alguna meta! —por ello siempre provi-
sional. En esos términos de “horror al vacio” ya se refiere a Ortega, por otro
lado, Ramiro de Maeztu —admirado amigo del madrilefio y con quien entra en
discusién acerca de la prevalencia de los hombres o las ideas en 1908—, en una
carta al filésofo madrilefio para denominar una actitud que a su juicio hay que
evitar’.

Analizamos la cuestién desde los ensayos de 1923, cuando aplica su com-
prensién de la “perspectiva” construida a lo largo de la década anterior. M4s
alld de la voluntad, el tema se abre sobre la propuesta de integracio’n de Ortega
en su pensamiento, método o modelo denominado razdn vital.

Adentrandonos en la demarcacién que realiza a la altura de 1923 de su par-
ticular modo de pensamiento, sobre la base de su an4lisis del nuevo modo de
sensibilidad que exige la teoria de la relatividad de Einstein, observamos algu-
nas de las implicaciones de que la realidad, la vida, se cifre en “perspectiva”.
La relatividad, el caricter posicional implicado por que la realidad en su mo-
vimiento efectivamente sea “la que el observador percibe desde el lugar que
ocupa”, se convierte en lo absoluto; adopta validez ontolégica. Ello tiene una
implicacién antropolégica importante: el hombre —centro de las disquisiciones
de Ortega en relacién con su atencién a las modulaciones de la vida en perspec-
tiva; bajo el punto de vista de un ser capaz de conocimiento y de evaluacién—no

serd ya centro del universo, sino que, ocupando un “puesto” relativo en é€l, se

' Vid. Friedrich NIETZSCHE, La Généalogic de la Morale, traduccién al francés de Henri
Albert, 14.* edicién. Parfs: Mercure de France, 1929, Tercer tratado, p. 513; en su traduccién al
castellano, vid. Friedrich NIETZSCHE, De la gencalogia de la moral, traduccién de Jaime Aspiunza,
en Obras completas, 4 vols., edicién dirigida por Diego Sdnchez Meca. Madrid: Tecnos, 2010-
2016, vol. 1V, p. 513.

? Ramiro de MAEZTU, carta a José Ortega y Gasset, Londres, [finales de septiembre de
1908], en “Dos cartas de Ramiro de Maeztu a Ortega (1908)”, Reviwta de Occidente, n.° 65 (1986),
p. 119. También recogida en “José Ortega y Gasset — Ramiro de Maeztu. Epistolario (1908-
1926). Primera parte”, Revista de Fotudios Orteguianos, n.° 45 (2022), p. 64.

5 José ORTEGA Y GASSET, “El sentido histérico de la teorfa de Einstein” (1923), en £/ tema
de nuestro tiempo, 111, 643. Se citan las referencias a las obras de Ortega indicando el titulo de la
obra (y afio de publicacién), el tomo en niimeros romanos y las pdginas en ardbigos, segtn la
edicién: José ORTEGA Y GASSET, Obras completas, 10 vols. Madrid: Fundacién José Ortega y
Gasset / Taurus, 2004-2010.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

IVAN CAJA HERNANDEZ-RANERA 149

emplazard en cualquier caso en un “rincén™. Las figuraciones® que utiliza el
ser humano para conocer conforman los limites de la realidad; se descubren los
limites de las cosas en tanto que se las conoce —como venfa a exponer Ortega
en la “Meditacién preliminar” de Meditaciones del Quijote. Ello no le da al ser
humano ningtin poder especial sobre lo real; las figuraciones dan consistencia
a la realidad misma, no se la imponen. Ortega defiende, en este sentido, que no
hay un supuesto “lugar ninguno” desde el que conocer la realidad, “no hay una
perspectiva absoluta”®. Reclama extender esta postura, pues, al resto de formas
culturales; la ética y la estética’. Trata de establecer la normatividad del limite.

Pero Ortega aprecia la necesidad de dar un paso més en la argumentacién.
Siendo la figuracién humanamente imprescindible, adoptar una en la que se
tome a esta como tal en su limitacién constituye la critica; la descripeién de la
figuracién en lo que tiene de “real”, como ideal, pero, a la vez, como provisional
posicionamiento ante la realidad. El idealismo que padece el ~denominado por
Ortega— “racionalismo” define la figuracién utépica y ucrénica de la realidad,
proponiendo la necesidad del conocimiento a través de la posicién como ab-
soluta de las figuraciones creadas sobre ella, no sometidas a dicha critica. A
esto se refiere Ortega con el Vulgarismo “beaterfa” en ensayos menos técnicos®.
El madrilefio propone, por el contrario, apoyado en la evolucién de la fisica,
“aceptar alegremente™ la situacién, el limite; esto es, ensayar una manera no
absolutista de tratar lo absoluto: verlo como absoluto irdnicamente, y ast descu-
brir tras su necesidad una insuficiencia sin eliminarlo, dnica manera de tras-
cenderlo. De este modo, pretende rescatar el valor de la posicién racionalista:
si bien por no adecuarse al dinamismo de la realidad, por pretender acceder
desde un “lugar” ideal a ella esta posicién le parece absurda, no por ello deja de
ser “real” en la forma de virtualidad en que se da lo ideal.

Con el modo de pensamiento de la “razén vital” indaga més ac4d de aquel
punto de vista sobre la posibilidad del conocimiento: desde uno en que se tome
la figuracién en todos los casos como relativa. La “ironia”, definida por el filésofo
ya en Meditaciones del Quijote, vehicula el método, denominado después “razén
vital”, por el que llegar a esta posicién integral e integradora. Nos dice Ortega

4 1bid., 111, 645.

% Se entiende en el presente articulo por “figuracién” la interpretacién légico-estimativa de
un ser humano de su circunstancia. No nos detenemos, pues, en el contenido estructural de una
interpretacién en lo que tenga de necesaria, sino que nos referimos a la razén de esta necesidad:
que la realidad se da precisamente al ser humano, como circunstancia, en perypectiva. Para
atender a esta cuestién, preferimos usar “figuracién” en lugar de “interpretacién”.

6 Thid., 111, 647.

" Vid. idem.

8 1., por ejemplo, José ORTEGA Y GASSET, “Un libro sobre Platén” (1926), 1V, 20-21.

9 José ORTEGA Y GASSET, “El sentido histérico de la teorfa de Einstein” (1923), en E/ tema
de nuestro tiempo, 111, 648.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



150 El horror vacui en el mareo del ensayo de integracion de Ortega

que entre “las condiciones que la realidad nos impone”!? est4 la “localizacién”
espaciotemporal. Desacredita el “racionalismo” como idealismo en cuanto cree
identificar el “lugar ninguno” como el “lugar” absoluto desde el que conocer;
esto es, cuya validez consista en “valer para todos”!! como descripcién adecuada
de la realidad. Pero nétese que lo que critica es que se posicione como “lugar
ninguno”, pues no hay un “lugar” tal en tanto que /lugar; no critica que se pre-
tenda con validez universal, pues la verdad, si bien siempre se da “para-mi”, no
se aplica al acto de “pensamiento” por el que se busca su intuicién, el cual es un
“fenémeno real” cuyas “leyes son histéricas”!?, sino que se aplica, objetivamen-
te, a las ideas argiiidas mediante dicho acto. Sefiala, en otro ensayo de la época:
“La verdad obedece a leyes absolutas, insumisas a toda condicién de tiempo y
lugar”’®. Lo que sucede, repitiendo la postura formulada en 1915, es que: “Algo
es verdad para mf, cuando creo que es verdad en si”'%; la verdad se da a través
de un acto de creencia, el cual se somete a critica para fundarlo en razones,
pero ello no va en menoscabo de la validez universal de la verdad, con cardcter
transubjetivo. Ortega entiende su comprensién como el minimum posible de
figuracién de la realidad, por ello cree que esta postura es la mas adecuada.

Nos preguntamos, sin embargo, m4s all4 de indagar sobre su creencia en
que el universo esté lleno —que para el caso darfa igual que si estuviera vacifo—
sobre si precisamente ese “lugar ninguno” no serfa, sin embargo, el tnico posi-
ble con validez pretendidamente universal, pues el punto de vista, localizado,
es exclusivo para cada cual. El filésofo madrilefio manifiesta, en este sentido, un
horror vacut. Ataja en el ensayo comentado, sin mayor hondura, este problema
por adoptar la perspectiva como real y desacreditar, en general, el “a priori” de
toda “forma” a partir de la cual ﬁgurar la realidad®. La propuesta radica en lo
que entiende por “creencia” y su funcién radical en el conocimiento, y en busca
del perfilamiento de este modelo de racionalidad, se ocupard de precisar este
concepto a partir de los afios treinta.

Ahora bien, ante la pregunta sobre cuél es el papel de la heroicidad, no ya
en la gestacién y el sentido de este nuevo modo de pensamiento, sino en su
demarcacién frente al “idealismo”, conviene atender previamente a unas pa-
labras del madrilefio en su curso en Buenos Aires, de 1916, /ntroduccion a los
problemays actuales de la filosofia, en el cual liga de forma explicita el heroismo a
la racionalidad humana. La “heroicidad” vehicula metaféricamente la radica-
cién en la vida de la racionalidad, la cual de este modo metaférico pretende

10 1dem.

1 [dem.

12 José ORTEGA Y GASSET, “El deber de la nueva generacién argentina” (1924), 111, 669.

15 dem.

4 1bid., 111, 672.

15 Vi, José ORTEGA Y GASSET, “El sentido histérico de la teorfa de Einstein” (1923), en
El tema de nuestro tiempo, 111, 648-651.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

IVAN CAJA HERNANDEZ-RANERA 151

16 un acto humano

ser luminada como “la més dificil tarea que cabe imaginar”
particularmente dificil que canaliza la dimensién de trascendencia de la vida
y en el cual la persona se toma a s{ misma en vilo involucrando sus distintas
tendencias y sometiéndolas irénicamente a las limitaciones de su modulacién
en perspectiva. Debido a esta dificultad y a su necesidad para ejecutar esa ac-
cién lo més plenamente posible, la heroicidad se afianza de aquel modo irénico
como “critica”. La insuficiencia de esa critica define propiamente para Ortega
el “idealismo”: dejarse llevar por las tendencias de pensamiento, volicién y sen-
timiento “ciegamente”!’. Los actos vitales humanos para Ortega —en este punto
deudor de la fenomenologfa— tienen una direccién y una referencia, pero, com-
plementariamente, se incardinan como “para-mi” de manera figurativa. Esa
figuracién, a través de la iluminacién y jerarquizacién estimativas ejercidas al
prestar atencién a algo, genera asentimiento o disentimiento, siendo estructu-
rada en el acto tético del “juicio”: acto de creencia. A través de creencias, sobre
ellas, el ser humano vive de forma “personal”; piensa y quiere. Pues bien, ese
asentimiento o adhesién se genera automdticamente y ha de ser sometido por ello
para Ortega a la critica de encontrar un fundamento racional en otros actos de
creencia a su vez fundados hasta llegar, si cabe, a un principio. Lo mismo su-
cede en la volicién, si bien en esta particularmente se vierte ese esfuerzo, y en
el aspecto practico se exige una decisién con mayor urgencia que en el teéri-
co. El esfuerzo por someter las creencias a fundamento tr‘ansubjetivo es para
Ortega la “racionalidad”, y le atribuye la heroicidad porque aquella consiste en:

un terrible imperativo que nos exige no aceptar ninguna de esas creencias
ciegas que en forma de h4bito, de costumbre, de tradicién, de deseo, compo-
nen la textura misma de nuestra psique. Toda esa vida ingenua y espontdnea
del espiritu tiene que ser intervenida, rota, pulverizada a fin de que dudando
de la creencia ciega hallemos su razén y nazca la creencia fundada, motivada,
probada'®.

La definicién de la heroicidad que formula en su ensayo sobre Goethe, como
“liberacién hacia uno mismo”, estd presente especialmente en la tarea de la
“razén”, la cual, complementaria y perentoria para el imperativo de llegar a ser
personas — imperativo de “integridad”—, “quiere decir hacernos independientes
de nosotros mismos, de nuestros habitos y espontdneas apetencias, triunfar de
nosotros mismos como seres automaticos, para renacer como obra de nuestro
propio juicio””. Este es el sentido de aquella trascendencia en la inmanencia

puesta en juego pocos afios mds tarde en El tema de nuestro tiempo: “La vida

16 José ORTEGA Y GASSET, Introduccion a los problemas actuales de la filosofia (1916), V11, 563.
7 Vid. ibid., V11, 562-563.

18 Ibhid., V11, 563.

19 Idem.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



152 El horror vacui en el mareo del ensayo de integracion de Ortega

impone a todas sus actividades un imperativo de integridad, y quien diga «si» a
una de ellas tiene que afirmarlas todas”.

En funcién de esta definicién “prictica” de la “razén”, Ortega parece no
asimilarla a la “teorfa”, o, m4s concretamente, al conocimiento tedrico —segtin
conceptos y razonamientos légicos. Incluyendo la estimacién en la figuracién,
la “razén vital” involucra aspectos “irracionales”. Insuficientemente demarcada
por el madrilefio e insuflada de heroismo, puede aplicarsele la oclusién en el
culto o “beateria” de la Razén que designa lo que él mismo critica y entiende
por “racionalismo”. La integracién entre la vida y la razén, que exige un replan-
teamiento de la consistencia de la vida y de la razén, reclama a Ortega una
precisién mayor sobre lo que entiende por “teoria” y lo que entiende por “in-
tuicién”. El filésofo madrilefio, a la altura de 1924 nos dice que para él “razén
y teorfa son sinénimos”?; y con “razén” designa exclusivamente aqui “cono-
cimiento teorético”. Habra que esperar a sus “Apuntes sobre el pensamiento, su
teurgia y su demiurgia” (1941) para encontrar una demarcacién de la teoria y
del “pensamiento” en general, respecto al “conocimiento”. Es asimismo esencial
atender a La (dea de principio en Letbniz y la evolucion de la teoria deductiva (1947).

De la integracién a la vertebracién sistemadtica:

el problema de la heroicidad

Si la heroicidad en Ortega canaliza una integracién, nos encontramos con
que con esta figura se puede reducir en exceso la distancia entre los 4mbitos a
integrar. Por ello, con anterioridad a un an4lisis de su evidente complicacién
ética, reclamamos reparar en un aspecto esencial para comprender el ventido de
la heroicidad en Ortega. Mds precisamente, insistir en una implicacién impor-

20111, 600. Un an4lisis actual detallado de esta idea en José Luis VILLACANAS, Ortega y Gasvel.
Una expertencia filosdfica espaiiola. Madrid: Guillermo Escolar Editor, 2023, p. 471. Villacafias
sefiala, a este respecto: “En el fondo, la mirada de Ortega sobre la vida no es suficientemente
inmanente. Ortega ha proyectado sobre la vida un esquema carismético que solo halla valor en
ellasila afirma de manera total, integra, plena; (...) en un organismo sintético (...) que se expresa
de forma unitaria en todas las esferas de accién en su interconexién, en su influjo reciproco (...).
Ortega todavia deber4 pensar en este proyecto de impronta clasicista cuando reclame un Goethe
desde dentro. Pero, de entrada, ahora, en 1923, imaginaba que, por fin, dejaba atrés el tiempo de
la critica, esa voluntad de separar, de distinguir, de abstraer, de fragmentar al hombre. Ahora
se trataba de recoger, de unir y de aceptar. En fin, solo como un dardo dirigido contra esta
autonomia de las diferentes esferas de accién propias de la cultura a medias secularizada, tiene
sentido profundo la otra tesis de £/ tema de nuestro tempo, el perspectivismo. Y por cierto, solo
a través de este tltimo concepto tiene sentido la nocién de individuo circunstancial que Ortega
ha querido dejarnos como alternativa al sujeto trascendental. En suma, solo desde aquf cristali-
za la visién sistemdtica de Ortega”, ibid., pp. 472-473. Vamos a ver hasta qué punto esto es asf;
consideramos que precisamente en ese proyecto cifra Ortega su “critica”.

2l José ORTEGA Y GASSET, “Ni vitalismo ni racionalismo” (1924), 111, 717.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

IVAN CAJA HERNANDEZ-RANERA 155

tante de lo que esta pone en juego. Y es que, en funcién de la estructura radical
como “para mi” de la vida, la persona, en su integridad, est4 complicada estruc-
turalmente en cada posicionamiento, en cada perspectiva, incluso en el nivel de
la presencia inmediata de su vida para si. No hay manera de que algo se ofrezca
en la vida humana sin que complique este mencionado posicionamiento, para
Ortega®. Nos preguntamos, entonces, si su confianza en la figura de la heroici-
dad para caracterizar la integracién y la incardinacién vital del pensamiento no
desemboca en el idealismo que pretende evitar.

Remont4dndonos a estudios pioneros respecto a la exposicién de este pro-
blema, Pedro Cerezo, por ejemplo, responde afirmativamente sefialando que

23

derivaria en un “antropologismo”?, en referencia a un anélisis desde el prisma

heideggeriano: en Ortega “la existencia o el hecho de la vida es determinante”.
Esta se instala en un nivel que en realidad no serfa el radical, al incluir un posi-
cionamiento del ser humano como “para m{” incluso en el nivel de la presencia
de la vida. Se trata, a fin de cuentas, de “metafisica”; de antropologia metafisica,
no de ontologfa®. Claro estd que, como hemos visto, para el filésofo madrilefio
la vida no es precisamente un “hecho”, sino “quehacer”, lo cual es clarificado
entendiendo la estructura instancial que la vida revela en su radicalidad®.
José Luis Molinuevo, por su parte, también responde afirmativamente.
Subraya que Ortega parte de descripciones demasiado simples en cuanto es-
quemdticas para exponer lo que entiende por “idealismo”; por ello, no pue-
de evitar la ambigiiedad y no es radical en su critica’. Adem4s, la consisten-
cia de trascendencia en la estructura dual de la vida no perrnite la comprensio’n
adecuada de una integracién que no sea simplemente estética®, y cae en la
“paradoja” de necesitar pensar un fin o ideal como orientacién de dicha ejecuti-

22 Recuérdese que con anterioridad a formular su pensamiento con términos técnicos
originales Ortega adapta al castellano la palabra que usa Dilthey —“Erlebnis”— para describir
la posicion ejecutiva: “vivencia”, vid. José ORTEGA Y GASSET, “Sobre el concepto de sensacién”
(1913), 1, 634, nota. Ortega sefialarfa que no lleva a cabo, sin embargo, una lectura profunda
de la filosoffa de Dilthey hasta la década de los treinta. Es Husserl —lector de Dilthey— en este
caso la fuente.

% Vid. Pedro CEREZO GALAN, La voluntad de aventura. Aproximamiento critico al pensamiento
de Ortega y Gasvet. Barcelona: Ariel, 1984, p. 336 y “Las dimensiones de la vida humana”, en José¢
Ortega y Gawel y la razén prdctica. Madrid: Biblioteca Nueva / Fundacién José Ortega y Gasset
— Gregorio Marafién, 2011, p. 135.

2 b, p. 136.

B Vid. thid., p. 136; vid. Pedro CEREZO GALAN, La voluntad de aventura, ob. cit., p. 335.

2% V). Antonio RODRIGUEZ HUESCAR, Ethos y Ligos, edicién preparada por José Lasaga.
Madrid: Universidad Nacional de Educacién a Distancia, 1996, pp. 36-48 y La innovacion
metafisica de Ortega. Critica y superacion el idealismo, 2.* edicién (1.* edicién de 1982). Madrid:
Biblioteca Nueva, 2002.

2 Vid. José Luis MOLINUEVO MARTINEZ DE BUJO, El idealismo de Ortega. Madrid: Narcea,
1984, pp. 13-14 y 20.

5 Vi ibid., p. 19.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



159 El horror vacui en el mareo del ensayo de integracion de Ortega

vidad en su cardcter trascendente®. Sin embargo, puede rastrearse la metodo-
logia de Ortega en la forma del ensayo; siempre trata de plasmar una figuracién
irénicamente operante, abierta a distintas perspectivas.

José Luis Villacafias, mds recientemente, recoge y desarrolla ambas insufi-
ciencias en su estudio diacrénico sobre Ortega, insistiendo en lo problemé&tico
de su superacién por el filésofo™.

Por nuestra parte, no vamos a encaminar nuestro andlisis a responder a esta
pregunta, sino que vamos a justiﬁcar su pertinencia_y a entender su profundi-
dad ateniéndonos a los propios textos del filésofo.

En su curso de 1929-1930 “[Vida como ejecucién (el ser ejecutivo)]” cons-
tatamos un primer nivel de andlisis. En tanto que la presencia se cifra como
“para mi”, sefiala Ortega, “mi vida es de una absoluta continuidad”' —“no deja
intersticios y es absolutamente compacta”. En su relatividad constitutiva, en
su ejecutividad de tendencia trascendente, el aparente hiato en la vida humana
no es tal —recordemos los trabajos sobre Goethe del madrilefio.

Ciertamente, por otro lado, afirma —en la linea que hemos apuntado respecto
a los afios veinte— que la vida no es la tinica realidad en términos absolutos, sino
que sélo puede ser interpretada como realidad tnica y absoluta en tanto que es
presente “para mi”, es decir, en términos relativos a su presencia®. No es la reali-
dad suprema; su compacidad estd referida a la estructura de la vida: todo aparece
en mi vida, “para mi"*. De ahf su “complejidad” o “complicacién”, que configura
la consistencia onto-ético-epistemolégica descrita por Rodriguez Huéscar, sien-
do situacionalmente dispuesta en cada momento de uno u otro modo.

Ahora bien, la trascendencia de la vida que posibilita ese rechazo del ab-
solutismo est4 integrada en la inmanencia de su ejecutividad, segtin el filésofo
madrilefio. En base a esa continuidad puede formular una “razén histérica”
enraizada en el mismo devenir, no cadtico sino dindmico, de la realidad®®.

En este sentido, en su curso Principios de Metafisica segiin la razon vital, de
1932-1933, sefiala que, como mi vida no deja intersticios por su radical ejecu-
tividad, no hay manera de comprender cualquier cosa independientemente

9 Vi ibid., p. 18.

30 Vi) José Luis VILLACANAS, Ortega y Gavsel, ob. cit., pp. 785-786, 794-795, 808-809 y,
especialmente, 1115 y ss.

31 José ORTEGA Y GASSET, “[Vida como ejecucién (el ser ejecutivo). Lecciones del curso
1929-1930]” (1929), VIII, 227.

32 [dem.

% Vid. José ORTEGA Y GASSET, “[;Qué es la vida? Lecciones del curso 1930-1931]” (1930),
VIII, 416-421.

3 Especifica, por ejemplo: “llamo a nuestra vida —se entiende, la de cada cual- realidad
radical no porque sea la tinica realidad y menos porque sea la realidad suprema, sino porque es
la raiz de todas las deméds”, José ORTEGA Y GASSET, “[Segunda conferencia sobre Goethe en
Aspen]” (1950), VI, 582.

% Vid. José ORTEGA Y GASSET, El tema de nuestro tiempo (1923), 111, 569.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

IVAN CAJA HERNANDEZ-RANERA 155

de su actuar sobre mi ni de mi actuar con ella®. Entonces la tematizacién como
problemadtica de cualquier “cosa” en el marco de la vida se halla incardinada en
el problematismo de esta. No cabe, para Ortega, una comprensién previa a la
ejecutividad. Si algo me es cuestién lo seré a partir de una determinada perspec-
tiva. Los poros que se abren en dicha ejecutividad, ante los cuales nos ponemos
a pensar, 10 Jon, pues, mds que modulactones diferentes de esta. La interpretacién, en
la cual se sitda el concepto de “ser”, es estructural®”. La “nada” se sitta al mismo
nivel para Ortega que el “ser”; es relativa a dicha estructura —un agujero, “hueco
o vacio™® que rellenar con el pensamiento, y sé6lo mediante el cual, mediante la
figuracién que este complica, es enunciable®.

Desde un prisma sociohistérico, del mismo modo, sefiala el madrilefio en
su curso de 1933 sobre las crisis histéricas que los agujeros en la estructura de
nuestras creencias no conducen a otra estructura ulterior: “para que el hom-
bre deje de creer en unas cosas, es preciso que germine ya en él la fe confusa
en otras”¥. Es m4s, el pensamiento se ejecuta precisamente debido al humano

41

“horror al vacio™! complementario a la persistente tendencia figurativa que el

ser humano manifiesta, sin la cual no puede reparar en ninguna cosa. Cualquier

perspectiva tomada sobre la realidad en funcién de su carencia o “vacio de

sentido”*, reclama para él una yuxtaposicién con una perspectiva “intravital "

en la circunstancia, desde la cual, incluso esa carencia de sentido es relativa®™.
Que la vida no sea vivida de manera completa, hecha, para quien la vive, y
que incluso a nivel histérico no cesen los cambios, no implica que no tenga una
consistencia, un “sentido”, segtin Ortega, que radicalmente se cifra en contar con
su dimensién de trascendencia y exige una renovacién constante de la personal

% Vid. José ORTEGA Y GASSET, Principios de Metafisica seqiin la razén vital. Curso de 1952-1955
(1932), V111, 603-606.

S Vid. dhid., V111, 605-606.

8 Ibid., V111, 606.

% En su ensayo de 1947 sobre Leibniz sefiala que la “nada” es una figura, una metéfora,
precisamente —dice— “la mayor invencién humana, el triunfo de la fantasfa, el concepto més
esencialmente «poético»”, José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Letbniz y la evolucion de
la teoria deductiva (1947), IX, 1080. Es més, sefiala en una nota de trabajo, en contraposicién a
la teorfa de Heidegger: “El Ente concretisimo tras del cual vamos y que // postulamos como
todo lo que se busca y presiente — rechaza més radicalmente atn la Nada y supone en nosotros
un radical rechazar la «angustia ante la Nada», la «pena por la muerte» y demas debilidades,
romanticismos y oscuros sentimientos”, José ORTEGA Y GASSET, “Notas de trabajo sobre
Heidegger. Segunda parte”, edicién de José Luis Molinuevo y Domingo Hernandez, Revista de
FEstudios Orteguianos, n.° 2 (2001), p. 26.

40 José ORTEGA Y GASSET, En torno a Galileo (1947), V1, 423.

A [dem.

2 1bid., V1, 465.

4 Ibid., V1, 466.

“ En este sentido, también vid. José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz y la
evolucion de la teoria deductiva (1947), 1X, 1138-1140.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024



156 El horror vacui en el mareo del ensayo de integracion de Ortega

eleccién de cada accién en su marco®. La complicacién ejecutiva de la vida o la
dialéctica de su estructura ejecutiva, en su inmanencia “para mi”’, no se detiene.
Incluso constatando la dimensién trigica de este hecho, debida a que el ser
humano es preso, en este sentido concreto, de su propio hacer®’, e incluso cons-
tatando la intervencién del azar o la contingencia® en ese dinamismo dialéctico,
para Ortega no se produce una ruptura de su continuidad.

En su curso de 1944 sobre La razén huwtdrica va a situar el problema en toda
su profundidad a nivel sociohistérico. Sefiala: “el intelectual comienza por ha-
cer el vacio en sf mismo para dejar que en él se aloje y manifieste la verdad”.
Pero, en tanto que viviente, cuenta con una limitacién, por la cual, esta misién o
tarea, que es precisamente la que Ortega considera propia de la filosoffa, es un
ideal, una figura més; la figura particular del conocimiento, descrita en la lec-
cién quinta de “Principios de Metalfisica segtin la razén vital”, de 1933-1934, y
en “Apuntes sobre el pensamiento”, de 1941. Limitacién que hace que el pensa-
miento que complica el conocimiento sea dialécticamente un proceso orientado
ad infinitum. Esta limitacién es relativa, como todas, para el filésofo madrilefio, a
la ejecutividad vital, sirve para que la dialéctica no cese y, en ella, la aspiracién
y eleccién de cumplir esa tarea en grado aproximado sea realimentada.

La limitacién consiste en que “no basta que una opinién sea evidente y, por
tanto, verdadera para que se imponga alos hombres. Estos —sefiala Ortega— no
suelen espontdneamente estar predispuestos, abiertos, francos a la evidencia”®.
Tanto es asi que sélo a nivel individual —o, mejor dicho, personal— cabe pro-
piamente pensar, mediante el “ensimismamiento”. En el plano social, debido
a la solidificacién de esa dimensién interpretativa, figurativa, la complicacién
aumenta: “El intelectual no puede en manera alguna luchar con las fuerzas
formidables de pasiones, apetitos, intereses, entusiasmos clegos, inercias que
constituyen la opinién publica”. Esta evidencia serfa decisiva, especialmente,
en la trayectoria filoséfica de Ortega en la década de los cuarenta.

Conclusién

Tras haber analizado los textos aducidos, nos queda sin respuesta la pregun-
ta anteriormente formulada: si la incardinacién vital del pensamiento a través
de la figura de la heroicidad no lleva a Ortega a quedar preso en el ealismo,
el cual, méds alld de servirle de etiqueta para denominar el modelo de razén

4 José ORTEGA Y GASSET, En torno a Galileo (1947), V1, 482.

4 Vid. José ORTEGA Y GASSET, “El hombre y su circunstancia” (1931), VIII, 508.

7 Vid. José ORTEGA Y GASSET, “La filosoffa parte a la descubierta de otro mundo” (1945),
IX, 715- 720 y “Del optimismo en Leibniz” (1948), VI, 509-532.

8 José ORTEGA Y GASSET, La razin histirica. [Curso de 1944] (1944), 1X, 651.

9 Idem.

0 7hid., TX, 652.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

IVAN CAJA HERNANDEZ-RANERA 157

que pretende superar, representa la solidificacién acritica del punto de vista, o,
mds precisamente, el ocultamiento de la consistencia dindmica de la vida bajo
las figuraciones en que cristaliza.

Sin embargo, podemos comprender al menos tras estos andlisis que para
Ortega es ineludible atender a la figuracién, a la interpretacién para repre-
sentar dicha dinamicidad en perspectiva integradora; en tanto que dicha figu-
racién es, repetimos, estructural en la vida humana —asi se mantiene en cierto
modo en deuda de aquella manera de pensar “racionalista”.

Que este cardcter estructural de la figuracién pueda ser sintetizado en la
figura de la heroicidad en Ortega responde a un esfuerzo propio —y que entiende
como necesario, tr‘ansubjetivamente— de encontrar, como hemos subrayado, el
minimum posible de figuracién de la vida. La heroicidad, en efecto, para Ortega
sintetiza su dinamismo inmanente al tiempo que su tendencia trascendente.

Para él, por tanto, el “vacio” no puede ser mas que ﬁgurativamente creado,
debido a la predusposicion estimativa-sentimental humana. Asi, puede comprenderse
también la importancia que da al problema de la educacién. Y también su im-
plicacién en la politica.

La figura de la heroicidad es pertinente para el filésofo madrilefio, en este sen-
tido, porque es necesaria una figura eficaz para “atraer”, “encantar”, “seducir™'.
Aqui radica el papel estratégico que confiere a la metéfora. Cita, a propésito, el
ejemplo de la metdfora del “motor inmévil” de Aristételes®?, a quien se remonta
también la metéfora del “arquero”, con que vertebra su ética. La heroicidad —més
all4 de su mayor o menor eficacia para revelar su propia pertinencia y de la
complicacién ético-onto-epistemolégica que sintetiza— es, pues, un nstrumento
necesario en el pensamiento de Ortega y, segtn este filésofo, para el pensamien-
to en general. En definitiva, como podemos apreciar, la reflexién sobre el proble-
ma planteado desemboca de nuevo en Ortega en la antropologia®.

El “horror al vacfo” del ser humano, en resumen, no es ocultado por la he-
roicidad en Ortega, sino aprovechado para dinamizar el pensamiento y la
moral, ligdndolos en lo posible a la vida. El pensamiento de Ortega puede ser
caracterizado como sistema segun esta clave de interpretacién; precisamente
en tanto que se mantiene siempre abierto al porvenir —el modo de pensamien-
to que desarrolla se enraiza en el modo de vida, de accién. Este movimiento
nunca puede cesar, llegar a un término, porque el ser humano no puede eludir
la accién ni puede lograr nunca del todo lo que se propone. @

Fecha de recepcion: 09/10/2025
Fecha de aceptacion: 15/02/2024

51 Idem.
2 V. idem. También gusta de usar la figura del “eterno-femenino” de Goethe.
% En este sentido, vid. José Luis VILLACANAS, Ortega y Gasvet, ob. cit., pp. 126-127.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



158 El horror vacui en el mareo del ensayo de integracion de Ortega

B REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

CerRezo GALAN, Pedro (1984): La voluntad de aven-
tura. Aproximamiento critico al pensamiento
de Ortega y Gasset. Barcelona: Ariel.

CEREZO GALAN, Pedro (2011): “Las dimensiones de
la vida humana”, en José Ortega y Gasset y
la razon préactica. Madrid: Biblioteca Nueva /
Fundacion José Ortega y Gasset — Gregorio
Marafion, pp. 104-137.

MaezTu, Ramiro de (1986): “Dos cartas de Ramiro
de Maeztu a Ortega (1908)", Revista de Occi-
dente, n.° 65, pp. 115-128.

MoLiNnuEvo MARTINEZ DE Bujo, José Luis (1984): E/
idealismo de Ortega. Madrid: Narcea.

NIETzscHE, Friedrich (1929): La Généalogie de la
Morale, traduccion al francés de Henri Albert,
14.2 edicion. Paris: Mercure de France.

NIETZSCHE, Friedrich (2010-2016): Obras completas,
4 vols., edicion dirigida por Diego Sanchez
Meca. Madrid: Tecnos.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ORTEGA Y GASSET, José (2004-2010): Obras comple-
tas, 10 vols. Madrid: Fundacion José Ortega y
Gasset / Taurus.

ORTEGA Y GASSeT, José (2022): "José Ortega y
Gasset — Ramiro de Maeztu. Epistolario
(1908-1926). Primera parte”, edicion de Jorge
Costa y Andrea Hormaechea, Revista de Es-
tudios Orteguianos, n.° 45, pp. 35-76.

RopRiGUEZ HuEscar, Antonio (1996): Ethos y Légos,
edicion preparada por José Lasaga. Madrid:
Universidad Nacional de Educacion a Dis-
tancia.

RopriGuEz HuEscAr, Antonio (2002): La innovacion
metafisica de Ortega. Critica y superacion del
idealismo, 2.2 edicion (1.2 edicion de 1982).
Madrid: Biblioteca Nueva.

ViLLacafias, José Luis (2023): Ortega y Gasset.
Una experiencia filosdfica espaiola. Madrid:
Guillermo Escolar Editor.

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



Clasicos sobre Ortega



< Robert M. Hutchins



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Ortega segin el grupo de Chicago:
el rector Hutchins y la
Mision de la Universidad

Introduccion de Angel Pascual Martin y Paolo Scotton

ORCID: 0000-0002-9685-8348 ORCID: 0000-0002-3553-8076

€( | gran innovador de la ensefianza universitaria en los Estados

Unidos”!. Con estas palabras se referfa José Ortega y Gasset a

Robert Maynard Hutchins (1899-1977), quien fuera President
(Rector) y Chancellor de la Universidad de Chicago entre 1929 y 1951. Como
indica el apelativo orteguiano, Hutchins se ha ganado un lugar de prestigio en
la historia del pensamiento educativo norteamericano como artifice de uno de
los modelos més avanzados de educacién general que jamés se hayan visto en
el Nuevo Continente?. Su legado se reconoce en la ideacién, el desarrollo y
la implementacién de una sucesién de reformas que tuvieron como propésito
restablecer el cometido educativo superior, seriamente dafiado en los Estados
Unidos, sobre todo, con el nacimiento de las grandes universidades en la se-
gunda mitad del siglo XIX. Su obra politica y su prolifica actividad discursiva
al frente de la universidad del #idwest dan buena prueba de hasta qué punto
promoveria y defenderfa la causa de la educacién general. Aunque como de-
fensor y promotor de esta causa, al rector de Chicago también se le reconocen
otros hitos pedagdgicos que sobrepasan el 4mbito académico. Nos referimos,
claro est4, a la institucién de la Great Books Foundation (1947) y a la direccién y
edicién de la coleccién Great Books of the Western World (1952) de Encyclopae-
dia Britannica, proyectos ambos con los que Hutchins se proponfa desarrollar
y poner al alcance de la poblacién adulta americana todo un programa de edu-
cacién basado en la lectura y la discusién de las grandes obras del pensamiento
y la literatura occidental®.

! José ORTEGA Y GASSET, “[Segunda conferencia sobre Goethe en Aspen].— [Introduccién]”
(1949), en Obras completas, 10 vols. Madrid: Fundacién José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-
2010, tomo X, p. 15. Se citard indicando el tomo en nimeros romanos y las pdginas en ardbigos.

2 Vid. Daniel BELL, The Reforming of General Education. The Columbia Experience in its National
Setting. Nueva York: Anchor Books, 1968, p. 26.

% La recepcién en Espafia de la obra de Hutchins se ha concentrado sobre todo en estas
cuestiones. Resefiamos a continuacién las més destacadas: Gonzalo JOVER y Vicent GOZALVEZ,
“La universidad como espacio ptblico: un anélisis a partir de dos debates en torno al
pragmatismo”, Bordén. Revista de Pedagogia, vol. 64, n.° 3 (2012), pp. 39-52; José Maria TORRALBA,

Cémo citar este articulo: Revista de
Pascual Martin, A. y Scotton, P. (2024). Ortega segtn el grupo de Chicago: el rector Estudios Orteguianos
Hutchins y la Misién de la Universidad. Revista de Estudios Orteguianos, (48), 161-181. N° 48. 2024

https://doi.org/10.63487/re0.46

@ MGG Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



162 Ortega segiin el grupo de Chicago: el rector Hutchins y la Misién de la Universidad

La primera gran expresién programética del rector Hutchins para la refor-
ma de la educacién superior aparece en 1936, bajo el titulo Zhe Higher Learning
tn America®. Como ocurre con Mision de la Universidad de José Ortega y Gasset,
se trata de una serie de conferencias, que, en el caso del americano, fueron pro-
nunciadas en la Escuela de Derecho de Yale, donde Hutchins, en calidad de
decano, ya se habria ganado antes de Chicago, entre 1927 y 1929, un cierto re-
nombre a nivel nacional como administrador y reformador®. En este, Hutchins
ofrece una presentacién general de su estimacién sobre el estado de la educa-
cién superior en los Estados Unidos, asf como de las politicas organizativas
y curriculares propuestas para atajar su crisis y reformar la universidad. De
esta manera, junto al cldsico de Ortega, se ha convertido en una de las obras
que mayor impacto han producido en el panorama de los estudios superiores
durante el siglo XX por lo que a los estudios generales se refiere, llegando a
ejercer una indudable influencia en el 4mbito estadounidense, y no menos con-
siderable, como en el caso del espafiol, en el espacio latinoamericano®.

El predmbulo de la relacién entre Hutchins y Ortega y del reconocimiento
mutuo a las aportaciones respectivas sobre la educacién superior tiene lugar
a finales de los afios treinta y se obra, en mayor medida, a través de Jaime
Benfitez. Dos afios después de la publicacién de The Higher Learning in America,
el puertorriquefio, luego de haber estudiado Derecho en Georgetown, y en el
disfrute de un perfodo sab4tico, ingresaba en el Departamento de Ciencias

“La educacién liberal como misién de la universidad. Introduccién bibliografica al debate
sobre la identidad de la universidad”, Acta Philosophica. Rivista Internazionale di Filosofia, vol. 22,
n.° 2 (2013), pp. 257-276; Angel PascuAL, “Democracia, Racionalitat i Educacié. La polémica
Dewey-Hutchins en ocasié de «The Higher Learning in America»”, Temps d’Educacid, n.° 53
(2017), p. 227-244; David LUQUE y Ernesto LOPEZ, “Metédforas de la educacién universitaria”,
Teoria de la Educacion, vol. 30, n.> 2 (2018), p. 247-266; Robert Maynard HUTCHINS, La
Universidad de Utopia, estudio introductorio, traduccién y notas de Javier Aranguren. Pamplona:
EUNSA, 2018; José Marfa TORRALBA, Una educacion liberal. Elogio de los grandes libros. Madrid:
Encuentro, 2022, pp. 42-53; Angel PASCUAL, “Por una educacién liberal en tiempos de guerra.
Comentario a los discursos del rector Hutchins sobre la implicacién y el cometido pedagégico
de los Estados Unidos en la IT Guerra Mundial (1939-1941)", Revista d’Humanitats, n.° 7 (2022),
pp. 108-123; Angel PascuAL, “Educacién liberal, uso residencial y vida colegial en la era de las
grandes universidades en Estados Unidos. Chicago y la politica del rector Hutchins”, Espaceo,
Tiempo y Educacion, vol. 10, n.° 1 (2023), pp. 77-94.

4 Robert M. HUTCHINS, The Higher Learning in America. New Haven: Yale University Press,
1936. En espafiol: La educacidn superior en América, estudio introductorio, traduccién, notas y
epilogo de Angel Pascual Martin. Pamplona: EUNSA, 2021.

% El mismo afio que ve la luz The Higher Learning in America, Hutchins publica otra coleccién
de conferencias pronunciadas como rector a lo largo de los dltimos siete afios, todas ellas con la
educacién superior americana como objeto de reflexién y discusién (No Friendly Voice. Chicago:
The University of Chicago Press, 1936).

% Vid. Jorge RODRIGUEZ BERUFF, Jaime Benitez y la internacionalizacion de la Universidad de
Puerto Rico: las redes intelectuales de la Reforma Universitaria. San Juan: Luscinia, 2023.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

ma_yo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

ANGEL PASCUAL MARTIN Y PAOLO SCOTTON 165

Politicas de la misma Universidad de Chicago como estudiante de posgrado,
para dedicarse al estudio del pensamiento politico y filoséfico de Ortega, bajo
la direccién de Charles Merriam. Hasta ese momento, como el mismo Benitez
sostendrd en su tesis doctoral, la recepcién del filésofo espafiol en los Estados
Unidos se habfa concentrado en la lectura de Za rebelién de las masas, traducida
en 1932; aunque, a su parecer, el prestigio de la obra del espafiol habfa quedado
sucesivamente empafiado por las mediocres ediciones americanas de £/ tema de
nuestro tiempo y Espaiia invertebrada’. Con més razén aun, el futuro rector de la
Universidad de Puerto Rico se maravillarfa al reconocer en la politica acadé-
mica seguida en el college de la prestigiosa universidad del Midwedst la realizacién
“audaz, h4bil y efectiva” de ciertas ideas sobre la educacién superior de sor-
prendente semejanza con el imaginario trazado por Ortega afios atrds.

Pese al parecido, Hutchins desconoceria atin por aquel entonces el mundo
académico sugerido con anterioridad por Ortega, segtin confirmard muchos afios
mds tarde el m4s estrecho y controvertido colaborador del rector de Chicago, el
profesor Mortimer J. Adler, y ratificard el mismo Benitez®. Ciertamente, aunque
la publicacién de aquellas notas de Ortega para la conferencia “Sobre la refor-
ma universitaria” date de 1930, y las conferencias de Hutchins en Yale tengan
lugar en 1936, no serd hasta 1944, con la traduccién de Howard Lee Nostrand
al inglés de Mision de la Universidad®, que se dar4 la ocasién para el conocimiento
y la recepcién por parte del rector de Chicago de la obra del filésofo espafiol'®. A
partir de entonces, hay constancia explicita en sus discursos de la apreciacién por
el pensamiento de Ortega, hasta adquirir cierto protagonismo en algunas de las
obras de referencia tardias del estadounidense, como 7he Great Conversation o The
Learning Society''. No solo eso, sino que se extenderd, quiz4 més enfiticamente

7 Jaime BENITEZ, The Political and Philosophical Thought of José Ortega y Gavset. Tesis Doctoral.
Chicago: University of Chicago, 1939, pp. 1-2. Las ediciones a las que se refiere son: José
ORTEGA Y GASSET, The Revolt of the Masses. Authorized Translation from Spanish. Nueva York:
Norton & Co., 1932; José ORTEGA Y GASSET, The Modern Theme. Translated from Spanish by
James Cleugh. Nueva York: Norton & Co., 1933; José ORTEGA Y GASSET, Invertebrate Spain.
Translations and Foreword by Mildred Adams. Nueva York: Norton & Co., 1937.

8 Mortimer J. ADLER y Jaime BENITEZ, “Ortega y Gasset: el educador del siglo XX.
Seguido del comentario de Jaime Benitez”, Sur, n.° 352 (1983), pp. 159-180; Jaime BENITEZ y
A. W. MALDONADO, “Transcripcién de la entrevista grabada a don Jaime Benitez Rexach, en su
casa, el sdbado 9 de septiembre de 1989”, Fondo Jaime Benitez Rexach, en Coleccidn Puertorriqueria.
Rio Piedras, San Juan: Biblioteca General de la Universidad de Puerto Rico, 1989, pp. 16-17.

¥ José ORTEGA Y GASSET, Mission of the University. Edited and Translated by Howard Lee
Nostrand. Princeton: Princeton University Press, 1944.

19 Mortimer J. ADLER y Jaime BENITEZ, “Ortega y Gasset: el educador del siglo XX”, p.
ct., p. 178.

' Robert M. HUTCHINS, The Great Conversation. The Substance of a Liberal Education. Chicago
/ Londres: Encyclopaedia Britannica, 1952, p. 80; Robert M. HUTCHINS, 7he Learning Soctety.
Nueva York: Encyclopaedia Britannica, 1968, pp. 48-49.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



164 Ortega segiin el grupo de Chicago: el rector Hutchins y la Misién de la Universidad

atn, a Adler, a quien antes nos referiamos'>2. Aunque probablemente, la mejor
prueba de la sintonfa entre el pensamiento de uno y del otro sea el propio Jaime
Benitez, cuando opere una suerte de sintesis entre los planteamientos de ambas
tradiciones, a propésito de la reforma de estudios generales desarrollada en la
universidad puertorriquefia a comienzos de los afios cuarenta's.

En cualquier caso, més alld del reconocimiento y la recepcién académica
por parte de Hutchins, el calado de la relacién intelectual entre el estadouni-
dense y José Ortega y Gasset, y a la vez, el punto de inflexién en la recepcién
del espaﬁol en los Estados Unidos, tendrd que esperar hasta el fin de la II
Guerra Mundial. Esto ser4 a rafz de un conjunto de iniciativas diplom4ticas
lideradas por el rector al frente de la Universidad de Chicago para restablecer
las relaciones con la cultura y el mundo académico alemdn, aislado por el na-
zismo y el conflicto bélico, y para contribuir a su reintegracién en el panora-
ma intelectual de la posguerra y de reconstruccién del nuevo orden mundial'.
Es en este contexto, y con el antecedente de una primera convencién, en 1946,
en la Universidad Johann Wolfgang von Goethe de Frankfurt, que el verano
de 1949 se celebrard en Aspen (Colorado), la Goethe Bicentennial Convocation,
bajo los auspicios de los fildntropos Walter y Elizabeth Paepcke. El festival
del pensamiento y de las artes, aprovechdndose de la efeméride del aniversa-
rio del humanista alemdn, se proponfa reflexionar sobre el presente y el futuro

12 Mortimer J. ADLER y Jaime BENITEZ, “Ortega y Gasset: el educador del siglo XX”, op.
cit., p. 178; Mortimer J. ADLER, A Guidebook to Learning: For a Lifelong Pursuit of Wisdom. Nueva
York: Macmillan, 1986, p. 118.

5 V. idem; Jaime BENITEZ, “La importancia del idioma. Recuerdo de Ortega”, en Etica y
estilo de la Universidad. Madrid: Aguilar, 1964, pp. 112-113; Jorge RODRIGUEZ BERUFF, Jaime
Benitez y la internacionalizacion de la Universidad de Puerto Rico, op. cit., pp. 90, 107-108 y 134.

“ Milton MAYER, Robert Maynard Hutchins: A Memoir. Berkeley / Los Angeles / Oxford:
University of California Press, 1993, pp. 385 y ss. Aprovechando el altavoz mediético que le
supone el rectorado en Chicago, asf como sus vinculos con altas esferas del partido demécrata,
Hutchins adopta durante la II Guerra Mundial un gran protagonismo ptblico en defensa de
la paz, la cooperacién y la gobernanza mundial. Un papel que se desarrolla en su plenitud
una vez terminado el conflicto, y especialmente, tras su mandato en Chicago, a través de la
direccién de varios Think Tanks como la Ford Foundation, la Fund for the Republic, y finalmente,
el Centre for the Study of Democratic Institutions. Para un acercamiento detallado a sus quehaceres
en esta materia siguen siendo indispensables sus otras dos biograffas ademdas de la de Mayer:
Harry S. ASHMORE, Unveasonable Truths: the life of Robert Maynard Hulchins. Boston: Little,
Brown & Company, 1989; Mary A. DZUBACK, Robert Maynard Hutchins: A Portrait of an Educator.
Chicago: University of Chicago Press, 1991. Para un abordaje mds detallado y sistematico, vid.
Greg BARNHISEL, “James Laughlin, Robert Hutchins, and Cold War Cultural Freedom”, 7he
Princeton University Library Chronicle, vol. 75, n.° 3 (2014), pp. 385-405; Thomas REEVES, Freedom
and Foundation. The Fund for the Republic in the Era of McCarthyism. Nueva York: Alfred A. Knopf,
2013; Frank K. KELLY, Court of Reason: Robert Hutching and the Fund for the Republic. Nueva York:
The Free Press, 1981, y Arthur A. COHEN (ed.), Humanistic Education and Western Civilization:
Euvsays for Robert M. Hutchins. Nueva York: Holt, Rinehart & Winston, 1964.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo~octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

ANGEL PASCUAL MARTIN Y PAOLO SCOTTON 165

de la civilizacién, y reunirfa para ello a numerosas celebridades del mundo de la
cultura y del pensamiento. Entre ellas, Ortega, que fue invitado a participar a
propuesta del mismo Hutchins, y que se convertirfa, junto a Albert Schweitzer,
en la figura mds destacada de la convencién.

Como ya se ha estudiado con anterioridad, el encuentro en Aspen, pro-
piamente la primera y tnica visita del filésofo espafiol a los Estados Unidos'?,
darfa lugar a establecer una red de colaboracién entre Ortega y el grupo de
Chicago, que cristalizarfa, mayormente, en dos proyectos. Por un lado, en el
disefio y la fundacién del Aspen Institute for Humanistic Studies y, por otro, en
el desarrollo, monitorizado por la Ford Foundation, de diferentes iniciativas cul-
turales para la reforma educativa y universitaria en Europa'®. En el primer
caso, Ortega actia como asesor para Walter Paepcke, quien también fuera
miembro del consejo de administracién de la Universidad de Chicago, emitien-
do un informe por correspondencia sobre la escuela superior que proyectaba el
filantropo. La colaboracién daria lugar en dltima instancia a una institucién a
la vez que en deuda con la idea y los programas de educacién general superior
promovidos por Hutchins y Mortimer Adler fuera de la universidad —como
los propios de la Great Books Foundation, y, como indica su propio nombre—, tam-
bién deudor con el Instituto de Humanidades de Madrid, en el que venia traba-
jando Ortega junto a Julidn Marfas desde 1948"7. En el segundo caso, Ortega

!> Ortega tuvo otras propuestas para visitar el Nuevo Mundo, la més destacada de las cuales
y, seguramente, también la que més cerca estuvo de cumplirse, fuera la realizada por el rec-
tor de la Universidad de Harvard, James Bryant Conant. La correspondencia que recoge la
gestién de dicho intento se ha recogido en José ORTEGA Y GASSET, James Bryant CONANT y
Federico de ONIs, “José Ortega y Gasset — James Bryant Conant con la mediacién de Federico
de Onis. Epistolario (1933-1934)", en dos partes, presentacién y ed. de Azucena LOPEZ COBO,
Revista de Eotudios Orteguianos, n.° 35 (2017) y n.° 36 (2018), pp. 37-83 y pp. 33-69; y en José
ORTEGA Y GASSET, James Bryant CONANT y W. Warder NORTON, “José Ortega y Gasset —
James B. Conant, con la mediacién de W. Warder Norton. Epistolario (1935-1937)”, en dos par-
tes, presentacién y ed. de Azucena LOPEZ COBO, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 38 (2019)
y n.” 39 (2019), pp. 35-84 y pp. 61-114.

16 Soledad ORTEGA, “Ortega y América”, Quinto Centenario, n.° 6 (1983), p. 8. Segun la hija del
filssofo espafiol, Adler y no Hutchins es “el mayor impulsor de este movimiento”, y The Paideia
Proposal: An Educational Mantfesto, y no The Higher Learning in America, la publicacién que mejor
representaria la filosoffa del grupo. El juicio de Soledad Ortega es discutible. Sin embargo, su
observacién bien merecerfa estudiar la recepcién de Adler de la obra de Ortega y Gasset.

17 Vid. Paolo SCOTTON, “Bildung e Universita. La filosofia classica tedesca nella riflessione
pedagogica novecentesca tra Spagna e Stati Uniti”, Annali online della Didattica e della Formazione
Docente, vol. 12, n.° 19 (2020), pp. 206-222; Jorge RODRIGUEZ BERUFF, “José Ortega y Gasset
y Jaime Benitez Rexach. El encuentro en Aspen, 1949”, Revista de Estudios Orteguianos, n.° 46
(2023), pp. 109-120; Jorge RODRIGUEZ BERUFF, Jaime Benitez y la internaconalizacion de la
Universidad de Puerto Rico, op. cit., pp. 141-156; Paolo ScoTTON, “El Instituto de Humanidades
entre realidad y utopfa. Un ejemplo del reformismo cultural orteguiano”, Revista de Estudios
Orteguianos, n.° 40 (2020), pp. 199-212.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



166 Ortega segiin el grupo de Chicago: el rector Hutchins y la Misién de la Universidad

mantendra relaciones y colaboraréd con el cometido diplomético cultural de la
Ford Foundatwn, especialmente a raiz de que el ya exrector de Chicago asuma
su presidencia en 1951, y al menos hasta 1953, afio en el que la abandonara. Es
en este contexto y con el apoyo de dicha fundacién que, en 1952, Ortega espe-
cula con crear un Instituto de Humanidades en Alemania, con la colaboracién
de primeras espadas de la academia germdnica, o que, en 1953, redactard una
propuesta para un proyecto educativo de alcance mundial que albergaria ex-
pertos del 4mbito internacional para el andlisis del presente y el disefio del
futuro. Estos pasos abrirdn el camino al desembarco de la Ford Foundation en
Espafia, que aspiraba a promover el surgimiento de una nueva élite intelectual
y social que pudiera liderar el pafs, tras el final del régimen franquista’®.

En definitiva, toda esta serie de encuentros dan buena cuenta de hasta
dénde llegaria la afinidad y la complicidad establecida con la obra y la figura de
José Ortega y Gasset, al menos durante los tltimos diez afios de su vida, por
parte de Hutchins, de Adler o de Paepcke —con la siempre necesaria mediacién
de Benitez. Tanto es asi que no resulta dificil entender que Soledad Ortega
insinuara que fue en este grupo, llamado “de Chicago”, en el que en Estados
Unidos cristalizé una mayor identificacién con las ideas de su padre'.

Como apuntdbamos anteriormente, y muy a pesar de que Soledad Ortega
especulara con el hecho de que la obra de su padre ejerciera de fuente de ins-
piracién para las reformas de la universidad del #idwest, en realidad no existen
evidencias de que Robert M. Hutchins esté familiarizado ni con los discur-
sos de Ortega sobre la educacién superior, ni con el resto de su obra, al me-
nos hasta la edicién de Hwion de la Universidad en inglés® —esto es, casi diez afios
después de la publicacién de The Higher Learning in America y tras més de quince

18 14). Fabiola de SANTISTEBAN FERNANDEZ, “El desembarco de la Fundacién Ford en
Espafa”, Ayer, n.° 75/3 (2009), pp. 159-191; Juan BAGUR TALTAVULL, “Ortega en bisqueda de
la circunstancia liberal (1936-1955)", Daimon. Revista Internacional de Filosofia, suplemento n.° 8
(2020), pp. 41-54.

19 Soledad ORTEGA, “Ortega y América”, op. cit., p. 8.

20 Jdem. Lo mismo sostiene Salomén DipPp, “Ortega en Hispanoamérica”, en Manuel
DURAN (ed.), Ortega, hoy. Estudio, ensayos y bibliografia sobre la vida y la obra de José Ortega y Gasoet.
Veracruz, México: Biblioteca de la Universidad Veracruzana, 1985, p. 121. Aunque no haya
ninguna evidencia de ello, y més bien quepa pensar que las reformas de Chicago son el resultado
de los movimientos propiamente estadounidenses de educacién general (vid. Jorge RODRIGUEZ
BERUFF, Jaime Benitez y la internacionalizacion de la Universidad de Puerto Rico, op. cit., p. 139) y
aunque protagonistas como Adler y Benitez hayan confirmado el desconocimiento previo por
parte de Hutchins de la obra de Ortega, el propio Benitez contribuye a la confusién cuando
sostiene: “Hace trece afios me correspondié participar en una reforma universitaria. Quiero
pensar que lo mejor de mi aportacién refleja en buena parte el espiritu y la perspectiva intelectual
de aquel gran maestro, José Ortega y Gasset. No es extrafio que al hablarse de nuestra refor-
ma se la asocie en Estados Unidos con la de Robert Hutchins en Chicago. Hutchins, a su vez,
ha reconocido en varias ocasiones su deuda con Ortega” (Jaime BENITEZ, “La importancia del
idioma. Recuerdo de Ortega”, op. cit., p. 113).

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo~octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

ANGEL PASCUAL MARTIN Y PAOLO SCOTTON 167

de carrera en la direccién de instituciones de educacién superior, liderando, al
menos, hasta tres procesos de reforma universitaria con inspiracién educativa
general?.

Para ser exactos, el primer indicio que deja el rector de su parecer sobre el
pensamiento del espafiol es de febrero de 1945, al afio siguiente de que viera
la luz la traduccién del cldsico de Ortega. Es entonces que, en un discurso
con ocasién del Zrustee-Faculty Dinner®, el rector nombra a Ortega junto con
Whitehead, y después de Newman y Arnold, como “aquellos que en nuestro
tiempo han pensado més profundamente sobre las universidades”, y que ha-
brian coincidido en “sostener que la principal funcién de la universidad serfa
la transmisién, la critica, el desarrollo y la sistematizacién de aquel cuerpo
de ideas que constituye y subyace a la cultura de la raza”?. Las palabras de
Hutchins, quien demostrarfa haber leido ya Mision de la Universidad, desta-
caban ademds lo que consideraria més resefiable, oportuno y distintivo de
la, para él reciente, contribucién de Ortega para superar el sesgo analitico,
compartimentado y aislado del mundo académico —llevado hasta el extremo
en Norteamérica—, y restaurar asf la funcién de la universidad en la transmi-
sién, critica, desarrollo y sistematizacién de ideas. La propuesta de Ortega de
hacer del corazén de la universidad una Facultad de Cultura que permitiera
devolver a la sabidurfa acumulada por el género humano la relevancia para la
vida de cada tiempo, y de promover con ello una méds profunda y amplia com-
prensién del hombre, su mundo y su destino, recibe la admiracién del rector
de Chicago®, quien ve en esta empresa de restauracién de la universidad

2l Tal y como Ortega pone en conocimiento en Misidn de la Universidad, algunos de sus
planteamientos por recuperar la funcién de transmisién cultural de la educacién superior ya
cuentan con precedentes a nivel internacional: “fuera de Espafia se anuncia con gran vigor
un movimiento para el cual la ensefianza superior es prinordialmente ensefianza de la cultura o
transmisién a la nueva generacién del sistema de ideas sobre el mundo y el hombre que llegé a
madurez en la anterior” (José ORTEGA Y GASSET, HMision de la Universidad (1930), 1V, 542). Este
es el caso de los Estados Unidos, en que el inicio del llamado “General Education Movement” se
sitda al fin de la I Guerra Mundial, més concretamente, en 1919 en el Columbia College (Daniel
BELL, The Reforming of General Education, op. cit.). Entre 1927 y 1929 Hutchins encabeza una
reforma de los estudios de la Escuela de Derecho de Yale, mientras que Chicago, en 1930, bajo
su mandato ver4 establecerse el “New Plan”, adoptando una nueva estructura organizativa en
lo relativo a facultades y departamentos, y en 1942, verfa nacer el llamado “Hutchins’ College”,
un programa completo de cuatro afios de educacién general.

22 Robert M. HUTCHINS, “Unanswered Questions”, The Uncversity of Chicago Magazine, vol.
37, n.° 5 (febrero de 1945), p. 5. El mismo discurso aporta un detalle que contribuye a dar
verosimilitud a que Hutchins, antes de 1944, no haya tenido acceso a la obra de Ortega o, al
menos, a Misidn de la Universidad. Esto es, cuando se refiere a este como “Ortega’s new book”.

% [dem.

' En un discurso sucesivo dirigido a la “Alumni Association” de la Universidad de Chicago,
Hutchins insistirfa particularmente en comentar las razones orteguianas de esta propuesta:
“Ortega ha sefialado que vivir es simplemente hacer una cosa en lugar de otra. La vida es un

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



168 Ortega segiin el grupo de Chicago: el rector Hutchins y la Misién de la Universidad

como “poder espiritual”, como “principio promotor de la historia”, la dltima

esperanza del momento para la humanidad, tras el derrumbe contemporéneo

de la civilizacién occidental®.

Tras el citado discurso, la recensién de la traduccién de Musion de la Univer-
dstdad realizada para Annals of the American Academy of Political and Social Science
y publicada en mayo del mismo afio, ofrece un repaso algo méds detallado del
clasico de Ortega, y, aunque no demasiado hondo, no deja de manifestar la
sintonfa y el aprecio despertado en el grupo “de Chicago” por la obra y la fi-
gura del espafiol. En buena medida, hay que decir, no estamos ante la nota de
un estudioso de la obra de Ortega, ni mucho menos ante un ejercicio de critica
de sus planteamientos con pretensiones filoséficas. Muy a grandes rasgos, hay
que tomar la resefia como las notas, no de un filésofo, sino de un hombre de
accién, esto es, de un rector, con sobrada experiencia en gestién educativa y
considerable trascendencia politica y medidtica, que encuentra en las palabras
de Ortega un cierto respaldo de autoridad tanto para su propio diagnéstico
sobre la situacién de la institucién universitaria en Estados Unidos, como para

caos, una jungla. La mente del hombre se revuelve en contra del desconcierto y encuentra ca-
minos en medio de la jungla bajo la forma de ideas claras y convicciones positivas. Estas se
convierten en la gufa efectiva de la existencia. No nos es posible vivir a nivel humano sin ideas.
De ellas depende lo que hacemos. La Cultura, en el sentido del dominio de un sistema de
ideas, es lo que salva la vida humana de ser un simple desastre, lo que la hace ser algo mas que
una tragedia sin sentido o una desgracia interior. Los nuevos barbaros son aquellos que no han
tenido ninguna voluntad o ninguna oportunidad de desarrollar un sistema de ideas porque se
han restringido o han sido restringidos a pequefias fracciones de interés y experiencia humana.
No disponen de concepcién alguna del mundo o del destino del hombre. Estan aislados, aisla-
dos por sus propias preocupaciones y limitados puntos de vista. No pueden comunicarse con
otros porque no tienen nada en comtin con otros. No pueden ser miembros de una comunidad”
(Robert M. HUTCHINS, “A Moral, Intellectual and Spiritual Revolution”, The University of
Chicago Magazine, vol. 38, n.° 9 (julio de 1946), p. 4).

% [dem. Dos afios antes, en un texto publicado en Education for Freedom en donde no
hay ninguna referencia a Ortega atin, Hutchins ya lo exponia de la siguiente manera: “La
universidad es un sfmbolo. Como tal, su importancia es mayor hoy que en cualquier otro
momento de la historia. La celebracién de sus ideales nunca fue tan necesaria como ahora. La
luz que ha proyectado desde la primera antigiiedad se ha extinguido hoy casi en toda Europa.
Con todo el mundo en llamas, debemos levantar un estdndar hacia el cual todos los Hombres
puedan reparar, hacia el cual la humanidad asediada pueda marchar. Es el estdndar de la
libertad, la verdad y la razén. A las fuerzas de la brutalidad, el caos y la ignorancia la universidad
opone el poder de la justicia, el orden y el conocimiento. La supervivencia de la civilizacién
occidental depende de tal poder” (Robert M. HUTCHINS, “Education at War”, en Education for
Freedom. Baton Rouge: Louisiana State University, 1943, p. 102, la traduccién es nuestra; cfr.
Robert M. HUTCHINS, La educacidn superior en América, op. cit., p. 116). Sobre el papel civiliza-
dor de la universidad defendido por Hutchins en el contexto de la II Guerra Mundial, vean
Angel PascuAL, “Por una educacién liberal en tiempos de guerra. Comentario a los discursos
del rector Hutchins sobre la implicacién y el cometido pedagégico de los Estados Unidos en la
IT Guerra Mundial (1939-1941)”, ed. cit., pp. 108-123.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo~octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

ANGEL PASCUAL MARTIN Y PAOLO SCOTTON 169

los principios educativos y las politicas propuestas por él mismo para la reivin-
dicada y necesaria restauracién de la misma.

La resefia abre con un provocador elogio a la liberalidad y radicalidad de
Ortega para acometer la cuestién acerca de la universidad, asi como a su capa-
cidad para proponer una auténtica reforma para la institucién —elogios ambos
que demuestran la funcién epidictica y autorreferencial del texto. El elogio
pone sobre la mesa uno de los motivos de denuncia que mueven recurrente-
mente las prédicas de Hutchins sobre la universidad norteamericana, esto es,
la alarmante pérdida de autonomia en el gobierno de la institucién. La mo-
derna universidad americana ha orientado y establecido sus politicas bas4n-
dose en demandas externas, y lo ha hecho hasta el punto de asumir encargos
que nada tendrian que ver con los fines de la educacién superior. Esta pérdida
de la autonomfa académica impide a su juicio que las autoridades universitarias
puedan llegar a plantearse seria y auténticamente qué deberia ser la universi-
dad, siendo esta la principal causa de la llamativa confusién en la que aparece
sumida la institucién®. He aqui el motivo por el cual Hutchins considera que
no habrfa rector alguno que pudiera dar el visto bueno a HMwidn de la Universidad:
a diferencia de ellos, Ortega acomete con independencia y con altura de mi-
ras la cuestién sobre el fin de la misma. Y es gracias a esto, aduce Hutchins,
que, a diferencia de otros tantos criticos y presuntos reformadores, el espafiol
no solo es capaz de aclarar la situacién y el destino de la institucién, sino tam-
bién de armar una verdadera propuesta positiva para restaurarla con acier-
to. Como reza el texto orteguiano, “la raiz de la reforma universitaria estd en
acertar plenamente con su misién”?. De hecho: “Por no hacerlo asf, todos los
intentos de mejora (...) no han servido ni pueden servir de nada”*.

Como indica Ortega, en Occidente, las reformas universitarias se habfan
concentrado en los tltimos tiempos en multiplicar y sofisticar la ensefianza
profesional y, sobre todo, en incorporar y acrecentar la investigacién especiali-
zada, olvidando el que fuera, entera y propiamente, cometido de la universidad:
la transmisién del sistema de ideas sobre el mundo y la humanidad®. La misma
tendencia que el madrilefio observa en Inglaterra o Alemania, afiade Hutchins,
también habria dominado la universidad moderna norteamericana®. Por un

% Robert M. HUTCHINS, La educacion superior en América, op. cit., pp. 71-72 y 78-80.

27 José ORTEGA Y GASSET, Mision de la Universidad, 1V, 532.

28 [dem.

2 [bidem, 536-539.

%0 Hutchins apunta en la resefia que el lector norteamericano de Misidn de la Universidad
hallar4 en el libro el consuelo de saber que los males que acusa la institucién universitaria en los
Estados Unidos son males generalizados en el resto del mundo. De hecho, como bien conoce
Hutchins, el lector norteamericano podia estar al corriente de ello al menos desde 1930 gracias
al clasico de Abraham FLEXNER, Universities: American, English, German. Nueva York: Oxford
University Press, 1930.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



170 Ortega segiin el grupo de Chicago: el rector Hutchins y la Misién de la Universidad

lado, con la extensién y transferencia del modelo de las universidades Land-
Grant, que tuvieron como objeto el desarrollo de los sectores productivos, se
multiplicaron ad infinitum los programas profesionales y se vieron restringidas
progresivamente las ensefianzas a aquellas que podfan probar su utilidad téc-
nica o instrumental, asf como la satisfaccién de las demandas del mercado. Por
otro, con la adopcién, en el surgimiento y desarrollo de las grandes universida-
des, del modelo germénico, en lo que a investigacién y formacién para la misma
se refiere, los estudios de grado habfan caido en la especializacién extrema y
en un cierto tipo de estudio alejado de la vida y, en consecuencia, estéril para la
misma. Con todo, se certificaba la relegacién del antiguo modelo colegial anglo-
saj(’)n y, con él, el abandono de la educacién general de caricter comin como
propésito de las instituciones de educacién superior®. En este orden de cosas, “el
bosque tropical de ensefianzas” que Ortega ve todavia mds desarrollado fuera
que en Espafia®, es exactamente lo que Hutchins denuncia que se encuentra
un estudiante al acceder a una universidad, la norteamericana, marcada por
el free elective system: “una inmensa cantidad de departamentos y escuelas
profesionales ansiosas todas ellas por ofrecerle las Gltimas informaciones sobre
una inmensa variedad de temas, algunos importantes, algunos triviales y otros
indiferentes (...) un absoluto desorden”?.

Llegados a este punto, el programa que propondré el rector de Chicago
para sacar de la confusién a la institucién y devolverle su mismidad comparte
a grandes rasgos con el del espafiol la determinacién por restaurar la misién
educativa de la universidad y la necesidad para ello de distinguir entre cultura,
ciencia y profesién. El cometido cultural y educativo de la educacién superior,
a un nivel general y comtin, Hutchins lo reserva al college. En el esquema del
estadounidense, al co//ege le corresponde estrictamente el encargo de proveer
con una comprensién de los problemas fundamentales y permanentes a la natu-
raleza humana, a través del estudio de los saberes que constituyen nuestra he-
rencia cultural®. Asf como el programa de Ortega para la Facultad de Cultura
se concreta en “1. Imagen fisica del mundo (Fisica). 2. Los temas fundamenta-
les de la vida orgénica (Biologfa). 3. El proceso histérico de la especie humana
(Historia). 4. La estructura y funcionamiento de la vida social (Sociologia). 5.
El plano del Universo (Filosoffa) ", en sendas reformas de 1942 y 1946 para el
College de Chicago, Hutchins lograba establecer un programa de cuatro afios,
completamente obligatorio y comun, formado fntegramente por cursos en

51 Vid. Robert M. HUTCHINS, State of the University (1929-1949). A Report of Robert Maynard
Hutchins Covering the Twenty Years of his Administration. Chicago: University of Chicago, 1949,
pp- 1-2.

32 José ORTEGA Y GASSET, Mision de la Universidad, 1V, 548.

% Robert M. HUTCHINS, La educacidn superior en América, op. cit., p. 143.

3 Ibidem, pp. 133-140.

35 José ORTEGA Y GASSET, Mision de la Universidad, 1V, 550.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo~octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

ANGEL PASCUAL MARTIN Y PAOLO SCOTTON 171

Humanidades, Ciencias Sociales, Ciencias Naturales, Matematicas e Idiomas,
a los que se afadia la Filosofia y la Historia; un programa para el cual la insti-
tucién colegial gozaba de completa autonomia educativa y administrativa sin
interferencias de los departamentos de investigacién®. En continuidad con el
anterior, para la universidad, pensada para que concurrieran tanto los interesa-
dos en la bisqueda de la verdad como los que aspiran a aprender una profesién
intelectual en cualquier campo, Hutchins proponfa como temas de estudio para
todos ellos los problemas fundamentales de la metafisica, de las ciencias socia-
les y de las ciencias naturales, alrededor de los cuales se organizarfan las tres
tnicas facultades, evitando estructura departamental alguna57 . Fuera de ello,
como propone también Ortega, Hutchins desplazarfa a los margenes de la uni-
versidad, esto es, a suficiente distancia para poder gozar de su provecho y a
la vez evitar su intromisién, los institutos cientifico-tecnolégicos.

Hutchins coincide también con Ortega con algunos de los principios que
este propone para dirigir la Facultad de Cultura. En primer lugar, en el hecho
de que las disciplinas de cultura, pero también los estudios profesionales, se
ofrezcan de forma pedagégicamente racionalizada, esto es, con caricter sintéti-
co, sistemético y completo®. La misma fijacién la encontramos en Hutchins,
quien siguiendo el esquema de la universidad medieval, reclama para la me-
tafisica el principio ordenador de los saberes, y sugiere las artes liberales, las
cuales concibe a modo de medios para la actualizacién del intelecto, como
las artes necesarias para la ensefianza de los mismos*’. En segundo, que no me-
nos importante, cabe destacar también que ambos definen para el profesorado
que deba encargarse de la transmisién, la critica, el desarrollo y la sistemati-
zacién de la cultura, un perfil apropiado para ello y que se distinga fundamen-

% Robert M. HUTCHINS, State of the University (1929-1949), op. cit., pp. 3-4. A diferencia de lo
que pudiera llevar a cabo en Chicago, el programa presentado en The Higher Learning in America
consiste en la lectura y discusién de los grandes cldsicos del mundo occidental y en el estudio y
ejercicio de las artes liberales (Robert M. HUTCHINS, La educacidn superior en América, op. cit., pp.
133-140). Como tal, este programa nunca llegé a fraguarse en Chicago; si, en la Universidad de
Virginia y, sobre todo, en el St. John’s College, donde los planteamientos de Hutchins y Adler
cristalizaron gracias a su influencia y la de algunos de sus colaboradores (William N. HAARLOW,
Greal Books, Honors Programs, and Hidden Origins: The Virginia Plan and the University of Virginia in
the Liberal Arts Movement. Nueva York: Routledge Falmer, 2003, p. 39; Mortimer J. ADLER,
Philosopher at Large. An Intellectual Autobiography. Nueva York: Macmillan, 1977, pp. 174-176).
Por otro lado, conviene notar que la importancia que Hutchins da a la Historia en su propuesta
no es comparable a la que le da Ortega, més bien lo contrario (John L. RURY, “In the President’s
Opinion: Robert Hutchins and the University of Chicago History Department”, en Roger L.
GEIGER (ed.), History of Higher Education Annual, vol. 17 (1997), pp. 33-562; Mary A. DZUBACK,
Robert Maynard Hutchins: A Portrait of an Educator, op. cit., pp. 168-170).

5 Robert M. HUTCHINS, La educacidn superior en América, op. cit., pp. 154-160.

38 [bidem, pp. 156-1568; José ORTEGA Y GASSET, Misidn de la Universidad, 1V, 566.

39 Ibidem, 564.

40 Robert M. HUTCHINS, La educacién superior en América, op. cit., pp. 145-148 y 159.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



172 Ortega segiin el grupo de Chicago: el rector Hutchins y la Misién de la Universidad

talmente del personal investigador. En el caso de Hutchins, el establecimiento
de un cuerpo docente para el college no asociado a ningtin departamento de in-
vestigacién o el requisito de que el profesorado que ensefie metafisica, ciencias
sociales o ciencias de la vida tenga en la universidad que dedicarse al estudio de
problemas fundamentales, darfan buena prueba de ello.

Solo hay dos detalles del planteamiento de Ortega que el rector norteame-
ricano considera importante matizar. A nuestro parecer, y como el propio
Hutchins sefiala en la resefia, se trata de matices o de énfasis a tener en cuen-
ta desde el punto de vista prictico y por las exigencias circunstanciales del
momento. Son matices o énfasis a tener en cuenta para la efectividad y pros-
peridad de una eventual reforma a la orteguiana de la universidad en Nor-
teamérica. No se trata en ningin caso de objeciones tedricas a las ideas del es-
pafiol, con las que parece haber un acuerdo, no absoluto, pero sf fundamental.

El primero de los detalles tiene que ver con la necesidad de que tenga que
ser la universidad la que cumpla para todas las gentes la funcién bésica y co-
mun de transmisién de la cultura. Cabe notar que Hutchins alude a este as-
pecto como “una cuestién de organizacién”, y como el rector anota en alguna
otra ocasién, “todo lo que tiene que ver con la organizacién y la gestién son
cuestiones de matiz"*. Hutchins, como no podria ser de otra manera, conviene
con Ortega en que es ciertamente indispensable que, lejos de permanecer como
un privilegio de unos pocos, la transmisién, critica, desarrollo y sistematizacién
de ideas se ponga a disposicién de todo hombre contemporaneo; no solo del
estudio del académico o del ejercicio del profesional, también y, sobre todo,
del hombre comin, para vivir una vida verdaderamente humana y para ejercer
el gobierno que le corresponde en sociedad®. El matiz de Hutchins consiste
en sefialar que, para el buen funcionamiento y cumplimiento de su finalidad,
la estructura y la organizacién éptima del espacio y del tiempo que en la edu-
cacién superior puedan acometer dicha transmisién cultural no tengan que ser
siempre y por doquier la misma.

A Ibidem, pp. 78 y 157.

2 [bidem, p. 141.

‘5 En este punto, los términos en los que plantea Hutchins la necesidad de enculturacién de
la ciudadanfa se concentran, apoyéndose en el texto orteguiano, en el aspecto o las implicacio-
nes politicas y ciudadanas de la formacién; esto es, la formacién civica. Teniendo en cuenta
que la responsabilidad y el deber de gobernar en una sociedad democratica corresponden
presuntamente a toda la ciudadanfa, se supone que toda la ciudadanfa debe haber recibido
la educacién correspondiente como para poder asumir dicho encargo (exactamente lo plan-
tea también en The Great Conversation, op. cil., pp. 42-51). Cierto es, sin embargo, que la misién
de la universidad y de la Facultad de Cultura en particular va mucho mds alld de la educa-
cién para la ciudadanfa o para el buen gobierno, y que apunta a servir al quehacer existencial del
ser humano en su camino vital hacia la autenticidad y la plena humanidad. En otros fragmentos
de la resefia, asi como en otros discursos donde habla de Ortega (véase la nota 24), Hutchins
aplaude y parece asumir igualmente este aspecto formativo sin reservas.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo~octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

ANGEL PASCUAL MARTIN Y PAOLO SCOTTON 175

Parece algo evidente que una estructura y una organizacién que sirva a la
transmisién de la cultura en Estados Unidos deberfa en la medida de lo posi-
ble ser coherente con la propia tradicién anglosajona de educacién superior y
su institucién m4s representativa de educacién general. Como también parece
evidente que dicha estructura y organizacién, en especial en lo relativo a la
edad de cumplimiento de dicha educacién, deberfa considerar, para su aplica-
cién real y efectiva, las circunstancias politicas, econémicas y demogréficas,
a saber, de la Gran Depresién o de la II Guerra Mundial. Teniendo en cuenta
todo esto, y partiendo del convencimiento de que todo el mundo debe recibir
una educacién tal, solamente es una cuestién de matiz, de detalle, que, para
los Estados Unidos, Hutchins proponga fundamentalmente el college y no la
universidad (un college auténomo, aunque en relacién con esta), o que se sitde
en los veinte afios y no més tarde, la necesidad publica de cumplimiento de
la enculturacién bédsica y comtin de toda la ciudadanfa®™. Y que, a partir
de entonces, el acceso a la universidad, cuyo fin educativo seguiria siendo el de
la transmisién de la cultura, quede restringido a aque]]os que verdaderamente
hayan demostrado habilidad suficiente y puedan sacar provecho del aprendiza-
je superior de una profesién o de la bisqueda de la verdad®.

El segundo detalle tiene que ver, o al menos asf viene planteado inicial-
mente, con lo oportuno de fomentar, y hasta qué punto, una formacién para las
profesiones en la universidad. Hay que decir que, en la propuesta de Hutchins,
la formacién para las profesiones no es ajena a la universidad, ni se concibe
que la institucién deba desentenderse de ella. Efectivamente, para el america-
no, igual que para Ortega, la universidad tiene un cometido educativo propio
y exclusivo que asumir para con las profesiones, al menos para con las profe-
siones intelectuales®. En la universidad de Hutchins, como en la del espafiol,
un juez, un médico o un profesor deben recibir de esta aquella formacién que
les permita comprender las cuestiones fisicas y biolégicas fundamentales, los fe-
némenos politicos y sociales o los asuntos metafisicos y antropolégicos bésicos,
adem4s, claro est4, de hacerse con los principios propios de la profesién, que
hagan del hombre medio un buen profesional a la vez que culto. Hutchins, igual
que Ortega, insiste en que este es el cometido de las universidades en aquellos
aspectos de las profesiones que puedan ser mejorados o conformados por el

pensamiento y el trabajo intelectual que le es propio a estas instituciones®.

“ Robert M. HUTCHINS, La educacion superior en América, op. cit., pp. 77, 83 y 119. Hutchins
llega a esta conclusién después de que, en la universidad americana y, sin ir més lejos, en la
Universidad de Chicago haya habido intentos, fracasados todos, de albergar bajo la mis-
ma estructura de la universidad su funcién educativa.

4 [bidem, p. 84.

4 [bidem, p. 115; José ORTEGA Y GASSET, Mistdn de la Universidad, 1V, 551.

47 Por ejemplo, para Hutchins: “Un futuro médico (...). Estudiarfa metafisica e historia de
la naturaleza. Con estos estudios podria disciplinarse como para no verse llevado a especulaciones

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



174 Ortega segiin el grupo de Chicago: el rector Hutchins y la Misién de la Universidad

Al margen de que Hutchins pueda tener una concepcién diferente y me-

nos profunda que la de Ortega de lo que sea una profesién o una vocacién™®,

el problema de las profesiones que sefiala el rector en la resefia tiene que ver
fundamentalmente con los riesgos practicos de una cierta deriva asociada a su
inclusién en la universidad. Como veniamos comentando, para Hutchins no es
un problema para la universidad, sino que forma parte de su propio cometido
dedicarse a la formacién intelectual en las profesiones intelectuales. En sus
propios términos, el problema no son las profesiones, sino el “profesionalismo”
(vocationalism). Este es, tal y como deja entrever en la resefia, el fenémeno im-
perante por el cual cualquier ocupacién o trabajo —tenga carécter intelectual
o no, y contribuya o no al bien comtin— que se haya hecho un cierto hueco en
la sociedad reclama ser tratado como una profesién y, en consecuencia, exi-
ge la prerrogativa de formarse en la universidad, requiriendo sin embargo la re-
duccién de la formacién exigida, estrictamente, al desarrollo de las habilidades
técnicas o de las costumbres del gremio que dicte el mercado de trabajo®. Este
fenémeno, que no la formacién profesional, funciona segtin Hutchins como
disolvente y corrosivo del propésito de la universidad de transmisién de la
cultura, también para con las profesiones. Es en este sentido, creemos, que
debe entenderse el grito de alerta del norteamericano a la hora de esclarecer lo
que sea una profesién.

filoséficas presuntuosas en sus horas libres. También aprenderfa de ellas a reconocer los
principios subyacentes a todas las ciencias naturales. Después de ello su ocupacién predominante
pasarfan a ser las ciencias fisicas y biolégicas, a nivel preclinico. Aunque también ganarfa una
cierta comprensién de las ciencias sociales y del derecho, no las estudiarfa en gran detalle.
La experiencia necesaria que deberfa tener antes de que pueda serle confiado un paciente,
deberfa garantizarse a través de la relacién con un instituto adjunto a la universidad y a un
hospital” (Robert M. HUTCHINS, La educacion superior en América, op. cit., p. 158, ademds vid.
pp- 107, 112 y 142; José ORTEGA Y GASSET, HMwidn de la Universidad, 1V, 540 y 550).

“ Aunque no esté aqui apuntando contra la obra de Ortega, es importante hacer notar
que es muy probable que el rector de Chicago no alcance a comprender lo que el filésofo
espafiol entendfa por “vocacién” y hasta qué punto en su pensamiento la vocacién configu-
ra la definicién misma del ser humano y de su persona. En Ortega, ciertamente, el estudio de
la vocacién remite a una preocupacién por la comprensién de las condiciones de posibilidad
para la creacién de una cultura vital a partir de la vocacién individual, concepto en la base de su
antropologfa y de su reflexién moral (vid. Rodolfo GUTIERREZ SIMON, “Sobre la interpretacién
del concepto orteguiano de «vocacién»”, Revwta de Estudios Orteguianos, n.° 31 (2015), pp. 115-
139, y Enrique CABRERO BLASCO, “El krausismo y la Institucién Libre de Ensefianza en
la filosoffa de la educacién de Ortega y Gasset: la vocacién como prolegémeno para renovar la
sociedad”, Apeiron: estudios de filosofta, n.° 7 (2017), pp. 67-78). Nos parece apreciar que detrés
de este matiz puede asomarse un cierto desencuentro como el que Hutchins sostiene, en ra-
zén de las “ocupaciones” y de la humanizacién del trabajo en la obra de John Dewey (Robert
M. HUTCHINS, “Modern Times”, en The Great Conversation, op. cit., pp. 7-16).

4 Robert M. HUTCHINS, La educacion superior en América, op. cit., pp. 102 y 104.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo~octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

ANGEL PASCUAL MARTIN Y PAOLO SCOTTON 175

Quiz4s, si el problema del profesionalismo esconde algin desacuerdo im-
portante con Ortega, este pueda aventurarse en las causas a las que Hutchins
lo atribuye, y que apuntan a una concepcién diferente sobre el papel que la
universidad debe jugar en la sociedad, sobre qué tipo de relacién debe man-
tener con la vida ptblica y la pretensién que debe tener a la hora de querer
influir o contribuir a su desarrollo. Por su lado, al norteamericano le repele
que el aspecto distintivo adoptado por la universidad contempordnea asuma
como condicién el tener que estar en todo momento presente y a disposicién,
y el tener que ser de utilidad a la sociedad y al ptblico en general para dar
respuesta con flexibilidad a cualquier tipo de necesidades o de caprichos que
estos deseen satisfacer (esto es, de hecho, lo que alimenta el derecho adquirido
por cualquier ocupacién o trabajo de reclamarse un lugar entre las profesiones
y, en consecuencia, en la universidad)®. Mientras, Ortega podria parecer que
sostiene algo en la linea opuesta, esto es, que la universidad necesite del
contacto con la existencia publica, necesite estar abierta a la actualidad, incluso
mds, que la universidad deba estar sumergida en ella para poder hablar con
sentido de las necesidades de la “vida efectiva y sus ineludibles urgencias™'.
Sin, por ello, doblegar la ensefianza universitaria a modas pasajeras, sino con la
finalidad de promover una accién cultural y politica a la altura de los tiempos®*.

80 Tbidem, pp. 74-76.

1 José ORTEGA Y GASSET, Misidn de la Universidad, 1V, 549 y vid. 567.

%2 /. Paolo SCOTTON, “Educazione alla vita politica: individuo e societa nel pensiero di José
Ortega y Gasset, a partire dalle Meditaciones del Quijote”, History of Education & Children’s Literature,
vol. IX, n.° 2 (2014), pp. 603-621.

Revista de

Estudios Orteguianos
N°48. 2024

mayo-octubre






288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

ROBERT M. HUTCHINS

Reveria de Mission of the University*

ste es un libro impactante, al que ningtin rector universitario podria dar

el visto bueno. Propone transformar de arriba a abajo la universidad,

un proceso forzosamente molesto para los distintos cuerpos constitu-
yentes a los que sirven los rectores universitarios. Mediante el revolucionario
método de preguntarse por cudl sea el propésito de la universidad, Ortega con-
cluye que todo lo que en aquella se hace deberia sustituirse o eliminarse, su es-
piritu alterarse, y sus idolos hacerse afiicos. La universidad, en lugar de un bajo
bosque tropical a base de materias de estudio profesionales y una variopinta
coleccién de investigaciones, deberfa ser un lugar para la educacién del hombre
medio (ordinary). De ahi que Ortega desplace la investigacién a la periferia,
recorte rigurosamente la ensefianza profesional, y convierta la transmisién de
la cultura en la actividad central de la universidad.

La dnica consolacién que un rector universitario americano puede obtener
de este libro es saber que la enfermedad que est4 acabando con la universidad
americana es una epidemia internacional y no una infeccién localizada en los
Estados Unidos. Ortega no menciona América; pero muestra cémo las uni-
versidades de Alemania e Inglaterra sufren los mismos trastornos que las de
Espafia —y vemos cémo las de Espafia solo se distinguen de las nuestras en el
hecho de que en las nuestras hay m4s dinero y agitacién y que, por lo tanto, las
nuestras han sido capaces de ir mds lejos y a mayor velocidad en la direccién
equivocada.

El debate educativo en los Estados Unidos ha adoptado un caricter parti-
cularmente negativo. Se han alzado muchas voces apuntando a los evidentes
males de la educacién americana —su confusién, su superficialidad, su bajeza.
Muchas de estas voces aqui se han quedado; cuando no, han sido ellas mismas
objeto de los ataques; y es que la critica a la educacién americana la han pro-
tagonizado quienes han defendido sus intereses particulares y quienes, a pesar
de agradarles la queja, solo tolerarfan aplicar cambios a sus propias praicticas
e ideales mientras estos fueran poco importantes. Ortega se eleva por encima

* Traduccién del inglés al espafiol de Angel Pascual y Paolo Scotton. Las citas de Ortega
han sido adaptadas a la edicién de Misidn de la Universidad, en Obras completas, 10 vols. Madrid:
Fundacién José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, tomo IV, 529-568.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



178 Reseiia de Mission of the University

de estas dificultades y no se encoge ante la constructiva tarea de establecer un
programa en positivo libre de los defectos de aquello que él ataca. Si los recto-
res universitarios pudieran también elevarse por encima de sus dificultades; si
pudieran preguntarse por lo que una universidad deberfa ser, en lugar de pre-
guntarse por lo que sus profesores, sus alumni y sus apoderados respaldarfan;
si pudiesen olvidarse de esléganes, clichés, pretensiones, y vacas sagradas entre
y por las que se ven obligados a administrar sus instituciones, entonces podrfan
admitir que Ortega nos muestre una idea (viion) por la que deberfamos luchar.

La idea es esta: “metida en medio de la vida, de sus urgencias, de sus pasio-
nes, ha de imponerse como un «poder espiritual » superior [frente a la Prensa],
representando la serenidad frente al frenest, la seria agudeza frente a la frivoli-
dad y la franca estupidez. Entonces volver4 a ser la Universidad lo que fue en
su hora mejor: un principio promotor de la historia europea”’.

El programa positivo con el que esta idea (vwion) debe realizarse es:

“1.° Se entenderd por Universidad vtricto sensu la institucién en que se ense-
fia al estudiante medio a ser un hombre culto y un buen profesional.

2.° La Universidad no tolerard en sus usos farsa ninguna; es decir, que sélo
pretenderd del estudiante lo que practicamente puede exigirsele.

3.° Se evitard, en consecuencia, que el estudiante medio pierda parte de su
tiempo en fingir que va a ser un cientifico. A este fin se eliminaré del torso o
minimum de estructura universitaria la investigacién cientifica propiamente tal.

4.° Las disciplinas de cultura y los estudios profesionales serdn ofrecidos en
forma pedagégicamente racionalizada —sintética, sistemética y completa—, no
en la forma que la ciencia abandonada a s misma preferirfa: problemas espe-
ciales, «trozos» de ciencia, ensayos de investigacién.

5.° No decidird en la eleccién del profesorado el rango que como investiga-
dor posee el candidato, sino su talento sintético y sus dotes de profesor.

6.° Reducido el aprendizaje de esta suerte al minimum en cantidad y calidad,
la Universidad ser4 inexorable en sus exigencias frente al estudiante”.

El curriculum que este programa requiere consiste en: “la ensefianza de las
grandes disciplinas culturales.

Estas son:

1. Imagen fisica del mundo (Fisica).

2. Los temas fundamentales de la vida organica (Biologia).

3. El proceso histérico de la especie humana (Historia).

4. La estructura y funcionamiento de la vida social (Sociologfa).

5. El plano del Universo (Filosofia)™.

U Thidem, 568.
2 Ihidem, 564.
3 Ihidem, 550.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo~octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

ROBERT M. HUTCHINS 179

(Qué hay de malo en este programa y este curriculum? Hay, en primer lu-
gar, una cuestién de organizacién. Ortega cree en una educacién superior para
todos; pues la profesién de gobernar la practican hoy por hoy todas las clases
en la comunidad, y la universidad debe prepararlas para dicha profesién. “Por
eso es ineludible crear de nuevo en la Universidad la ensefianza de la cultura
o sistema de las ideas vivas que el tiempo posee. Esa es la tarea universitaria
radical. Eso tiene que ser, antes y més que ninguna otra cosa, la Universidad ™.

(Pero es necesario o deseable que todos nuestros gobernantes deban pasar
por la universidad? Aquellos que ademds de gobernantes vayan a ser abogados,
doctores y profesores, ciertamente deberfan. Deberfan seguir el curriculum que
Ortega prescribe, adem4s de derecho, de medicina y de lo que sea que se espere
que aprendan los profesores. Pero el curriculum es uno para todos los ciudada-
nos, y cada uno de ellos deberfa ser capaz de hacerse con €l hacia el final de lo
que en este pafs llamamos vophomore year. El curriculum es, en pocas palabras, un
programa de estudios para el college mds que un programa universitario. Debe-
rian ir a la universidad solo aquellos que deban, por ejemplo, los doctores o los
abogados, y aquellos que puedan, esto es, los interesados y capacitados para el
esfuerzo intelectual independiente. Pero la educacién para la ciudadania, o lo que
Ortega llama la profesién de gobernar, es tarea especifica del college.

Hay también la cuestién de qué sea una profesién (profession). Para Ortega,
una profesién es una vocacién (vocation) que la sociedad necesita. Teniendo en
cuenta que una sociedad necesita de farmacéuticos, entre otras cosas, es propio
de la universidad formar a farmacéuticos, siempre y cuando les haga hombres
cultivados y reduzca la formacién en farmacia dentro de unos limites lo més
econémicos posibles. Pero es precisamente esta la postura que nos ha llevado a
aquel exceso de estudios profesionales que Ortega deplora. La sociedad nece-
sita, en menor o mayor medida, de todos y cada uno de los colectivos laborales
(occupational). De acuerdo con este criterio, la formacién requerida para cual-
quier trabajo (occupation) puede forzar su entrada en la universidad.

No hay ninguna razén por la que la comunidad debiera promover la for-
macién para un trabajo determinado a menos que dicho trabajo contribuya
directamente al bien comun, en lugar de al beneficio privado de aquellos que
participan en él. Y es fatal para la universidad intentar ensefiar una vocacién
(calling) a menos que dicha vocacién disponga de un contenido que la univer-
sidad pueda ensefiar, esto es, a menos que disponga por ella misma de una dis-
ciplina intelectual. Probablemente no existan m4s de cuatro o cinco vocaciones
(vocations) que cumplan con ambos requisitos.

Pero esto son minucias. ;Cémo no vamos a estar de acuerdo con Ortega
en puntos clave como este?: “[Comparada con la medieval,] la Universidad
contempordnea ha complicado enormemente la ensefianza profesional que

4 Ihidem, 540.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



180 Reseiia de Mission of the University

aquélla en germen proporcionaba, y ha afiadido la investigacién quitando casi
por completo la ensefianza o transmisién de la cultura. Esto ha sido evidente-
mente una atrocidad. Funestas consecuencias de ello que ahora paga Europa.
El carécter catastréfico de la situacién presente europea se debe a que el inglés
medio, el francés medio, el aleman medio son incultos [cursiva del autor], no
poseen el sistema vital de ideas sobre el mundo y el hombre correspondientes
al tiempo. (...) Este nuevo barbaro es principalmente el profesional, m4s sabio
que nunca, pero més inculto también —el ingeniero, el médico, el abogado, el
cientifico™.

O en esto: “Ha sido menester esperar hasta los comienzos del siglo XX para
que se presenciase un espectdculo increible: el de la peculiarisima brutalidad y
la agresiva estupidez con que se comporta un hombre cuando sabe mucho de
una cosa e ignora de raiz todas las dem4s”.

Cémo no podemos estar de acuerdo en que es imperativo diferenciar entre
ciencia, cultura y profesiones cualificadas (learned professions)?, y si estamos de
acuerdo, jcémo podemos discutir la afirmacién segun la cual “ha sido desastro-
sa la tendencia que ha llevado al predominio de la «investigacién» en la Univer-
sidad”? “Ella ha sido la causa de que se elimine lo principal: la cultura. Ademis,
ha hecho que no se cultive intensamente el propésito de educar profesionales
ad hoc.

Se dir4 que el autor es anticientifico; nada m4s alejado de la realidad. No
hay libro en nuestro tiempo que contenga mayor elogio a la ciencia; no hay
libro que no insista con mayor frecuencia o con més fuerza en el papel absolu-
tamente esencial que tiene la ciencia en la educacién. Es natural; y es que si
“cultura es el sistema de ideas vivas que cada tiempo posee. Mejor: el sistema
de ideas desde las cuales el tiempo vive™; y si estos son por excelencia los tiem-
pos de la ciencia, debe seguirse que las ideas cientificas sean el corazén de la
cultura, lo que es central en el programa educativo de Ortega.

Lo que hace Ortega es diferenciar entre ciencia, cultura y profesiones cua-
lificadas y determinar el papel que le corresponde a cada una en la universi-
dad, concibiendo la universidad como una institucién educativa para el hombre
medio. En una universidad asf concebida y consagrada, la ciencia, que es exclu-
sivamente investigacién, debe situarse en la periferia. “Es preciso que en torno
a la Universidad minima establezcan sus campamentos las ciencias —laborato-
rios, seminarios, centros de discusién. Ellas han de constituir el Aumus donde la
ensefianza superior tenga hincadas sus raices voraces. Ha de estar, pues, abier-
ta a los laboratorios de todo género, y a la vez reobrar sobre ellos. Todos los

5 Ihidem, 539.
6 Ihidem, 541.
7 Ibidem, 553.
8 Thidem, 556.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo~octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

ROBERT M. HUTCHINS 181

estudiantes superiores al tipo medio irdn y vendrdn de esos campamentos a la
Universidad, y viceversa. Allf se dardn cursos desde un punto de vista exclusi-
vamente cientifico sobre todo lo humano y lo divino. De los profesores, unos,
mds ampliamente dotados de capacidad, serdn a la vez investigadores, y los
otros, los que sélo sean «maestros», vivirdn excitados y vigilados por la cien-
cia, siempre en 4cido fermento. Lo que no es admisible es que se confunda el
centro de la Universidad con esa zona circular de las investigaciones que debe
rodearla”™.

El aspecto mds inquietante de la educacién americana es su irresponsa-
bilidad, su falta de seriedad. No es necesario que nos detengamos en sus
expresiones més manifiestas como el fiitbol intercolegial. De un extremo al
otro de la educacién americana, el sistema se preocupa por lo insignificante.
Una cuestién tan importante como la libertad académica, por ejemplo, nunca
se discute excepto en términos de demandas docentes hacia la sociedad, hasta
el punto de que, en ocasiones, parece como si la American Asociation of University
Professors fuera a degenerar en una imitacién de tercera de los United Mine
Workers. Ortega nos recuerda la verdadera tarea de la universidad. Sefiala que
el tinico “poder espiritual” en el mundo de hoy es la prensa, en la que supongo
que también incluirfa Hollywood. Dice que es una cuestién de vida o muerte
para Europa el poner en orden esta situacién. Su libro fue escrito en 193[0], y
todo lo que ha sucedido desde entonces confirma su visién sobre la naturaleza
y las dimensiones de la crisis. Algtin poder espiritual debe surgir para guiar la
vida humana y simbolizar las aspiraciones més altas de la humanidad. Este es
el destino de la universidad.

“Review of Ortega y Gasset, José (Howard Lee Nostrand, Translator).
Mussion of the University. Pp. 103.

Princeton: Princeton University Press, 1944. $2.00”,

Annals of the American Academy of Political and Social Science,

vol. CCXXXIX, n.” 1 (May, 1945), pp. 217-220.

9 Jbidem, 566.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre






288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Resenas

EL LIDERAZGO INVOLUNTARIO DE ORTEGA Y GASSET EN EL SIGLO DE ORO

DEL PERIODISMO ESPANOL

BLANCO ALFONSO, Ignacio: Naci sobre una rota-
tiva. Las empresas culturales de José Ortega y
Gasset. Madrid: Tecnos, 2023, 312 p.

MARGARITA MARQUEZ PADORNO

ORCID: 0000-0002-1635-7106

osé Ortega y Gasset nunca qui-

so ser periodista, pero toda su

biograffa estd unida al mundo
de la prensa y de la edicién; ambos for-
maron parte esencial de su vida y de su
obra y los integré en su proyecto vital:
la regeneracién de Espafia a través de la
educacién. Esta realidad dual de atrac-
cién y rechazo, constante en el pensador
desde su nacimiento hasta su muerte, es
la piedra angular de la reciente mono-
grafia Naci vobre una rotativa y sobre ella
su autor, Ignacio Blanco Alfonso, des-
pliega su amplisimo conocimiento del
fil6sofo madrilefio, de la obra orteguiana
en su totalidad y del mundo del perio-
dismo y las empresas culturales del siglo
XX. Con estos mimbres, Blanco Alfonso
ha publicado una excelente biografia-
periodistica de Ortega y Gasset que

Coémo citar este articulo:

Marquez Padorno, M. (2024). El liderazgo involuntario de Ortega y Gasset en el Siglo de Oro del periodismo
espanol. Resefia a “Naci sobre una rotativa. Las empresas culturales de José Ortega y Gasset” de Ignacio

Blanco Alfonso. Revista de Estudios Orteguianos, (48), 183-185.
https://doi.org/10.63487/re0.47

analiza de forma brillante la pulsién que
llevé al pensador a liderar la renovacién
periodistica de su tiempo, a su pesar.
Ortega nacié en Madrid cuando el
siglo XIX empezaba a despedirse en
Espafia. Habf{a sido un siglo de revolu-
clones y guerras, de pronunciamientos
y golpes de Estado. En la Europa de-
sarrollada, la explosién demogréﬁca,
provocada por los cambios de vida del
nuevo modo de produccién que tra-
jeron los vientos liberales, condicioné
la politica expansionista de las poten-
clas europeas que decidieron repar-
tirse el mundo. La consolidacién del
vapor en la industria, las armas de
repeticién, el telégrafo y la quinina,
por ejemplo, hicieron del siglo XIX la
apuesta por la fe en la materia, el pro-
greso y el cdlculo de utilidades. Ortega
nacié cuando esta creencia comenzaba
a tambalearse: la fecha en la que los
historiadores certifican la muerte del
siglo XIX oscila entre 1880 y 1914,
cuando estallé una crisis finisecular,
atmésfera espiritual que arrebaté la
credibilidad al positivismo.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre

[;xx] Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



1849

Resefias

La casa donde naci6 Ortega y
Gasset, frente al parque madrilefio del
Retiro era la sede del periédico de su
familia materna, £/ Imparcial. El diario
que fue durante mds de medio siglo
la principal cabecera espafiola habia
sido fundado por el abuelo del fil6so-
fo, Eduardo Gasset Artime, en 1867.
Cuando nacié Ortega en 1883, el perié-
dico gozaba ya de gran fama. Su madre,
Dolores Gasset Chinchilla, era hija del
fundador del rotativo y hermana del en-
tonces director y propietario, Rafael, y
su padre, José Ortega Munilla, escritor
y también periodista como su suegro y
cufiado, dirigfa la seccién literaria “Los
Lunes”. De hecho, la cita orteguiana
que titula el libro “nacf sobre una ro-
tativa”, simbolo de su identificacién
con el mundo periodistico es, ademas,
un hecho fisico real, pues la habitacién
donde vino al mundo el filésofo estaba
unas plantas mds arriba de las maqui-
nas y la redaccién del periédico fami-
liar. En este ambiente contacté desde
nifio en las largas sobremesas de las ce-
nas de los Gasset y en las tertulias de su
padre con notables periodistas, literatos
y politicos de esa Espafia finisecular. El
periodismo decimonénico y el mundo
del turnismo, ya en declive, eran para
el nifio y adolescente cuestiones con las
que se cruzaba a diario en los pasillos
de su vivienda.

Pese a iniciar los estudios en De-
recho por exigencia familiar, decliné
enseguida esta via universitaria para
dedicarse a la Filosoffa en 1898, licen-
cidndose a los 20 afios en la Universi-
dad Central. Pero era consciente de
las lagunas de su formacién; conocia la
produccién filoséfica y literaria espa-
fiola y francesa con bastante hondura
pero eso no era suficiente: “He visto,

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre

por ejemplo, que literalmente no sé
nada de nada —le escribfa a su padre
recién llegado a su primer destino ale-
maén, Leizpig, en abril de 1905—, que no
tengo derecho a pensar y que si anhelo
hacer una vida sélida tengo que rehacer
por completo mi ideario” (Cartas de un
Joven espaiiol. Madrid: El Arquero, 1991,
p- 135). Para poder estudiar fuera de su
pafs y completar su formacién, pero sin
ser una carga econdémica para su fami-
lia, comenzé Ortega a interesarse por la
colaboracién en los periédicos.

El titulo de este libro predispone
a su lector, desde el inicio, para saber
méas del recorrido por la prensa que
protagonizé el lider de la Generacién
del 14, premisa que se cumple, pues la
narracién casi en estricto orden crono-
légico —con algunos pequefios saltos
temporales necesarios para contextua-
lizar el relato— permite seguir el reco-
rrido de Ortega y Gasset, desde 1902
hasta su muerte, por los muchos perié-
dicos y revistas en los que publicé sus
escritos periodisticos, de informacién
y opinién, literarios y filoséficos. Para
ello el autor ofrece un enorme caudal
de fuentes hemerograficas precisas con
las que se va ilustrando el paso de Or-
tega por las distintas cabeceras, espa-
fiolas o internacionales. Ademds, reco-
ge las impresiones del protagonista
de su monograffa a través de cartas,
epistolarios y otros documentos de ar-
chivo, en muchos casos atin inéditos,
que custodia la Fundacién Ortega —
Maranén.

Y si bien Ignacio Blanco demuestra
un amplisimo conocimiento de la bio-
graffa y obra orteguianas, y se evidencia
que también es un experto en el mundo
del periodismo —y en el periodismo de
Ortega y Gasset en particular—y en las

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefias

185

empresas culturales del primer tercio
del siglo XX, sus paginas llevan ademads
una reflexién que acompafia al lector
durante todo el libro: el filésofo no quie-
re estar en el mundo de la prensa, pero
necesita de forma constante estar en él.
Por diferentes razones; no es baladf la
cuestién econdémica: necesité en nu-
merosos momentos de su vida comple-
tar los ingresos no muy cuantiosos de
sus puestos docentes —o bien ingresos
nulos cuando no los ejercié: en su eta-
pa de estudiante, en las ocasiones que
como profesor dimitié en sefial de pro-
testa, en los exilios o tras su jubilacién.

Pero mucho m&s acuciante para
mantenerse en el periodismo que las
razones econémicas fue su preocu-
pacién por la evidencia -reflejada en
muchos de sus escritos ptiblicos y pri-
vados— de que la tnica via posible para
la regeneracién de su entorno era la po-
litica entendida como reforma social a
través de la cultura y la educacién. Y
las aulas se acababan para la gran ma-
yorfa de los espafioles antes de su mayo-
ria de edad. La tnica via o medio que
tenfan sus compatriotas de continuar
formadndose eran los periédicos. Y en
ese afdn de que el periodismo, ademds
de informar y entretener, tuviera real-
mente la funcién principal de formar,
es donde Ortega y Gasset rechaza un
mundo medidtico que no est4 a la altura
de esa misién educadora.

En este sentido se explican las
continuas criticas y rechazos al
periodismo y su afdn por afrontar
una urgente tarea reformadora de las
publicaciones, cuestién que abordé
en numerosas etapas de su vida con
diferentes escenarios y compafieros.
Ignacio Blanco realiza en este sentido
una magnifica labor en Nac/ sobre una
rotativa. El autor narra, en primer
lugar, el recorrido vital y periodistico
de Ortega y Gasset sin pretender
abarcar la ingente biograffa completa
de quien es sin duda el intelectual
espafiol mds importante e influyente de
su tiempo, pero ofreciendo un sucinto
resumen que permite seguir ficilmente
su trayectoria general asi{ como la
Historia del Periodismo del siglo XX.

Y en segundo lugar, sitda al filésofo
en un continuo replanteamiento per-
sonal de su papel frente al periodismo,
mundo que conocfa y del que intenté ale-
jarse pero al que continuamente volvia
porque lo sabfa necesario para su gran
misién educadora. En esta lucha agéni-
ca Ortega y Gasset ayudé a modernizar
los periédicos incluyendo en sus empre-
sas periodisticas a las mejores firmas
de las generaciones del 98, del 14 y del
27, recogiendo ensefianzas de su familia
y adecudndolas a los nuevos tiempos,
convirtiéndose a vu pesar en el lider del
Siglo de Oro del periodismo espafiol.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



186

Resefias

EDICION FRANCESA DE ESPANA INVERTEBRADA

ORTEGA Y GASSET, José: L'Espagne invertébrée.
Ebauche de quelques considérations histori-
ques. Traduccion de Francois Géal. Prefacio
de Benoit Pellistrandi. Paris: Les Belles Lettres,
2023, 160 p.

JUAN BAGUR TALTAVULL
ORCID: 0000-0002-0356-7956
| pasado mes de septiembre de
2023 se publicé una traduc-
cién francesa de Fupasia inver-
tebrada, una de las obras més significati-
vas de Ortega, aunque puede que no la
maés conocida més alld de nuestras fron-
teras. Hace un par de afios se celebré
el centenario de la publicacién, y allf se
comenté que ese libro ha sido objeto de
muchas simplificaciones que pretenden
dejarlo obsoleto, por identificarlo con
una mera reflexién sobre el ser de Es-
pafia hoy en dfa superada. No obstante,
es un trabajo esencial para entender el
desarrollo de las categorfas politicas
més importantes de Ortega, y de ah{ su
plena vigencia. Precisamente, el hecho
de que se haya traducido al francés en
pleno siglo XXI demuestra la riqueza de
esta obra clave del pensamiento no sola-
mente hispano, sino también europeo.
En este sentido, lo primero que llama
la atencién al disponer en nuestras ma-
nos del libro, es una portada en la que
no aparecen referencias a Espafia, pues
lo que se muestra es la silueta de la
Estatua de la Libertad. Una declaracién
de intenciones por parte de los editores,
pues el libro pertenece a la coleccién de
la “Bibliothéque classique de la liberté”.
Si el historiador Ismael Saz explicé que
Eospaiia tnvertebrada fue un “libro mito”

del falangismo, y desde interpretacio-
nes tanto en esta linea ideolégica como
marxistas se presenté como la obra de
un pensador autoritario, aquf se reivin-
dica el cardcter liberal de la obra.
Ortega comparte su presencia en la
coleccién con la de otros pensadores de
esta teoria politica, incluyendo a Lord
Acton, Benjamin Constant, Thomas
Jefferson, Alexander von Humboldt,
Michael Oakeshott o Ayn Rand. Es
decir, integrantes de todas las fami-
lias del liberalismo (liberalismo clésico,
neoliberalismo, libertarianismo, libera-
lismo conservador...), pues el objetivo
de esta biblioteca es poner en valor a
pensadores que han teorizado acerca de
la libertad individual.

Centrdndonos en esta traduccién
inédita, ha sido llevada a cabo por
Frangois Géal, quien es profesor de Li-
teratura Comparada en la Universidad
Lyon 2, y ya ha traducido otras obras en
lengua castellana al francés. Entre otras,
Misére et splendeur de la traduction, del pro-
pio Ortega. En esta ocasién, ha tomado
como referencia el texto publicado en el
tomo I1I de las Obras completas, editadas
por la Fundacién Ortega — Marafién y
Taurus. Por su parte, Benoit Pellistrandi
se ha encargado de redactar un intere-
sante prefacio de veinte piginas. Este
hispanista parisino, que fue director de
estudios de la Casa de Veldzquez (1995-
2005) y es académico correspondiente
de la Real Academia de la Historia, ha
tratado ampliamente cuestiones relacio-
nadas con la identidad social y nacional
de Espafia. Por ejemplo, en obras como
Hustoire de ['Fopagne: Des guerres napoléo-
ntennes a nos jours (2013), El laberinto ca-
taldn. Arqueologia de un conflicto superable

Bagur Taltavull, J. (2024). Edicién francesa de "Espafa invertebrada". Resefia a “L'Espagne invertebrée.

1S \ ion de Frangois Geal. Revista de Estudios

Revista de Como citar este articulo:
Estudios Orteguianos 8
N° 48. 2024 bauche de quelques

ma_yo-octubre

Orteguianos, (48), 186-188.
https://doi.org/10.63487/re0.48
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra

Al derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefias

187

(2019) o Levs fractures de ['Euspagne: de 1808
a nods Jours (2022).

Por lo tanto, Pellistrandi se sitda
dentro de su 4ambito de estudio cuando
analiza uno de los libros mds impor-
tantes para entender el debate sobre
el problema de Espafa. Precisamente
por ello, reconoce que es un libro de
actualidad, y de ahi que su texto lleve
por titulo “Un livre pour renaftre?” Co-
mienza exponiendo la génesis del libro
—a partir de los articulos publicados en
El Sol entre 1920 y 1922, para inme-
diatamente manifestar su oposicién a
la tesis de la excepcionalidad espafiola.
Ciertamente muchos, incluso hoy en
dfa, achacan a Ortega el ser uno de
los creadores del mito de que “Espafia
es diferente”. Mas Fupasia invertebrada,
leida atentamente en su circunstancia,
viene a mostrar lo contrario: Pellistran-
di recuerda que se publica en la Espafia
de la crisis de la Restauracién (1902-
1923), pero también en la Europa de
Entreguerras (1919-1939). Esta época
afronté situaciones de desvertebracién
tan profundas como la espafiola. Por
ejemplo, la revolucién bolchevique y la
guerra civil rusa, el ascenso de Mussoli-
ni o las tensiones franco-alemanas de la
postguerra mundial. Aunque de forma
directa no encontramos todo ello en el
libro, el pensador espafiol lo tenfa en
mente, segtin evidencia en otros textos
del contexto que son necesarios tener
en cuenta para encuadrar bien sus me-
ditaciones. Este es el motivo por el que
sostiene el autor del prélogo que Fupasia
tnvertebrada se sitda, con la singulari-
dad derivada de la discusién sobre el
“problema de Espafia”, en el clima inte-
lectual y cultural de los afios veinte.

En su andlisis del libro, Pellis-

trandi se centra en tres cuestiones.

Primero, en su relacién con el contexto
particular de Espafia, describiéndolo
como “Un livre de circonstance”. Aqui
muestra que es un trabajo hibrido, en
el sentido de que reacciona al contexto
inmediato en el que se publica, pero al
tiempo busca sus raices en los orige-
nes de la nacién. Es decir, la circuns-
tancia entendida no tdnicamente como
el presente que rodea a Espafia, sino
también el pasado que lo explica; moti-
vo por el que otros investigadores ven
prefigurada aquf la “razén histérica”.
Sefiala que Ortega dio una respuesta
politica al problema de Espafia, y para
que el lector francés lo entienda bien,
se detallan acontecimientos clave del
momento (asesinatos de Canalejas o
Dato, Guerra de Marruecos, huelga
revolucionaria de 1917, desarrollo de
los nacionalismos periféricos...). Lue-
go Pellistrandi va explicando algunas
ideas bdsicas del libro y se detiene, en-
tre otras cosas, en un aspecto todavia
polémico que, ademds, puede confun-
dir al lector primerizo de Ortega: la
similitud que existe entre las metaforas
organicistas que utiliza y las que em-
pleé el fascismo. Por ello insiste en que
se ha de leer el libro entero, evitando
descontextualizar citas aisladas. Esto
se ilustra con un ejemplo, puesto que
si al leer las primeras metdforas bio-
logicistas alguien puede creer que el
libro justificarfa a ciertos integrantes
del bando franquista, se llevarfa una
sorpresa al descubrir las criticas orte-
guianas al “particularismo militar”. Es
uno de los ejemplos que permiten al
historiador francés recordar que Or-
tega, si bien supuestamente desfasado
en algunos anélisis del libro —como
el elitismo—, en otros fue visionario.
Con todo, aquf seguramente serfa méds

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



188

Resefias

importante centrarnos en el contexto
inmediato, que es el de la dictadura de
Primo de Rivera.

Posteriormente, el prefacio presenta
Evpaia invertebrada como “Un essai phi-
losophique”. Una cuestién muy impor-
tante, pues incluso hoy en dfa muchos
quieren ver el libro como historiografi-
co, lo que implicarfa que no tuviese in-
terés dados los avances cientificos que
dejan obsoletas sus tesis. No obstante,
como ya vio por ejemplo Azorin en
una resefia de ABC de la época, Pellis-
trandi recuerda que el libro es actual
porque es de filosoffa politica. De he-
cho, al reflexionar sobre el hombre-
masa, habla de Trump o Bolsonaro;
para después hablar otra vez acerca
del cardcter no tinicamente espafiol de
las tesis orteguianas: una de sus ideas
fuerza serfa que el tiempo de las masas
impone nuevas coordenadas a la vida
politica. En este sentido, sefiala que el
capitulo de “La magia del deber ser”
es de los m4s complicados y puede dar
pie a lecturas equivocadas. Para con-
trarrestarlas ofrece algunas intuiciones
orteguianas que, al desarrollarlas luego
en La rebelion de las masas (1930), le con-
sagraron como un autor liberal y, por
ello, digno de ser incluido con este libro
en la coleccién que nos ocupa.

Termina Pellistrandi con un epigrafe
titulado “Un héritage empoisonné?”, en
el que ofrece algunas ideas clave del li-
bro para ratificar su condicién de clasico
entre la intelectualidad espafiola. Cita a
autores como Juan Francisco Fuentes,
que explican las tesis orteguianas desde
el historicismo esencialista, ya pasado
de moda. En esta linea, se pregunta si

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre

Ortega no serfa un autor excesivamente
conservador o incluso fascista, o que el
pesimismo histérico de muchos espafio-
les actuales sea, en parte, deudor suyo.
Pero tal y como se dijo antes, apuesta
por hacer una lectura contextualizada.
Asf, recuerda Pellistrandi que, si de Zv-
paiia (nvertebrada broté La rebelion de las
mavas, también lo hizo La redencidn de
lay provincias, un andlisis en esta ocasién
politico y no histérico. Sigue después
exponiendo més ideas que considera
clave, entre otras la de que la historia
no es crénica de eventos, sino estruc-
tura de perspectivas. Adem4s, alude a
la crisis catalana de 2017 para que vea-
mos hasta qué punto se puede recurrir
a Ortega para analizar la actualidad.
Finalizada la introduccién, el libro
LEspagne invertébrée se organiza como
su versién espafiola: se divide en dos
partes, Partwcularisme et actwon directe 'y
Labsence des medlleurs; precedidas por el
Prologue a la deuxiéme édition (1922) y
el Prologue a la quatrieme édition (1934). El
anélisis previo permite, especialmente al
lector francés aunque no tinicamente a
él, comprender mejor el contenido; y en
esta misma linea, existen notas a pie de
pdgina a lo largo del texto. Algunas son
de Frangois Géal, para lo relativo a la
traduccién, y otras de Pellistrandi, que
permiten aclarar referencias de Ortega
o profundizar en sus meditaciones alu-
diendo a otros textos. En definitiva, se
trata de un libro bien construido y or-
ganizado, muy atractivo para los lecto-
res en francés y, por ello, 1til tanto para
quienes pretendan leer por vez primera a
Ortega, como para aquellos que deseen
seguir profundizando en su filosoffa.

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefias

189

DIALOGOS IBERICOS: EPISTOLARIO DE ORTEGA Y GASSET Y CORRESPONSALES

PORTUGUESES (1929-1955)*

ORTEGA Y GASSET, José, et al. J Ortega y
Gasset. Correspondéncia com Portugueses.
Organizacion y traduccion de Margarida |.
Almeida Amoedo. Prefacio de Javier Zamora
Bonilla. Coimbra: Gracio Editor, 2023, 164 p.

Rut BERTRAND ROMAO

1 libro Correspondéncia com Por-

lugueses constituye un precio-

so documento no sélo para
los estudiosos de Ortega y Gasset sino
también para todos los interesados en
la vida intelectual de la Penfnsula Ibé-
rica, en general, en el perfodo que va
de 1929 —afio de la primera carta que
consta en la obra, debida al poeta, no-
velista y profesor universitario Vitorino
Nemésio (cfr. pp. 46-48)— hasta 1955
—afio de la muerte del filésofo. En
efecto, son reunidas en este Volumen,
elegantemente presentado, sesenta y
cuatro cartas intercambiadas entre
José Ortega y Gasset y dieciséis corres-
ponsales portugueses, muchos de ellos
figuras destacadas de la cultura y del
pensamiento de entonces.

La responsable de esta edicién criti-
ca, Margarida Almeida Amoedo, distri-
buye las cartas, transcritas o traducidas
con gran rigor, en tres grupos, el prime-
ro titulado
(pp- 46-80), con diecinueve epistolas, el
segundo denominado “Cartas de amis-
tad” (pp. 86-127), reuniendo treinta y
un textos, y el dltimo llamado “Corres-

“Cartas entre intelectuales”

* Resefia traducida del portugués por Ivan
Caja.

Como citar este articulo:

Romao, R. B. (2024). Dialogos ibéricos: epistolario de Oﬂega y Gasset y conssponsales portugueses
de I

(1929-1955). Resena a “J. Ortega y Gasset. C

pondencia institucional y esporddica”
(pp- 132-158), que incluye catorce mi-
stvas. Esta separacién en tres catego-
rias de correspondencia que ilustran
diferentes tipos de relacién, en palabras
delaorganizadoradelapublicacién, res-
pectivamente, “relaciones intelectuales,
relaciones de convivencia y relaciones
sélo institucionales o puntuales” (p. 27),
aparenta sobre todo justificarse por
motivos de ordenacién clasificatoria,
de equilibrio (en la cantidad de docu-
mentos incluidos en cada grupo) y, tal
vez, de natureza documental y biogra-
fica. No nos parece, sin embargo, en
todos sus contornos, absolutamente
imprescindible, teniendo en cuenta el
relativamente escaso volumen de car-
tas total (escasez reconocida con nota-
ble probidad por Margarida Almeida
Amoedo en la nota de la pagina 26 en
que confrontando el epistolario aqui
resefiado con otros dos, publicados en
2008 y editados por Antonio Lépez
Vega y Gesine Mirtens, se refiere a es-
tos como poseyendo “mds sustancia y
volumen” que aquel), y la circunstancia
de que las categorfas consideradas no se
separen unas de otras por fronteras rigi-
das, aconteciendo también que algunas
epl’stolas pudieran estar colocadas en
dos de ellas simultdneamente. En efec-
to, por ejemplo, la correspondencia con
el abogado Pedro de Moura e S4 ilus-
tra claramente una relacién intelectual,
pero tampoco deja de ser representativa
de una relacién de amistad —por cierto,
su nombre figura abundantemente en
la correspondencia reunida en el segun-
do grupo, compuesta integralmente por
veintiuna cartas cruzadas con el matri-

Revista de
Estudios Orteguianos

Almeida Amoedo. Revista de Estudios Orteguianos, (48), 189-1 92
https://doi.org/10.63487/re0.49

N°48. 2024

mayo-octubre

@m Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



190

Resefias

monio Martins Pereira, que Margarida
Almeida Amoedo precisamente realza
como “uno de los que en Portugal es-
tablecieron con Ortega y su familia re-
laciones de més fuerte amistad” (p. 85),
y por diez intercambiadas con el ma-
trimonio Cadmara Pina—, y la brevisima
tarjeta enviada desde Coimbra en 1949
por Luis Cabral de Moncada a Ortega,
acompafiando la oferta al filésofo es-
pafiol de un boletin de la Faculdad de
Derecho, en que el ilustre jurista y teé-
rico politico era Profesor Catedratico, a
pesar de estar incluido en la categoria
de las “relaciones intelectuales”, po-
dria con no menor adecuacién colocarse
en la categoria de la “Corresponden-
cia institucional y esporadica”, asi co-
mo la correspondencia con Oliveira
Guimaries, Profesor Catedraitico A
entre 1940 y 1947 (cfr. p. 80), Director
de la Faculdad de Letras de la Univer-
sidad de Lisboa (cfr. pp. 144-147), en
la que de hecho se encuentra. Verosi-
milmente, la principal razén para la
distincién de la ordenacién de los textos
reproducidos de estos dos académicos
tendra que ver con la evaluacién de la
importancia intelectual de uno (respon-
sable de incontables publicaciones, en
varios dominios, de indiscutible valor)
y de otro (conocido hoy sobre todo por
las funciones administrativas e institu-
cionales que desempefié y no tanto por
la obra publicada, de la cual no muchos
trabajos se pueden encontrar con faci-
lidad). En relacién con la clasificacién
de los siete textos que corresponden a
Moura e S4, si ellos, hipotéticamente,
fuesen recolocados en el segundo gru-
po, en que, como vimos, se podrian ha-
llar, se registraria todavia una mayor
hipertrofia cuantitativa de ese conjun-
to de la que, de alguna manera, ya se

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre

verifica. En todo caso, la clasificacién
de la mayoria de las cartas en estas tres
categorias, siendo que en cada una de
ellas, las intercambiadas con cada inter-
locutor (o pareja de interlocutores, en
los casos de las correspondencias con
Fernando Martins Pereira y Octédvia
Stromp Martins Pereira y con Marta y
Lufs Camara Pina) se hallan ordenadas
cronolégicamente, no deja de ser per-
tinente y de contribuir para facilitar la
consulta del volumen, operando una
distincién entre, por un lado, las mas
informales (las del segundo grupo) y
las m4s formales (las del tercer grupo
y, en general, las del primer grupo, ex-
cepto la correspondencia que atafie,
como se sigue de lo arriba dicho, a los
textos intercambiados entre Ortega y
Moura e S4), y, por otro lado, las de
mayor Interés general para la historia
de la cultura y del pensamiento (las del
primer grupo, de una manera global) y
aquellas otras de interés predominante-
mente biografico y especifico (las de las
otras dos categorfas).

Una escrupulosa “Tabla de corres-
pondencia transcrita/traducida”, que
se extiende a siete paginas (pp. 32-38),
precede a la seccién del “Epistolario”
(pp. 45-158) propiamente dicho, con-
teniendo sintéticamente informaciones
sobre los lugares de envio, la datacién y
la caracterizacién formal de cada carta,
caracterizacién inserta en una columna
bajo el titulo “Tipo de registro y posi-
bles observaciones”, en que concre-
tamente se indica si se trata de una carta
manuscrita o mecanografiada, firmada
0 no, asf como otras caracterfsticas par-
ticulares. Esta tabla resulta extremada-
mente ttil para preparar al lector para
los textos que siguen, encuadrdndolos
en el 4mbito global del material episto-

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefias

191

lar presentado y al mismo tiempo fun-
ciona proporcionando referencias para
que, en el decurso de la lectura de las
cartas, se sitie cada cual en un contex-
to general. Si esta tabla antecede a los
textos, un cuadro, més breve, titulado
“Cuadro de sintesis de contenido princi-
pal de las cartas” (pp. 161-164), sucede
a los mismos. Alrevés que la tabla pre-
cedente, incide, como su titulo también
subraya, sobre aspectos de contenido de
las cartas (tratindolas tanto en su indi-
vidualidad, como en su conjunto, como
ocurre en los casos en que tienen un
tema comtn dominante), resumiéndo-
las y sefialando su particular impor-
tancia. Este cuadro, complementando
ejemp]arrnente la tabla precedente, au-
xilia al lector, que haya recorrido todo
el conjunto, en el recordatorio de los
asuntos tratados con cada correspon-
sal y de sus aspectos mds relevantes.
Los dos, la “Tabla de correspondencia
transcrita/traducida” y el “Cuadro de
sintesis”, en conjuncién con esclarece-
doras notas y con las cuidadosas e in-
formativas presentaciones de todos los
corresponsales, constituyen utilisimos
instrumentos de trabajo para los estu-
diosos de Ortega y de su tiempo, que,
de alguna manera, suplen la ausencia de
ndices analitico y onoméstico.

Aunque la mayor parte de las cartas
publicadas aquf sea posterior a la lle-
gada de Ortega a Lisboa, en marzo de
1942, viniendo de Buenos Aires, algu-
nas son anteriores, como las intercam-
biadas con el Vizconde de Riba Tamega
(José Mendes de Vasconcelos Gui-
mardes), “Encargado de Negocios In-
terino de Portugal en Madrid, entre
1935y 1936” (p. 131); la primera, como
vimos, remitida en 1929 por Vitorino
Nemésio, cuya “Ultima leccién”, profe-

rida cuarenta y dos afios después, cuan-
do se jubils, a la cual tuve el privilegio
de asistir, incluye en la parte final una
referencia emocionada y respetuosa “a
sorte de ter tido Ortega y Gasset nos
seus anos de exilio como mestre se-
manal & mesa de platénico banquete
de uma casa amiga em Lisboa: o casal
Martins Pereira” —cfr. V. Nemésio, “Ul-
tima li¢io”, en Maria Margarida Maia
Gouveia (ed.), Vitorino Nemésio. Estudo e
Antologea. Lisboa: Instituto de Lengua
y Cultura Portuguesa, 1986, p. 459—, y
las tres primeras de la correspondencia
con Pedro de Moura e Si (nombrado
por Nemésio, en su bella evocacién,
como comensal de los Martins Pereira
—cfr. idem), entre mayo de 1939 y fe-
brero de 1940 (cfr. pp. 52-56). Estas y
todas las demaés cartas se hallan anota-
das con aclaraciones que las tornan f4-
cilmente accesibles a todos los lectores,
incluso a los menos familiarizados con
la vida y obra de Ortega y Gasset o
con la identidad sea de los corresponsa-
les sea de personalidades nombradas en
el epistolario pero que no constan como
corresponsales del filésofo.

Enriquecen el libro dos esclarece-
dores textos pro’logos, el “Prefacio",
debido a Javier Zamora Bonilla (que
fue Director del Centro de Estudios
Orteguianos de la Fundacién José
Ortega y Gasset — Gregorio Marafién,
coordinador del equipo de investiga-
cién y edicién de las Obras completas en
10 volimenes publicadas entre 2004 y
2010, y que es autor de, entre innume-
rables estudios sobre Ortega, una exce-
lente biograﬁa, publicada en 2002, en la
cual el perfodo lisboeta ya se encuentra
atentamente estudiado), y la “Introduc-
cién”, responsabilidad de la editora de

la obra, Margarida Almeida Amoedo.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



192

Resefias

En este texto, la autora hace una breve
descripcién de la estancia de Ortega en
Lisboa y del contexto de su actividad
desarrollada a partir del desembarco en
el puerto de Lisboa, viniendo de Bue-
nos Aires (contexto mas en detalle con-
siderado en su libro Ortega em Lishoa.
Tradugdo e enquadramento de “La Razin
Historica. [Curso de 1944]”, publicado en
Coimbra hace siete afios); destaca “la
importancia relativa del contacto con
los pocos interlocutores que (...) acabé
por tener en Portugal” (p. 25), contri-
buyendo, a la par del reconocimento in-
ternacional creciente del filésofo, para,
en parte, mitigar las penurias de sus
tltimos veinte afios de existencia (cfr.
idem) y justifica los criterios de selec-
cién, organizacién y edicién del episto-
lario, realzando “el propésito de poner
a disposicién el médximo de documentos
que permitan entrever dngulos de un
autor que, por el valor de su obra, no
merecen permanecer en la penumbra
de los archivos” (idem).

En cuanto a Zamora Bonilla, des-
pués de una presentacién del trabajo
de la organizadora de la edicién, evoca
con justicia las vicisitudes de la condi-

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

cién de Ortega como “auto-exilado de
las dos Espafas en guerra” (p. 10), las
circunstancias de su relacién con Portu-
gal y los portugueses y, también, el ca-
racter de la actividad filoséfica, autoral,
profesoral y editorial proseguida por el
pensador espafiol, ante las grandes ad-
versidades y sinsabores en el atribulado
periodo en que se cruzé con Portugal,
primero como visitante, después, como
residente temporal, y, por fin, como ofi-
cialmente domiciliado en Lisboa. Es de
destacar el pasaje en que el autor del
prefacio afirma que “Portugal y las (...)
amistades portuguesas abriran al fil6so-
fo un espacio de paz, de tranquilidad,
de reposo, que le permitié concentrarse
en su obra intelectual cuando en su pafs
no podfa vivir con la calma y la habitua-
lidad de otros tiempos” (p. 18).

Por el interés propio de los textos es-
meradamente editados y presentados
por Margarida Almeida Amoedo y por
todo lo que ya dijimos, no podemos
dejar de considerar que el libro ahora
reseflado retine las condiciones indis-
para pieza de
consulta obligatoria por parte de los
investigadores de Ortega y Gasset.

pensables tornarse

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefias

195

ORTEGAY SU PRESENCIA EN CHILE

MARTIN, Francisco José (comp.) y DIAZ FERNANDEZ,
José (ed.): Recepciones de Ortega y Gasset en
Chile en Otrosiglo. Revista de Filosofia, vol. 7,
nimero especial. Santiago de Chile: Centro de
Escritura y Pensamiento Otrosiglo, 2023, 195 p.

JORGE ACEVEDO GUERRA
‘ORCID: 0000-0002-2634-4368
trosiglo. Revista de Filosofia, con
sede en la ciudad de Santia-
go de Chile, dedica su primer
ntimero especial, en 2023, a Ortega.
En su “Presentacién” Francisco José
Martin, organizador principal y motor
del congreso a que se refiere a conti-
nuacién, nos dice: “Los trabajos reu-
nidos en el presente volumen corres-
ponden a las ponencias presentadas en
el Congreso Internacional «Recepcio-
nes de Ortega y Gasset en Chile» cele-
brado en el Centro Cultural de Espafia
en Santiago durante los dias 30 y 31 de
mayo de 2018. No estdn todas las po-
nencias, pero sf la mayor parte (...).
El congreso fue organizado dentro del
Programa de accién e investigacién
sobre «La difusién del orteguismo en
América Latina»” (p. 6).

En la “Introduccién”, titulada “Or-
tega y Gasset en Chile”, Martin hace
notar que en 1928 Ortega visité Chi-
le, afiadiendo que “en Santiago recibié
honores y distinciones reservadas a las
més grandes figuras de la cultura: el 27
de noviembre es nombrado Miembro
Honorario de la Facultad de Filoso-
ffa y Humanidades de la Universidad
de Chile, y el 4 de diciembre pronun-
cia su famoso Discurso en el Parlamento

chileno” (p. 11). A Jorge Millas dedi-

Coémo citar este articulo:

Acevedo Guerra, J. (2024). Ortega y su presencia en Chile. Resefia a “Recepciones de Ortega y Gasset en
Chile”, editado por Francisco José Martin y José Diaz Fernandez. Revista de Estudios Orteguianos, (48),

193-198.
https://doi.org/10.63487/re0.50

ca una ponencia en este ntmero de
Otrosiglo, partiendo de la base de que
él y Francisco Soler han sido claves
en la recepcién de Ortega. Acerca de
este pensador hispano-chileno sefia-
la que “a mediados de la década de
1950 llegé a Chile Francisco Soler
Grima, discipulo de Julidn Marias
que habfa colaborado con Ortega en
el proyecto del Instituto de Humani-
dades. (...) El magisterio de Soler en
Santiago y Valparafso es filoséfica-
mente potentisimo, hasta el punto de
que en pocos afios iba a convertirse
en una figura central de la filosofia en
Chile. De

dejé constancia con un libro que si-

su filiacién orteguiana

gue manteniendo su vigencia, Hacia
Ortega: el mito del origen del hombre”
(p- 13). Por razones de espacio,
me referiré a la ponencia de Martin so-
bre Millas y a la ponencia que dedico
a Soler. Las otras ponencias recogi-
das en la revista son: Carla Cordua
Sommer: “Ortega y Gasset ayer y hoy”,
Pablo Oyarzin Robles: “La filosofia y
el espacio ptblico”, Marta Campomar
Fornieles: “Ortega y Gasset y el pro-
blema de la identidad inconclusa de los
pueblos jévenes de América”, Roberto
E. Aras: “El viaje de Ortega a Chile y
su Discurso en el Parlamento chileno”,
Pablo Martinez Becerra: “De libros y
ediciones chilenas de Ortega y Gasset.
Una polémica en torno a la piraterfa
editorial”, Olga Grau Duhart: “«{Ey!
Galileo»”,
“Presencia de Ortega en la Genera-
cién literaria de 1950 (Contrapun-
tos)”, Nain Némez: “La teoria de las

Francisco Roco Godoy:

generaciones en la critica de la poesfa

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre

[;Ix] Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



199

Resefias

chilena”, Ailyn Bravo Guzmaén: “Etica
y vida. Didlogo entre José Ortega y
Gasset y Francisco Varela en torno al
cuerpo como espacio ético” y Antolin
Sanchez Cuervo: “La etapa chilena de
José Ferrater Mora”.

“Millas y Ortega. De la decisién vo-
cacional y de la eleccién y afianzamien-
to de un modelo de filosoffa”. Asf titula
su ponencia Francisco José Martin.
Por lo pronto, y muy especialmente, se
refiere a aspectos biogréficos: “La pre-
sencia de Ortega y Gasset en la obra
de Jorge Millas se detecta muy tem-
pranamente en su obra. En efecto, uno
de sus primeros articulos tiene al res-
pecto un titulo inequivoco: Carta a José
Ortega y Gaooet. Se publicé en la revista
Atenea, de Concepcién, en el ntimero
correspondiente al mes de septiem-
bre de 1937. (...) Anotemos ahora la
edad de Millas: veinte afios. Es decir,
con veinte afios el joven Millas escribe
un articulo en el que busca un didlogo
con quien consideraba ya una suerte
de maestro y mentor: «Hago de usted
—dice Millas— el sendero hacia el pafs
de mi ser esencial>. (...) También hay
al respecto, en su primer libro, /dea de
la individualidad, de 1943, una nota muy
significativa. Es la nota ndmero 3 del
cuarto capitulo, y dice asi: «Ortega y
Gasset, a quien mucho debo en el des-
pertar de mi vocacién filoséfica, dice
en alguna parte que la vida es siempre
un tener que hacerse el vivir de cada
cual a s{ mismo, un programa, una ta-
rea». (...) Millas dice que Ortega jugé
un papel de principal importancia. Es
decir: en su vida. En su vida antes que
en su pensamiento. Importante en su
vida, en la toma de decisién de querer
ser filésofo, en la eleccién del modo y
forma de ser filésofo y del modo y for-

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ma de hacer filosoffa. Algo, pues, (...)
anterior al estricto dominio del pen-
samiento y de las ideas” (pp. 92-94).

La circunstancialidad del pensa-
miento, la conciencia lingiifstica y la
comprensién de la filosoffa como forma
de vida son tres elementos que “pre-
tenden dar cuenta de eso que (...) bien
podriamos llamar como la huella orte-
guiana en la vocacién y en el destino
filoséficos de Jorge Millas. Algo, pues,
(...) meramente formal, que no entra
—atn— en el plano de los contenidos del
pensamiento” (p. 98).

Agrega el autor: “el joven Millas no
lleva a cabo una lectura privada de Or-
tega, sino que se encuentra con Ortega
dentro del contexto de la cultura chilena
de la época, dentro de ese clima de admi-
racién hacia la figura y el pensamiento
de Ortega que caracterizaba aquellos
afios” (p. 100). A propésito de esto, nos
remite a lo que sefiala un gran amigo de
Millas: “De aquellos afios de formacién
generacional da cuenta de manera impe-
cable Luis Oyarzin en un memorable
articulo publicado en 1958 en la revis-
ta Atenea y después incluido en su libro
Temas de la cultura chilena: «predominaba
[en nosotros] la pasién incoercible, la
pasién de escribir, de leer y de vivir, por
lo menos con la imaginacién, a la altura
de los grandes temas. Desde las pagi-
nas de la Revista de Occidente y de los en-
sayos de Ortega y Gasset, todo parecia
renovarse en el mundo ¥ al mismo tiem-
po, todas las nuevas plantas parecfan
echar rafces. {Qué épocal Ortega nos
hizo conscientes de su singularidad»”
(p- 100).

Martin pone de relieve, a continua-
cién, dos acontecimientos biograficos
que influyeron en su acercamiento a
Ortega. En primer lugar, su amistad

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefias

195

con José Ferrater Mora, “el autor del
famoso Diccionario de Filosofia, quien llegé
a Chile procedente de Cuba en 1941 e
iba a quedarse hasta 1947” (p. 104). En
segundo lugar, “su paso por Puerto Ri-
co y su labor dentro del Recinto de
Rio Piedras de su Universidad. Puer-
to Rico era, en efecto, uno de los cen-
tros més importantes del orteguismo del
exilio” (p. 106). “En Puerto Rico Millas
recibe el espaldarazo definitivo que lo
vinculard para siempre al orteguismo.
Al orteguismo entendido como koiné.
En efecto no se trataba sélo de las ideas
ni de los temas a los que se prestaba
atencién filoséfica —aunque también—, y
tampoco se trataba sélo de ese modelo
de filosofar impulsado por Ortega como
signo de renovacién filoséfica —que tam-
bién, desde luego—, sino que habfa ms,
y era algo que tenfa que ver sobre todo
con el desarrollo de un trabajo filoséfico
a partir de una lengua comun, con unos
conceptos y categorfas clave que iban a
vertebrar las posibilidades de una filo-
soffa en espafiol que habfa dejado de
sentirse secundaria” (p. 108).

En Puerto Rico Millas “empieza a tra-
bajar en el que ser4 su gran libro de regre-
so a Chile: £/ desafio espiritual de la sociedad
de mavas (1962), un libro que ya desde su
mismo titulo reclama su vinculo orteguia-
no y se coloca como un més que pertinen-
te desarrollo y acomodacién de la teorfa
social del Ortega de los afios 20 y 30 al
contexto sucesivo de la reconstruccién del
orden mundial tras el desastre de la peor
de las guerras mundiales” (p. 108).

En esta obra Millas se enfrenta al libro
de Ortega La rebelion de las masas, plan-
teando frente a él una serie de objeciones.
En mi opinién, dificilmente sostenibles si
se toma en cuenta el contexto constituido
por la obra integra de Ortega.

Agrego, por mi cuenta nuevamente,
que ¢l penvamiento miwmo de Ortega no
suele estar en primer plano en la filoso-
fia de Millas. Véase, para poner un caso
notorio, su /dea de la filosofia (Ed. Univer-
sitaria, Santiago, 1970), donde dedica el
§4 del capitulo VIII del segundo tomo a
Ortega y a la interpretacién de éste de-
bida a Julidn Marias, haciendo en esas
péginas fuertes objeciones a ambos auto-
res. Junto con reconocer los aportes de
Ortega en diversos planos de la existen-
cia, tanto personal como histérica, po-
lemiza intensamente con él. Pongo otro
ejemplo: “Ortega y la responsabilidad de
la inteligencia” (Anales de la Universidad
de Chile, n.° 101, 1956, pp. 29-38).

Mi ponencia fue intitulada “Francis-
co Soler Grima y la recepcién de Orte-
ga en Chile”. En ella me refiero “a una
obra destacadisima sobre Ortega, debi-
da a Francisco Soler Grima, mi maestro,
quien intervino en las actividades del
Instituto de Humanidades creado por
Ortega y Marfas en Madrid, y que trajo
con particular energia a Chile el pensa-
miento orteguiano. Una de las tareas que
realizé consistié en resumir, semana a se-
mana, las lecciones que dio Ortega sobre
Toynbee y El hombre y la gente en 1948
y 1949. Sus restimenes eran inmediata-
mente publicados en La hora. Semanario
de los unwersitarios espaiioles” (p. 112). El
titulo del libro de Soler es Hacia Ortega.
1. El mito del origen del hombre (Eds. de la
Facultad de Filosoffa y Educacién de
la Universidad de Chile, Santiago, 1965).

Alli se pregunta por la filosoffa de la
razén viviente: “La pesquisa se realiza
seriamente, esto es, recurriendo al mé-
todo de las series dialécticas que Ortega
expone en Fpiogo de la filosofia y ejem-
plifica en /dea del Teatro, aludiendo [en
primer término] a «ese modo soterrado

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



196

Resefias

de decir» del maestro consistente en es-
cribir «pequefios y unitarios articulos,
sobre las mas diversas materias, que
aparecfan en diarios de gran circula-
cién»” (p. 113; Soler, ed. cit., p. 7).

“Habiendo echado una mirada a ese
aspecto, uno de los mds externos de la
filosoffa orteguiana, el autor se adentra
en la dilucidacién del filosofar enten-
dido como un modo de vivir heroico y
dramético” (p. 114).

“Soler recurre a la razén historica
en su investigacién. No es el tnico in-
grediente del modo de pensar de Orte-
ga que pone en juego (...), también estd
el método de las verces dialécticas” (p.
115). Y hay “una tercera dimensién de
la manera de pensar de Ortega a la que
Soler recurre, ya que su método inclui-
ria, ademds, lo que Marias ha llamado
el método de Jericé” (id.).

La razén histérica “conduce al pro-
blema del origen de la mente, de la fan-
tasfa o del hombre. Pero va mas alld
atn. El origen de la mente remite a un
tiempo anterior al hombre —hasta donde
pueda hablarse de eso—, a un tiempo no
propiamente humano sino «<homoide»,
a la etapa prehumana, la del animal
que habria a la espalda del hombre y
que, como una de sus dimensiones, aiin per-
dtotiria en é” (pp. 115-116).

“Soler anuncia que «para ver ese ser
en situacién llamado hombre», ademas
de «recurrir al ferminus a quo, al pun-
to de proveniencia: el animal», es preci-
so tratar de ver: «el terminus ad quem del
hombre, la meta que tiene propuesta y
hacia la que tiende en la tensién y cor-
dura de su atencién. Cuando ésta nues-
tra navegacién haya abandonado las
costas conocidas y, mar adentro, otee-
mos ferra incognita, la visién orteguiana
del ser y de la vida del hombre, tendra

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

que aparecérsenos también el ‘otro lado
de lo humano’, ya no animal, en ab-
soluto, lo ‘divino en el hombre’ y Dios
frente y arriba como el otro muro que
contiene a esta criatura desaforada y
cautiva, que un buen dfa se inventé a si
misma»" (p. 116; Soler, ed. cit., p. 72).

El hombre, pues, en esta perspec-
tiva tiene tres dimensiones: la animal,
la propiamente humana y la divina. El
siguiente tomo de Hacia Ortega —La hus-
toria de la fantasia— habria versado sobre
la segunda, y el tltimo, sobre Dwv y la
soctedad. No fueron escritos.

“Ortega conté un mito acerca del
origen del hombre. Que un fildsofo se
refiera a tal acontecimiento y, adema4s,
narrando un mito requiere de justifica-
cién y aclaraciones. Ya en el capfitulo
IT Soler comienza a efectuarlas [dice]:
«Las afirmaciones respecto al origen
del hombre son unas ‘curiosas’ afirma-
clones; porque nadie, al parecer, pudo
asistir a ese atrayente espectdculo.
Sobre los origenes sélo cabe un tipo
de saber: el mito; el mito es el decir
sobre los origenes. Quizas también se
puede afirmar que todo decir sobre los
origenes es mito»" (p. 116; Soler, ed.
cit., pp. 33-34).

“Pero son los tres tltimos capfitulos
casi integros los que dedica a la ardua
tarea de justificar y aclarar el proceder
de Ortega” (p. 116). “En el capitulo V
Soler anuncia estudios sobre las relacio-
nes de éste con los pensadores del pa-
sado filoséfico, a realizar cuando en la
«<historia de los ‘modos de pensamiento
del hombre’, o, lo que es lo mismo, en
las ‘formas de la fantasfa’, (...) ingrese-
mos en la filosoffa, que es también cier-
ta ‘fantasfa en forma’»” (p. 117; Soler,
ed. cit., p. 130). “Indico esto para po-
ner de relieve que en la perspectiva de

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefias

197

Ortega la filosoffa es un modo de fan-
tasear, bien que vometido a [milenaria y]
rigurosa dweiplima” (p. 117).

“El capitulo VI (...) sitda al mito
dentro de la teorfa del decir orteguiana.
El mito serfa el modo de decir propio del
conocimiento emotivo-sentimental, ma-
nera de conocer que en el racio-vitalismo
aparece frente y a la base del tradicional
118).

La dilucidacién del decir “—uno de cu-

. . s ”
conocimiento-presentacién”  (p.

yos modos es el mito— nos lleva (...) al
fenémeno del gesticular. Y éste, al tema
del cuerpo” (d.). “El tema del cuerpo nos
conduce, a su vez, al de la circunstancia.
(...) De ahfi, pues, la denominacién del
capitulo: —«Decir, cuerpo y circuns-
tancia»” (/d.). Sus tdltimos pardgrafos
“versan sobre lo que se contrapone y
complementa al decir: el vilencio, en sus
modalidades de la inefabilidad, lo inefa-
do y la mudez en el soliloquio” (p. 119).
“En ese mismo capitulo, expone la
teoria de las emociones de la razén viviente.
La tarea es efectuada desde un extraor-
dinario tratamiento de «Azorin o pri-
mores de lo vulgar», escrito de Ortega
que parecia de indole «literaria». (...)
Baste decir que con esa teoria se justi-
fica que Ortega haya contado un mito
sobre el origen del hombre” (p. 117).
“Soler se pregunta: «Leido y releido
el mito que Ortega cuenta al respec-
to, siempre habfamos tropezado en la
misma piedra: ;Cémo sabe Ortega eso?
. Qué sentido tiene lo que dice?» [Soler,
ed. cit., p. 137] (...) P4ginas mds ade-
lante responde: «1) El hombre puede
volver a vivir sus emociones pasadas,
puede retener su pasado; el hombre
estd constituido por la ‘feliz memoria’,
no sélo de sf mismo, sino 2) de los otros
hombres en otros tiempos, podemos
revivir emociones pasadas. En esta

capacidad humana estribaba la justifi-
cacién del saber de Ortega respecto al
origen del hombre; su mito estarfa ple-
namente justificado siempre que lo esté
su teoria de las emociones»” (p. 117;
Soler, ed. cit., pp. 142-143).

“Agreguemos que el vuelco que res-
pecto de la epistemologfa tradicional
implica la teorfa orteguiana de las emo-
ciones (...) —no trabajada, que yo sepa,
hasta la aparicién de esta obra— reclama
la atencién de los que se dedican a las
ciencias de humanidades” (p. 117).

“En el dltimo capftulo se muestra
el cardcter suscitador de nuevas épo-
cas del mito” (p. 119) y se lo “compara
—a base del concepto de creencia, cuya
importancia en la filosoffa orteguiana
estd demds sefialar— con otros modos de
pensamiento: filosofia, religién y poesia
dogmaética u homérica” (id.).

“El pardgrafo final se refiere al con-
tenido del mito sobre la fantasfa, la ima-
ginacién o, lo que es lo mismo, al origen
del hombre. Pondremos ante la vista
parte de un comentario que acerca de él
hace su autor; su sola lectura mostrard
la necesidad de que el segundo volumen
del libro de Soler tendria que haber es-
tado dedicado a La historia de la fantasia:
«Lo que sf creo firmemente —dice Orte-
ga [en Sobre una nueva interpretacion de la
Historia Universal. Exposicion y examen de
la obra de Arnold Toynbee: A Study of His-
tory, IX, 1387-1388]- es que caracteri-
za al hombre la ubérrima abundancia
de la fantasfa de que son tan parcas las
otras especies. Por tanto, que el hombre
es un animal fantdstico y que la histo-
ria universal es el esfuerzo gigantesco y
mil veces milenario de ir, poco a poco,
poniendo algtin orden en la fantasfa. La
historia de la razén (...) es la historia de
los estadios por los que ha ido pasan-

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



198

Resefias

do nuestro desaforado imaginar»” (:.;
apud Soler, ed. cit., p. 303).

Hacia Ortega “constituye uno de los
estudios de més alto nivel sobre el fi-
16sofo espafiol y tiene un sentido pre-
dominantemente pedagdgico, el mejor
sentido que un escrito puede tener,
segtin Ortega. Ensefla a leer, ensefia
a trabajar a un pensador” (p. 120).
Mi amigo Roberto Aras, en su obra
El muto en Ortega (Eunsa, Pamplona,
2008) tomé en cuenta el libro de So-
ler. Otro amigo, Javier San Martin,

ha llamado la atencién sobre la impor-
tancia de su pensamiento y también
sobre el relativo olvido en que se le
tiene (véase su Antropologia Filosdfica,
“I.— De la Antropologia cientifica a
la filoséfica”, UNED, Madrid, 2013).
El destacado fenomendlogo insiste en
subrayar la importancia de la obra
de Soler en su contribucién a la Guia
Comares de Ortega y Gasset (Granada,
2013), editada por otro amigo, Javier
Zamora Bonilla.

CERCANIA Y DISTANCIA. REEVALUANDO LA FILOSOFIA DE ORTEGA PARA EL

MUNDO ANGLOSAJON *

MORUJAO, Carlos; DIMAS, Samuel y RELVAS,
Susana: The Philosophy of Ortega y Gasset
Reevaluated. Cham (Suiza): Springer, 2021,
172p.

JESUS M. Diaz ALvaREZ

ORCID: 0000-0001-7872-6205

El ujier exclamé: “Monsieur le Représentant
de la Mésopotamie!” Victor Hugo (...):
“La Mésopotamie! Ab, UHumanuté!”

JosE ORTEGA Y GaASSET (IV, 351)

osé Ortega y Gasset pertenece
a ese tipo de filésofos que tam-
bién son excelentes prosistas.
Atravesados por el don de la escrituray
con una intensa voluntad de estilo, tales

pensadores tienen la enorme ventaja de

* Este texto se ha realizado en el marco
del Proyecto de Investigacién “La filosoffa ibe-
roamericana del siglo XX y el desarrollo de una
razén plural” (P1D2022-138121NB-100), finan-
ciado por MICIU/AEI y FEDER/EU.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ser amables con sus lectores. Incitan a
la reflexién sin olvidar el goce estético-
intelectual. Por este motivo, su ptblico
suele ser amplio y variado. En el ca-
SO0 que nos ocupa, contamos ademds
con que una buena parte de sus libros
y textos netamente filoséficos fueron
escritos antes para el periédico'. Pero
esta indudable ventaja, que abre la filo-
soffa —y para bien— mas all4 del estricto
admbito experto y la vincula a la conver-
sacién publica, corre en paralelo con
una aparente y engafiosa facilidad en la
comprensién de las ideas presentadas,
que pueden ser simplificadas en exceso
o incluso claramente falseadas.
Teniendo esto presente, soy de los
que considera que los pensadores y
pensadoras “faciles de leer”, “literarios”,
si se me permite la expresién, estdn tan
necesitados de buenas introducciones

I Sobre estos asuntos, recomiendo la lectura
del reciente libro de Ignacio BLANCO, Naci sobre
una rotativa. Las empresas cullurales de José Ortega y
Gausselt. Madrid: Tecnos, 2023.

Coémo citar este articulo:

Diaz Alvarez, J. M. (2024). Cercania y distancia: reevaluando la filosofia de Ortega para el mundo anglosajon.
Resefa a “The Philosophy of Ortega y Gasset reevaluated”, de Carlos Morujao, Samuel Dimas, Susana
Relvas. Revista de Estudios Orteguianos, (48), 198-203.

https://doi.org/10.63487/re0.51

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
Al derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefias

199

como aquellos que se tienen por “difi-
ciles”. Profundizar en el sentido de su
obra requiere, en no menor medida, de
la ayuda de quienes se han consagrado
ampliamente a su estudio.

Creo que Ortega ha tenido suerte
con sus introductores. En la ya larga
y fructifera trayectoria de los estudios
orteguianos, hay un nutrido grupo de
libros que desde perspectivas diferentes
han cumplido y cumplen excelentemen-
te la labor de presentar con sentido ca-
bal y originalidad la obra del filésofo a
la altura de cada tiempo y generacién®
Y digo a la altura de cada tiempo y cada
generacién porque las ideas filoséficas,
aunque nacidas en un momento deter-
minado, no permanecen estdticas. Via-
jan por la historia, y quienes nos apro-
piamos de ellas en cada momento, aun
situdndolas en su contexto, las leemos
siempre a la luz de una sensibilidad di-
ferente, la nuestra. Esa es la grandeza y
el misterio de la recepcién de un clésico.
Alguien cuya obra ofrece siempre caras
nuevas que conectan con la reticula del
tlempo presente.

El libro que ahora resefio, The Philo-
sophy of Ortega y Gavsel Reevaluated, estoy
seguro que engrosard las listas de esas
excelentes presentaciones de la obra
orteguiana. Tal y como su titulo indica,
quiere ser una reevaluacién general de
nuestro cldsico con vistas a situarlo en
el lugar que merece en el pensamiento
del siglo XX. A sus multiples méritos
académicos, de los que trataré de dar
cuenta minimamente, pese a que en
modo alguno podré hacer justicia en es-

2 Uno de los dltimos de los que tengo noti-
cia es el de Javier ZAMORA, Ortega y Gaovoet.
La aventura de la verdad. Barcelona: Shackleton
Books, 2022.

tas paginas, se afiaden tres peculiarida-
des que me parecen muy dignas de
mencién.

La primera es que, hasta donde yo
sé, se trata de la primera obra en inglés
que presenta y discute de forma siste-
mética y sintética —el libro consta de
172 paginas— la totalidad del pensamien-
to de Ortega teniendo en cuenta las nue-
vas Obras completas. Los autores —Carlos
Morujdo, Samuel Dimas y Susana Rel-
vas—sefialan con buen criterio que la pu-
blicacién de estas obras supone un antes
y un después en los estudios sobre el fi-
lésofo. En efecto, tal y como sostienen,
“la publicacién entre 2004 y 2009 de la
edicién critica de las Obras completas de
Ortega permitié el contacto con varios
manuscritos inéditos, pero, sobre todo,
hizo posible por primera vez el acceso a
las versiones originales de algunas de sus
conferencias, tanto en Espafia como en
otras partes del mundo. Esta edicién, de-
bida a la competente supervisién cientifi-
cadela Fundacién Ortega — Marafién de
Madrid, abrié una nueva era en la inves-
tigacién sobre la obra del fil6sofo espa-
fol” (p. V).

En segundo lugar, y aunque es ver-
dad que la bibliograffa inglesa sobre
el pensador espafiol es muy abundan-
te, lo cierto es que se echa en falta, y
més en editoriales de tanto prestigio
como Springer, que en los abundantes
catdlogos de monografias filoséficas ge-
nerales consagradas a los cldsicos de la
tradicién comparezca la figura de Or-
tega. En este sentido, el presente libro
me parece que llena de modo inmejo-
rable ese espacio, pues como veremos
se ocupa con gran solvencia, y teniendo
en cuenta la mejor bibliografia actual,
de los aspectos més destacados del pen-
samiento del filésofo madrilefio.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



200

Resefias

Y la tercera caracterfstica que hace
destacable y peculiar la presente obra
es el 4mbito cultural y académico del
que provienen sus redactores: la uni-
versidad portuguesa. Alguien quizé no
demasiado versado en el pensamiento
orteguiano podria decir que tal cosa es
indiferente, que la repiblica de las le-
tras, y mds de las letras filoséficas, es
universal y que por tanto la proceden-
cia de los autores es completamente
indiferente o irrelevante. Sin embargo,
el propio Ortega impugné ese universa-
lismo plano y abstracto en multitud de
ocasiones. Solo hace falta recordar la
famosa e irénica anécdota del “Prélogo
para franceses” —en la que Victor Hugo
agasaja al representante “de la Méso-
potamie” como portaestandarte de la
Humanidad— para comprender de mo-
do inmejorable la fuerza e importancia
de la circunstancia, de la cultura, en
suma, de la perspectiva en la recepcién
de una obra. Que los autores del tex-
to sean académicos portugueses, pero
que, a su vez, escriban en inglés y para
un publico eminentemente anglosajén,
tiene su importancia, pues introduce en
su comprensién del filésofo una cerca-
nia distante o una distancia cercana que
no me parece en absoluto desdefiable y
ayuda a encontrar equilibrios nuevos
y esquinas Interpretativas que quizd re-
sultan opacas a una excesiva lejanfa o
cercanfa idiomdtica y cultural.

Pero una vez vistas estas tres peculia-
ridades, pasemos a recorrer con la nece-
saria brevedad algunos de los temas que
aborda la obra a fin de invitar a quien lea
estas lineas a sumergirse en ella.

El libro, como ya he sefialado,
estd escrito por tres autores —Carlos
Morujdo, Samuel Dimas y Susana Rel-
vas. Los tres pertenecen a la Univer-

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

sidad Catélica de Lisboa, en la que el
primero dirigié un seminario dedicado
al estudio de Ortega durante los afios
2018 y 2019 que estd en el origen del
texto.

Creo que no falto a la verdad si digo
que Carlos Morujdo, fenomendlogo de
raza y gran conocedor de esta corriente
filoséfica, inspira y marca de modo claro
el horizonte en el que se mueve el libro,
que no es otro que el fenomenolégico. El
mismo lo reconoce explicitamente en la
extensa y documentada introduccién. Allf
sefiala con rotundidad (cfr. p. VII) que es
verdad que el pensador madrilefio es un
filésofo sometido a amplias lecturas e in-
fluencias. Cita en concreto a Nietzsche,
Bergson, Simmel, James, Cohen, etc.
Pero siendo esto cierto, no lo es menos, a
su juicio, que el lector de Ortega corre el
riesgo de perder el sentido tltimo de su fi-
losoffa si en su comprensién hurta lo que
Morujdo entiende como el hecho decisivo
en su pensamiento, a saber, el paso del
neokantismo a la fenomenologfa, que en-
cuentra su expresién primera y més de-
cantada en Meditaciones del Quijote. En este
punto, es justo sefialar y reconocer, y asi
se hace en el texto, la deuda que esta lec-
tura tiene con los trabajos de Javier San
Martin. Sin embargo, y aun reconocien-
do este hecho, me parece que es impor-
tante también destacar que los autores
portugueses abren de modo importante
el concepto de fenomenologfa para aco-
modar en él a otros filésofos distintos a
Husserl y sefialar su relevancia en la obra
del filésofo espafiol. Tal serfa el caso de
Heidegger, Scheler o Schiitz.

Expresado de otro modo, para los
autores del libro, la matriz de la filoso-
fia de Ortega es la fenomenologia en-
tendida en un sentido amplio. En este
marco, es verdad que dentro del movi-

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefias

201

miento fenomenolégico Husserl ocupa-
ria en la filosoffa del madrilefio un lugar
preferente. Aqui coinciden, en efecto,
con mucho de lo que sostiene San Mar-
tin y comparten el diagnéstico de que,
incluso cuando el pensador espafiol
cree estar superando su fenomenologfa,
no hace otra cosa que errar en la critica
y mantenerse en pautas muy similares o
al menos ampliamente compatibles con
las tesis husserlianas. Pero en el libro
también hay, sin embargo, elementos
diferenciales con la lectura del profe-
sor espafiol que podrfan resumirse en
el reconocimiento explicito que se hace
en muchas ocasiones de las tensiones
que anidan en el propio seno del pen-
samiento orteguiano, bien por la influen-
cia de Heidegger u otros pensadores,
bien por el retorno de pautas neokan-
tianas que la fenomenologia husserliana,
y el propio Ortega con ella, habrfan ya
supuestamente superado, o bien por la
evolucién, creatividad e idiosincrasia de
su propio pensamiento’.

En definitiva, sobre la esencial dis-
cusién en la bibliograffa orteguiana
contemporédnea acerca del lugar de la fe-
nomenologia en la filosoffa del pensador,
los autores, aun reconociendo la impor-
tancia de Husserl, parecen dispuestos a
conceder a la fenomenologfa de Ortega
una mayor transversalidad y coimplica-
cién con la de otros fenomenélogos, que
se traduce en una mayor inestabilidad,
ciertamente, pero también en unas ele-
vadisimas dosis de originalidad.

3 Para los autores, un claro ejemplo de ese
retorno del neokantismo se produce en la distin-
cién ideas/creencias, que en uno de sus respectos,
el que se sitda més alld de la creencia puramente
perceptiva de corte husserliano y transcultural,
parece vascular hacia un culturalismo (cfr. cap.

“Ortega’s Philosophical Anthropology”).

De todos estos asuntos y otros a
ellos vinculados (el paso del neokan-
tismo a la fenomenologfa, la crisis de la
Modernidad y la superacién orteguiana
del idealismo, etc.) se ocupan los capi-
tulos quiz4 esenciales del libro: “Ortega
and Germany”, “Ortega, Phenomeno-
logy and Idealism” y “Phenomenology
Revisited”, siendo el pivote de todos
ellos el segundo de los mencionados.

De gran importancia resultan tam-
bién los siguientes acdpites: “Ortega’s
Social Philosophy” y “Ortega’s Phi-
losophical Anthropology”. En el prime-
ro se desgranan con claridad y gran
capacidad explicativa los elementos
més importantes que conforman lo so-
cial en Ortega. Siguiendo la estela fe-
nomenolégica, se sefiala la importancia
de Scheler, Heidegger o Schiitz en el
desarrollo de esta temética, pero so-
bre un suelo previo de ideas del propio
Ortega. Aquf es particularmente intere-
sante la comparacién amplia con Alfred
Schiitz desde el trasfondo de la critica
a la teorfa husserliana de la intersub-
jetividad tal y como es desarrollada en
la “V Meditacién cartesiana”. Y como la
ontologia social se basa en el fondo en
una idea del humano, el capitulo que
sigue aborda la antropologia filoséfica
del pensador espafiol (“Ortega’s Philo-
sophical Anthropology”).

Esta seccién me parece también
medular en el organigrama del libro,
pues muchos de los asuntos que orga-
nizan la relacién Husserl/Ortega vuel-
ven a hacer aquf acto de presencia, pero
suavizada o mediada una vez mdas por
esas otras dos poderosas figuras que
son Scheler y Heidegger. En este con-
texto, desfilan por estas paginas fina-
mente construidas el distanciamiento
del neokantismo, la vinculacién entre

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



202

Resefias

la antropologfa filoséfica y la filosoffa
de la cultura, la importancia de lo vir-
tual y la seguridad que da el concepto,
el ensimismamiento y la alteracién, el
yo encarnado y los otros, las ideas y las
creencias o la autenticidad de la vida.
Es decir, la vida individual como pro-
blema filoséfico.

Una vez abordadas la vida indivi-
dual y colectiva, quizd hubiera sido
de desear que la secuencia expositiva
culminara con el capitulo dedicado a
la filosofia madura de Ortega, el que
aborda la razén histérica (“Historical
Reason”). Sin embargo, los autores han
preferido incrustar entre la antropolo-
gia filoséfica y la razén histérica dos
temas desde ]uego relevantesy que ayu-
dan a la comprensién de la propuesta fi-
nal orteguiana, pero que quizé no estén
colocados en el sitio mas adecuado. Me
refiero a las secciones que profundizan
en la estética y en los diferentes exilios
que padecié el autor de las HMeditaciones
(“Ortega’s Aesthetics” y “Ortega’s Exi-
les”). Con respecto a la estética, se sigue
insistiendo en que se trata de una estéti-
ca fenomenolégica, pero aqui se aprecia
un cierto distanciamiento y hasta una
tensién con tesis desarrolladas en los tres
capl’tulos centrales ya mencionados y el
relacionado con la antropologia filoss-
fica, pues el protagonismo lo lleva méas
bien Heidegger y lo que se entiende
como una fenomenologia existencial o
de corte m4s hermenéutico. Sea como
fuere, el texto resulta interesante e invi-
ta a la reflexién.

Por lo que respecta a los exilios
francés, argentino y portugués, el tra-
tamiento es equilibrado y estd bien
informado. Se comprenden y acogen
sus posiciones politicas en el contexto
europeo y americano, pero no se pre-

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

tende salvar al filésofo de sus contra-
dicciones. Por ejemplo, con toda razén
sacan a Ortega de la llamada “Tercera
Espafia’, y en las partes mds dedicadas
a temas que tendrian que ver con la
filosoffa politica no se obvian las am-
bigtiedades del “nuevo liberalismo”
templado en el fuego del totalitarismo.
En este sentido, aunque los autores han
sido muy cautos a la hora de entrar en
el todavfa terreno minado que confor-
man las opiniones politicas de Ortega
después de su desafeccién con la Repu-
blica, en este capftulo y en otros no solo
se da cuenta, como ya he indicado, de
algunas de las més significativas, sino
que las incrustan en sus tesis antropo-
lé6gicas o sociales —que articulan, a su
vez, con las ideas orteguianas sobre la
educacién, las masas y las minorfas, el
liberalismo o la democracia—, lo que
les confiere todavia mayor relevancia
al conectar filosoffa y politica. Por eso
pienso que el propio desarrollo del libro
desmiente la tesis del “silencio de Orte-
ga” que los autores pretenden asumir.
De todas maneras, y mds all4 de este
posible desmentido, quisiera insistir en
el tratamiento matizado de todos estos
asuntos.

Llegando ya al final de la resefia,
quizd convenga dirigirse al principio
del libro, a su primer capitulo (“Spain
is the Problem; Europe the Solution”).
En él se nos narra con pulcritud el
despertar de Ortega al pensamiento en
medio del debate regeneracionista ar-
ticulado sobre el fracaso de Espafia en
su incorporacién a la Modernidad. Y si
en aquel momento Europa, la Europa
de la razén y la ciencia, parecia ser la
solucién, en la que sera la filosofia ma-
dura de Ortega, la filosofia de la razén
histérica, la perspectiva cambiar4 cla-

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefias

205

ramente. Con no menor finura que en
el capfitulo inicial, los autores desplie-
gan ahora (cfr. “Historical Reason”)
su versién de las tesis orteguianas, que
entienden como un abajamiento de la
razén no, desde luego, para renunciar
a ella, sino para poder ser verdadera
razonabilidad, es decir, razén a medi-
da humana, razén con mindsculas que
pueda, precisamente por eso, situarse
més alld del racionalismo y el relati-
vismo. Como muy bien apuntan en su
espléndida y amplia “Introduction”:
“Después de todo, la filosofia orteguia-
na de la razén histérica parece dar una
respuesta final a uno de los problemas

bdsicos y permanentes [del filésofo]:
Cémo es posible escapar del raciona-
lismo de la Modernidad, que apunta a
ideas vub specie acterni, sin caer en el es-
cepticismo y el relativismo?” (p. XII).

En eso estaba Ortega y también
estamos nosotros en estos tiempos de
crisis. Y por eso nos resulta hoy tan
atractiva como necesaria su lectura.
Una lectura a cuya comprensién mu-
cho puede ayudar este magnifico libro
de Carlos Morujio, Samuel Dimas y
Susana Relvas, que aunque est4 desti-
nado a un ptblico angloparlante, man-
tiene una exquisita cercanfa distante de
la que mucho podemos aprender.

ORTEGA'Y EUROPA: UNA MIRADA FRANCESA

FONCK, Béatrice: José Ortega y Gasset. Penseur de
[Europe. Paris: Les Belles Lettres, 2023, 477 p.

JOsE LASAGA MEDINA

ORCID: 0000-0001-8825-9874

n 2005 aparecié un numero
especial de la Revista de Es-
dedicado

a la Europa ya constituida en Unién

tudios Europeos
Europea, que, por aquellas fechas, se
planteaba y rechazaba la posibilidad
de darse una constitucién. Contenfa un
articulo titulado “Consideraciones so-
bre el legado europeista de Ortega en
Francia” de Béatrice Fonck. Casi vein-
te afios después, la prestigiosa editorial
parisina Les Belles Lettres publica José¢
Ortega y Gausvel. Penseur de I’Europe, un
apretado volumen de cerca de quinien-
tas pdginas en que la autora ofrece al
ptblico francés —y esperemos que pron-
to al lector en lengua espaﬁola— una bio-

Coémo citar este articulo:

Lasaga Medina, J. (2024). Ortega y Europa. Resefia a “José Ortega y Gasset. Penseur de
I'Europe”, de Béatrice Fonk. Revista de Estudios Orteguianos, (48), 203-207.

https://doi.org/10.63487/re0.52

graffa intelectual disefiada sobre el hilo
conductor de las teorizaciones de Orte-
ga sobre Espafia y Europa. Si, por un
lado, la eleccién es obligada, pues hay
pocos temas que atraviesen de extremo
a extremo la obra de nuestro filésofo,
con las variaciones, matices y transfor-
maciones que el lector ird encontrando
alo largo de los capl'tulos, por otro, hay
pocos asuntos mds oportunos, en una
Europa que viene perdiendo entusias-
mo “europeista” en los tltimos afios,
que el de ofrecer a los franceses la oca-
sién de pensar a fondo los complejos
significados de Europa, su profundidad
histérica y el simple hecho de que para
este pequefio cabo de Asia, como la
describié Valery, no hay futuro si no es
existiendo en el mundo como “Europa”.

La visién de Fonck, que tiene for-
macién de historiadora pero que ha he-
cho un esfuerzo enorme para situar sus
andlisis en la perspectiva de la filosoffa

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre

[xxx] Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



204

Resefias

de la vida humana como “razén his-
térica”, va al cuerpo intelectual de los
problemas de Europa, primero, desde
el binomio que Ortega planteé en sus
primeros escritos: “Espafia es el pro-
blema y Europa, la solucién”. Este pri-
mer enfoque, quiz4 un punto ingenuo
si tenemos en cuenta que Ortega cree
atn en la salud de Europa el mismo
afio en que esta arruina su civilizacién
con una guerra que algunos calificaron
poco después como “guerra civil”, se
resuelve buscando la integracién, pala-
bra esencial en las Meditaciones del Qui-
Jote (1914), entre las dos culturas que
han determinado la evolucién espiritual
de nuestro continente, la cultura me-
diterrdnea y la cultura germénica con
Francia como centro de equilibrio: la
sensibilidad del arte y el concepto de
la ciencia. De ahf el titulo del segundo
capftulo: “La europeizacién de Espafia,
;solucién o problema?”

Al responder a la cuestién, Fonck
toma como motivo central la visién que
Ortega tiene del arte espafiol, factor de
integracién con la modernidad europea.
A destacar el apartado “El arte espafiol:
una posibilidad regeneradora para una
Europa abiilica”. Si Europa era para Es-
pafia cienciay democracia liberal, Espa-
fia podfa ser para Europa, a través de
su pintura como esfuerzo de integra-
cién entre lo sensible y lo inteligible,
que nuestros grandes pintores expre-
san en sus obras, “una contribucién ma-
nifiesta —escribe Fonck— en el sentido
pleno del término, a la cultura europea
e, implicitamente, a su regeneracién”
(p. 106. Las traducciones son mfas).

En el siguiente capitulo, titulado ex-
presivamente “La carnicerfa europea y
el espejo de América”, comienza reco-
nociendo la autora que la ejemplaridad

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

de aquellas naciones —Francia, Alema-
nia, Inglaterra— que marcaban el nivel
civilizatorio se perdfa entre el ruido de
las batallas. En 1916, Ortega viaja a
una préspera Argentina que le revela
la esperanza de haber encontrado en
América “un nuevo ingrediente de la
historia del planeta”. Esta expresién de
Ortega es interpretada acertadamen-
te por Fonck como el descubrimiento
en el continente americano de una re-
serva de vitalidad: “pueblos jévenes”
inspirando a las “viejas naciones”. Ese
llamamiento a la juventud argentina a
ingresar en la historia mundial tendr4,
pocos afios después, un eco y un de-
sarrollo en el primer libro que Ortega
escribe dirigido a los europeos, £/ tema
de nuestro tiempo (1923). Fonck titula el
apartado que le dedica “un vidtico con-
tra la crisis cultural de Europa”: “viati-
co” es la ayuda que se da a quien inicia
un camino; pero también el sacramento
que se ofrece a un moribundo. Si el tér-
mino de que se vale Fonck para descri-
bir la entrafia de este libro es acertado,
se debe a que el diagnéstico de Ortega
sobre la crisis de la alta cultura euro-
pea es bastante ambiguo. Detecta la
capacidad de las nuevas generaciones
para renovar la fatigada cultura idealis-
ta pero no esté seguro de que se decidan
a la tarea. El optimismo que algunos
textos de mediados de los veinte, que
Fonck comenta en el apartado titulado
“Un cosmopolitismo repensado a la luz
del perspectivismo”, da paso, cuando la
década expira, a una creciente preocu-
pacién ante la emergencia histérica de
un nuevo actor: las masas.

Ante la pregunta “;qué es Euro-
pa?”, Fonck pone el énfasis en que se
trata de un interrogante filoséfico. En
qué consista tal dimensién —no politica,

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefias

205

sociolégica o meramente histérica— lo
expone con rigor al identificar la ori-
ginalidad de Europa, con el liberalis-
mo como estilo y programa de vida,
como éthos, principio ético que informa
el comportamiento de la persona y de
la sociedad. Fonck acierta al escribir:
Ortega “atribuye al proyecto de la cons-
truccién europea el papel salvador que
tiene la promesa liberal” (p. 282). En las
horas bajas del liberalismo que vivimos
no estd de més el recordatorio que hace
del sentido original del proyecto liberal
para el europeo desde la Edad Media:
limitar el poder del principe, “libertad
negativa”, para poner su vida al servicio
de aquello que le dé sentido, “libertad
positiva”, para servirnos de la famosa
distincién de Isaiah Berlin, incoada en
las reflexiones orteguianas cuando afir-
ma que el europeo no tolera que su vida
esté vacia de sentido (cfr. idem).

Ese ingrediente de la cultura euro-
pea que impregna casi todas las épocas
y naciones es inseparable de otros ras-
gos que forman parte del devenir uni-
tario de los pueblos europeos, como la
dualidad nacién-Estado, la originalidad
de una cultura basada en la ciencia ra-
cional, que durante varios siglos consti-
tuy6 la marca de una modernidad que
nace con el racionalismo de Descartes.
La mirada retrospectiva que dirige
Ortega a los tltimos siglos desde la cri-
sis de los afios treinta se fija en 1750,
dato que Fonck recoge en varios luga-
res. El afio apunta, sin mencién expresa,
a Rousseau y a las consecuencias de sus
ideas sobre ciertas minorias inflamadas
de idealismo, cuyo efecto mds notable
fue la Revolucién. Ortega diagnostica,
primero, “el ocaso de las revoluciones”
y, después, la intervencién activa de las
masas en estado de rebeldia.

En efecto, el nicleo del estudio que
comentamos esté en el capitulo quinto,
que cubre el periodo 1927-1931, dedi-
cado precisamente a la gestacién de La
rebelion de las masas: si las naciones que
integran Europa no consiguen supe-
rar sus estructuras de Estado—nacién,
convirtiéndose en una realidad supra-
nacional, el nacionalismo provocara una
guerra entre naciones. Profecfa cumpli-
da, pues esto fue pronosticado en 1930.

Béatrice Fonck establece una co-
nexién teérica, que no siempre suele
comprenderse, entre el europefsmo de
Ortega, la razén histérica y el liberalis-
mo. Ser liberal, expone nuestra autora,
siguiendo muy de cerca al filésofo, no
es para el europeo una eleccién, un de-
seo o una Inclerta utopia, sino una rea-
lidad y un destino. Aunque a primera
vista ser destino parece lo contrario de
vida como libertad, el caso es que, como
muestra Fonck, la mirada sobre el pasa-
do europeo es construida desde los pre-
supuestos de una filosoffa de la historia
contraria a todos los determinismos del
XIX, especialmente al materialismo
histérico de Marx que influfa decisi-
vamente en la intelectualidad francesa
de los treinta. También al determinismo
naturalista del libro que méas contribu-
y6 al pesimismo de entreguerras: La
decadencia de Occidente de Spengler.

Describe Fonck, a continuacién, las
innovaciones filoséficas que desarrolla
Ortega justo después de su retirada de
la politica activa, en 1932, en textos
como “Pidiendo un Goethe desde den-
tro” o profundizando en su aproxima-
cién de la razén a la vida histérica en
Historia como sistema o Ideas y creencias.
La evolucién de las ideas de Ortega
sobre la situacién europea, desde me-
diados de los treinta, estd marcada por

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



206

Resefias

los acontecimientos: dictaduras y tensio-
nes politicas en toda Europa y en Espa-
fia (Primo de Rivera, 1923-1930), ascen-
sién de los fascismos, llegada al poder de
Hitler en Alemania, guerra civil espafio-
la, etc.; pero también por la aparicién de
los primeros movimientos europeistas
como los liderados por Coudenhove-
Kalergi o el movimiento en pro de unos
Estados Unidos de Europa promovido
por el ministro francés Aristide Briand
en 1930, a los que Fonck presta mucha
atencién. Las reflexiones de Ortega se
condensan en el “Prélogo para france-
ses” y el “Epilogo para ingleses” redac-
tados en 1937 y 1938 en Parfs, a donde
Ortega ha emigrado con la familia, hu-
yendo de la guerra civil.

Es perfectamente razonable que
Fonck preste més atencién al “Prélogo
para franceses”, que habfa de acompa-
flar a la traduccién de la ya famosa
obra La rebelion de las masas, converti-
da en éxito de ventas en una Alemania
“pre-hitleriana” que leyé el libro como
un diagnéstico de su propia situacién.
Inicia su andlisis Fonck reparando en
las condiciones biograficas de su redac-
cién, que califica de “poco propicias”: el
gobierno de la reptblica francesa esta
en manos del frente popular y Ortega
es precisamente un exiliado de otro
frente popular. Apenas puede ocultar
un clerto resentimiento que no pasa
desapercibido al lector francés (cfr.
p- 333), escribe Fonck, insistiendo en
otra circunstancia biografica. Ortega
no estuvo tan aislado como més tarde
él recordarfa. La autora menciona va-
rias invitaciones que su fragil salud no
le permitié aceptar y recuerda su parti-
cipacién en el congreso mundial de bi-
bliotecarios celebrado en Parfs y cuya
presidencia de honor le fue ofrecida.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

Fonck hace hincapié en el elogio
de los doctrinarios franceses, entonces
un tanto olvidados. En la lectura orte-
guiana de Guizot y Tocqueville y en su
respeto a la realidad histérica establece
Fonck la via de continuidad liberal que
propugna el filésofo, salvacién para la
Furopa amenazada por los totalitaris-
mos de uno y otro signo, y apunta a que
la temprana comprensién de Ortega de
estos movimientos de masas le facul-
ta para profetizar el futuro eje de los
conflictos politicos, que no serdn tanto
entre fascismo y comunismo sino entre
democracia y totalitarismo, aunque no
se sirva del término, matiza Fonck.

Nuestra historiadora se detiene tam-
bién en las criticas, ya mencionadas,
a la Revolucién Francesa. Concede a
Ortega parte de razén pues desde el
triunfo de la Revolucién Bolchevique
la historiografia francesa habia despla-
zado el énfasis hacia el lado jacobino
de la revolucién. Después del libro de
Frangois Furet, £/ pasado de una tlusion,
quedan pocas dudas sobre la comtn in-
sistencia en lo “social” e igualitario de
ambas revoluciones y su incompatibili-
dad con la inspiracién liberal.

El dltimo capitulo es el que cubre
una mayor porcién de biografia, desde
1939, cuando termina la guerra civil es-
pafiola y comienza la Segunda Guerra
Mundial, hasta 1955, afio en que muere
Ortega.

Del exhaustivo recorrido que lleva
a cabo, me limito a destacar las lectu-
ras que hace Fonck de los textos fun-
damentales del periodo: Del Imperio
Romano, que contiene una revisién del
liberalismo a partir de una distincién
no usada hasta entonces, entre “viejo”
v “nuevo” liberalismo; la conferencia de
Berlin De Europa meditatio quaedam y la

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefias

o
<
N

ultima mirada al pasado medieval don-
de Europa hunde sus raices: “La Edad
Media y la idea de Nacién”, conferen-
cia dictada en la Fundacién Cini de
Venecia en mayo de 1955, pocos meses
antes de su muerte. El hombre europeo
debe asumir la verdad incoada en su
pasado y recuperar su esencia liberal:
“La perspectiva histérica viene a ser
una «técnica de altruismo intelectual»
porque —explica Béatrice Fonck— nos
obliga a convertirnos en otro, a salir
de nuestro mundo, haciendo funcionar
nuestra imaginacién inventora. Précti-
ca de la alteridad en tiempo y vector de
la introspeccién, asf la historia permi-
te trascender las fronteras individuales
a través del prisma revelador de los
destinos humanos” (p. 319).

A nuestra autora no le pasa desa-
percibido que Ortega traté con espe-
cial atencién a Alemania, aunque viajé
a EE. UU. por primera vez, a Reino
Unido, etc. Fonck observa que hay una
razén biogréfica y otra tedrica que ex-
plican esos afectos mutuos. La biogra-
fica, consiste en que Ortega se hace
querer en Alemania descubriéndoles su
propia tradicién liberal: “Decepcionado
por el social-liberalismo espafiol, —es-
cribe Fonck— a partir de la guerra civil,
redescubre el pensamiento liberal de
los doctrinarios franceses. También re-
cupera el de Guillermo von Humboldt,
sobre todo después del conflicto mun-
dial, ofreciendo asf a Alemania una ra-
zén para reconstruirse en su tradicién
liberal originaria y hacer renacer ese
soplo inventivo del que Europa guarda
el secreto escondido en el hecho de la
diversidad de sus naciones” (p. 449).

La tedrica, en relacién con el futuro
europeo, reside en creer que Alemania
se ha convertido en el “campo experi-
mental de un europeismo ecléctico”, un
atlantismo del que espera que defienda
el liberalismo europeo original (cfr. p.
395). Esta posicién es coherente con el
enfoque pragmético que Ortega adop-
ta ante el futuro inmediato de Europa.
Eso le lleva a aislarse de las principales
corrientes europeistas que los intelec-
tuales, més idealistas, ponen en marcha.
Se siente mds afin a la realpolitik o “in-
tegracién funcional”, como la describe
Fonck, de los pactos de la CECA de
Monnet y Schuman (p. 419), que a los
programas de maximos del Movimien-
to Europeo. As{, menciona que Ortega
no contesta a una invitacién que le hace
Madariaga, entonces presidente de la
seccién cultural del Movimiento Euro-
peo, para colaborar con éste.

José Ortega y Gavsset. Penveur de ['Europe
es un libro pensado “para franceses”,
pero no solo, tanto por el tema que con-
cierne a nuestro Occidente en crisis,
como por la minuciosidad analitica en
textos, ideas, datos biograficos e histéri-
cos, y una capacidad de sintesis, here-
dera de su inspiracién cartesiana, en el
doble sentido del método del racionalis-
mo, pero también porque este libro de-
fiende, como salvacién para Europa, “el
cartesianismo de la vida”, férmula de la
que se sirvié el propio Ortega como re-
sumen de su filosoffa. Ortega pensé el
proyecto de reconciliar a Descartes con
la vida y este libro se propone reconci-
liar a Ortega con la vida intelectual
francesa.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre






288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Relacion de colaboradores

IVAN CAJA HERNANDEZ-RANERA

Doctor en Filosoffa por la Universidad Complutense de Madrid. Es miembro
del Centro de Estudios Orteguianos de la Fundacién Ortega — Marafién. Sus
principales lineas de investigacién se centran en el pensamiento de Ortega y la
filosoffa contemporanea. Ha colaborado en ediciones de las obras del filésofo,
de su epistolario y de sus notas de trabajo. Entre sus tltimos trabajos, cuentan:
“La recepcién a través de Nietzsche del significado de héroe en Ortega” (en
prensa, 2023), “Analisis de la relacién entre perspectiva y estimativa en José
Ortega y Gasset entre 1914 y 1923” (2021) y “La dimensién estimativa de la
heroicidad en José Ortega y Gasset” (2020).

JESUS CONILL SANCHO

Catedratico de Filosoffa Moral y Politica de la Universidad de Valencia. Miem-
bro de la Fundacién ETNOR, del Seminario de Investigacién Xavier Zubiri y
de la Red Internacional de Etica de Discurso. Autor de numerosas publicacio-
nes, como: Nietzsche frente a Habermas. Genealogias de la razén (2021); Intimidad
corporal y persona humana. De Nietzsche a Ortega y Zubiri (2019); “De la razén pura
a la razén vital orteguiana a través de Nietzsche” (2016); “M4s alld del progre-
sismo: la reforma del hombre desde la perspectiva de Ortega y Gasset” (2011)
o Ltica hermenéutica. Critica desde la facticidad (2006).

JESUS M. Diaz ALVAREZ

Profesor Titular de Filosoffa Moral y Politica de la UNED. Sus campos prin-
cipales de trabajo son la fenomenologfa, la hermenéutica y la filosofia espafiola,
en particular, Ortega y Gasset y la Escuela de Madrid, con especial atencién a
la dimensién ético-politica. Ha publicado y editado diversos libros y numerosos
articulos, como: La lucidez confrontada. La filosofia politica de Ortega en contrapunto,
en coautorfa con Jorge Brioso (2024); “The Reception of Husserl’s Pheno-
menology in Contemporary Spain: incomplete Notes”, en coautoria con Noé
Expésito (2022); “; Perdidos en el laberinto? Husserl, Ortega y Gaos ante los
desafios de la diversidad cultural” (2020) o “Cuestién de libertad. Etica y filo-
soffa politica”, en Guia Comares de Ortega y Gasset (2013).

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



210 Relacién de colaboradores

MARI{A LuisA MAILLARD GARCIA

Novelista y doctora en Filologia con Premio Extraordinario. Es patrona de
la Fundacién Maria Zambrano y colaboradora con Jestis Moreno Sanz en la
edicién critica de las Obras completas de la filésofa. Ha publicado numerosos
articulos en revistas especializadas de Espafia y México. En la actualidad es
presidenta de la Asociacién Matritense de Mujeres Universitarias, dirigiendo
la coleccién de Biografias de Mujeres relevantes. Ha colaborado en las bio-
graffas de Concepcién Arenal, Marfa de Zayas y Sotomayor, Soledad Ortega,
Margarita Salas y Elena Forttn. Autora de las novelas Acacia (2020), El color del
mundo (2016) y El cementerio francés (2004).

XAVIER ORTEGA MARTIN

Estudiante-investigador en el Mdster de Estudios Politicos de la Escuela de
Estudios Superiores en Ciencias Sociales de Parfs (EHESS). Realiza actual-
mente su tesis de mdster sobre la filosoffa orteguiana de la muerte desde la
perspectiva de la praxws politica. Por otra parte, ha trabajado sobre las margina-
lia de Ortega, desarrollando con la ayuda de Marcos Alonso y Juan Bagur un
inventario de las mismas, sistematizado gracias a la construccién de una base
de datos integral de la Biblioteca personal de Ortega ubicada en la Fundacién
Ortega — Marafién.

ANGEL PASCUAL MARTIN

Doctor en Filosoffa y profesor del Departamento de Teoria e Historia de la
Educacién de la Universidad de Barcelona. El concepto de educacién liberal y
la teorfa y practica de la educacién literaria, en el contexto de la educacién su-
perior, centran su interés desde el punto de vista histérico y filoséfico. Bajo este
esquema, ha realizado trabajos sobre el surgimiento y desarrollo del “General
Education Movement” en los Estados Unidos, prestando especial atencién a la
configuracién de los llamados programas de Grandes Libros.

JOSU RODRIGUEZ LLORENTE

Doctorando en Filosoffa por la UNED. Colabora con Escuela de Escritores
como profesor, impartiendo los cursos: “Laboratorio de metaforas” y “Clinica
de correccién de metéforas”. Sus principales lineas de investigacién giran en
torno a la teorfa de la metéfora, la antropologia filoséfica y la filosofia espa-
fiola desde el siglo XX. Miembro de la Sociedad Hispénica de Antropologia
Filoséfica (SHAF). Editor en Editorial Urdimbre. Forma parte del grupo de

escritores independientes “Cantina Poética”.

PAOLO ScoTTON
Doctor en Historia del Pensamiento Politico por el IMT Institute for Advan-
ced Studies, y actualmente profesor del Departamento de Teorfa e Historia de

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Relacién de colaboradores 211

la Educacién en la Universidad de Barcelona. Ha dedicado muchos estudios
a la vida y el pensamiento de Ortega, con particular atencién a cuestiones pe-
dagdégicas. Entre ellos: “El Instituto de Humanidades entre realidad y utopfa.
Un ejemplo del reformismo cultural orteguiano” (2020); “Intellectuals, public
opinion and democracy. On Ortega y Gasset’s social education” (2019); “Or-
tega y Gasset’s reception through political contingences. A historiographical
study in Spanish intellectual history” (2019) y Orwgine ed epilogo dell’intellettuale:
persona, educazione e politica in Ortega y Gasset (2016).

JORGE UBEDA GOMEZ

Profesor asociado de la Facultad de Filosoffa de la Universidad Complutense
de Madrid, en el Departamento de Filosoffa y Sociedad. Su dedicacién do-
cente se reparte entre la Filosoffa Espafiola Contemporanea y el Master de
Formacién del Profesorado, siendo ambas sus lineas principales de investiga-
cién y publicacién. Su investigacién doctoral se centré en el pensamiento de
Emmanuel Lévinas, delimitando las raices griegas del pensamiento judfo. Ha
publicado articulos sobre fenomenologia, deconstruccién y pensamiento griego
y judio. Actualmente es el director de la Fundacién Promaestro.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre






288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

NORMAS PARA EL ENVIO Y ACEPTACION DE ORIGINALES

La Revwta de Estudios Orteguianos, fundada en el afio 2000 y editada por el Cen-
tro de Estudios Orteguianos de la Fundacién José Ortega y Gasset — Gregorio
Marafién, es una publicacién semestral dedicada al estudio de la obra y la figu-
ra del filésofo espafiol José Ortega y Gasset, desde una perspectiva cultural
y académica.

Los trabajos que se envien a la Revwta han de ser originales, inéditos y no some-
tidos a su evaluacién o consideracién en ninguna otra revista o publicacién.

La seleccién de los trabajos se rige por un sistema de evaluacién a cargo de
revisores externos expertos en la materia. El anonimato del sistema de arbitra-
je se regird por la modalidad de doble ciego. A finalizar el afio se publicard en
la p4dgina web de la Revista una lista con los nombres de los revisores que han
actuado en este perfodo.

La lengua de publicacién de la Revista es el espafiol pero, previa invitacién,
podrén enviarse para su consideracién también originales escritos en inglés,
francés, portugués, italiano o alemén. En caso de ser aceptados para su publi-
cacién quedaré a cargo de los autores la traduccién que sera revisada por los
editores.

La remisién de originales implica la aceptacién de estas normas.

Los manuscritos deberdn remitirse, tanto por correo electrénico en archivo
adjunto, preferiblemente utilizando WORD para Windows, como en formato
impreso a la siguiente direccién:

Revista de Estudios Orteguianos
Centro de Estudios Orteguianos
Fundacion José Ortega y Gasset — Gregorio Maraion
c/ Fortuny, 53.
28010 Madrid (Espafia)

Direccion electrdnica: estudiosorteguianos.revista@fogm.es

Tfno.: 34 917 00 41 35
www.ortegaygasset.edu/publicaciones/revista-de-estudios-orteguianos

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



219 Normas para el envio y aceptacion de originales

La presentacién de los manuscritos debera cefiirse a los siguientes criterios:

1. Los articulos no podrén tener una extensién superior a 20 pdginas, tamafio
DIN A4 (10.000 a 12.000 palabras) incluidas las notas, a un espacio. La
fuente utilizada serd Times New Roman, de cuerpo 12 para el texto princi-
pal y 10 para las notas al pie de pagina.

2. El manuscrito empezaré con el titulo, centrado y en redonda. El titulo ha
de ser también traducido al inglés.
Seguidamente debe figurar un resumen (abstract) de no mds de 100 pala-
bras y una lista de palabras clave (keywords), con no més de 8 términos.
Tanto el resumen como la lista de palabras clave deben tener una versién
en espafiol y otra en inglés para facilitar su inclusién en las bases de datos
internacionales y en los repertorios bibliograficos.

3. Con el fin de preservar el anonimato en el proceso de evaluacién, en pagi-
na aparte ﬁguraré el titulo del trabajo, nombre del autor o autores, datos
de contacto (teléfono, direccién postal y de correo electrénico), asi como
un breve curriculum indicativo (centro o institucién a la que estd(n)
adscrito(s), datos académicos, lineas de investigacién y las 3 6 4 principa-
les publicaciones). Con la misma finalidad se evitard cualquier mencién al
autor o autores en el resto del texto.

4. En el cuerpo del texto se evitard el uso de negritas y subrayados. Se
resaltardn con cursiva los titulos de obras, textos en lenguas extranjeras
o cualquier énfasis afiadido por el autor o autores. Las citas textuales se
escribirdn entre comillas tipograficas, mientras que las citas largas irdn en
pérrafo aparte, sangradas y sin entrecomillar.

5. Las referencias bibliogréficas y las notas deben ajustarse a las pautas que
siguen. Se preferir utilizar el sistema de citas bibliograficas con notas a pie
de pagina y al final del articulo figurar4 siempre un apartado de Referen-
cias bibliogréficas en que se recogerdn, ordenados alfabéticamente por el
apellido del autor, todos los trabajos citados en el texto. De todos modos,
se aceptard cualquier modalidad recogida en la Norma ISO 690.

Citas bibliogréficas en notas a pie de pagina:

a) Monografias: José ORTEGA Y GASSET, La rebelion de las masas. Madrid:
Revista de Occidente, 1930, p. 15.

b) Capitulos o partes de monografias colectivas: José ORTEGA Y GASSET,
“Prélogo”, en Karl BUHLER, Zeoria de la expresidn. Madrid: Revista de Occi-
dente, 1950, p. 7.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Normas para el envio y aceptacion de originales 215

c) Publicaciones periédicas: José ORTEGA Y GASSET, “Apuntes sobre el pen-
samiento, su teurgia y su demiurgia”, Logos, 1 (1941), p. 12.

d) Obras completas de José Ortega y Gasset:

Se preferird el uso de la edicién de Obras completas. 10 vols. Madrid: Funda-
cié6n José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010.

Si las citas aluden a las Obras completas. 10 vols. Madrid: Fundacién José
Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, se citar4 el tomo (en romanos) y la(s)
pagina(s) del mismo (en argbigos). Por ejemplo, en el caso de “La destitu-
cién de Unamuno”: I, 661-663.

Si las citas aluden a las Obras completas. 12 vols. Madrid: Revista de Occi-
dente / Alianza Editorial, 1983, se citar4 el tomo (en romanos) y la(s)
pagina(s) del mismo (en ardbigos), anteponiéndoles Oc83. Por ejemplo, en
el caso de “Apuntes sobre el pensamiento, su teurgia y su demiurgia”: Oc83,
V, 517-547.

Si las citas de Obras completas van en el cuerpo del texto se seguird el mismo
esquema.

e) Para citas de ediciones electrénicas véanse mas adelante los formatos de
citacién en el apartado de Referencias bibliogréficas, teniendo en cuenta
que en las notas se cita el nombre por delante de los apellidos del autor.

£) Al citar los niimeros de péginas, utilizar el esquema pp. 523 y ss. para refe-
rirse a una pégina y las siguientes.

g) En las citas sucesivas de alguna obra citada con anterioridad se preferir el
uso de ob. cit. si se repite el titulo y se omite el lugar de edicién y la edito-
rial, siempre y cuando no sea la cita inmediatamente anterior, en cuyo caso
puede utilizarse tbidem o ibid. si es la misma obra y distinta p4gina o, iem o
(0., si se trata de la misma obra y pagina.

h) Vid. o cfr. se empleardn para referirse a una obra cuyo texto no se ha citado
directamente.

Citas bibliograficas en el apartado de Referencias bibliograficas:

a) Monograffas: ORTEGA Y GASSET, J. (1930): La rebelion de las masas. Madrid:
Revista de Occidente.

b) Capitulos o partes de monografias colectivas: ORTEGA Y GASSET, J. (1950):
“Prélogo”, en K. BUHLER, Zeoria de la expresion. Madrid: Revista de Occi-
dente, pp. 7-9.

c) Publicaciones periédicas: ORTEGA Y GASSET, J. (1941): “Apuntes sobre el
pensamiento, su teurgia y su demiurgia”, Logos, 1, pp. 11-39.

d) Sitio web: Perveus Digital Library Project (2008): CRANE, G. R. (ed.). [Online].
Tufts University. Direccién URL: http://www.perseus.tufts.edu. [Consulta:
7, octubre, 2008].

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



216 Normas para el envio y aceptacion de originales

e) Articulo en una revista electrénica: PATERNIANI, E. (1996): “Factores que
afectan la eficiencia de la seleccién en maiz”, Revwta de Investigacion Agricola-
DANAC, [Online], 1. Direccién URL: http://www.redpavfpolar.info.ve/
danac/index.html. [Consulta: 22, abril, 2001].

f) Trabajo publicado en CD-ROM: MCCONNELL, W. (1993): “Constitutional
History”, en The Canadian Encyclopedia, [CD-ROM]. Toronto: McClelland
& Stewart.

Si se trata de referencias de idéntica autorfa, deberdn ordenarse de mayor a
menor antigiiedad:
ORTEGA Y GASSET, José (1930): La rebelién de las masas. Madrid: Revista
de Occidente.
ORTEGA Y GASSET, José (1941): “Apuntes sobre el pensamiento, su teurgia
y su demiurgia”, Logos, 1, pp. 11-39.

En caso de que se cite segtin el estilo norteamericano el afio ird entre paréntesis
detrds del nombre del autor.

6. Los restimenes de Tesis Doctorales, que irdn acompafados de las corres-
pondientes palabras clave en espafiol e inglés, no deben exceder de 400
palabras. Deben adjuntar, asimismo, los siguientes datos:

a) Titulo de la tesis

b) Nombre y apellidos del autor de la tesis

c) Nombre y apellidos del director de la tesis

d) Departamento, Facultad, Universidad y afio académico en que la tesis
fue defendida y aprobada

e) Datos de contacto del autor (teléfono, direccién postal y de correo elec-
trénico)

En los casos en que la tesis no haya sido escrita en espafiol, se incluirg la tra-
duccién al mismo del titulo y el resumen.

7. No se remitirdn las primeras pruebas a los autores por lo que los manuscri-
tos han de enviarse revisados. Los autores recibirdn un ejemplar impreso de
la Revista y un archivo pdf de su trabajo, con excepcién de los trabajos que
incluyan materiales que estén sujetos a derechos de autor.

El proceso de evaluacién y aceptacién de manuscritos se realizard del siguiente
modo: Los autores remiten el trabajo a la Revista, pudiendo recomendar o recu-
sar nombres de potenciales revisores. Tras la revisién editorial, los manuscritos

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—oct'ubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Normas para el envio y aceptacion de originales 217

serédn objeto de dos informes a cargo de dos revisores externos, que descono-
cerén la identidad de los autores. Si hubiera discrepancia, se recurrird al juicio
de un tercer evaluador. El Consejo Editorial decidir4, en vista de los informes
respectivos, sobre la conveniencia de su publicacién. La Revista enviard a los
autores una comunicacién motivada de la decisién editorial y, en caso de que
esta haya sido favorable, la carta de aceptacién para su publicacién. Si fuera
necesario se solicitard del autor una versién definitiva.

El proceso concluye habitualmente en seis meses, aunque en determinadas
circunstancias y por razones diversas la comunicacién a los autores puede
demorarse.

Serén criterios excluyentes para la admisién de los manuscritos: no incidir en
el &mbito cultivado por la Revista, excederse en la extensién establecida, no
utilizar los sistemas de citas propuestos en la manera indicada y no enviar el
trabajo en el soporte requerido.

El Consejo Editorial de la Revista de Estudios Orteguianos acusaré recibo y acepta
considerar todos los originales inéditos, pero no se compromete a su devo-
lucién ni a mantener correspondencia sobre los mismos, salvo cuando sean
aceptados, hayan sido expresamente solicitados o para comunicar el dictamen.

Las fechas de recepcién y aceptacién de los originales, figurardn impresas y en
la padgina web de la Revista en el momento de su publicacién.

Es condicién para la publicacién de originales inéditos en la edicién impresa y
electrénica, si a ella hubiera lugar, que el autor o autores cedan a la Revista de
Estudios Orteguianos los derechos de propiedad (copyright). Con posterioridad a
dos afios de su publicacién en la Revista, los autores podran reproducir previa
autorizacién los trabajos o parte de los mismos, indicando siempre el lugar de
aparicién original.

La Revista de Estudios Ortequianos es recogida sistemdticamente por las Bases
de Datos y Repertorios Bibliogréaficos: Scopus, Dialnet, The Philosopherys Index,
IPB-International Philosophical Bibliography, ISOC-Ciencias sociales y Humanidades,
MIAR, Catdilogo 1.0 Latindex y estd categorizada por CARHUS y CIRC en
Espafia y por ANVUR en Italia.

La Revista de Estudios Orteguianos no se hace responsable de las opiniones en ella
expresadas por sus colaboradores.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre






288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Revista de Estudios Orteguianos
Quién es quién en el equipo editorial

DIRECTOR:
Jaime Jde Salas Ortueta, Universidad Complutense de Madrid y Centro
de Estudios Orteguianos, Fundacién Ortega — Marafién e Instituto

Universitario Ortega — Marafién, Espafia.

GERENTE:
Carmen Avenjo Pinilla, Centro de Estudios Orteguianos, Fundacién Ortega —
Marafién e Instituto Universitario Ortega — Marafién, Espafia

SECRETARIO DE REDACCION:
lvin Caja Herndndez-Ranera, Centro de Estudios Orteguianos, Fundacién
Ortega — Marafién e Instituto Universitario Ortega — Marafién, Espafia

CONSEJO EDITORIAL:
José Maria Beneyto Pérez, Universidad CEU San Pablo, Madrid, Espafa
Mercedes Cabrera Calvo-Sotelo, Universidad Complutense de Madrid, Espafia
Adela Cortina Orts, Universidad de Valencia, Espafia
Juan Pablo Fusi Aczpuria, Universidad Complutense de Madrid y Fundacién
Ortega — Marafién e Instituto Universitario Ortega — Marafién, Espafia
Gregorio Maranién y Bertrdn de Lis, Fundacién Ortega — Marafién e Instituto
Universitario Ortega — Marafién, Espafia
Andrés Ortega Klein, escritor y analista, Espafia
Fernando Rodriguez Lafuente, Fundacién Ortega — Marafién e Instituto
Universitario Ortega — Marafién, Espafia
Concha Roldin Panadero, Consejo Superior de Investigaciones Cientificas,
Espana
Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo-octubre



220 Quién es quién en el equipo editorial

Jesiis Sinchez Lambds, abogado, Espafia

José Juan Tobaria Cortés, Universidad Auténoma de Madrid, Espafia

José Varela Ortega, Universidad Rey Juan Carlos, Madrid y Fundacién Ortega
— Marafién e Instituto Universitario Ortega — Marafién, Espafia

Fernando Vallespin Ofia, Universidad Auténoma de Madrid, y Fundacién
Ortega — Marafién e Instituto Universitario Ortega — Marafién, Espaifia

CONSEJO ASESOR:

Enrigue Aguilar, Pontificia Universidad Catélica Argentina

Paul Aubert, Université d’Aix-Marseille, Francia

Marta Maria Campomar, Fundacién José Ortega y Gasset Argentina

Helio Carpintero Capell, Universidad a Distancia de Madrid, Espafia

Pedro Cerezo Galdn, Universidad de Granada, Espafia

Beéatrice Fonck, Institut Catholique de Parfs, Francia

A,n_qe‘[ Gabilondo Puwjol, Universidad Auténoma de Madrid, Espafia

Luts Gabriel-Stheeman, The College of New Jersey, Estados Unidos

Javier Gomd Lanzén, Fundacién Juan March, Madrid, Consejo de Estado,
Espana

Domingo Herndndez Sdnchez, Universidad de Salamanca, Espafia

José Lasaga Medina, Universidad Nacional de Educacién a Distancia, Espafia

Francisco José Martin, Universita di Torino, [talia

Jooé Luws Molinuevo Martinez de Bujo, Universidad de Salamanca, Espafia

Ciriaco Mordn Arroyo, Cornell University, Estados Unidos

Juan Manuel Navarro Cordon, Universidad Complutense de Madrid, Espafia

Nelson Orringer, University of Connecticut, Estados Unidos

José Antonto Pascual Rodriguez, Universidad Carlos 111, Madrid, Real Academia
Espafiola, Espafia

Ramén Rodriguez Gareia, Universidad Complutense de Madrid, Espafia

Javier San Martin Sala, Universidad Nacional de Educacién a Distancia,
Espana

Ignacio Sanchez Cdmara, Universidad Rey Juan Carlos, Espafia

Revista de
Estudios Orteguianos

N°48. 2024

mayo—octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Table of Contents

Number 48. May, 2024

ARCHIVE DOCUMENTS
Working Papers by José Ortega y Gasset

Marginalia in Les fleurs du mal by Charles Baudelarre.
José Ortega y Gasset

Edited by
Xavier Ortega Martin and Josu Rodriguez Llorente

Biographical Itinerary

José Ortega y Gasvel — Ramiro de Maeztu. Correspondence (1908-1926).

Fourth Part.
Presented and edited by Marfa Luisa Maillard Garcia

ARTICLES

Rationality, Relativity and History. A Theme of
Ortegas Time and Ours.
Jestis M. Diaz Alvarez

Nietzochean Background of Ortega y Gasset s Ratiovitalism
regarding Public Opnion.
Jests Conill Sancho

The Hinge, the Fold and the Chiasm: Variations on
El tema de nuestro tiempo.

Jorge Ubeda Gémez

Horror vacui in the Context of Ortega s Integration Fosay.
Ivdn Caja Herndndez-Ranera

11

27

93

111

129

147



222 Table of Contents

CLASSIC AUTHORS ON ORTEGA
Ortega seen by Chicago Group: Chancellor Hutchins and
Mission of the University.

Introduced by Angel Pascual Martin and Paolo Scotton 161
Review of Mission of the University.
Robert M. Hutchins 177

BOOK REVIEWS
Ortega s unwitting Leadership in the Golden Century of
Spantsh Journaltsm.
Margarita Marquez Padorno 183
(Ignacio Blanco Alfonso, 7 was born on a Press. José Ortega y
Gavsets Cultural Enterprises)

French Edition of Invertebrate Spain.
Juan Bagur Taltavull 186
(José Ortega y Gasset, L'Espagne invertébrée. Ebauche de quelgues
considérations huwtorigues. Translated by Frangois Géal.
Preface by Benoit Pellistrandi)

lberian Dialogues: Correspondence between Ortega y Gasset and
Portugueses (1929-1955).
Rui Bertrand Romio 189
(José Ortega y Gasset et al., J. Ortega y Gaswet: Correspondéncia
com portugueses. Organized and translated by

Margarida I. Almeida Amoedo)

Ortega’s Presence in Chile.
Jorge Acevedo Guerra 193
(Francisco José Martin [comp.] and José Diaz Fernadndez [ed.],
Receptions of Ortega y Gavwet in Chile, in Otrosiglo. Journal of Philosophy)

Proximity and Dustance. Reevaluating Ortega s Philosophy
for the English-speaking Worlo.
Jests M. Diaz Alvarez 198
(Carlos Morujao, Samuel Dimas and Susana Relvas,

The Philosophy of Ortega y Gassel Reevaluated)

Ortega and Eurape: A French Perapective.
José Lasaga Medina 203
(Béatrice Fonck, José¢ Ortega y Gavsvet. Thinker on Europe)

List of Contributors 209
Author Guidelines 213
Editorial Team 219

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



Revista de
Estudios Orteguianos

PUBLICACION SEMESTRAL

Boletin de Suscripcion

Suscripcion anual (2 numeros):
Espania, 24,04 € Europa, 32,74 €
Ameérica, 33,66 € Asia, 34,86 €

Ejemplar suelto:
Espana, 13,82 € Extranjero, 18,63 €

Numero doble:
Espana, 25,00 € Extranjero, 36,00 €

PUEDE SUSCRIBIRSE POR:

CORREO POSTAL: Centro de Estudios Orteguianos. ¢/ Fortuny, 53. 28010 Madrid (Espafia)
CORREO ELECTRONICO: estudiosorteguianos.secretaria@fogm.es
TELEFONO: 34 91 700 41 35
A TRAVES DE LA WEB: www.ortegaygasset.edu

(Rellene los datos al dorso)



Revista de
Estudios Orteguianos

PUBLICACION SEMESTRAL

Nombre y apellidos: ..........oooiiiiiiii e
Empresa o INStitUCION: ...
NF o CLF

Calle/Plaza: ........oeeiiieee e CPu

E-mails

] Deseo suscribirme a la Revista de Estudios Orteguianos desde el nimero ........... por periodos auto-
maticamente renovables de 1 afio.

[ Deseo recibir ......... ejemplares sueltos de [0S NUMET0S SIGUIENTES: .......c..vververeniereeeneineiseississesssissesssesns

Con la forma de pago siguiente:
(] Talon a nombre de Revista de Estudios Orteguianos

[ Transferencia a nombre de Revista de Estudios Orteguianos al Banco Santander
C/C n° ES15-0049-0321-08-2110214204

U Domiciliacién bancaria (cumplimente el boletin de domiciliacion)
Fecha y firma (*)

Boletin de domiciliacion bancaria

Sr. Director del BANCO/CAJal ...
DYool o] OO o QP
Poblacion: Provingia: ...

Titular de la cuenta:

Numero de C. C./Libreta: (11100 D0 OO0 OOO00O000000000

Muy Sr. mio: Autorizo a esa entidad para que con cargo a mi cuenta o libreta atiendan hasta nuevo
aviso los recibos que les presente la Revista de Estudios Orteguianos.

Fecha y firma (*)

(*) Es imprescindible la firma para formalizar la suscripcién



P¢ Alianza editorial

Ortega

Elhombre ylagente
y Otros ensayos

Alianza editorial

Ortega

Papeles
sobre
Velazquez
y Goya

y otros ;
énsayos g
Alianza |
editorial

{

alianzaeditorial.es



Revistas Culturales
EN FORMATO ELECTRONICO

www.quioscocultural.com




LA OBRA COMPLETA DE
JOSE ORTEGA'Y GASSET

JOSE ORTEGA Y GASSET.

Tomo I (1902-1915) Tomo I1 (1916) Tomo I1T (1917-1925) Tomo IV (1926-1931)

Tomo V (1932-1940) Tomo VI (1941-1955) Tomo VII (1902-1925) Tomo VIII (1926-1932) Tomo IX (1933-1948)
OBRA POSTUMA OBRA POSTUMA OBRA POSTUMA

JOSE ORTEGA Y GASSET

«Por fin, Ortega entero: magnifico trabajo,
cuidadoso cotejo con otras ediciones, indices,
apéndices y anexos, publicacién separada de
textos que el autor nodio ala imprenta.
Todo, en fin, como debe hacerse.»

OBRAS COMPLETAS

SanTos JuLiA, El Pafs

taurus

Tomo X (1949-1955)

OBRA POSTUMA E {NDICES GENERALES 1_]rr
world race

FUNDACION JOSE ORTEGA Y GASSET www.editorialtaurus.com






Edita

Fundacion
Qrtega—Maraﬁ@n

Fundadora
Soledad Ortega Spottorno

Presidente
Gregorio Maranén y Bertrdn de Lis

chprexidente primero
Juan Pablo Fusi Aizpuria

Vicepresidenta sequnda
Inés Lopez-Ibor Alcocer

Directora General
Lucia Sala Silveira



Fundacion
W) Ortega-Maranon
Centro de Estudios Orteguianos
Calle Fortuny, 53. 28010, Madrid
Tel: (34) 91 700 4139

Correo electrdnico: estudiosorteguianos.secretaria@fogm.es
Web: http://www.ortegaygasset.edu

48

00
N
=)
=]
~
~
7o}
<
-00
~
N
o

13,82 euros






