
2015

Revista de
Estudios Orteguianos

R
ev

is
ta

d
e

E
st

u
d

io
s

O
rt

eg
u

ia
n

o
s

2 0 1 5

Centro de Estudios Orteguianos
Calle Fortuny, 53. 28010, Madrid

Tel: (34) 91 700 4139, Fax: (34) 91 700 3530

Correo electrónico: estudiosorteguianos.secretaria@fog.es

Web: http://www.ortegaygasset.edu 13,82 euros

30

30

01 PORTADA NUM. 30 CUATRICOMIA:01 PORTADA NUM. 30  28/05/15  8:57  Página 1



Revista de Estudios Orteguianos

PUBLICACIÓN SEMESTRAL

Director
Javier Zamora

Gerente
Carmen Asenjo

Redacción
Enrique Cabrero, Iván Caja,

Isabel Ferreiro, Felipe González Alcázar

Consejo Editorial
José María Beneyto Pérez, Mercedes Cabrera Calvo-Sotelo,

Adela Cortina Orts, Juan Pablo Fusi Aizpurúa,
Gregorio Marañón Bertrán de Lis, Jacobo Muñoz Veiga,

Andrés Ortega Klein, Fernando Rodríguez Lafuente,
Concha Roldán Panadero, Jesús Sánchez Lambás,

José Juan Toharia Cortés, José Varela Ortega,
Fernando Vallespín Oña

Consejo Asesor
Enrique Aguilar, Paul Aubert, Marta Campomar,

Helio Carpintero, Pedro Cerezo, Béatrice Fonck, Ángel Gabilondo,
Luis Gabriel-Stheeman, Javier Gomá, Domingo Hernández, José Lasaga,

Thomas Mermall (†), José Luis Molinuevo, Ciriaco Morón, Javier Muguerza,
Juan Manuel Navarro Cordón, Nelson Orringer, José Antonio Pascual,

Ramón Rodríguez, Jaime de Salas, Javier San Martín, Ignacio Sánchez Cámara

Edita

Fundadora
Soledad Ortega Spottorno

Presidente
José Varela Ortega

Vicepresidente
Gregorio Marañón y Bertrán de Lis

Vicepresidente Segundo
Jesús Sánchez Lambás

Secretario General y Director Académico
Fernando Vallespín Oña

Directora General
Lucía Sala Silveira

Presidente de la Comisión Académica
Juan Pablo Fusi Aizpurúa

Comisión Ejecutiva Delegada del Patronato
Gregorio Marañón y Bertrán de Lis, Jesús Sánchez Lambás, 

Juan Pablo Fusi Aizpurúa, Manuel Gasset Loring, 
Jaime Terceiro Lomba, Emilio Gilolmo López

01 PORTADA NUM. 30 CUATRICOMIA:01 PORTADA NUM. 30  28/05/15  8:57  Página 2



Revista de
Estudios Orteguianos

201530

02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO:02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO  28/05/15  8:57  Página 1



Redacción, Administración y Suscripciones
Centro de Estudios Orteguianos

Fundación José Ortega y Gasset - Gregorio Marañón
Fortuny, 53. 28010 Madrid

Teléf.: (34) 91 700 41 39   Fax: (34) 91 700 35 30
Correo electrónico: estudiosorteguianos.secretaria@fog.es

Web: http://www.ortegaygasset.edu

©  Fundación José Ortega y Gasset - Gregorio Marañón, 2015

Diseño y maquetación: Vicente Alberto Serrano

Diseño de cubierta: Florencia Grassi

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882
Depósito Legal: M. 43.236-2000 
Advantia Comunicación Gráfica, S. A. 
C/ Formación, 16. Pol. Ind. Los Olivos 
28906 Getafe (Madrid)
Impreso en España
https://doi.org/10.63487/reo.n30

Esta revista ha recibido una ayuda a la edición del Ministerio de Educación, Cultura y Deporte en 2015

02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO:02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO  28/05/15  8:57  Página 2

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 



DOCUMENTOS DE ARCHIVO

Papeles de trabajo de José Ortega y Gasset

Notas de trabajo sobre Dilthey II.
José Ortega y Gasset

Edición de
Jean-Claude Lévêque e Isabel Ferreiro Lavedán 5

Itinerario biográfico

José Ortega y Gasset – Coriolano Alberini. Epistolario (1916-1948).
Presentación y edición de Roberto E. Aras 39

ARTÍCULOS

Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa 
en Coseriu y Ortega y Gasset.
Jesús Martínez del Castillo 79

La construcción del conocimiento científico como imperativo 
ético-político en el pensamiento de José Ortega y Gasset.
Domingo Fernández Agis 111

La recepción de la obra de José Ortega y Gasset en Polonia.
Dorota Leszczyna 127

Idea y reforma de la Universidad: José Ortega y Gasset, 
Manuel García Morente y Jaime Benítez.
José Emilio Esteban Enguita 135

Elementos para una antropología filosófica de la educación 
en Ortega y Gasset.
José Luis Botanch Callén 155

Sumario
Número 30. Mayo de 2015

02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO:02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO  28/05/15  8:57  Página 3

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882



CLÁSICOS SOBRE ORTEGA

Evocación: los encuentros de Vicente Aleixandre con Ortega.
Introducción de Felipe González Alcázar 175

José Ortega y Gasset, en el jardín de Lope. 
Vicente Aleixandre 183

RESEÑAS

La Revista de Occidente, instrumento de pedagogía cultural europea. 
Javier San Martín Sala 187
(Carl Antonius Lemke Duque, Europabild – Kulturwissenschaften
Staatsbegriff. Die Revista de Occidente (1923-1936) und der 
deutsch-spanische Kulturtransfer der Zwischenkriegszeit)

La generación del 14 en su centenario. Jorge Costa Delgado 192
(Antonio López Vega (dir.), Generación del 14. Ciencia y Modernidad)

La “vital curiosidad” italiana por Ortega y Gasset. Elena Trapanese 197
(Lucia Parente, Ortega y Gasset e la “vital curiosidad” filosofica)

Ortega antes de Ortega, la cultura. José Antúnez Cid 199
(Alfonso García Nuño, El carácter salvífico de la cultura 
en Ortega y Gasset. 1907-1914)

Ortega y su trayectoria filosófica. Del neokantismo 
a su última filosofía. Jean-Claude Lévêque 205
(José Ortega y Gasset, Wprowadzenie dla niemieckich czytelników 
[Prólogo para alemanes], edición de Dorota Leszczyna, y 
Dorota Leszczyna, José Ortegi y Gasseta. Studia na niemieckich 
universytetach [José Ortega y Gasset. Estudios en la universidad alemana])

Una generación modernizadora. Javier Zamora Bonilla 207
(Francisco José Martín (ed.), Intelectuales y reformistas. 
La Generación de 1914 en España y en América)

Relación de colaboradores 209
Normas para el envío y aceptación de originales 211
¿Quién es quién en el equipo editorial? 217
Table of Contents 221

4 Sumario

02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO:02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO  28/05/15  8:57  Página 4

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

José Ortega y Gasset
Notas de trabajo sobre Dilthey II

Edición de
Jean-Claude Lévêque e Isabel Ferreiro Lavedán

Introducción

Con la intención de dar a conocer el mayor número posible de las notas
de trabajo que Ortega y Gasset dedicó a Wilhelm Dilthey, la presente
edición publica las carpetas: “Dilthey. Su época y exposición de la

obra” con 20 hojas; “Lecturas para Dilthey”, de una hoja; y “Positivismo”, de
9 hojas, con nota de Soledad Ortega: “encontrado en una carpeta titulada 
I. Dilthey. Su época y exposición de la obra”.

Se suman estas notas, así, a las ya presentadas, en los números 17 y 18, perte-
necientes a las carpetas “Dilthey”1 y “Alrededor de Dilthey desde la razón vital”2;
que abundan, pues, en mostrar el gran número de apuntes que Ortega dedicó al
análisis de la obra del filósofo alemán. Queda así por publicar, acerca de Dilthey,
una última carpeta, conservada en el Archivo de José Ortega y Gasset, titulada
“Dilthey”, de 243 hojas más una carpetilla con dos hojas con bibliografía, que por
razón de espacio tendrá que aguardar a una edición monográfica3.

D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

1 José ORTEGA Y GASSET, “Notas de trabajo de la carpeta «Dilthey»”, edición de Jean
Claude Lévêque, Revista de Estudios Orteguianos, mayo 2009, nº. 18, pp. 49-75.

2 José ORTEGA Y GASSET, “Notas de trabajo de las carpetas «Alrededor de Dilthey desde la
razón vital»”, edición de Jean Claude Lévêque, Revista de Estudios Orteguianos, noviembre 2009,
nº. 19, pp. 33-56.

3 [Cabe señalarse también la carpeta “Prólogo Dilthey. Heidegger”, con nota de Soledad Or-
tega “como aparece”, de 7 hojas, que incluye una carpetilla titulada “Heidegger” de 12. Carpeta

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 5

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Lévêque, J. C. y Lavedán, I. F. (2015). Notas de trabajo sobre Dilthey II. Revista de Estudios 
Orteguianos, (30), 5-29.
https://doi.org/10.63487/reo.355

ORCID: 0000-0003-2841-6078



Las notas que ahora se presentan en éste número parecen corresponder a
distintos momentos. Como es sabido por él mismo, Ortega conoce a Dilthey
tarde, es en los años treinta cuando lo descubre4, a partir de ahí aparece su 
inmediato interés por traducirlo y darlo a conocer en lengua española, como
sus reflexiones en torno a él, de las que estas notas son muestra. 

Algunas de estas notas pudieran ser preparatorias de su texto “Guillermo
Dilthey y la idea de la vida”, publicado por primera vez en tres entregas en 
Revista de Occidente, en los números de noviembre y diciembre de 1933, y de 
enero de1934. En ellas, queda implícita también la lectura de Ser y Tiempo; y se
puede ver cómo Ortega profundiza en su filosofía de la razón vital e histórica,
cómo señala los límites y los hallazgos de la filosofía diltheyana, y cómo se dis-
tancia de la ontología de Heidegger.

Si bien la superación de la terminología diltheyana se suscita, en cierta 
medida, por la discusión crítica a partir de la lectura de Husserl y de Heide-
gger, el diálogo con Dilthey, con todo, es también importante en la reelabora-
ción orteguiana de la razón histórica, como en la concepción del hombre en
cuanto ser-histórico, caracterizado por ser constitutivamente un heredero.

Años alante, el estudio de la obra de Dilthey seguirá dando lugar a Ortega
a una profunda reflexión crítica, en un momento de su filosofía en plena ma-
durez. A ese momento corresponde el “Prólogo a la Introducción a las ciencias del
Espíritu de Wilhelm Dilthey” de 1946. Es ya el autor de los dos cursos sobre La
razón histórica, impartidos en Buenos Aires y Lisboa, en 1940 y 1944 respecti-
vamente, y pronto del dedicado a la Historia universal de Toynbee, en Madrid,
entre 1948 y 1949.

Así, situando a Dilthey en su contexto, y analizando sus relaciones con
Kant a la altura de 1883, año de publicación de la Einleitung…, Ortega desta-
ca la importancia de la obra de Dilthey, y sus relaciones con el Positivismo y el
cientificismo de su época, así como de los problemas filosóficos de la época
post-hegeliana. El positivismo, según el filósofo madrileño, sordo para las ulti-
midades, no puede concebir la vida como realidad radical. Señalará también
las dificultades encontradas por Dilthey a la hora de articular las dimensiones
de la vida individual y de la vida social, temas que el filósofo madrileño reto-
mará en El hombre y la gente (1949-1950).

6 Notas de trabajo sobre Dilthey II

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

y carpetilla ya publicadas, entre los números 2 y 3 de esta revista, en José ORTEGA Y GASSET,
“Notas de trabajo sobre Heidegger” y “Notas de trabajo sobre Heidegger. Segunda parte”, edi-
ción de J.L. Molinuevo y D. Hernández Sánchez, Revista de Estudios Orteguianos, nº 2 y nº 3, 
mayo y noviembre 2001 respectivamente.

4 José ORTEGA Y GASSET, “Guillermo Dilthey y la idea de la vida”, en Obras completas. Ma-
drid: Fundación José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, VI, 229. En adelante las citas de tex-
tos de José Ortega y Gasset se harán directamente del título de la obra, y se indicará el número
de tomo en romanos y el de página en arábigos de esta edición.

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 6

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Con todo, las notas dan cuenta de la familiaridad que tenía Ortega con la
filosofía alemana contemporánea y, con ello, su capacidad para integrarla en su
propia filosofía. De especial interés es la referencia a Georg Misch, yerno de
Dilthey y pensador eminente en la Alemania de los años veinte y treinta, ade-
más de editor de las Obras completas del mismo Dilthey. Pues se puede advertir
que Ortega conocía y había leído su obra principal, Lebensphilosophie und 
Phänomenologie, en el momento de la elaboración de algunos de sus más impor-
tantes textos de los años treinta y cuarenta, cuando su interpretación de Dilt-
hey y de Husserl era realmente novedosa.

Criterios de edición

La edición de estas Notas de trabajo reproduce fielmente la forma circuns-
tancial y privada en que fueron escritas, con el objeto de que lleguen al lector
precisamente como lo que son: “Notas de trabajo”. Se trata casi siempre de
breves apuntes para un desarrollo ulterior de ideas y, otras veces, de anotacio-
nes al hilo de alguna lectura.

Se presentan las Notas tal y como aparecen ordenadas en la carpeta citada,
con el deseo que anima esta sección de mostrar la forma en que se conservan
en el Archivo. Las citas a textos antiguos aparecen también como son, esto es,
sin haber actualizado la ortografía.

Cuando las Notas se relacionan directamente con ideas contenidas en el 
corpus publicado de Ortega, se reproduce al pie algún párrafo destacado que
alude al tema en cuestión, junto a la referencia de su lugar en las Obras comple-
tas, indicando, tras el año de publicación —o de redacción en el caso de la obra
póstuma— entre paréntesis, el número de tomo en romanos y el de página en
arábigos. Los textos se citan por la última edición: Madrid, Fundación José
Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, tomos I-X.

Cuando las notas consignan los libros utilizados por Ortega, se indica a pie
de página la referencia exacta del libro mencionado. Asimismo, cuando remi-
ten a una o varias páginas determinadas de un texto, se transcribe, siempre que
ha sido posible, el párrafo o párrafos señalados por Ortega en los ejemplares
que él mismo manejó de su biblioteca personal, conservada en la Fundación
José Ortega y Gasset – Gregorio Marañón5.

7JEAN-CLAUDE LÉVÊQUE E ISABEL FERREIRO LAVEDÁN

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

5 Los libros consultados para estas notas, que se encuentran en la biblioteca personal del
autor, conservada en la Fundación José Ortega y Gasset - Gregorio Marañón son los siguien-
tes: Wilhem DILTHEY, Einleitung in die Geisteswissenschaften, en Gesammelte Scriften, vol. I. Berlin:
Verlag von Teubner, 1922; W. DILTHEY, Introducción a las ciencias del espíritu. Traducción de E.
Imaz. México: Fondo de cultura económico, 1944; Edmund HUSSERL, Méditations Cartésiennes:
introduction a la phénoménologie. París: Armand Colin, 1931; Georg MISCH, Lebensphilosophie und

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 7

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

Notas de trabajo sobre Dilthey II8

Respecto de los criterios de edición, se mantienen los rasgos de la pluma de
Ortega, incluidos los guiones y otros signos de puntuación. Se normaliza la or-
tografía y se desarrollan las abreviaturas habituales de Ortega (“ej.” por “ejem-
plo”, “q” por “que”, etc.). Del mismo modo, cuando las abreviaturas son
reconocibles, se mantiene la abreviatura y se completa la palabra señalando el
añadido entre [ ]. Así, todo añadido de los editores va entre [ ]. Las palabras
que resultan ilegibles se señalan con [.].El cambio de página se marca con //.
Cada nota va precedida de *. el comienzo de cada carpetilla de **, y el de car-
peta de ***. Se hace una llamada para indicar en nota al pie la signatura con
que está numerado en el Archivo el texto que sigue. Los términos tachados se
colocan y señalan así mismo a pie de página con la marca [tachado]; los su-
perpuestos van entre / / en el cuerpo del texto, con la indicación [superpuesto]
en nota al pie. Los subrayados de Ortega se reproducen mediante cursiva, to-
do subrayado se debe al autor.

Phänomenologie: Eine Auseinandersetzung der Dilthey’schen Richtun mit Heidegger und Husserl. Leipzig:
Teubner, 1931; Georg MISCH, Lebensphilosophie und Phänomenologie. Leipzig: Teubner, 1931;
Georg MISCH, Vom lebens-und gedankenreis Wilhelm Diltheys. Frankfurt: Schulte-Bulmke, 1947;
Hans PICHLER, Christian Wolffs Ontologie. Leipzig: Verlag der Dürr’sche Buchhandlung, 1910;
Georg SIMMEL, Schopenauer und Nietzsche. Leipzig: Duncker &Humblot, 1907.

Otros libros relacionados con estas notas que no se conservan en la biblioteca: Titus LU-
CRETIUS CARUS, De rerum natura libri sex. Florencia: Typis A. Massae, 1749; A. COMTE, Discours
sur l’esprit positif. París: Dalmont, 1844; Francis Macdonald CORNFORD, From religion to Philo-
sophy. Londres: Arnold, 1912; Joseph DÖRFLER, Vom Mythos zum Logos, Freistadt: Staatsg.,
1914; Martin HEIDEGGER, Sein und Zeit, Tübingen: Max Niemeyer, 1967; Martín HEIDEGGER,
El ser y el tiempo. Traducción, prólogo y notas de Jorge Eduardo Rivera. Madrid: Trotta, 2003;
J. S. MILL, La Philosophie de Hamilton, traducción de E. Cazelles. París: Germer Baillère, 1869.
Los libros consultados para esta edición, fuera de la biblioteca de la Fundación, son: Jacob 
Christoph BURKHARDT, La cultura del renacimiento en Italia, traducción de T. Blanco, F. Bouza y
J. Barja. Madrid: Akal, 2004; Poetas líricos de los siglos XVI y XVII, colección ordenada por don Adolfo
de Castro. Madrid: Rivadeneyra, 1854, 2 vols.; DIÓGENES LAERCIO, Vidas, opiniones y sentencias de
los filósofos más ilustres, traducción de C. García Gual. Madrid: Alianza, 2007; LUCRECIO, De re-
rum natura, traducción de A. García Calvo. Madrid: Gredos, 1977.

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 8

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



JOSÉ ORTEGA Y GASSET
Notas de trabajo sobre Dilthey II

***1

Positivismo

*2

Hamilton simboliza la situación positivista de él mismo y de todo su tiempo
así: Podemos decir del hombre lo que Virgilio decía de Eneas cuando éste con-
templaba en las enceladuras proféticas de su escudo los destinos gloriosos de
Roma:

Rerumque ignorus, imagine gaudet
Ignora la realidad y se satisface en sus nuevas imágenes.
Cit. en John Stuart Mill. The Philosophie of Hamilton. trad. fr. p. 223.

*4

¿Qué significa?:
1º que todo conocimiento es 5 relativo (¿y por lo tanto su objeto?)

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

1 [1/12. La carpeta tiene nota de Soledad Ortega “Positivismo” que dice: Positivismo. En-
contrado en una carpeta titulada “I. Dilthey, su época y exposición de la obra”]

2 [1/12-1]
3 [“Toute notre connaisance de l’Esprit et de la matière est donc, comme nous l’avons dit,

simplement relative; nous ne savons rien de l’existence prise au sens absolu et en soi: et nous
pouvons dir de l’homme ce que Virgile dit d’Énée, contemplant dans les ciselures prophétiques
de son bouclier les glorieuses destinées de Rome: «Rerumque ignarus, imagine gaudet»”: “Todo
conocimiento nuestro del espíritu y de la materia es por lo tanto, como hemos dicho, simple-
mente relativo; no sabemos nada de la existencia, entendida en el sentido absoluto y en sí; y po-
demos decir del hombre lo que Virgilio dijo de Eneas, cuando éste contemplaba los gloriosos
destinos de Roma en las tallas de su escudo: «Ignora los hechos, disfruta la imagen»”, J. S. MILL,
La Philosophie de Hamilton, trad. de E. Cazelles. París: Germer Baillère, 1869, p. 22]

4 [1/12-2]
5 abso [tachado] D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 9

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



2º que sólo conocemos lo inmanente.
3º que no conocemos ni sustancias ni causas sino leyes y relaciones.

*6

Pensar la ontología relativista del positivismo. El ente como mero pròs ti –
Ver si esto es posible – ver si no se oculta tras esa ontología de idea otra vivi-
da de creencias.

*7

Comte
Una de sus cosas geniales es ser el primero que, no por prejuicios de otro

orden, sino partiendo de [.] viviendo radicalmente la ciencia no tiene la menor
beatería por el conocimiento. Por ejemplo Discours 388. Se ve que no acepta
lo mismo, que el conocimiento sea por sí un bien – frente a todo el pasado.

*9

Positivismo
Una y otra vez repite Comte la necesidad de “se restreindre aux recherches

vraiment accessibles”, a los “problemas solubles”.
Hay, pues, en el h[ombre] posit[ivista] una conciencia de con –y retención–

de tabú al Allende.
¿Por qué esto?
Porque a la espalda 10 tenía muchas creencias transcendentes: “estar en lo

cierto”, “haber, por fin, llegado”, progreso, Razón. Limitación de la ciencia, in-
variabilidad de las leyes. ¿Por qué // pues, esa vergüenza ante la imaginación,
ante el ataque a los problemas últimos... “insolubles”?

10 Notas de trabajo sobre Dilthey II

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

6 [1/12-3]
7 [1/12-4]
8 [“Car la pensée continue d’une subite perturbation arbitraire dans l’économie naturelle doit

toujours rester inseparable, au moins virtuellement, de toute théologie quelconque, même re-
duite autant que possible”: “Porque el pensamiento continuo de una perturbación imprevista en
la economía natural, tiene que quedar siempre inseparable, al menos de forma virtual, de cual-
quier teología, bien que reducida en la medida de lo posible”, A. COMTE, Discours sur l’esprit po-
sitif. Paris: Carilian-Gouery, 1844, p. 37]

9 [1/12-5]
10 había [tachado]D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

–––

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 10

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Comte declara con constante ingenuidad que las leyes o hechos generales
son un “misterio”, por ejemplo Discours 2811. Es decir, siente más allá del mun-
do positivo otro que es el decisivo pero deliberadamente se vuelven de espal-
das a él. ¿Por qué? ¿Qué significa esto? ¿Cómo es efectivamente el mundo
positivista, no el que él defina sino aquel que viva? //

*12

Toda filosofía comienza proponiéndose definir una realidad prototípica, fir-
me, incuestionable –por ejemplo, en la segunda mitad del siglo XIX, el dato
sensible. Es una faena intelectual que intenta poner orden último y firme entre
nuestros conceptos y para ello necesita comenzar con uno que presente las
condiciones requeridas para que en él se apoyen los demás y de él se pueda
partir.

Ahora bien, estas 13 condiciones 14 que ha de tener una realidad para ser la
primaria o prototípica o única, se las pone a sí mismo el intelecto en virtud de
tales o cuales motivos o razones. En vista y función //

15

2
de éstas el intelecto pone algo como la realidad primaria. Ésta es, por tanto,
resultado de una posición, de /ser/16 preferida por el intelecto. Ahora bien,
la condición que cada vez se ha ido destacando más enérgicamente, /más
conscientemente/17 en la evolución de la filosofía, es que la realidad no sea
puesta por el intelecto, sino dada a él, puesta a él por sí misma. De aquí el po-
sitivismo.

11JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

11 [“L’ordre naturel résulte, en chaque cas pratique, de l’ensemble des lois des phénomènes
correspondants, doit évidemment d’abord nous être bien connu puor que nous puissions ou le
modifier à notre avantage, ou du moins y adapter notre conduite, si toute intervention humaine
y est impossible, comme envers les éléments célestes”: “El orden natural que resulta, en cada ca-
so práctico, del conjunto de los fenómenos correspondientes, tiene que sernos bien conocido pa-
ra que podamos o bien modificarlo para nuestra ventaja, o bien adaptarlo a nuestra conducta, si
toda intervención humana resulta imposible, como en el caso de los elementos celestes”, A. COM-
TE, Discours..., ob. cit., p. 28]

12 [1/12-6]
13 realid [tachado]
14 se las [tachado]
15 [1/12-7]
16 [Superpuesto] una [tachado]
17 [Superpuesto] D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 11

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Pero entonces no puede consistir la realidad primaria en algo que sólo apa-
rece como resultado del proceso intelectual ya concretamente filosófico en que
la hallamos, preferimos y ponemos, sino en lo que //

18

3
hay ya ahí puesto por sí cuando el intelecto parte a buscar “lo puesto por sí”.19

Siendo esto así, tendremos que en este momento de partir en busca de lo que
verdaderamente hay o realidad primaria, lo que verdaderamente hay es eso: un
hombre que busca la realidad y que 20 /esa/21 su realidad pre-buscada tiene una
determinada estructura que le fuerza o lleva a buscar aquélla: en suma, la vida
en su incoercible e insuperable espontaneidad e ingenuidad.

*22

En el positivismo – anestesia metafísica – sordera para ultimidades. Cómo
se puede vivir en penultimidades. La vida “distraída”.

–––
La teoría del conocimiento no parte de lo que bona fide es conocer, pero só-

lo en el movimiento del auténtico conocer se produce el efectivo con sus limi-
taciones.

Además suelen faltar condiciones de la posibilidad y de la necesidad del co-
nocer. En Kant falta esta última que es lo esencial. Injustificación del conoci-
miento.

***23

Lecturas para Dilthey

*24

12 Notas de trabajo sobre Dilthey II

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

18 [1/12-8]
19 Y entonces [tachado]
20 la busca [tachado]
21 [Superpuesto]
22 [1/12-9]
23 [4/1. El título de la carpeta, “Lecturas para Dilthey”, es de la mano de Ortega, y en la mis-

ma portada, anota al pie su hija, Soledad Ortega, “Como aparece”, por tanto, se trata de una car-
peta que se conserva tal y como la dejó su autor, y así la reproducimos]

24 [4/1-1]D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 12

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



I. J. Dörfler, Vom Mythos zum Logos, Fr[eistadt], 191425

F. M. Cornford, From religion to philosophy, 191226

***27

Dilthey
Su época y exposición de la obra

*28

Nota en el Prólogo Dilthey sobre generaciones.
La guerra civil, incuestionablemente, justifica muchas cosas, disculpa otras

tantas pero lo que ni justifica ni disculpa es que se dediquen a escribir los se-
ñoritos aficionados siendo 29 escribir una operación que anda siempre tan cer-
ca de ser superflua.

*30

Idealismo
Si las cosas 31 son pensamientos también el yo lo sería. Porque éste –según

el idealismo– existe porque me doy cuenta de él, porque lo pienso. Pero si el
pensar, si la conciencia no fuese posición de realidad esto sería imposible, sería
irrealidad y sólo un yo pensado, no un yo existente –o el pensamiento no exis-
tiría– no esset cogitatio, sino que sería sólo pensamiento pensado y no pensa-
miento existiendo32.

13JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

25 [Joseph DÖRFLER, Vom Mythos zum Logos, Freistadt: Staatsg, 1914]
26 [Francis Macdonald CORNFORD, From Religion to Philosophy. Londres: Arnold, 1912]
27 [4/2 El título de la carpeta: “Dilthey. Su época y exposición de la obra” es de mano de 

Ortega, y en la misma portada anota su hija, Soledad Ortega, “Encontrado así”, por tanto, se
trata de una carpeta que se conserva tal y como la dejó su autor, y así la reproducimos]

28 [4/2/1]
29 la operación de [tachado]
30 [4/2/2]
31 fueran [tachado]
32 [“El radicalismo con que la filosofía procede al elaborar su universal teoría nos hace caer

en la cuenta de que toda teoría está condicionada y por qué condiciones lo está, o sea, que no
hay teoría ex nihilo. Dicho en otra forma: que el contenido o toda teoría o tesis supone la teoría
y la tesis como actuación, como ejecutividad, como vida, y, sin quererlo, pone a ésta como ab-
soluta realidad, sólo en la cual y dentro de la cual puede existir con existencia secundaria, pue-
de ser el contenido o teorema lo que pretende ser, a saber: verdad. Pero esto nos plantea la D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 13

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



*33

La vida inmanente y transcendente a la vez, por tanto, emanente.
–––
La física es una concreción de la metafísica: la realidad que ésta define in

genere e in genere estructura es en la física concretada, singularizada. Pero no
ha habido una metahistoria. La historia /no/34 se ha hecho como concreción de
aquélla. Y así, nos habla sólo de lo singular como tal, y por ello no sabemos de
qué género de realidad nos habla. Una cabeza clara no sabe de qué le habla un
libro de historia, como no entendería un párrafo hecho sólo de adjetivos. Ésta es
y no otra la razón del retraso de la historia.

*35

Polibio y la “historia como sistema”
Al fin del cap[ítulo] VII del libro III, aparece muy clara y formalmente su

idea de la “historia universal”. Sólo ésta hace saber y comprender un hecho his-
tórico porque sólo ella lo deriva de toda la serie de sus antecedentes, concomi-
tantes y consiguientes. Así la historia es un sistema íntegro de causación y
ningún hecho queda bruto y sin derivar. Todo viene de algo, va algo y es pre-
sionado en torno por los otros algos contemporáneos. Polibio se da clara cuen-
ta de que la misión del historiador no es “contar” sino “derivar”, “deducir”, por
tanto, que su mirada tiene que ser incesantemente móvil, moverse de lo pre-
sente al pasado, al porvenir y a lo compresente36. Las historias // particulares
son, pues, en rigor, la negación de la historia.

14 Notas de trabajo sobre Dilthey II

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

paradójica tarea de construir una teoría primordial cuyo tema tiene que ser la realidad preteoré-
tica como tal. De que esto sea posible depende que sea posible la filosofía”, “[Vida como ejecu-
ción (El ser ejecutivo). Lecciones del curso 1929-1930]”, VIII, 224]

33 [4/2/3]
34 [Superpuesto]
35 [4/2/4]
36 [“Zu Skepsis. Ursache. Die Kritik des Kausalbegriffs ist fundamental in dem skeptischen

Denken. Sie wird nun aber auch angewandt auf die Grammatik und Geschichte. Hier entsteht
das Problem, ob die Rechtfertigung des Kausalbegriffs, welche die stoischen Philosophen gegen
die Skeptiker unternommen haben, auch von den Historikern aufgenommen worden ist. Im
Kern ist die Durchführung des Kausalbegriffs im stoischen Weltbegriff die tatsächliche Antwort
auf die Skepsis. Für die Geschichte also das Werk des Polybius. Fragt sich, ob derselbe ein dok-
trinales Bewußtsein davon hat”, Wilhem DILTHEY, Einleitung in die Geisteswissenschaften, en Ge-
sammelte Scriften, vol.I. Berlin: Verlag von Teubner, 1922, p. 425: “En cuanto a la Sképsis. La
causa. La crítica del concepto de causa es fundamental en el pensamiento escéptico. Pero ahora
se aplica también a la gramática y a la historia. Aquí surge el problema de si la legitimación del
concepto causal intraprendida por los filósofos estóicos en contra de los Escépticos haya sidoD

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 14

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



En el Libro I, prólogo, se declara que es tan absurdo 37 creer que se entera
uno de algo con las historias particulares como que vea un ser viviente quien
tiene separados los miembros de éste.

*38

La paradoja del historiador
Si el historiador se ocupa del futuro con el pasado, pero ¿por qué y para

qué? Porque se pre-ocupa del [.]39. Y más que nadie: lo tiene presente con su
carácter radicalmente otro que el presente y el pasado. Le aterra que éste mue-
ra y no llegue a aquél. Quiere inyectar el pasado en el futuro.

*40

Eadem sunt omnia semper
Lucrecio
Véase también al fin del libro V de Lucrecio la tesis de que la civilización es

una degeneración y no un progreso41.

*42

43

15JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

acogida también por los historiadores. En su núcleo la actuación plena del concepto de causa se
encuentra de forma factual en el concepto estóico de mundo. En la Historia entonces en la obra
de Polibio. Nos preguntamos si tuviera de esto una conciencia doctrinal”]

37 que [tachado]
38 [4/2/5]
39 [Ortega hace un signo, una especie de Z o 2 grande, que parece querer ahorrarse escribir

una palabra obvia. Podría ser “futuro” en este caso, a nuestro entender]
40 [4/2/6]
41 [“Navigia, atque agri culturas, moenia, leges, arma, vias, vesteis, et cetera de genere ho-

rum, prsemia, delicias quoque vitae funditus omneis, carmina, picturas et daedala signa, politus
usus et impigrae simul experientia mentis paulatim docuit pedetemptim progredientis. sic unum
quicquid paulatim protrahit aetas in medium ratioque in luminis erigit oras; namque alid ex alio
clarescere corde videbant, artibus ad summum donec venere cacumen”, Titus LUCRETIUS CA-
RUS, De rerum natura. Florencia: Typis A. Massae, 1749, Liber V, p. 433: “Y la navegación, la
agricultura, la arquitectura, la jurisprudencia, el arte de hacer armas y caminos, de preparar las
telas y las otras invenciones a estas semejantes, y aun todas las que son de mero gusto, la pintu-
ra, escultura y poesía, se inventaron a fuerza de experiencias por la necesidad y por la industria.
El tiempo de este modo poco a poco trae los descubrimientos de las cosas, y la industria adelanta
sus progresos; pues vemos que el ingenio perfecciona las artes sin cesar  unas con otras, hasta
que logran perfección cumplida”]

42 [4/2/7]
43 Sobre el anuncio de [tachado] D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 15

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Este libro comienza exponiendo el problema que representa dar un funda-
mento rigoroso a las humanidades y anticipando que ese fundamento sólo pue-
de consistir en una consideración “empírica” –esto es, que se atenga
estrictamente a lo patente en los fenómenos 44 mentales– de 45 la “vida aními-
ca” 46 según ella es cuando se la toma en su constituyente totalidad47.

Mas la realización de este proyecto // queda para el tomo segundo48. En el
presente, lo que hay sobre ese anuncio y programa es una historia de la 49 me-
tafísica anterior a Kant y una crítica de toda metafísica. Para D[ilthey], sien-
do el hombre un ente histórico y en grado eminente la inteligencia humana,
toda teoría tiene que partir de su propia historia, cobrar conciencia de los 
pasos que ha dado antes del presente. Esa historia desemboca 50 por sí misma

16 Notas de trabajo sobre Dilthey II

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

44 espirituales [tachado]
45 la totalidad de [tachado]
46 en su totalidad [tachado]
47 [“Die tiefere Begründung der selbständigen Stellung der Geisteswissenschaften neben

den Naturwissenschaften, welche Stellung den Mittelpunkt der Konstruktion der Geisteswis-
senschaften in diesem Werke bildet, vollzieht sich in diesem selber schrittweise, indem die
Analysis des Gesamterlebnisses der geistigen Welt, in seiner Unvergleichbarkeit mit aller Si-
nnenerfahrung über die Natur, in ihm durchgeführt wird. Ich verdeutliche hier nur dies Pro-
blem, indem ich auf den zweifachen Sinn hinweise, in welchem die Unvergleichbarkeit dieser
beiden Tatsachenkreise behauptet werden kann: entsprechend empfängt auch der Begriff von
Grenzen des Naturerkennens eine zweifache Bedeutung”, W. DILTHEY, Einleitung in dre Geistes-
wissenschaften, ed. cit., p. 9: “La fundación honda de la posición autónoma de las ciencias del es-
píritu frente a las ciencias de la naturaleza, posición que constituye el centro de la construcción
de las ciencias del espíritu que ofrece esta obra, se lleva a cabo en ella paso a paso al verificarse
el análisis de la vivencia total del mundo espiritual en su carácter incomparable con toda la ex-
periencia sensible acerca de la naturaleza. No hago más que aclarar un poco el problema al re-
ferirme al doble sentido en el cual se pueda afirmar la incompatibilidad de ambos grupos de
hechos: y, a este tenor, el concepto de los límites del conocimiento natural cobra también un sig-
nificado doble”, W. DILTHEY, Introducción a las Ciencias del Espíritu. Traducción de E. Imaz. Mé-
xico: Fondo de Cultura Económica, 1944, p. 17]

48 [“Cuando antes afirmaba que el individuo filosofa siempre dentro y desde una determina-
da tradición de pensamiento no expresaba lo último que es preciso decir. Esto: no sólo nuestra
particular filosofía surge en una particular tradición intelectual —de un pueblo, de una época,
de una escuela—, sino que la filosofía toda es sólo una inmensa tradición. El filósofo propende
a hacerse la ilusión de lo contrario porque, en efecto, la filosofía es el esencial intento de existir
fuera de una tradición, esto es, de no vivir en forma de tradicionalidad. Ésta consiste en un pe-
culiar sonambulismo. El «tradicional» piensa, siente y quiere en los modos que desde tiempo «in-
memorial» halla establecidos en su contorno humano sin ponerlos en cuestión, sin sentir la
menor duda respecto a su validez. El sistema de la tradición viene a ser, en el hombre, un suce-
dáneo del sistema de los instintos que como animal perdió. En la medida en que estamos su-
mergidos dentro de una tradición vivimos sus formas «instintivamente». Ésta es la vida del puro
«creyente», de la radical «fe»”, Prólogo a Historia de la filosofía, de Émile Bréhier. (Ideas para una his-
toria de la filosofía) (1942), VI, 159]

49 filosofía [tachado]
50 naturalmente [tachado]D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 16

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



en una crítica de todo ese pasado, liberta de él y deja al hombre en franquía pa-
ra atacar //

51

2
“el tema de nuestro tiempo”.
La historia de la metafísica que este volumen contiene es de una calidad ex-

cepcional. En ninguna otra obra, que yo sepa, se nos hace ver con pareja evi-
dencia lo que efectivamente fue el pensamiento filosófico de todo ese pretérito
para los hombres que lo crearon y recibieron, esto es, lo que esas filosofías fue-
ron como función viviente de y para aquellas vidas52. Esa porción del libro, que
es casi todo él, es lo que justifica el esfuerzo de su traducción, aquí tenemos //
un primer trasunto de lo que deberá ser una historia de la filosofía que nos pa-
tentice en forma penetrante 53 lo que esa labor abstrusa de las mentes ha 54 si-
do como uno de los factores del destino humano55.

17JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

51 [4/2/8]
52 [“La situación actual de la ciencia o razón física resulta bastante paradójica. Si algo no ha

fracasado en el repertorio de las actividades y ocupaciones humanas, es precisamente ella cuan-
do se la considera circunscrita a su genuino territorio, la naturaleza. En este orden y recinto, le-
jos de haber fracasado, ha trascendido todas las esperanzas y, por vez primera en la historia, las
potencias de realización, de logro, han ido más lejos que las de la mera fantasía. La ciencia ha
conseguido cosas que la irresponsable imaginación no había siquiera soñado. El hecho es tan in-
cuestionable, que no se comprende, al pronto, cómo el hombre no está hoy arrodillado ante la
ciencia como ante una entidad mágica. Pero el caso es que no lo está, sino, más bien al contra-
rio, comienza a volverle la espalda. No niega ni desconoce su maravilloso poder, su triunfo so-
bre la naturaleza; pero, al mismo tiempo, cae en la cuenta de que la naturaleza es sólo una
dimensión de la vida humana, y el glorioso éxito con respecto a ella no excluye su fracaso con
respecto a la totalidad de nuestra existencia. En el balance inexorable que es en cada instante el
vivir, la razón física, con todo su parcial esplendor, no impide un resultado terriblemente defici-
tario. Es más: el desequilibrio entre la perfección de su eficiencia parcial y su falla para los efec-
tos de totalidad, los definitivos, es tal que, a mi juicio, ha contribuido a exasperar la desazón
universal”, Historia como sistema y Del imperio romano (1941), VI, 54]

53 e inex [tachado]
54 rep [tachado]
55 [“Mas cuando esta creencia le falla, cuando deja de estar en ella, no tiene donde estar y se

ve obligado a hacer algo para lograr saber de nuevo a qué atenerse respecto a aquello. Eso que
se pone a hacer es pensar, porque Pensamiento es cuanto hacemos –sea ello lo que sea– para salir
de la duda en que hemos caído y llegar de nuevo a estar en lo cierto. Quiera o no el hombre, no
tiene más remedio que preocuparse de acertar. Esto le diferencia de los animales y de los dioses.
Pero con esto no se ha dicho cuál sea la figura de operación que el hombre ejercite al pensar. Es-
tas figuras pueden ser muy diferentes. No es una sola que el hombre posea una vez para siem-
pre, que le sea «natural » y que, por tanto, con más o menos perfección haya de continuo
ejercitado. Lo único que el hombre tiene siempre es la necesidad de pensar, porque más o menos
está siempre en alguna duda. Los modos de satisfacer esa necesidad –se entiende, de intentar sa- D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 17

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



*56

/Nota al pie cuando hable de los coetáneos de Dilthey/57

Quien tenga, de verdad, interés en conocer mi doctrina sobre la “genera-
ción histórica” y lo que he llamado el “método de las generaciones” tiene que
recurrir, por ahora, a las lecciones dadas por mí el año 19[33] en la cátedra Va-
ledecilla de la Universidad Central. Esas lecciones fueron publicadas como 58

serie de artículos en “La Nación” de B[uenos] Aires desde [el 18 de febrero]
hasta [el 11 de mayo]59. No debe confiar en exposiciones recientes de ella tan
ligeras como petulantes. Acontece que no pocos escritores // actuales, tanto de
los que están en España como de los que están fuera de España, se han acos-
tumbrado a que nadie les vaya a la mano con lo cual han perdido el sentido de
sus límites, de su situs y con ello perdieron también el sentido del sentido que
tiene lo mismo que ellos dicen. Hay quien cree que se puede hacer de “pensa-
dor”, sin más, recién llegado del fondo de una provincia en cuyo periodiquín
local se ha acrobatizado. Pero la verdad es que eso de ser “pensador” tiene mu-
chas, muchas cosas dentro, casi tantas como un minué.

Lo acontecido en España a este propósito es un ejemplo curioso y, al mis-
mo tiempo, una demostración, de cómo la vida intelectual efectiva de un país
//

60

18 Notas de trabajo sobre Dilthey II

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

tisfacerla, lo que podemos llamar técnicas, estrategias o métodos del pensar– son, en principio, in-
numerables, pero ninguno le es regalado, ninguno es una «dote» con que desde luego se en-
cuentra. Lejos de esto, tiene que irlos inventando el hombre y adiestrándose en ellos,
experimentándolos, ensayando su posible fecundidad y tropezando siempre, a la postre, con sus
límites. Tal vez no hay injusticia mayor que atribuir a la «naturaleza» humana –«naturaleza» es
el conjunto de lo que nos es regalado y que poseemos a nativitate– el inmenso repertorio de pro-
cedimientos intelectuales que el pobre ente llamado «hombre» ha tenido que agenciarse con te-
naz esfuerzo para intentar extraerse a sí mismo del enigmático pozo en que cayó al existir. Uno,
pero sólo uno, de esos métodos es el”, “Apuntes sobre el pensamiento, su teurgia y su demiurgia”
(1941), VI, 15]

56 [4/2/9]
57 [Superpuesto]
58 artículos [tachado]
59 [En efecto, Ortega impartió dentro de los Cursos Especiales de la Cátedra Valdecilla de

la Universidad Central doce lecciones, “entre el 18 de febrero y el 11 de mayo de 1933 con el tí-
tulo «Sobre la época de Galileo (1550-1650). Ideas sobre las generaciones decisivas en la evolu-
ción del pensamiento europeo». A lo largo de 1933 y 1934 fueron publicándose en La Nación, de
Buenos Aires, varias series con partes pertenecientes a este curso” (En torno a Galileo), puede ver-
se la nota a la edición a “Teoría de las Generaciones y El método de las generaciones”, IX, 1415]

60 [4/2/10]D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 18

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



forma una especie de corpus mysticum, que tiene su anatomía y su fisiología
normales. Tiene sobre todo la capacidad más característica de un organismo
que es la de regularse a sí propio (lo cual no 61 /sobreentiende/62 que la regula-
ción sea perfecta). Cuando ese “cuerpo” se desintegra en virtud de una catás-
trofe, como ha acontecido ahora en España al separar 63 de la convivencia
intelectual unos de otros, escritores y profesores, dividiéndolos en emigrados
(y éstos a su vez en emigrados diaspóricamente en distintos países) y              64,
el corpus mysticum queda desrreglado y la actuación // de los individuos, /actos
o remanentes/65 queda sin control. Ahora es preciso intentar la reintegración de
la manera más fértil y más suave posible pero me temo que en algunos casos
no haya más remedio que agarrar al intelectualete desorbitado por su pescue-
zo mental, sacudirlo y ponerlo en su situs, que viene a ser, en su sitio. Es el pri-
mer aviso.

*66

Dilthey piensa como Comte que las ciencias provienen de las técnicas y 
no de una intención cognoscitiva. Sólo hacia el fin de su vida cambiará un 
tanto de opinión.

*67

Einleitung
Este libro tiene los mismos años que yo, véase fecha prólogo.
–––
Psicología, Teoría del conocimiento... son los nombres bajo los cuales vive

ya en este libro “otra cosa”.
–––
5. Contra los que dicen que la historia no es ciencia.
–––
Está contra los positivistas, por ej[emplo]
5. En cuanto que son “naturalistas” no en cuanto que son anti-metafísicos y

emplean el “empirische Methode[n]”.

19JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

61 impone [tachado] implica [tachado]
62 [Superpuesto]
63 [.] [tachado]
64 [hay un espacio en blanco]
65 [Superpuesto]
66 [4/2/11]
67 [4/2/12] D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 19

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



–––
Recibe y toma el problema desde Kant.
Como un hueco en Kant: la “razón histórica” como contraposto a la razón

naturalista – físico, matem[ática] y biológica. Tardó mucho en convertirse en
la Selbstbesinnung /(aparece ya p. 26)/68 que es ya otra cosa que Erkenntnis-
theorie, que es metafísica.

69

2
Einleitung

14 a 2170 – Confusa relación entre 71 ciencias naturales y espíritu, “zur
Grundlage”72.

20 Notas de trabajo sobre Dilthey II

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

68 [Superpuesto]
69 [4/2/13]
70 [Ortega subraya con lápiz rojo y azul, en su ejemplar de W. DILTHEY, Einleitung in die Geis-

teswissenschaften, ed. cit., el siguiente texto de la página 17: “Aus dieser Zergliederung der psy-
cho-physischen Lebenseinheitenentspringt nun eine deutlichere Vorstellung der Abhängigkeit
derselben von dem ganzen Zusammenhang der Natur, innerhalb dessen sie auftreten,wirken
und aus dem sie wieder zurücktreten, und somit auch des Studiums der gesellschaftlich-ges-
chichtlichen Wirklichkeit von der Naturerkenntnis. Hiemach kann der Grad von Berechtigung
festgestellt werden, der den Theorien von Comte und Herbert Spencerüber die Stellung dieser
Wissenschaften in der von ihnen aufgestellten Hierarchie der Gesamtwissenschaft zukommt.
Wie diese Schrift die relative Selbständigkeit der Geisteswissenschaften zu begründen verruche
wird, so hat sie als die andere Seite der Stellung derselben im wissenschaftlichen Gesamtganzen
das System von Abhängigkeiten zu entwickeln, vermöge dessen sie durch die Naturerkenntnis
bedingt sind, und sonach in dem Aufbau, welcher in der mathematischen Grundlegung anhebt,
das letzte und höchste Glied büden. Tatsachen des Geistes sind die oberste Grenze der Tatsa-
chen der Natur, die Tatsachen der Natur bilden die unteren Bedingungen des geistigen Lebens”:
“De este análisis de las unidades psicofísicas de vida surge ahora una idea más clara de su de-
pendencia de toda la conexión natural, dentro de la cual se presentan, actúan y desaparecen, y
también de la dependencia que guarda el estudio de la realidad histórico-social con el conoci-
miento natural.Con esto podemos medir el grado de justificación que puede corresponder a las
teorías de Comte y Herbert Spencer acerca del lugar de estas ciencias en la jerarquía del mun-
do científico establecida por ellos. Como esta obra trata de fundamentar la autonomía relativa
de las ciencias del espíritu, tendrá que desarrollar, como el otro aspecto de su lugar en el todo
científico, el sistema de dependencias en cuya virtud se hallan condicionadas por el conoci-
miento natural y constituyen, así, el miembro último y supremo de la Estructura que comienza
con los fundamentos matemáticos. Los hechos del espíritu constituyen el límite supremo de los
hechos de la naturaleza, los hechos de la naturaleza constituyen las condiciones ínfimas de la vi-
da espiritual”, W. DILTHEY, Introducción a las Ciencias del Espíritu, ed. cit., p. 24]

71 nat [tachado]
72 [“En cada momento de mi vida se abren ante mí diversas posibilidades: puedo hacer esto

o lo otro. Si hago esto, seré A en el instante próximo; si hago lo otro, seré B. En este instante
puede el lector dejar de leerme o seguir leyéndome. Y, por escasa que sea la importancia de es-
te ensayo, según que haga lo uno o lo otro, el lector será A o será B, habrá hecho de sí mismoD

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 20

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



¿Lo son o no en serio? Lo más /a/73 que llega es 17 – a hablar de “Selbstän-
digkeit” de las geistesw[issenschaften]74.

Ya es donde se plantea, aunque sin lograda claridad la cuestión: “Das pro-
blem des Verhältnissen...” Aparecen aquí como dos mundos reales: la natura-
leza y el espíritu (éste es mi “vida íntima” y su proyección analógica
–Einfühlung– en aquélla). Desde el Espíritu la Naturaleza es Idea. Desde la
Naturaleza el Espíritu es signo.

–––
Pero esta confusión tiene, en realidad, su valor positivo. Porque revela que

ya entonces D[ilthey] no acepta el predominio naturalista. Pero no se atreve a
contraponerle el predominio del Geist, porque esto //

75

3
podía entonces significar recaída en la metafísica post-kantiana de Hegel,
Schelling aber. Está de acuerdo con el “naturalismo” en que conocimiento es
experiencia y no dialéctica, no quiere, de manera ninguna, abandonar este “ni-
vel positivista”. Quiere un conocimiento del Geist que sea ciencia empírica, en
rigor más empírico que la física porque ya ve lo fundamental: que en la reali-
dad espiritual también el nexo, el Zusammenhang, es hecho. Nótese que toda-
vía para él la disciplina fundamental es “psicología”, bien que sui generis.

21JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

un A o un B. El hombre es el ente que se hace a sí mismo, un ente que la ontología tradicional
sólo topaba precisamente cuando concluía y que renunciaba a entender la causa sui. Con la dife-
rencia de que la causa sui sólo tenía que «esforzarse» en ser la causa de sí mismo, pero no en de-
terminar qué sí mismo iba a causar. Tenía, desde luego, un sí mismo previamente fijado e
invariable, consistente, por ejemplo, en infinitud. Pero el hombre no sólo tiene que hacerse a sí
mismo, sino que lo más grave que tiene que hacer es determinar lo que va a ser. Es causa sui en
segunda potencia. Por una coincidencia que no es casual, la doctrina del ser viviente sólo en-
cuentra en la tradición como conceptos aproximadamente utilizables los que intentó pensar la
doctrina del ser divino”, Historia como sistema y Del imperio romano (1941), VI, 64]

73 [Superpuesto]
74 [“Das Problem des Verhältnisses der Geisteswissenschaften zu der Naturerkenntnis kann

jedoch erst als gelöst gelten, wenn jener Gegensatz,von dem wir ausgingen, zwischen dem trans-
zendentalen Standpunkt, für welchen die Natur unter den Bedingungen des Bewußtseins steht,
und dem objektiv empirischen Standpunkt, für welchen die Entwicklung des Geistigen unter
den Bedingungen des Naturganzen steht, aufgelöst sein wird”, W. DILTHEY, Einleitung in die Geis-
teswissenschaften, ed. cit., p. 17: “Pero podrá considerarse como resuelto el problema de las rela-
ciones de la ciencia del espíritu con el conocimiento natural cuando se resuelva por su lado esa
oposición entre el punto de vista trascendental,según el cual la naturaleza se halla bajo las con-
diciones de la conciencia, y el punto de vista empírico objetivo, según el cual l desarrollo del es-
píritu se halla bajo las condiciones de la naturaleza entera, oposición de la que partimos
nosotros”, W. DILTHEY, Introducción a las Ciencias del Espíritu, ed. cit., p. 27]

75 [4/2/14] D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 21

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Habla de Selbstbesung pero sin formalizarlo. De aquí que no quiera –sobre
no ser su carácter– radicalizar la fórmula de la relación entre unas y otras cien-
cias. Su tema // 

76

4
es precisamente fundar con carácter plenario de ciencia las del espíritu: no tie-
ne sentido comenzar por el superlativo y proclamar desde el principio que las
ciencias naturales se reducen a las espirituales. De aquí esa dualidad p. 20 en-
tre el punto de vista transcendental y el empírico. Probablemente su idea se-
creta y acaso aun no claramente formulada, era en esta fecha la siguiente:

1º Kant tiene razón en considerar como ciencia básica el análisis transcen-
dental del conocimiento.

2º Pero era su error reducir el Faktum a explicar a las ciencias naturales y
no ampliarlo a las histórico-sociales77. //

78

5
3º Ese análisis transcendental muestra inmediatamente que el conocimien-

to no es una realidad exenta sino que empieza y termina en modos humanos
que no son conocimiento, sino sentimiento y voluntad. Por tanto, que el suje-
to a analizar transcendentalmente no es la conciencia intelectual, sino la hu-
mana integral, la vida humana.

4º Ésa lleva a ver que el conocimiento naturalista es secundario al conoci-
miento del gusto vida espiritual, por tanto que lo primero es una teoría del co-
nocimiento histórico-social.

22 Notas de trabajo sobre Dilthey II

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

76 [4/2/15]
77 [“Este hecho de que haya estado ahí, en el mundo de los intercambios intelectuales, un

hombre como Dilthey, y que, sin embargo, resulte –prácticamente– como si no hubiese estado,
este paradójico carácter de ausencia que ha tenido su presencia requiere una explicación a fon-
do. Porque a todo lo indicado fuera menester añadir la última potencia, que es ésta: no sólo no
ha influido más allá de sus inmediatos y como corporales discípulos, sino que estos mismos se
han caracterizado también por una extraña incapacidad de llegar a un cuerpo aristado de doc-
trina y de influir, a su vez, sobre el contorno. Convenía no ocultar esta condición como paralíti-
ca de toda una escuela, porque acaso sólo ello haga caer en la cuenta a los lectores totalmente
ajenos al caso Dilthey de la superlativa anomalía con que el papel histórico de este gran pensa-
dor se nos presenta”, “Guillermo Dilthey y la idea de la vida” (1933-1934), en Teoría de Andalu-
cía y otros ensayos (1942), VI, 232]

78 [4/2/16]D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 22

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



5º La idea de “naturaleza” es función de aquel conocimiento. //

79

6
Todo esto era excesivo en 1883 y prefiere dejar las cosas confusas y en esa

confusión guardar su libertad.
Habría que ver qué hay de los años 70 a 80 que fuese a formar parte del to-

mo segundo, porque es de presumir que allí se atrevería más que en esta in-
troducción.

-33.34 No está claro el valor fundamental de la Biografía80. 34 parecería que
la biogr[afía] no necesita de la historia sino sólo de psicología y antropología.
Mi [.] de que el individuo humano “preexiste en gran parte a sí mismo” por-
que lo que va a ser está preformado en la sociedad según ésta es [en] una de-
terminada fecha, muestra que la biografía tiene que comenzar por 81 hablar //

82

23JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

79 [4/2/17]
80 [“Ist die Biographie ein wichtiges Hilfsmittel für die weitere Entwicklungeiner wahren

Realpsychologie, so hat sie andererseits in dem dermaligen Zustande dieser Wissenschaft ihre
Grundlage. Man kann das wahre Verfahren des Biographen als Anwendung der Wissenschaft
der Anthropologie und Psychologie auf das Problem, eine Lebenseinheit, ihre Entwicklung und
ihr Schicksal lebendig und verständlich zu machen, bezeichnen. Regeln persönlicher Lebens-
führung haben zu allen Zeiten einen weiteren Zweig der Literatur gebildet; einige der schöns-
ten und tiefsten Schriften aller Literatur sind diesem Gegenstande gewidmet. Sollen sie aber den
Charakter der Wissenschaft erlangen: so führt eine solche Bestrebung zurück in die Selbstbe-
sinnung über den Zusammenhang zwischen unserer Erkenntnis von der Wirklichkeit der Le-
benseinheit und unserem Bewußtsein von den Beziehungen der Werte zueinander, welche unser
Wille und unser Gefühl im Leben finden”, W. DILTHEY, Einleitung…, ed. cit., p. 34: “Si la bio-
grafía constituye un medio importante para el desarrollo de una verdadera psicología, por otra
parte encuentra su base en la situación de esta ciencia. Se puede designar el verdadero método
de los biógrafos como una aplicación de la ciencia de la antropología v de la psicología al pro-
blema de hacer viva y comprensible una unidad de vida, su desarrollo y su destino. Las reglas
de la conducta personal de la vida han constituido en todos los tiempos una amplia rama de la
literatura; algunas de las obras más bellas y profundas de todas las literaturas están dedicadas a
este tema. Pero si semejantes empeños han de lograr el carácter de ciencia habrá que acudir a la
autognosis en torno a la conexión entre nuestro conocimiento de la realidad de la unidad de vi-
da y nuestra conciencia de las relaciones recíprocas de los valores que nuestra voluntad y nues-
tro sentimiento encuentran en la vida”, W. DILTHEY, Introducción a las Ciencias del Espíritu, ed. cit.,
p. 43]

81 no [tachado]
82 [4/2/18] D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 23

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



7
de ese pre-individuo, es decir, ser historia de un pueblo.
–––
33. Aparecen como fundamentos psicol[ógicos] y teoría del conocimiento,

ésta para aclarar la relación entre el pensar psicológico y la realidad humana
de que el individuo –objeto de la psicología– es sólo una parte (¿Cuál es la
otra? ¿La sociedad? /Sí - v. 35/)83.

¡Qué mal escrito está todo esto! ¡Qué imprecisas, tenues, vagas las expre-
siones! Y además –34–, al hablar de la literatura sapiencial aparece otra vez la
Selbstbesinnung.

Y además –33– si la Erkenntnistheorie investiga la relación entre la Psi-
col[ogía] (ciencia fundamental) y la realidad ¿es que incluye en sí una //

84

8
teoría de la realidad, por tanto una ontología?

Todo esto es ejemplo típico de lo que llamamos una “mala época del pensa-
miento”.

–––
43. El “fundamento natural” –Naturgrundlage– de la articulación social “es

profundísimo 85 secreto metafísico”, no se entiende bien86.

24 Notas de trabajo sobre Dilthey II

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

83 [Superpuesto. “Von dieser Zergliederung der einzelnen psycho-physischen Einheitenist
diejenige unterschieden, welche das Ganze der geschichtlichgesellschaftlichen Wirklichkeit zu
ihrem Gegenstande hat Franzosen und Engländer haben den Begriff einer die Theorie dieses
Ganzen entwickelnden Gesamtwissenschaft entworfen und dieselbe als Soziologie bezeichnet.
In der Tat kann die Erkenntnis der Entwicklung der Gesellschaft nicht von der Erkenntnis ih-
res gegenwärtigen Status getrennt werden. Beide Klassen von Tatsachen bilden einen Zusam-
menhang. Der gegenwärtige Zustand, in welchem die Gesellschaft sich befindet, ist das
Ergebnis des früheren, und er ist zugleich die Bedingung des nächsten”, W. DILTHEY, Einlei-
tung..., ed. cit., p. 35: “De este análisis de las unidades psicofísicas se distingue aquel que tiene-
por objeto la totalidad de la realidad histórico-social. Franceses e ingleses han trazado el
concepto de una ciencia completa que estudiaría la teoría de este todo y la han designado como
sociología. De hecho, el conocimiento del desarrollo de la sociedad no puede separarse del co-
nocimiento de su estado actual. Ambas clases de hechos constituyen un nexo. El estado actual
en que se encuentra la sociedad es resultado del anterior y, al mismo tiempo, condición del pró-
ximo. El estado actual, por lo tanto, pertenece ya, en el próximo, a la historia. Toda sección que
nos ofrezca el status de la sociedad en un determinado momento, tiene que ser considerada, en
cuanto nos elevamos sobre el momento mismo, como un estado histórico. Se puede, por lo tan-
to, emplear el concepto de sociedad para designar este todo en desarrollo”, W. DILTHEY, Intro-
ducción a las Ciencias del Espíritu, ed. cit., p. 44]

84 [4/2/19]
85 mis [tachado]
86 [“Wir sahen, die Naturgrundlage der gesellschaftlichen Gliederung, welche in das tiefste

metaphysische Geheimnis zurückreicht und von dort her in geschlechtlicher Liebe, Kindeslie-D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 24

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



–––
48-49. Todo se reduce a insistir, frente a “la escuela abstracta” (intelectua-

lista, anglo-francesa) a reclamar la puesta en contacto permanente de cada
ciencia parcial del hombre, con el tótum de la vida. Pero dicho así no se en-
tiende, queda vago y sin evidencia87.

Opone a “la escuela abstracta” la “escuela histórica”, irracionalista 4988. //

25JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

be, Liebe zum mütterlichen Boden mit starken dunklen Banden naturgewaltiger Gefühle uns
zusammenhält, bringt in den Grundverhältnissen der genealogischen Gliederung und der Nie-
derlassung Gleichartigkeit kleinerer und größerer Gruppen und Gemeinschaft zwischen ihnen
hervor; das geschichtliche Leben entwickelt diese Gleichartigkeit, vermöge deren insbesondere
die einzelnen Völker sich dem Studium als abgegrenzte Einheiten darbieten. Hierüber hinaus
entstehen nun dauernde Gebilde, Gegenstände der gesellschaftlichen Analyse, wenn entweder
ein auf einem Bestandteil der Menschennatur beruhender und darum andauernder Zweck psy-
chische Akte in den einzelnen Individuen in Beziehung zueinander setzt und so zu einem
Zweckzusammenhang verknüpft, oder wenn dauernde Ursachen Willen zu einer Bindung in ei-
nem Ganzen vereinen, mögen nun diese Ursachen in der natürlichen Gliederung oder in den
Zwecken, welche die Menschennatur bewegen, gelegen sein. Insofern wir jenen ersteren Tat-
bestand auffassen, unterscheiden wir in der Gesellschaft die Systeme der Kultur; insofern wir
diesen letzteren betrachten, wird die äußere Organisation sichtbar, welche sich die Menschheit
gegeben hat: Staaten, Verbände, und wenn man weiter greift, das Gefüge dauernder Bindungen
der Willen, nach den Grundverhältnissen von Herrschaft, Abhängigkeit, Eigentum, Gemeins-
chaft, welches neuerdings in einem engeren Verstände als Gesellschaft im Gegensatz zum Staat
bezeichnet worden ist”, W. DILTHEY, Einleitung..., ed. cit., p. 43: “Como hemos visto, el funda-
mento natural de la articulación social, que llega hasta el más recóndito misterio metafísico y que
nos sujeta con los lazos oscuros y potentes de grandes sentimientos naturales, en el amor sexual,
en el amor a los hijos, en el amor al solar patrio, acarrea, gracias a las relaciones básicas de la ar-
ticulación genealógica y del asentamiento, la homogeneidad entre grupos menores y mayores y
la comunidad entre ellos; la vida histórica desarrolla esta homogeneidad, en cuya virtud se ofre-
cen al estudio en un primer plano los diversos pueblos en calidad de unidades limitadas. Sobre
esta base surgen formaciones permanentes, objetos del análisis social, cuando un fin que arrai-
ga en algo constitutivo de la naturaleza humana y que es, por lo mismo, permanente, promueve
actos psíquicos de los individuos en recíproca relación y los entreteje en un plexo o «conexión»
de fin; o cuando causas permanentes traban las voluntades en un todo, ya se deban estas causas
a la articulación natural o a los fines que mueven a la naturaleza humana. En la medida en que
consideramos esa primera realidad vamos distinguiendo en la sociedad los «sistemas culturales»;
a medida que estudiamos la segunda se nos hace patente la «organización» extrema que los hom-
bres se han dado: estados, asociaciones y, ahondando más, la trama de las vinculaciones perma-
nentes de las voluntades según relaciones fundamentales de señorío, dependencia, propiedad,
comunidad, que recientemente se ha caracterizado como sociedad en un sentido más restringi-
do, en oposición al estado”, W. DILTHEY, Introducción a las Ciencias del Espíritu, ed. cit., pp. 50-51]

87 [“Para lograr que predomine un mínimo de sociabilidad y, gracias a ello, la sociedad como
tal perdure, necesita hacer intervenir con frecuencia su interno «poder público» en forma vio-
lenta y hasta crear –cuando la sociedad se desarrolla y deja de ser primitiva– un cuerpo especial
encargado de hacer funcionar aquel poder en forma incontrastable. Es lo que ordinariamente se
llama el Estado”, El hombre y la gente [Curso de 1949-1950], X, 323]

88 [“Es war der Grundfehler der abstrakten Schule, die Beziehung des abstrahierten Teilin-
haltes auf das lebendige Ganze außer acht zu lassen und schließlich diese Abstraktionen als 
Realitäten zu behandeln. Es war der komplementäre, aber nicht minder verhängnisvolle Irrtum D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 25

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



89

9
/55/90 Clara postulación de una “grund lagende Wissenschaft” de las cien-

cias humanas. (Debo proponer llamar humanidades a las Geisteswissenschaf-
ten).

54. Idea confusa de derecho aunque con su peculiar veracidad reconoce sus
dos lados, sin precisarlos ni mostrar cómo se reúnen91.

55. ¿Cómo habla, sin más, de “Gesamtwille”, cual un Rousseau cualquie-
ra?

92

156. 93 Desafortunada explicación de la identidad Ser –pensar en Parméni-
des–. Sorprendente desconocimiento de lo que significó el descubrimiento del

26 Notas de trabajo sobre Dilthey II

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

der historischen Schule, in dem tiefen Gefühl der lebendigen, irrational gewaltigen, alles Er-
kennen nach dem Satze vom Grunde überschreitenden Wirklichkeit aus der Welt der Abstrak-
tion zu flüchten”, W. DILTHEY, Einleitung…, ed. cit., p. 49: “El error capital de la escuela
abstracta consistió en descuidar la relación de los abstractos contenidos parciales con el todo vi-
vo y en tratar, finalmente, estas abstracciones como realidades. El error complementario, pero
no menos fatal, de la escuela histórica, consistió en huir del mundo de la abstracción para refu-
giarse en el sentimiento profundo de la realidad viva, poderosamente irracional, que sobrepasa
a todo conocimiento según el principio de razón suficiente”, W. DILTHEY, Introducción a las Cien-
cias del Espíritu, ed. cit., pp. 55-56]

89 [4/2/20]
90 [Superpuesto]
91 [“In der Tatsache des Rechts sind, als an der Wurzel des gesellschaftlichen Zusammenle-

bens der Menschen, die Systeme der Kultur noch nicht von der äußeren Organisation der Ge-
sellschaft getrennt. Das Merkmal dieses Tatbestandes ist, daß jeder Rechtsbegriff das Moment
der äußeren Organisation der Gesellschaft in sich enthält. An diesem Punkte erklärt sich ein
Teil der Schwierigkeiten, v/elche sich dem entgegenstellen, der aus der Wirklichkeit des Rechts
einen allgemeinen Begriff desselben abzuleiten beabsichtigt. Es erklärt sich zugleich, wie der
Neigung eines Teils der positiven Forscher, die eine der beiden Seiten in der Tatsache des
Rechts herauszuheben, stets die Neigung eines anderen Teils gegenübertritt, welcher dann die
von jenem vernachlässigte Seite geltend macht”, W. DILTHEY, Einleitung…, ed. cit., p. 54: “En el
hecho del derecho, como raíz de la convivencia social de los hombres, no se hallan separados to-
davía los sistemas de la cultura de la organización externa de la sociedad. Es característica de
esta situación que todo concepto jurídico implica el factor de la organización externa de la so-
ciedad. Así se explica una parte de las dificultades con que tropieza quien pretende derivar de
la realidad del derecho un concepto universal del mismo. Así se explica también cómo a la pro-
pensión de una parte de los investigadores positivos, la de destacar uno de los dos aspectos que
implica el hecho jurídico, se enfrente siempre la propensión de la otra parte, que hace resaltar el
aspecto descuidado”, W. DILTHEY, Introducción a las Ciencias del Espíritu, ed. cit., p. 61]

92 [4/2/21]
93 Mala [tachado]D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 26

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



pensar, como boquete por donde entra el Ser, supuesto de la jocundia de co-
nocer94.

95

Dilthey
Que su filosofía ha sido para todos invisible hasta la publicación de sus pos-

tuma reconocido taxativamente por Misch en Lebensphilosaphie p. 3296.

27JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

94 [“Etwas einfacher und dem Sprachgebrauch des Parmenides näher sagen wir: ist das Sein
nicht da (eine abstrakte Bezeichnung für das ist, welches die im Vorstellen gegebene Ge-
genständlichkeit ausdrückt), alsdann kann ja auch kein Denken vorhanden sein. — Da also
nichts anderes außer dem Sein existiert, so ist auch das Denken gar nicht etwas von dem Sein
Unterschiedenes. Denn außer dem Sein ist überhaupt nichts; es ist gleichsam der Ort, in wel-
chem auch die Aussage stattfindet. Denken und Sein sind darum dasselbe. Nichtseiendes ist al-
so ein Ungedanke, ein Nonsens in strengstem Verstände. Diese Sätze enthalten allerdings das
Denkgesetz des Widerspruchs in metaphysischer Fassung im Keime; aber ihre Tragweite reicht
hierüber hinaus. In ihnen ist der Befund des Bewußtseinszusammenhangs, in welchem mit dem
Subjekt das Objekt untrennbar verbunden ist und das Objekt den Charakter substantialer Fes-
tigkeit besitzt, in unentwickeltem Tiefsinn ausgesprochen”, W. DILTHEY, Einleitung..., ed. cit., p.
156: “De un modo más sencillo y más cercano al lenguaje de Parménides podemos decir: si el ser
no está ahí (una designación abstracta del «es» que expresa la objetividad ofrecida en el repre-
sentar) entonces tampoco puede haber ningún pensamiento. Como tampoco existe nada fuera
del ser, tampoco el pensar es algo diferente del ser. Pues fuera del ser no hay nada; es el lugar
donde también tiene su asiento el enunciado. Pensar y ser son, por lo tanto, lo mismo. El no-ser
es un nopensar, un «sin sentido» al pie de la letra. Estas proposiciones contienen en germen la
ley mental de la contradicción en su forma metafísica, pero su alcance va más lejos. Expresan
también con una hondura implícita el «hallazgo» de la conexión de conciencia en la que se da el
objeto inseparablemente unido al sujeto y posee el carácter de solidez sustancial”, W. DILTHEY,
Introducción a las Ciencias del Espíritu, ed. cit., p. 153]

95 [4/2/22]
96 [Ortega señala con lápiz rojo en su ejemplar el siguiente texto de Misch: “Die Intention

wird vollends deutlich, wenn man den Fortgang an dem auf diesem Felde Erreichten müßt, wie
das Heidegger selber tut, indem er sein Unternehmen mit den Bemühungen Husserls einerseits,
Diltheys andererseits (und, sozusagen dazwischenliegend, Schelers) konfrontiert. Überall, sei
es gegenüber Diltheys Ausgangspunkt vom «Leben» und seiner Beziehung zur «geistigen
Welt», sei es gegenüber Husserls Entwurf einer «phänomenologischen Philosophie», der auf
dem Grunde des «reinen Bewußtsein die Konstitution» erst der materiellen Natur, dann der ani-
malische n zergliederte. und nun, zur geistigen Welt fortschreitend, das Thema formulierte: die-
se «personalistische Einstellung im Gegensatz zur naturalistischen», oder gegenüber Schelers
Konzeption einer philosophischen Anthropologie, die in analoger Schichtung über dem Kraft
–und dem Vital– Zentrum das geistige «Person-zentrum» herausarbeitete: überall ist das ents-
cheidende Argument, daß die Forschung überhaupt nicht «in die Dimension» der ontologischen
Frage-stellung der Frage nach dem Sein des Daseins kommt”, G. MISCH, Lebensphilosophie und
Phänomenologie. Leipzig y Berlín: Teubner Verlag, 1931, pp. 31-32: “El propósito puede ser cla-
ramente cumplido, cuando sea posible alcanzar el progreso hacia ese territorio, lo que hizo el
mismo Heidegger, bien que él haya confrontado su empresa con los esfuerzos de Husserl, por
una parte y por la otra de Dilthey (y por así decir, también de él que estaba entre los dos, de
Scheler). En general, esto fue más allá del logro de Dilthey, la «Vida» y sus relaciones con el D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 27

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



97

Al buscar en la simple y previa realidad que es vivir el punto de apoyo y el
fundamento /radical/98 para 99 afrontar los problemas de la cultura –verdad, co-
nocimiento, derecho, bondad y maldad etc.– descubrimos que la cultura y es-
pecialmente la nuestra ocultaba y ensordecía los 100 más esenciales problemas
y puesta sobre nuestra vida lo que hacía era cloroformizarnos para esos pro-
blemas extremos, educándonos en el olvido y la desatención de los momentos
extremos de ella –101 por ej[emplo] la muerte, // congénita a la vida– el ser /úl-
timo/102 del universo y de nosotros mismos–. Es decir, que la cultura era la fal-
sificación de la vida y nos condenaba a una vida que no es lo que ella es y, por
tanto, inauténtica.

*103

Progresismo V, 47104.
Insuficiencia de los historiadores, 48, V.

28 Notas de trabajo sobre Dilthey II

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

«Mundo espiritual», y más allá del esbozo husserliano de una «Filosofía fenomenológica», la
cual, en el fundamento de una conciencia pura, delimitó, en primer lugar, la «constitución» de
una naturaleza material y luego de la animal y ahora, progrediendo hacia el mundo espíritual,
formuló el tema siguiente: la posición personalista en contraste con la naturalista, o bien, más
allá de la concepción scheleriana de una Antropología filosófica, la cual, en una estratificación
analógica construyó el centro personal espiritual sobre los centros de fuerzas y vitales; el argu-
mento decisivo es por doquier el que la investigación en general no se da después de todo en la
dimensión de la formulación ontológica de la pregunta por el ser del ser-ahí”]

97 [4/2/23]
98 [Superpuesto]
99 rectificar y [tachado]
100 verda [tachado]
101 sobre [tachado]
102 [Superpuesto]
103 [4/2/24]
104 [“Der Mensch ist nicht ein Wesen solcher Art. Es bestehen andere Eigenschaften seinen

Natur, welche in der Wechselwirkung dieser psychischen Atome zu den dargelegten noch an-
dere konstante Beziehungen hinzufügen, deren am meisten ins Auge fallenden von uns als Sta-
at bezeichnet werden. Es besteht infolge hiervon eine andere theoretische Betrachtung des
gesellschaftlichen Lebens, welche in den Staatswissenschaften ihren Mittelpunkt hat. Die rege-
llose Gewalt seiner Leidenschaften so gut als sein inniges Bedürfnis und Gefühl von Gemeins-
chaft machen den Menschen, wie er Bestandteil in dem Gefüge dieser Systeme ist, so zu einem
Glied in der äußeren Organisation der Menschheit. Von der Struktur, welche ein Zusam; men-
hang psychischer Elemente in dem Zweckganzen ines Systems zeigt, von der Analysis dersel-
ben, welche die Beziehungen in einem solchen System untersucht, unterscheiden wir die
Struktur, welche in dem Verbände von Willenseinheiten entsteht, und die .Analysis der Eigens-
chaften der äußeren Organisation der Gesellschaft, der Gemeinsamkeiten, der Verbände, des
Gefüge s, das in Herrschaftsverhältnissen und äußerer Bindung vom Willen entsteht”, W. DILT-D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 28

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Cómo el especialista desemboca en filos. V, 48105.

*106

Conciencia histórica y metahistórica
Muy importante la última parte de mi nota “Ontos on” mágico.

29JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

HEY, Einleitung…, ed. cit., p. 47: “El hombre no es un ser de esta índole. Su naturaleza reviste
otras propiedades que, en la interacción de estos átomos psíquicos, agregan a las relaciones re-
feridas otras tramas constantes, de las que la más patente designamos como estado. Se da, por
lo tanto, otra consideración teórica de la vida social que encuentra su centro en las ciencias del
estado. El poder desatado de sus pasiones, lo mismo que su necesidad íntima, su sentimiento de
comunidad, convierten al hombre, que es un elemento integrante de la trama de este sistema, en
un miembro de la organización exterior de los hombres. Distinguimos de la estructura que ofre-
ce la interacción de factores psíquicos en el todo final de un sistema, la que surge en la asocia-
ción de unidades de voluntad y el análisis de las propiedades de la organización externa de la
sociedad, de las comunidades, de las asociaciones, de las organizaciones que surgen en las rela-
ciones de dominación y en la vinculación exterior de las voluntades”, W. DILTHEY, Introducción a
las Ciencias del Espíritu, ed. cit., p. 54]

105 [“Augenscheinlich besteht dasselbe Verhältnis, vermöge dessen Begriffe und Sätze der
Wissenschaften der Kultur von denen der Anthropologie abhängig waren, auch auf diesem Ge-
biet der Wissenschaften von der äußeren Organisation der Gesellschaft. Die Tatsachen zweiter
Ordnung, welche hier die Grundlage bilden, werden an einem späteren Punkt erörtert werden,
da sie erst nach einer näheren Analysis der Systeme der Kultur mit hinreichender Deutlichkeit
gesehen werden können. Aber wie wir sie auch bestimmen werden, sie müssen dasselbe Pro-
blem einschließen, dessen Vorhandensein Beweis für die Notwendigkeit einer Wissenschaft ist,
welche unter den allgemeinen Bedingungen menschlichen Erkennens die Gestaltung des auf die
geschichtliche und gesellschaftliche Wirklichkeit gerichteten Erkenntnisprozesses untersucht,
seine Grenzen, seine Mittel, den Zusammenhang der Wahrheiten darlegt, in welchem voran-
zuschreiten der Wille der Erkenntnis in der Menschheit auf diesem Gebiet gebunden ist. Die
Lücke im Zusammenhang des wissenschaftlichen Denkens liat sich den Staatswissenschaften so
fühlbar gemacht, als denen der Religion oder politischen Ökonomie”, W. DILTHEY, Einleitung…,
ed. cit., p. 48: “La misma relación en cuya virtud los conceptos y las proposiciones de las cien-
cias de la cultura dependían de los conceptos y proposiciones de la antropología, se da también
en este campo de las ciencias que estudian la organización externa de la sociedad. Los hechos
de segundo orden que aquí constituyen el fundamento, se explicarán más tarde, pues sólo des-
pués de un análisis más detallado de los sistemas culturales podrán ser vistos con claridad sufi-
ciente. Pero de cualquier modo que los determinemos, tendrán que implicar el mismo problema
cuya existencia es prueba de la necesidad de una ciencia que, bajo las condiciones generales del
conocimiento humano, investiga la forma del proceso cognoscitivo orientado hacia la realidad
histórica y social, señala sus límites, sus medios, y la conexión de sus verdades que vincula a la
voluntad de adentrarse en el conocimiento de lo humano dentro de este campo. Las ciencias del
estado han sentido tan intensamente las lagunas en la conexión del pensamiento científico como
la ciencia de la religión o la economía política”, W. DILTHEY, Introducción a las Ciencias del Espíri-
tu, ed. cit., p. 55]

106 [4/2/25] D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 29

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 

© Herederos de José Ortega y Gasset. 



03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO:03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  28/05/15  8:58  Página 30

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

ITINERARIO BIOGRÁFICO
José Ortega y Gasset – Coriolano Alberini

Epistolario (1916-1948)

Presentación y edición de 
Roberto E. Aras

Las cartas que intercambian José Ortega y Gasset y el filósofo argentino
Coriolano Alberini1, entre 1916 y 1948, testimonian no sólo el respeto
intelectual que ambos se profesaban mutuamente sino también la coin-

cidencia en un proyecto de renovación cultural verdaderamente hispanoame-

Resumen
Las cartas que intercambian José Ortega y Gasset
y el filósofo argentino Coriolano Alberini, entre
1916 y 1948, testimonian no sólo el respeto inte-
lectual que ambos se profesaban mutuamente si-
no también la coincidencia en un proyecto de re-
novación cultural verdaderamente hispanoameri-
cano. La transición doctrinaria que supuso salir del
positivismo se observa varias veces en las cartas
que ahora se publican y opera como el telón de
fondo del período más denso de intercambios. El
resto del conjunto epistolar da cuenta de los con-
tactos y las tribulaciones orteguianas en torno a
sus proyectos culturales y personales en Argentina.

Palabras Clave
José Ortega y Gasset, Coriolano Alberini, positi-
vismo, Argentina

Abstract
The letters exchanged between José Ortega y
Gasset and Argentine philosopher Coriolano
Alberini, between 1916 and 1948, testify not
only intellectual respect both professed each
other but also the agreement on a draft truly
Hispanic cultural renewal. The doctrinal
transition that led out of positivism is seen
several times in letters now published and
operates as the backdrop of the densest of
exchanges period. The rest of the
correspondence shows contacts and Ortega´s
tribulations around their cultural and personal
projects in Argentina.

Keywords
José Ortega y Gasset, Coriolano Alberini, positi-
vism, Argentina

1 Coriolano Alberini nació el 27 de noviembre de 1886, en Milán, y se trasladó a la Argentina
con sus padres a los tres meses de edad. Hacia 1901, ingresó en el prestigioso Colegio Nacional
de Buenos Aires para recibir la educación secundaria y, al finalizar, en 1906, inicia su formación
universitaria en la Facultad de Filosofía y Letras, al tiempo que también simultaneaba estudios
en la de Derecho y Ciencias Sociales de la Universidad de Buenos Aires. Finalmente desistió de
la preparación en Derecho y se concentró en Filosofía. Sus profesores pertenecieron a la de-

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 31

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Aras, R. E. (2015). José Ortega y Gasset – Coriolano Alberini. Epistolario (1916-1948). 
Revista de Estudios Orteguianos, (30), 39-76.
https://doi.org/10.63487/reo.356 

ORCID: 0000-0003-4167-4928



ricano. Podría decirse que la amistad nacida en ocasión de aquella primera vi-
sita de Ortega a la Argentina adquirió pronto una dimensión referencial y se
constituyó en memoria viviente del éxito de aquella experiencia transatlántica
del pensador español. Bajo el magisterio de Ortega, las generaciones filosófi-
cas de la ribera del Río de la Plata se asomaron a Europa para sacudirse defi-

32 José Ortega y Gasset – Coriolano Alberini. Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

nominada “generación de 1896”, que había recibido su instrucción en el seno de la cultura posi-
tivista.

La Facultad de Filosofía y Letras había sido fundada en 1895 y contaba con un claustro
heterogéneo formado por abogados, sociólogos, psiquiatras y pocos profesionales de la filosofía,
entre los cuales se hallaban unos cuantos profesores extranjeros. Entre sus condiscípulos en esta
etapa cabe mencionar –por su proyección futura– a Ravignani, Giusti, Rivarola y Noé.

A partir de 1907, el trato con el Dr. Félix Krüger, despertó en él el interés por la psicología
y se inició en la lectura de autores como Wundt, Dilthey y los neokantianos.

En 1908, publicó el artículo “Amoralismo subjetivo” en la revista Nosotros, dirigida por
Giusti y Bianchi.

En 1911, se gradúa con una aguda crítica al positivismo, corriente a la que pertenecían todos
los miembros del tribunal (el decano José Nicolás Matienzo, Alejandro Korn, José Ingenieros,
Francisco Quesada, Juan Chiabra y Rodríguez Etchart). Luego de su graduación, continuó
ligado a la Universidad a través de la Revista de la Universidad de Buenos Aires, cuya conducción
ejerce entre 1912 y 1924. La redacción de la revista le permite descubrir autores que no había
estudiado en las aulas: Croce, Gentile y otros. Por eso, cuando Ortega llega a la Argentina en
1916, Alberini encuentra en sus conferencias la confirmación de los estudios que había empren-
dido años atrás. Cuando en 1917 se organiza el “Movimiento Novecentista”, Alberini se suma
junto a Alejandro Korn a la reacción antipositivista de los estudiantes hasta que, finalmente, se
impone la Reforma Universitaria en 1918. Constituido, entonces, en referente para los alumnos y
profesores, alentó las candidaturas a decano de Alejandro Korn (1918-1921) y de Ricardo Rojas
(1921-1924) hasta que en 1925 alcanzó la dignidad decanal (hasta 1928) y, luego, en dos perío-
dos más (1931-1932 y 1936-1940). La gestión académica lo encontró también como vicedecano
(1921-1923) y delegado ante el Consejo Superior de la Universidad (1923-1925). Su labor
docente se inició en 1920, cuando accedió a la cátedra de Introducción a la Filosofía, para con-
tinuar luego en Psicología (1921) y en Gnoseología y Metafísica (1923), esta vez en la
Universidad de La Plata, mientras dictaba Filosofía en la Facultad de Derecho y Ciencias
Sociales.

Antecedido por su prestigio intelectual y sus amplios conocimientos, fue invitado en 1927 a
representar a la Argentina en el Congreso de Filosofía de Harvard. Más tarde, en 1930, viajó a
Alemania para dictar un ciclo de conferencias y tomar contacto con algunas de las mentes filo-
sóficas más importantes del momento, tal el caso de Husserl y Heidegger. A su regreso, publicó
Die Deutsche Philosophie in Argentinien, prologado por Albert Einstein.

Lamentablemente, en el verano de 1944, sufrió un ataque cerebro-vascular que le imposibi-
litó continuar con la enseñanza activa, dejando las tareas universitarias en 1946. Quizás su últi-
ma gran obra, a la que se consagró íntegramente, fue la organización del Primer Congreso
Argentino de Filosofía en Mendoza (1949), que –en rigor– fue internacional y al que concu-
rrieron personalidades de todo el mundo, suscitando un inusual interés por la filosofía en todo
el país. A pesar de su estado de salud, la labor publicista de Alberini no se detuvo y continuó
escribiendo, dictando conferencias, redactando monografías y discursos académicos, hasta que
el 18 de octubre de 1960 falleció en la Ciudad de Buenos Aires. Cfr. Diego PRÓ, Coriolano
Alberini. Mendoza: Valle de los Huarpes, 1960.

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 32

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



nitivamente los anacronismos del positivismo criollo, y así, liberados, empren-
derían nuevas rutas de conocimiento y reflexión.

Esta labor académica, pero que se extendía incluso fuera de las aulas uni-
versitarias, era recordada por Ortega como una auténtica gesta de conquista
de los territorios mentales de su auditorio sudamericano. Así confiesa en el
“Prólogo para alemanes”:

Algunas cosas que durante veinte años he silenciado –inclusive en la conver-
sación privada– van a salir ahora audazmente de mi pluma. La primera, ésta: Ale-
mania no sabe que yo, y en lo esencial yo solo, he conquistado para ella, para sus 
ideas, para sus modos, el entusiasmo de los españoles. Y algo más. De paso, he in-
feccionado a toda Sudamérica de germanismo. En este continente ultramarino la
cosa se ha declarado con toda energía y solemnidad (1).

(1) Véase la conferencia dada en Alemania en 1930 por Coriolano Alberini,
decano de la Facultad de Filosofía y Letras de Buenos Aires: Die deutsche Philosop-
hie in Argentinien2.

Se comprende, entonces, que siendo combatientes de una causa radical (la
“reacción antipositivista”3), los años transcurridos hayan convertido a los re-
cuerdos en conjuros para la salvación de la propia identidad. No creo equivo-
carme si interpreto el siguiente pasaje como un homenaje y, a la vez, la confir-
mación de que la labor desarrollada en aquella época juvenil debía ser recupe-
rada y puesta en perspectiva:

33Presentación y edición de ROBERTO E. ARAS

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

2 José ORTEGA Y GASSET, “Prólogo para alemanes” (1934), Obras completas. Madrid. Taurus /
Fundación José Ortega y Gasset, 2004-2010, tomo IX, p. 134. En adelante se citará esta obra
por tomo (en romanos) y la(s) página(s) del mismo (en arábigos).

3 “En sus enseñanzas de Buenos Aires asumió Ortega, como era natural, una postura resuel-
tamente antipositivista. (…) Esta venida de Ortega y Gasset tuvo gran repercusión y ejerció
notable influencia. Estimuló la renovación que se venía preparando, la justificó con argumentos
traídos de la más fresca actualidad filosófica europea, la aceleró considerablemente”, Francisco
ROMERO, Sobre la filosofía en América. Buenos Aires: Raigal, 1952, pp. 44-45.

4 “La Razón Histórica. [Curso de 1940]”, Lección I, IX, 478. También la siguiente referencia:
“Esta imagen y esta tesis fueron enunciadas por mí ya en 1916 y las he encontrado de nuevo en
el texto taquigráfico que me ha proporcionado el doctor Alberini. [Por cierto que, el otro día,
ignorando el nombre del excelente taquígrafo que salvó aquel remoto trabajo, no pude agrade-
cérselo nominativamente: se llama el señor Icat]”, “La Razón Histórica. [Curso de 1940]”,
Lección II, IX, 506. Este curso lo pronunció Ortega en la Facultad de Filosofía y Letras de la
Universidad de Buenos Aires, los días 23 y 30 de septiembre, y 7, 14 y 18 de octubre de 1940.
En el párrafo citado Ortega se refiere al curso “Introducción a los problemas actuales de la filo-
sofía” realizado en la misma institución en 1916 (VII, 557 y ss.).

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 33

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Hace pocas semanas que el Dr. Alberini me sorprendió –mi viejo amigo Alberi-
ni, viejo de amistad no viejo de vejez–, mi viejo amigo Alberini, digo, es siempre sor-
prendente. Me sorprendió presentándome, pulcramente encuadernado, el texto de
las conferencias que yo di desde esta cátedra en 1916. Yo ignoraba, por completo, la
existencia de ese texto y no guardo de aquella labor ningún apunte ni rastro. Pero el
doctor Alberini, que entre sus espléndidas calidades tiene la de poseer un ojo siem-
pre alerta, ojo avizor de gavilán que le hace descubrir desde lo alto las menores rea-
lidades del suelo, supo, tiempo ha, que un solícito espontáneo había estenografiado
aquel curso de mi distante juventud. Y como al gavilán, ave magnífica, pertenece
además de la alerta pupila la garra certera, el doctor Alberini logró pronto poner su
mano sobre el papelorio y asegurar su conservación. De aquel curso conservo sólo
el recuerdo de haber dicho dos o tres cosas importantes que un decenio después han
empezado a verse en otras partes. Del resto sólo conservaba el olvido4.

Queda claro, pues, que Ortega sentía por Alberini un afecto cordial5 al
tiempo que lo reconocía “como uno de los padres fundadores de la filosofía en
la Argentina, en tanto práctica disciplinar o científica especial. Ello no se de-
bió tanto a su obra filosófica (fragmentaria y esporádica), sino más bien a su
labor docente, su prédica disciplinar, sus trabajos historiográficos y su actua-
ción en la política universitaria”6. Por eso, las cartas que se presentan a conti-
nuación señalan también la capacidad de diálogo filosófico que era necesario
entablar en Hispanoamérica, reuniendo y articulando voluntades para avanzar
sobre temas y cuestiones de máxima actualidad, creando redes intelectuales
que comunicaran los dos continentes y se pusieran al servicio de un programa
amplio de circulación de las ideas, y, en definitiva, acercando los espíritus de
quienes no rechazaran universalizar los debates. 

Por otra parte, el argentino respondió a esa confianza inicial con la conti-
nuidad de una relación que creció con cada visita posterior de Ortega y que,
con una mirada retrospectiva, pondría de manifiesto en este texto redactado
cuarenta años después: 

34 José Ortega y Gasset – Coriolano Alberini. Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

5 “Me pareció, no sé bien por qué, que esta vez el deseo de oírme era auténtico y no conven-
cional. Además se había elegido para llegar a mí un cauce seguro, perdone el doctor Alberini que
le llame cauce; son bromas que puedo permitirme con quien fue mi compañero de estudios en
tiempos mozos y es amigo constante desde una juventud, que se ha empeñado en sernos grose-
ramente remota”, “Meditación del pueblo joven” (1939), IX, 262. Conferencia dada en la
Municipalidad de La Plata, capital de la Provincia de Buenos Aires, Argentina, el 27 de noviem-
bre de 1939.

6 M. DONNANTUONI MORATTO, “El antipositivismo y la formación de un nuevo discurso filo-
sófico en Coriolano Alberini”, [en línea], Revista de Filosofía y Teoría Política, 45 (2014), recupera-
do de http://www.rfytp.fahce.unlp.edu.ar/article/view/RFyTPn45a01. [Consulta: 6 de abril de
2015].

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 34

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Ortega y Gasset, en 1916, llegó por primera vez a Buenos Aires, y permaneció
entre nosotros casi seis meses. Puede decirse que por él, la filosofía salió a la calle,
por lo menos a la de Florida7… No era poco en aquellos tiempos antifilosóficos. Su
saber novedoso y su estro artístico y oratorio, dieron la sensación pública de la filo-
sofía, más que el claro concepto. Los jóvenes antipositivistas rodeamos a Ortega y
Gasset, acentuando, como se comprende, la parte negativa de su obra, es decir, con-
tra el positivismo. No así tocante a todas las nuevas ideas que él traía8.

Esa transición doctrinaria se observa varias veces en las cartas que ahora se
publican y opera como el telón de fondo del período más denso de intercambios.
El resto del conjunto epistolar da cuenta de los contactos y las tribulaciones 
orteguianas en torno a sus proyectos culturales y personales en Argentina.

Nota a la edición
Para esta edición, se ha consultado el Archivo de la Fundación José Ortega y 
Gasset-Gregorio Marañón, donde se conservan las cartas enviadas por Coriolano
Alberini; se indican al pie las referencias de los documentos en el catálogo. Por
otro lado, se han recuperado, de la edición previa que hiciera el profesor Diego F.
Pró y su equipo, las cartas de José Ortega y Gasset pertenecientes al Archivo que
la viuda del Dr. Alberini, Sra. Elena Suárez, donara a la Universidad de Cuyo.
Estas cartas aparecieron en Coriolano Alberini, Epistolario (Mendoza: Universi-
dad Nacional de Cuyo, Facultad de Filosofía y Letras, Instituto de Filosofía, 
Colección de Historia de la Filosofía Argentina, Serie Documental IV, 1980, 
tomo I, pp. 11-18). Hoy ese fondo pertenece al Instituto de Filosofía Argentina y
Americana-IFAA de dicha Universidad9.

El criterio utilizado en esta edición es cronológico y se han cruzado las car-
tas entre ambos filósofos, de manera que su lectura –aunque las cartas puedan
separarse por lapsos más o menos prolongados– mantenga la fisonomía de un
diálogo.

En la transcripción, se han mantenido los rasgos estilísticos de los autores
(p. e., en el caso de Ortega: flúido, rigoroso) incluyendo resaltes expresivos (p.
e., mayúsculas enfáticas), así como las peculiaridades morfológicas y sintácti-
cas (leísmos, laísmos, concordancias ab sensum, pares de términos con y sin

35Presentación y edición de ROBERTO E. ARAS

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

7 La calle Florida de la ciudad de Buenos Aires era, en esos años, una vía peatonal que se ini-
ciaba en la avenida Rivadavia y terminaba en la Plaza San Martín. Tuvo esa denominación
desde 1857. En sus edificios y lujosos locales se reunía la clase alta porteña durante la primera
mitad del siglo XX.

8 Coriolano ALBERINI, “Prólogo”, en Luis FARRÉ, Cincuenta años de filosofía en Argentina. Buenos
Aires: Peuser, 1958, p. 13.

9 Agradezco a la Dra. Clara Alicia Jalif de Bertranou, directora del IFAA, su generosa dis-
posición para la reproducción de los documentos mencionados.

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 35

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



consonantes implosivas del tipo substancia/sustancia, obscuro/oscuro, etc., y otros
rasgos propios de la ortografía del siglo pasado) y las distintas grafías en nom-
bres de personas y lugares siempre que no sean un error evidente. Se han nor-
malizado los usos gráficos sin trascendencia fonética, pero se ha respetado la
variación que en algún momento de la historia de la escritura haya podido te-
ner relevancia fónica. Se mantienen las grafías que indican una falta de distin-
ción fonémica tanto si emplean el grafema que indica la articulación del soni-
do en cuestión como las grafías que indican la falta de distinción mediante hi-
percorrección. Se mantienen también las grafías que puedan ser indicadoras
de una pronunciación particular, así como reflejo de la reproducción de la ora-
lidad de la lengua popular o hablada. Se mantienen las grafías propias de sis-
temas ortográficos distintos del académico y aquellas extrañas a la norma ac-
tual que puedan ser reflejo de la reciente adopción de un extranjerismo y el
progreso de su adaptación al español. Se ha modernizado la acentuación en ca-
sos como fué/fue, guión/guion y otros similares.

Las palabras o expresiones breves en lenguas distintas al español se seña-
lan en cursiva, incluso cuando no están resaltadas en la carta. Todo resalte de
los autores se señala en cursiva.

Se ha evitado al máximo la intervención del editor en el texto, de modo que
se mantiene la versión original incluso cuando se ha detectado algún lapsus ca-
lami –generalmente de precisión de una fuente al citar el autor de memoria. Es-
tos lapsus se señalan en nota al pie.

Toda intervención de los editores en el texto se indica entre corchetes [ ].
Cuando una palabra o grupo de palabras ha resultado ilegible, se marca con
[ileg.]. Cuando se interrumpe el manuscrito, bien porque se ha dejado una 
frase sin completar, bien porque falta alguna página o se han perdido unas lí-
neas, se refleja con [...].

Las palabras que aparecen de forma abreviada en el texto se desarrollan in-
cluyendo entre corchetes lo añadido por el editor, excepto las abreviaturas más
frecuentes en los epistolarios como “Ud.”, “D.”, “Dña.”, “Sr.”, “Sra.”, “Dr.”,
“Dra.”, “M.”, “Mme.”, “etc.”, “ptas.”, “cts.”, “s. r. c.” (“se ruega confirmación”),
“q. b. s. m.” (“que besa su mano”), que se mantienen. Las abreviaturas utiliza-
das en las fechas se han desarrollado sin que se haya considerado necesario se-
ñalarlo entre corchetes. Cuando las cartas no están fechadas, se señala entre
corchetes [s. f.] o se indica, también entre corchetes, la fecha que se colige de
los datos de la investigación.

Todas las notas al pie, salvo que se indique lo contrario, son de los editores.
En las mismas, se han anotado fechas, datos, personas aludidas, acontecimien-
tos, etc., que se piensa que hoy requieren una explicación para un lector co-
mún.

36 José Ortega y Gasset – Coriolano Alberini. Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 36

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Respecto a la puntuación, se respeta esencialmente la que aparece en las
cartas, pero se ha ajustado cuando se considera que así se facilita la lectura.

El editor ha intentado intervenir en la edición sin marcar su impronta 
desde un punto de vista interpretativo de la obra y de la biografía de los auto-
res de estos epistolarios, porque se trata de poner a disposición de los investi-
gadores y del público en general nuevas fuentes, la mayoría de ellas hasta aho-
ra inéditas o muy poco conocidas, que completan el corpus textual orteguiano
al tiempo que dan información de las personas con las que se carteó y de una
época muy rica de nuestra historia reciente.

37Presentación y edición de ROBERTO E. ARAS

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 37

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 38

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



JOSÉ ORTEGA Y GASSET – CORIOLANO ALBERINI
Epistolario (1916-1948)

[1]1

Diciembre de 1916

Sr. Coriolano Alberini

Amigo mío: al partir Julio Noé2 cargó su amabilidad con la misión de trans-
ferirle un abrazo que para Ud. le he dado3.

Veo que tiene Ud. un gran poder de obliviscencia. Ni una tarjeta, ni una
carta, ni una palabra. Yo le envié en algún correo anterior mi saludo postal. 
Pero no estaba cierto de las señas: creo recordar que Ud. no vive donde vive,
que es preciso conocer más señas heteróclitas, y que para llegar a Ud. es pre-
ciso un detour como para probar la existencia de Dios. 

Deseo sinceramente que una vez reconocido no nos volvamos a perder del
todo. Sabe cuánto estimo su espíritu y cuánto espero de él para su patria y 
para el pensamiento. Envíeme, le ruego, sus señas inequívocas.

Es muy suyo,

José Ortega y Gasset

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 39

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Fotografía de Coriolano Alberini dedicada a José
Ortega y Gasset. Buenos Aires, 19 de diciembre
de 1916

40 Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

NOTAS [1]

1 Fondo Coriolano Alberini, Instituto de Filosofía Argentina y Americana-IFAA, Universidad
de Cuyo.

2 Julio Noé (Buenos Aires, 28-IV-1893 – 29-I-1983). Se graduó en Abogacía pero su activi-
dad profesional estuvo más ligada a las empresas familiares que a la labor jurídica (fue gerente
del establecimiento de licores y refrescos Inchauspe –apellido de su madre–, luego de las gaseo-
sas Cunnington, y hasta se ocupó de una fábrica de sombreros: Noelis). Su vocación literaria 
lo acercó como secretario de redacción (1912-1917) a la famosa revista Nosotros, de la que fue
codirector entre noviembre de 1920 y marzo de 1924, y ejerció dentro de la publicación las fun-

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 40

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



[2]4

[s. f.]

POST CARD

FOR ADDRESS ONLY
Sr. José Ortega y Gasset
Serrano 47
Madrid
España

FOR MESSAGE
C. Alberini, saluda afec[tuosamen]te a su no olvidado amigo.

41JOSÉ ORTEGA Y GASSET – CORIOLANO ALBERINI

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

ciones de crítico literario. En 1923 edita Nuestra Literatura. Notas y estudios críticos, luego el Curso
y antología de literatura hispano-americana, en 1926 publica la Antología de la poesía argentina moder-
na, 1900-1925 (Buenos Aires: Nosotros), su obra más celebrada –cfr., Aníbal SALAZAR ANGLADA,
“Julio Noé y La antología de la poesía moderna argentina: un punto de inflexión en la práctica an-
tológica en Argentina”, Anales de Literatura Hispanoamericana, 36 (2007), pp. 171–197, y en 1927
“La poesía argentina moderna”, a la que siguieron otros artículos y ensayos, cfr. VV. AA, Julio
Noé. Escritos de un lector –Homenaje–, prólogo de Noé Jitrik. Buenos Aires: Facultad de Filosofía
y Letras, 1993. Fue miembro fundador de la Asociación de Amigos del Arte en 1924, institución
en la que llegó a ocupar el cargo de secretario y que invitó a Ortega a Buenos Aires en 1928.

3 Si bien la fecha de la carta es diciembre de 1916, el regreso de Julio Noé a Buenos Aires no
se produce sino hasta el final del invierno europeo de 1917, pues había acompañado a Ortega
en su retorno a España. Así lo manifiesta en el relato autobiográfico que desarrolla como parte
del volumen de homenaje que le dedicara al filósofo la Revista de la Universidad de Buenos Aires. Allí
explica en primera persona las circunstancias de aquella experiencia compartida: “Una semana
antes de su partida me preguntó qué pensaba hacer yo durante el verano. Como dudé en la 
respuesta, me instó a acompañarle en su viaje inminente. 

“El 2 de enero de 1917 nos embarcamos en un transatlántico español y diecisiete días después
llegamos a Cádiz. (…)

“De vuelta en Madrid, después –claro está– de una escapada al París tristísimo de la guerra,
Ortega me propuso diferir mi regreso a Buenos Aires y me prometió hacerme participar de una
excursión a la Mancha con Baroja y Azorín. Aunque el ofrecimiento era muy tentador y me
sobraban razones para permanecer en la península, decidí mi inmediato regreso. Como es de
imaginar, nunca me he arrepentido bastante de tan absurda determinación”, Julio NOÉ, “Ortega
y la Argentina”, Revista de la Universidad de Buenos Aires, 5.ª época, año II, 2 (abril-junio 1957), pp.
170-173.

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 41

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Anverso y reverso de la postal

42 Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 42

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



Fotografía de Ernesto de Vergara Biedma, Julia del Carril de Vergara y
Coriolano Alberini con José Ortega y Gasset a bordo del Infanta Isabel de
Borbón. [2 de enero de 1917]

43JOSÉ ORTEGA Y GASSET – CORIOLANO ALBERINI

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
ONOTAS [2]

4 Archivo de la Fundación José Ortega y Gasset – Gregorio Marañón (en adelante se citará
AO), sig. C-55/17a. Postal con la reproducción, en el anverso, de la medalla que le regalaron
los estudiantes de la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires al fina-
lizar su Seminario de siete lecciones sobre la Crítica de la Razón Pura de Kant en 1916. Aparecen
ambas caras de la medalla acuñada y escrito a mano: “Modelada por Felipe Galante, 1916”*.
En el anverso de la medalla, está la figura de Kant en el centro y el siguiente texto rodeándo-
lo: “PHILOSOPHIA DUCE PROGREDIMUR – KANT –” [Progresamos con la guía de la
filosofía – Kant –]. En el reverso de la medalla se lee: “JOSEPHO ORTEGA EIDEMQUE
GASSET / JUVENES LITTERARUM ET / PHILOSOPHIAE STUDIO DEDITI / IN
BONAERENSI UNIVERSITATE / ADMIRATIONIS ET GRATI / ANIMI ERGO / A.
MCMXVI” [A José Ortega y Gasset los jóvenes estudiantes de Filosofía y Letras de la Universidad
de Buenos Aires le entregan con espíritu de admiración y agradecimiento. A(ño) 1916]. 
En el reverso de la postal, aparece una estampilla de 5 centavos con el retrato del general José
de San Martín y matasellos ilegible. Y, abajo a la izquierda, sello circular con ornamentos, donde
se lee la dirección del estudio fotográfico de: “MATEO RICCIARDI * B[uenos] AIRES *
Entre Ríos 555-557”. Seguramente quien tomó las imágenes de la medalla.

* Felipe Galante o Filippo Galante (Sora, Frosinone, Italia, 11-IX-1872 – Buenos Aires, 11-
II-1953). Fue pintor, docente y medallista. Estudió en el Instituto de Bellas Artes de Roma,
donde se graduó en 1894. Se nacionalizó argentino en 1916 y dictó la cátedra de Dibujo en el
Colegio Nacional del Norte y en el de Buenos Aires. Trabajó con predilección en medallas y
presentó sus trabajos en la Exposición Internacional de Milán en 1906.

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 43

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



[3]5

Madrid, 5 de abril de 1917

Reciba mi más cordial saludo y la seguridad de que no lo olvido. Cuénteme
Ud. de ese mundo. Ruégole que salude al Dr. Korn6 y demás amigos comunes7.
Pésima impresión de retorno. Sospecho de que tiene más sentido laborar ahí
que aquí.

Muy suyo.

Ortega

Envíeme sus señas.

44 Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

NOTAS [3]

5 Fondo Coriolano Alberini, Instituto de Filosofía Argentina y Americana-IFAA, Universidad
de Cuyo.

6 Alejandro Korn (Buenos Aires, 3-V-1860 – La Plata, provincia de Buenos Aires, 9-X-1936).
Estudió Medicina en la Universidad de Buenos Aires y ejerció la profesión privadamente hasta
que en 1897 fue designado director del hospital provincial para enfermos mentales “Melchor
Romero”, hasta su retiro en 1916. Paralelamente, desempeñó cargos docentes desde 1888 y, en
particular, en la enseñanza superior de la filosofía se inició en 1906 como profesor suplente de
Historia de la Filosofía en la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires,
de la que logró la titularidad en 1909. Dictó también Gnoseología y Metafísica en la misma
Universidad, e Historia de la Filosofía en la Facultad de Humanidades de la Universidad de La
Plata. Entre sus textos esenciales destacan La Libertad Creadora (1922), Axiología (1930), Apuntes
Filosóficos (1935), Influencias filosóficas en la evolución nacional (1940).

7 Habría que incluir en esas fechas a Julio Noé, Alfredo Bianchi y Emilio Ravignani, entre
otros.

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 44

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



[4]8

B[ueno]s A[ire]s, Junio 15 – 1917

Mi querido Ortega: Caramba! No lo creía a Ud. tan positivista! Pensar que
le tengo olvidado simplemente porque no cultivo el epistoleo… Acabaré por
creer que su llegada a España restauró en Ud. el “realismo ingenuo”, de lo con-
trario, me resulta inexplicable semejante fetiquismo del hecho bajo forma de
carta perentoria. Bueno: si es así, véngase Ud. enseguida, que aquí hay quien
de veras lo quiere. Más aún: por lo que a mí respecta, le diré que todavía no
tengo conciencia de su partida. Y para que la alucinación sea realmente más
verdadera, bastaría mentar mis constantes pláticas con nuestro querido Korn,
con el cual a menudo como por ahí, ante una mesa donde siempre hay un lu-
gar para Ud9. Si habremos hablado de Ortega y Gasset! Tocante a mí me es
grato decirle que gozo, por culpa suya, de una fuerte celebridad lunar, pues to-
do el mundo me pregunta: ¿Y su amigo Ortega? Esa popularidad sube de 
punto y toma caracteres alarmantes en los dominios del Hotel España10. Has-
ta el encargado de la barbería y anexos días pasados se metió conmigo para 
saber de Ud. En fin, me pasa algo de lo que le toca al Moyita de “Amores y
Amoríos”: –¿Hay novedades?–11 Pero dado que, a la postre, la fama resulta un
clavo, mis relaciones con Ud. me valen tal o cual titeo. –Claro! –exclaman los
“barberos universitarios”, Alberini es el único que lo ha entendido!–. Tan for-
midable ironía me estremece de gusto, pues me pone en el trance envidiable de
distribuir diplomas de estupidez irremediable. Es claro que al fin me asquea 
el discutir con gente tan profundamente enamorada de su estrechez de espíri-
tu12. Más aún: la cultivan como la más selecta de las virtudes filosóficas. Preci-
samente, ayer tuvo lugar en la Facultad de Fi[losofía] y L[etras] la recepción
académica del Dr. Korn13. El discurso de nuestro amigo, que Ud. pronto leerá
en uno de los próximos números de la Revista de la Universidad, fue escu-
chado y aplaudido con vivísima simpatía. Jamás nuestro público celebrara tan-
to un discurso académico. En virtud de este éxito, dije a Korn dos cosas: 1.°–
Ud. no merece todavía ser académico, 2.°– su discurso es el certificado de de-
función del positivismo14 de la Facultad. En cambio, los positivastros universi-
tarios, si Dios quiere, pronto serán y yacerán todos en la Academia. Sin 
embargo, por ahora están en mayoría y cuentan con el apoyo de la vulgaridad,
también en mayoría. Reconozcamos, empero, que en el consejo de la Facultad
hay una pequeña minoría no del todo antropoide. Algunos son humanos. És-
tos, por ejemplo, con motivo de la próxima terna para la cátedra de psicología
(2.° Curso)15, actualmente en manos de un flojo “energético”16, quieren dar a és-
ta una orientación más moderna, y como no encuentran al hombre consagra-

45JOSÉ ORTEGA Y GASSET – CORIOLANO ALBERINI

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 45

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



do, han pensado en mi humilde persona. El proyecto no deja de halagarme, pe-
ro también me espanta un tantico, pues todavía, como Ud. sabe, no he termi-
nado de acumular municiones para la próxima ofensiva total contra la prole de
Homais17. Confieso, por ello, que preferiría esperar dos o tres años más. Pero si
me nombran, haré lo que pueda, constantemente advertido por el sentimiento
de mis límites, ya que una cosa es ser fuerte como estudiante devorador de po-
sitivastros –pues esto he sido durante diez años en los claustros universitarios,
colegios nacionales y escuelas normales–, y muy otra la tarea metódica y res-
ponsable de la cátedra. Reconozco, ciertamente con gusto, que sus conferen-

46 Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 46

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



cias, acusadas de éxito sólo estético, han despejado un poco el ambiente. La
ramplonería ha sufrido un estremecimiento, siquiera periférico. Ya es algo. Con
decirle a Ud. que unos cuantos jóvenes amigos míos han fundado un centro de
estudios filosóficos que, posiblemente, se denominará “Colegio Novecentis-
ta”…18 Yo seré uno de los directores espirituales19. Tiempo al tiempo, pues.

He leído con vivísimo placer el libro de García Morente20 sobre Bergson21.
No conozco, entre tantas que he leído, exposición más objetiva. Naturalmen-
te, me hubiera sido muy grato ver coronado el libro con una fuerte crítica del
bergsonismo.

47JOSÉ ORTEGA Y GASSET – CORIOLANO ALBERINI

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 47

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Ahora, permítame Ud., previo agradecimiento por la generosa carta que
Ud. me enviara con Noé, que le arrime el siguiente cuestionario:

1.° ¿Qué es de la “Estimativa”22?
2.° ¿[Qué es] del “Espectador”23?
3.° ¿Y los “divinos descontentos”24?
4.° ¿Es verdad que el año 1918 nos lo traerá a Ud. en compañía de Pío 

Baroja25, escritor que, no obstante mi buena voluntad, aún no consigo admirar?
Bien ve Ud., mi querido amigo, que la latitud de esta carta es sólo compa-

rable a la del silencio que Ud. me reprochara. Pero créame, amigo, si no le he
escrito, eche Ud. la culpa no tanto a mi abulia como a este enervante trajín 
pedagógico en que malgasto mis mejores años. 

Antes de terminar, me es grato presentarle recuerdos de Korn, Ravignani26,
Noé, Casares27, Peluffo28, etc.

Hasta pronto, mi querido Ortega. Reciba un abrazo de su afectísimo amigo.

C. Alberini

“Señas inequívocas”29:
Caseros 2751
Buenos Aires, Rep[ública] Argentina

48 Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

NOTAS [4]

8 AO, sig. C-55/17b.
9 Los almuerzos o cenas compartidas eran habituales en el grupo que frecuentaba Ortega.

Una nota de Emilio Ravignani, vocal de la revista Nosotros, que escribe a Ortega invitándole a
reunirse en un restaurante el martes 19 de septiembre de 1916 en compañía de Alejandro Korn
y su hijo, Coriolano Alberini y él mismo, “sin etiqueta ni discursos, como una familia de amigos”,
se conserva en el Archivo de la Fundación Ortega-Marañón y justifica la declaración que reali-
za Alberini, cfr. Carmen ASENJO y Iñaki GABARÁIN, “Viaje a la Argentina, 1916. Tercera parte”,
Revista de Estudios Orteguianos, 3 (2001), p. 40.

10 El Gran Hotel España fue el primer establecimiento hotelero de la Avenida de Mayo (cfr. J.
SOLSONA y C. HUNTER, La Avenida de Mayo. Un proyecto inconcluso. Buenos Aires: Librería Técnica
CP67 S. A., 1990), ubicado entre las calles Tacuarí y Buen Orden (hoy Bernardo de Irigoyen),
más precisamente en el número 938/41. Era un edificio lujoso construido por el arquitecto José
Arnavat (cfr. VV.AA., Españoles en la arquitectura rioplatense: siglos XIX y XX. Buenos Aires: 
CEDODAL / Embajada de España en la Argentina / Instituto Andaluz del Patrimonio Histórico
de la Junta de Andalucía (IAPH), 2006, especialmente pp. 90 y ss.), que tenía cuatro pisos y 
315 habitaciones. Hacia 1910 era considerado como el de mayor capacidad de Sudamérica. El
navarro Javier Laurenz lo fundó en 1897 y a él se debe, en gran parte, el comienzo de la activi-
dad comercial en los primeros años del siglo XX en esa vía. Se puede afirmar que entre 1900 y
1930 no hubo visitante español que, desembarcando en Buenos Aires, no buscara la semblanza
de su propio hogar en la casa del señor Laurenz.

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 48

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



49JOSÉ ORTEGA Y GASSET – CORIOLANO ALBERINI

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

11 Alberini se refiere a la preocupación de uno de los protagonistas –Moyita– de la obra teatral
de los hermanos Álvarez Quintero –cfr. S. y J. ÁLVAREZ QUINTERO, Amores y amoríos / Los ga-
leotes. Buenos Aires: Editorial Losada, 1969, séptima edición (1.ª ed. de 1938), acto tercero, 
p. 61–, a quien le reclamaban una pronta paternidad luego de su casamiento:

NIEVES. –Oiga usted, Moyita, ¿y todavía… estamos como estábamos?
MOYITA. –¿Eh?
MERCEDES. –Yo creo que sí.
MATILDE. –Notársele no se le nota nada.
NIEVES. –¿De manera que no hay novedad?
IRENE. –¿No hay novedad?
MOYITA (amargadísimo). –¡No hay novedad!

Casualmente, la actriz española María Guerrero, protagonista de Amores y amoríos en su
estreno en la capital argentina, viajó junto con Ortega a Buenos Aires a bordo del vapor Reina
Victoria Eugenia, llegando ambos el 22 de julio de 1916.

12 El estilo irónico de Alberini y su humor están presentes en toda su obra. Dice su biógrafo,
Diego PRÓ: “Alberini nunca pasó por un moralista o un maestro de la juventud. Su humorismo
no se lo permitía, pues necesitaba de la libertad de la crítica, no podía inscribirse en el marco de
ningún dogmatismo, picoteaba acá y allá en busca de errores, prejuicios, debilidades, flaquezas”,
Coriolano Alberini. Mendoza: Valle de los Huarpes, 1960, p. 231.

13 Se refiere al acto de asunción del cargo de decano, el 26 de octubre de 1918. El discurso se
publicó ese año en la Revista de la Universidad de Buenos Aires y en Verbum (publicación de los estu-
diantes).

14 Respecto de que esas palabras fueron el “certificado de defunción del positivismo de la
Facultad” se justificaría por las siguientes expresiones que Korn pronunciara en esa oportunidad:
“Con su trabazón lógica, casi escolástica, ha poco aún se imponía aquel sistema que, apoyado en
las ciencias naturales, hacía del hombre una entidad pasiva, modelado por fuerzas ajenas a su
albedrío, irresponsable hasta de sus propios actos, aprisionado sin remedio en el nexo causal de
la herencia y del ambiente; la libertad era una hipótesis, el bien, el éxito, la razón de la existencia
oscura e insondable. Para sus dudas y sus ansias quedábale al hombre o la resignación estoica 
o el consuelo falaz de la superstición, pues como la naturaleza, que entiende interpretar, esta doc-
trina es amoral y sin finalidad. Y he aquí que vuelven ahora a postularse ideales, queremos ser
dueños de nuestros destinos, superar el determinismo mecánico de las leyes físicas, el automatis-
mo inconsciente de los instintos, conquistar nuestra libertad moral y encaminar el gran proceso
en su ascensión sin fin hacia los eternos arquetipos. El hombre reclama los fueros de su persona-
lidad, la capacidad de la acción espontánea, como si volviera a animarle aquel nus poietikón, la
razón activa y creadora, que el viejo Aristóteles juzgaba el timbre más alto de la especie huma-
na”, Alejandro KORN, “Discurso del Decanato”, en Obras Completas, presentadas por Francisco
Romero. Buenos Aires: Claridad, 1949, p. 655.

15 Alberini, en efecto, es designado profesor adjunto de Psicología (segundo curso) en 1918 y
llega a titular en 1923, cfr. Hugo KLAPPENBACH, “La recepción orteguiana, Alberini y la reno-
vación de la psicología argentina a partir de los años veinte”, Revista de Historia de la Psicología,
vol. 20, 1 (1999), pp. 87-95.

16 Se refiere a la polémica que, a principios del siglo XX, se suscitó entre los partidarios de la
teoría de la composición atómica de la materia y los que pertenecían a la “escuela energética”
cultivada por Ernst Mach (1838-1916) y Wilhelm Ostwald (1853-1932). Con su comentario,
Alberini da cuenta de cómo el “energetismo” se había trasladado de los análisis físico-químicos
a los fenómenos psíquicos y sociales. La extensión de esa concepción a otras disciplinas del cono-
cimiento –a las que Ostwald denominaba “ciencias de la civilización”– se hacía desde el 
convencimiento de que esta doctrina estaba llamada a intervenir sobre las maneras de conocer
propias de la historia, la economía, la sociología, la política, etc. a las que podría imponerse el

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 49

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



50 Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

“principio de conservación de la energía” con la misma legitimidad con que se aplica a las cien-
cias de la naturaleza. Algunos de estos autores profesaron un positivismo que conectaba la físi-
ca y la psicología, e intentaron una solución al llamado problema psicofísico a través de una con-
cepción unitaria que estuviera en un nivel anterior a la diferenciación, cfr. A. MORENO

GONZÁLEZ, “Atomismo versus Energetismo: Controversia científica a finales del siglo XIX”, 
[en línea], Enseñanza de las ciencias, volumen 24, 3 (2006), pp. 411-428. Disponible en:
http://www.raco.cat/index.php/Ensenanza/article/view/76036. [Consulta: 30 de marzo de 2015]).

En lo que se refiere a la Facultad de Filosofía y Letras (fundada en 1896), no fue sino hasta
1901 que se inauguran los primeros cursos de Psicología, con orientación positivista, impul-
sados por Horacio Piñero. Este profesor adoptó la metodología de los estudios de laboratorio
(Psicología experimental y fisiológica) y asumió la tradición psicopatológica de la escuela fran-
cesa.

Contra ese ambiente empirista y materialista –cfr. Rosa FALCONE, “Psicología en Argentina:
impronta europea y carácter nacional”, Revista Interamericana de Psicología / Interamerican Journal
of Psychology, vol. 46, 1 (2012), pp. 87-98– con arraigo en las corrientes cientificistas de Darwin,
Spencer y otros, se posiciona Félix Krüger, quien llega a la Argentina para ocupar la cátedra de
Filosofía del Instituto Nacional del Profesorado Secundario y que en 1907 y 1908 desarrolla en
la Facultad de Filosofía y Letras cursos paralelos a los de Piñero, exponiendo una psicología
centrada en la filosofía y de neto corte espiritualista, cfr. H. KLAPPENBACH, “La recepción de
Wundt en la Argentina. 1907: Creación del Segundo Curso de Psicología en la Universidad 
de Buenos Aires”, Revista de Historia de la Psicología, 15, 1/2 (1994), pp. 181-197.

En el grupo de los psicólogos positivistas hay que mencionar, además de Piñero, a José
Ingenieros, Carlos Octavio Bunge y José María Ramos Mejía.

En su libro sobre Alberini, Diego Pro relata una anécdota que sirve para comprender la
visión que se tenía sobre la cátedra de Psicología: “Piñero tenía el culto de los hechos. Hacía que
un ordenanza se encargara de dar un golpe en el cuello de un conejo. Y decía: «¿Ven ustedes?
Se ha muerto. Aquí los hechos hablan». Y nosotros decíamos: «Pero hablan como ventrílocuos.
Es decir, que era el mismo profesor el que hablaba»” (Diego PRÓ, Coriolano Alberini, ob. cit., p.
245).

Es importante mencionar, para comprender aquellas expresiones, que en Introducción a los
problemas actuales de la filosofía –su curso en la Universidad de Buenos Aires de 1916–, Ortega
manifiesta su punto de vista sobre la psico-fisiología: “No creo que haya hoy nadie en el mundo,
se entiende nadie responsable, que se obstine en resolver con fisiología los problemas genui-
namente psicológicos. Se usa todavía en cierta universidad –cuyo nombre no quiero recordar–
un libro de texto de Historia del derecho romano, donde al llegar al capítulo sobre los impuestos 
se lee: los impuestos en Roma comenzaron por no existir. Pues bien, señores, a la psicología fisio-
lógica le acontece lo mismo, comienza por no existir. Cuáles de entre sus problemas y sus méto-
dos tienen perdurable firmeza y exigen una importantísima ciencia aparte que se denomina
«psico-fisiología» es punto que luego trataré. Pero desde luego puedo adelantar que psicología
fisiológica no la hay”, VII, p. 632. Y continúa con una alusión directa a la historia de la Facultad
de Filosofía y Letras de Buenos Aires: “Pocos días antes de embarcar recibí un libro publicado
unas semanas atrás, de un reputado psicólogo experimental, que en no pocas materias sigue a
Wundt y que vosotros conocéis mejor que yo por haberlo contado entre vuestros maestros. 
Me refiero al Profesor Krueger. En su libro titulado Sobre psicología evolutiva hallo la siguiente
frase escrita sin insistencia alguna como repitiendo cosa notoria e indiscutida: [«Una psicolo-
gía fisiológica en sentido estricto, es decir, un ensayo de reducir las conexiones psicológicas a
leyes fisiológicas, “gibt es nicht”], no la hay»”, idem.

17 En la trama de la novela de Gustave Flaubert (1821-1880), Madame Bovary (1857), apare-
cen tres personajes: Emma, una mujer romántica, fantasiosa y descontenta; su marido Charles,
bondadoso, condescendiente y resignado, y el farmacéutico Homais, agnóstico, amante del pro-
greso, tacaño, de inteligencia limitada pero, sobre todo, pedante. En el curso de los años, Homais
se constituyó en un verdadero arquetipo, un representante de cierta forma de humanidad que

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 50

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



51JOSÉ ORTEGA Y GASSET – CORIOLANO ALBERINI

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

ya había condenado severamente Miguel de Unamuno, cfr. Ana CHAGUACEDA TOLEDANO (ed.),
Miguel de Unamuno. Estudios sobre su obra. III. Salamanca: Ediciones Universidad de Salamanca,
2008, p. 84. Su forma de hablar se caracteriza por medias verdades y frases hechas que, en el
ideario de Flaubert, correspondían a la idiosincrasia y prejuicios de la burguesía moderna. La
mediocridad del farmacéutico lo aísla, pues, de las críticas y le impide migrar desde la valora-
ción subjetiva hacia un juicio certero sobre las cosas. Así, en boca de Homais, Alberini cree
encontrar la clave para definir el talante de los positivistas de la Facultad.

18 “Para desilusión de Eugenio d´Ors en Barcelona –que se entera por La Vanguardia–, cuan-
do Ortega titula su conferencia «Novecentismo» no está hablando del invento d´orsiano, sino del
suyo. El título que Ortega ha propuesto es, de hecho, «La nueva sensibilidad»”, Jordi GRACIA,
José Ortega y Gasset. Madrid: Taurus / Fundación Juan March, 2014, p. 236. Es importante
transcribir algunos párrafos de la conferencia sobre la “nueva sensibilidad” (el novecentismo) que
diera Ortega, el 15 de noviembre de 1916 en el Teatro Odeón a beneficio de la revista Nosotros,
para evaluar la potencia del influjo que supo causar sobre las jóvenes generaciones argentinas:
“Sale hacia nosotros del siglo XIX una bocanada de atroz, agrio pesimismo: los hombres se 
complacían en elaborar la lista de los dolores sublunares y en medir el volumen de la amargura
cósmica. Durante diez años sobre todo, centenares de europeos, leyendo a Schopenhauer po-
nían el punto a un párrafo con un pistoletazo en la sien. Tal vez a aquel párrafo terrible e inge-
nioso en que dice Schopenhauer: Quien dude de que la línea del dolor en el mundo supera a la
suma del placer no tiene más que comparar el placer de la zorra que se come a la liebre con el
dolor de la liebre al ser comida por la zorra.

“Y sobre pesimista la pasada centuria era escéptica. Renunciaba de buen grado a precisar las
verdades últimas, los valores definitivos y se contentaba vacilando entre aproximaciones y relati-
vidades. El positivismo, el agnosticismo, que eran su visión de la vida –estoy por decir, su teolo-
gía–, sólo se comprenden en temperamentos indecisos, sin elasticidad ni solidaridad consigo mis-
mos, aptos para vivir entre dos aguas, incapaces de trágica tensión. Nuestra sensibilidad es en
este punto también contrapuesta a la de nuestros maestros: no estimamos la fe del carbonero pero
igualmente repugnamos ese escepticismo también de carbonero. En los quince años que van de
siglo el imperio ideológico ha pasado casi íntegramente de las filosofías relativistas y escépticas a
nuevas doctrinas absolutistas. Esto es un hecho y si, por lo que he observado, la juventud argen-
tina desconoce este hecho no es mía la culpa ni, por ventura, de nadie individual-mente. Procede
de que el pueblo argentino vive demasiado exclusivamente atenido a la influencia intelectual 
de un cierto pueblo ilustre y glorioso como ninguno pero que, por desgracia, ha sufrido un tran-
sitorio decaimiento. Mas el tema es harto delicado para ser ahora desenvuelto”, “[El Novecentis-
mo]”, VII, 549-550.

19 El movimiento de renovación universitaria, caracterizado por el antipositivismo de los jóve-
nes alumnos de la Facultad de Filosofía y Letras y su impulso hacia los nuevos horizontes de
especulación que ya asomaban en el pensamiento europeo, decantó en la constitución del
“Colegio Novecentista”. Para sintetizar el programa innovador que buscaban, Alberini redactó
un Manifiesto que se discutió en una reunión en la Biblioteca de la Facultad y de la que parti-
ciparon también José Gabriel y Benjamín Taborda. Asimismo, estuvieron presentes Ricardo
Rojas, Carlos Ibarguren, Luis María Torres, Emilio Ravignani, Carlos Bogliolo, Adolfo Korn
Villafañe, Tomás Casares, B. Ventura Pessolano, Jorge Max Rodhe, Lidia Peradotto y Lily
Keley. Con asistencia libre, el Colegio ofrecía seminarios a los estudiantes. El primero se lo
encargaron a Alberini sobre Psicología, una de las materias con mayores objeciones. Otro fue el
de Historia de la Filosofía que dictó Alejandro Korn.

20 Manuel García Morente (Arjonilla, Jaén, 22-IV-1888 – Madrid, 7-XII-1942). Cursa sus
estudios universitarios en la Sorbona, donde se licenció en Letras. Revalidados los títulos fran-
ceses en Madrid, obtiene una pensión de la Junta para Ampliación de Estudios y se desplaza a
Marburgo, Berlín y Múnich, donde coincide con otros pensionados de la Junta en Alemania:
Ortega, Besteiro, Pérez de Ayala. De nuevo en Madrid, ejerce, gracias a Francisco Giner de los
Ríos, como profesor en la Institución Libre de Enseñanza y, el 23 de mayo de 1912, con veinti-

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 51

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



52 Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

cuatro años, gana la cátedra de Ética de la Universidad Central ante un tribunal en el que par-
ticipaba Ortega y Gasset. Realizó luego una profusa labor de traductor de las principales obras
filosóficas. Emigrado a la Argentina el 10 de julio de 1937, se hace cargo de la organización de
la Facultad de Filosofía de la Universidad de Tucumán. El libro de GARCÍA MORENTE al que se
refiere Alberini es La filosofía de Henri Bergson. Madrid: Residencia de Estudiantes, 1917. La obra
tiene tres partes: “La inspiración, el objeto y el método”, “La psicología” y “La metafísica”, que
corresponden a las tres conferencias con que García Morente preparó la llegada de Bergson a
Madrid, dictadas en la Residencia de Estudiantes los días 27, 28 y 29 de abril de 1916. El filó-
sofo francés llegó en una misión diplomática que se extendió por una semana. Habló en la
Residencia de Estudiantes el 1.° de mayo, pero las conferencias más importantes tuvieron lugar
los días 2 y 6 de mayo en el Ateneo de Madrid, donde fue presentado por Ortega, cfr. Juan
Miguel PALACIOS, “Presentación”, en Manuel GARCÍA MORENTE, La filosofía de Henri Bergson.
Madrid: Encuentro, 2010. 

A Bergson se lo conocía en Buenos Aires desde el comienzo del siglo XX, pero la enseñan-
za universitaria de su pensamiento en el ámbito filosófico se produce recién hacia 1918, cuando
Alberini se hace cargo de la cátedra de Psicología. Acostumbrado a su lectura desde 1907, redac-
ta un trabajo titulado Interpretación idealista del bergsonismo en 1919. Tal vez, ya en 1917 estaba
madurando en Alberini su interpretación del intuicionismo bergsoniano como una forma de 
idealismo y por eso lamenta la falta de una crítica en esa línea por parte de García Morente.

21 Henri Bergson (París, 18-X-1859 – Auteuil, 4-I-1941). Graduado en Filosofía por la École
Normale Supérieure, desde 1900 a 1921 tuvo a su cargo la cátedra de Filosofía del Colegio de
Francia. En 1914 fue elegido para la Academia Francesa. Desde 1921 hasta 1926 fue presiden-
te de la Comisión de Cooperación Intelectual de la Liga de Naciones.

22 Seguramente el origen de la pregunta debería enmarcarse en la conferencia sobre el “nove-
centismo”, en particular porque allí vincula Ortega el cambio de actitud que trae el nuevo siglo
con una alteración en lo que denomina el “régimen de la atención” que lleva a una estimación o
desestimación sentimentales: “Pero no somos sólo ojos, oídos y pensamiento: más profun-
damente que ojos, oídos y pensamiento somos emoción. Hay un atender y desatender sentimen-
tales que solemos llamar estimación y desestimación. Cuando vemos o pensamos algo, además
de verlo o pensarlo, hacemos recaer sobre ello una valoración o evaluación. Nada hay que estric-
tamente nos sea indiferente: lo amamos o lo odiamos, lo estimamos o lo menospreciamos, lo 
sentimos como bueno o como malo, sobre todo lo preferimos o lo posponemos”, VII, 547. Hay
que esperar hasta 1918 y 1923 para leer un tratamiento sistemático de la estimativa y los valo-
res en el Discurso para la Real Academia de Ciencias Morales y Políticas (que quedó inédito) e
“Introducción a una estimativa. ¿Qué son los valores?”, VII, 703-738, y III, 531-549, respecti-
vamente.

23 Bajo el título “Palabras a los suscriptores” de El Espectador II, fechado en mayo de 1917,
advertía Ortega sobre la demora en la entrega de ese ejemplar producida por el viaje a América
al cual se había comprometido con anterioridad. La pregunta de Alberini bien podría haberse
originado en las expectativas compartidas sobre la repercusión del nuevo volumen. Baste citar
el siguiente párrafo para comprender la motivación de la pregunta: “El Espectador será en lo suce-
sivo tan argentino como español –¿puedo decir más? Cuando se discutía el problema astro-
nómico de la acción a distancia, los mejores físicos afirmaban que un cuerpo está allí donde
actúa. Del mismo modo yo diría que un libro es de allí donde es entendido. El Espectador es y tal
vez será mejor entendido –mejor sentido– en la Argentina que en España”, El Espectador II
(1917), II, 266.

24 La expresión “divinos descontentos” a la que se refiere Alberini la había empleado Ortega
en su discurso de despedida pronunciado el 6 de diciembre de 1916 en el Instituto Popular de
Conferencias de Buenos Aires. El texto, luego, fue publicado en la revista Hebe, de Buenos Aires,
n.º 5, 1918. Corresponde transcribir la sección del texto a que se refiere Alberini para
comprender un cierto “doble sentido” (sentido que se desplaza del concepto a quienes se aplica)
al que podría atribuirse a su pregunta: “No espero nada del hombre satisfecho, que no siente la

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 52

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



53JOSÉ ORTEGA Y GASSET – CORIOLANO ALBERINI

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

falta de algo más allá de él. Más bien he nutrido mi esperanza cuando al hablar con alguna mujer
argentina he visto desprenderse de su alma, como vaho, un sublime, divino descontento. La his-
toria humana es obra del descontento, que es una especie de amor sin amado y un como dolor
que sentimos en miembros que no tenemos. Esta emoción idealista, haciéndonos percibir que
somos imperfectos, nos hace rodar en busca de lo que nos falta, y así vamos por la tierra y avan-
zamos por el tiempo y es nuestro corazón una proa siempre en ruta al más allá. Decía madame
Staël: «Todo lo que de grande y bello ha hecho el hombre lo ha hecho movido por el sentimien-
to doloroso de lo incompleto de su destino». 

“Menos absorbida que el varón por la obra económica, la mujer argentina va concretando
su descontento.

“Atribuye la leyenda la invención del dibujo a un mancebo de Sicione, estando una tarde
junto a su amada al tiempo que el Sol tendía sobre un muro blanco la fina sombra de ésta, tomó
un carbón y fijó en la pared el perfil de la silueta.

“Pues bien, si un pensador o un artista argentino acertase a dibujar el perfil del noble 
descontento que hay en la mujer de este país, ése sería el perfil de vuestra cultura. Sus anhelos y
sus nostalgias son como un molde en vacío que un día llenaréis con un relieve que será el arte 
y la idea y la moral argentinas”, III, 178-179.

Es importante mencionar que la frase reaparece otras tres veces en la obra de Ortega y siem-
pre con la carga emocional del recuerdo de la primera mención: ¿Qué es filosofía?, Lección IV 
(19 de abril de 1929), VIII, 279: “En todo ser dado, en todo dato del mundo encontramos su
esencial línea de fractura, su carácter de parte y sólo parte –vemos la herida de su mutilación
ontológica, nos grita su dolor de amputado, su nostalgia del trozo que le falta para ser completo,
su divino descontento. Hace doce años, hablando en Buenos Aires, definía yo el descontento
«como un amar sin amado y un como dolor que sentimos en miembros que no tenemos». Es el
echar de menos lo que no somos, el reconocernos incompletos y mancos”. También en
“Intimidades. La Pampa… promesas” (septiembre, 1929), II, 732: “En rigor, el alma criolla está
llena de promesas heridas, sufre radicalmente de un divino descontento –ya lo dije en 1916–,
siente dolor en miembros que le faltan y que, sin embargo, no ha tenido nunca. Frente a la Tierra
Prometida es la Pampa la tierra promisoria”; y en La Razón Histórica. [Curso de 1940], IX, 539: “El
hombre es un haz de privaciones: él y todas las cosas propiamente humanas –por ejemplo, el
conocimiento–, tienen que ser definidos por lo que les falta –como el manco es aquél a quien le
falta un brazo. Ontológicamente, el hombre es un muñón.

“Conan Doyle.
“El descontento. Noviembre de 1916.
“[Recuerden el cuento de Conan Doyle en que un médico investigador tiene, entre otros

objetos, en su laboratorio, una mano cortada en un brocal de alcohol. Y toda la intriga del cuen-
to gira en torno a las luchas de un indio que persigue a este sabio; porque es un indio al cual le
cortaron esa mano, y que anda por el mundo inquieto, incansable, hasta encontrar esa mano que
le falta. ¡Emblema magnífico de la movilidad del hombre, de lo que hace que el hombre se mueva
y sea inquieto perpetuamente en su historia! O, como yo dije, siendo un mozalbete, en noviem-
bre de 1916, hablando en el Salón de conferencias de La Prensa: que la esencia del hombre es
–recuerdo que terminé diciendo– el descontento, el divino descontento, que es una especie de
amor sin amado, y un como dolor que sentimos en miembros que no tenemos…]”.

También aparecen menciones en Goethe desde dentro: “La Filosofía de la Historia de Hegel y la
Historiología” (febrero, 1928), V, 229, y en Sobre una nueva interpretación de la historia universal.
Exposición y examen de la obra de Arnold Toynbee: A study of history (1948), Lección X, IX, 1.368.

25 A pesar de los rumores, Ortega no volverá a la Argentina hasta 1928.
26 Emilio Ravignani (Buenos Aires, 15-I-1886 – Buenos Aires, 8-III-1954) cursó estudios uni-

versitarios en la Facultad de Derecho y Ciencias Sociales, graduándose en 1909. En ese mismo
año comenzó a ejercer la docencia en el Instituto Superior de Profesorado Secundario, encar-
gándose de la asignatura de Historia de América. Posteriormente, fue profesor de Historia
Constitucional Argentina en la Facultad de Ciencias Jurídicas y Sociales de la Universidad de

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 53

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



54 Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

la Plata; de la Universidad platense pasó a la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad
de Buenos Aires, donde volvió a retomar la asignatura de Historia de América. Su carrera se
desarrolló principalmente en esta institución, de la que llegó a ser decano y donde fundaría el
Instituto de Investigaciones Históricas. En 1944, ya casi al final de su vida académica, Ravignani
aceptó la oferta de la Universidad de Montevideo, donde se encargó también de fundar y dotar
de medios científicos el Instituto de Investigaciones Históricas de la Facultad de Humanidades.
Toda la fértil carrera académica de Ravignani estuvo acompañada de una posición de com-
promiso político, siendo desde su época de estudiante afiliado a la Unión Cívica Radical. Entre
1922 y 1927 fue subsecretario de Hacienda de Buenos Aires, así como diputado del Congreso
Nacional Argentino en tres ocasiones distintas (1936-1940, 1940-1943 y 1946-1950). Al igual
que en sus publicaciones, la vida política de Ravignani se caracterizó por un escrupuloso respe-
to al constitucionalismo argentino.

27 Tomás Casares (Buenos Aires, 25-X-1895 – Buenos Aires, 28-XII-1976). Cuando Casares
tenía 17 años, en 1914, con un grupo de jóvenes –preocupados por superar el positivismo rei-
nante en la educación oficial– creó en el seno del Ateneo Hispanoamericano (futuro Museo
Social Argentino) la Sección de Estudiantes Universitarios. En 1915 comenzaron a publicar la
revista Ideas, en la que se reflejaba una nueva actitud frente a la cultura y la política. Integraban
además el grupo, después conocido como la generación del novecientos o “los novecentistas” o
“Colegio Novecentista”, Alejandro Korn, Coriolano Alberini, Ventura Pessolano, Carlos Sáenz,
César Pico, Vicente Sierra y Julio Irazusta, entre otros. En 1917, el grupo se independizó, adop-
tando primero el nombre de Ateneo de Estudiantes Universitarios y, posteriormente, el de
Ateneo Universitario. En el año 1918, Casares obtuvo el grado de doctor en Jurisprudencia en
la Universidad de Buenos Aires por su tesis con el nombre de La Religión y el Estado. Entre 1921
y 1923 fue profesor adscripto de Filosofía del Derecho en la Facultad de Derecho y Ciencias
Sociales de la Universidad de Buenos Aires y profesor de Ética en la Facultad de Humanidades
y Ciencias de la Educación de la Universidad Nacional de La Plata. Participó en la creación de
los Cursos de Cultura Católica, a fines de 1922, interesado en superar el laicismo imperante en
la Universidad argentina. En 1944 se incorporó a la Corte Suprema de Justicia de la Nación.
En la Universidad Católica Argentina fue designado hacia los años 60 profesor titular de
Filosofía Jurídica y Derecho Natural en la Facultad de Derecho y Ciencias Políticas. También
actuó como director del Instituto para la Integración del Saber. Entre sus obras más significati-
vas conviene anotar: La Religión y el Estado (tesis doctoral. Buenos Aires: Publicaciones del
Colegio Novecentista, 1918); De nuestro catolicismo (1922); La justicia y el derecho (1945) –cfr. A.
D. LEIVA, “Tomás D. Casares, un católico en la corte”, 2011 [en línea], presentado en Jornadas
“La Escuela Jurídica Católica en el Derecho Civil Argentino”, Universidad Católica Argentina,
Facultad de Derecho, Buenos Aires, Argentina. Disponible en: http://bibliotecadigital.uca.
edu.ar/repositorio/ponencias/tomas-casares-catolico-corte.pdf [Consulta: 3 de abril de 2015].

28 No se han podido obtener datos de esta mención.
29 Remite a lo solicitado por Ortega, con esa misma expresión, en la carta de diciembre de

1916.

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 54

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



[5]30

Madrid, 29 de marzo de 1921

Sr. D. Coriolano Alberini
Profesor de la Facultad de Filosofía y Letras
Buenos Aires (Rep[ública] Argentina)

Mi querido amigo:

Tengo el gusto de presentar a Usted al Sr. Julián Urgoiti31, Delegado de la
Casa Comercial “Calpe”.

No sé si Usted sabe que tengo intervención en esta Sociedad y me intereso
mucho por su buen éxito. Espero que no en mucho tiempo, las publicaciones de
esta Casa, contribuyan felizmente a renovar las ideas del público hispanoame-
ricano. Le quedaré pues, muy agradecido, por cuanto haga para facilitar la mi-
sión del Sr. Urgoiti.

Con Julio Noé, que ha hecho por aquí su viaje migratorio, he hablado lar-
gamente de usted. Conozco, pues, su trabajo y la excelente posición que en 
poco tiempo ha sabido usted conquistarse.

Tengo verdadero hambre de volverme a ver entre ustedes. ¿Cuándo? ¿Có-
mo?

Suyo af[ectísi]mo s. s., q. e. s. m.

José Ortega y Gasset

Fíjese sobre todo en la “Biblioteca de ideas del siglo XX”.

55JOSÉ ORTEGA Y GASSET – CORIOLANO ALBERINI

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

NOTAS [5]

30 Fondo Coriolano Alberini, Instituto de Filosofía Argentina y Americana-IFAA,
Universidad de Cuyo.

31 Cuando en julio de 1918, Nicolás María de Urgoiti y Achúcarro funda CALPE (Compañía
Anónima de Librería, Publicaciones y Ediciones), Ortega es nombrado vocal del Consejo de
Administración y del Comité Directivo, órgano encargado de trazar las líneas editoriales y admi-
nistrativas de Calpe. Ambos presididos por el conde de Aresti, su vicepresidente fue también en
ambos casos Serapio Huici y Lazcano, siendo el secretario Enrique González de Heredia y Suso.
La dirección gerente recayó sobre José Gallach y Torras. La fusión con la editorial Espasa las
convirtió en Espasa-Calpe en 1925. Urgoiti encargó a Ortega la dirección de la “Biblioteca de
Ideas Fundamentales del Siglo XX” en la que incorporó trabajos de científicos e intelectuales
destacados (Lorenzo Luzuriaga, Esteban Terradas Illa, José Goyanes, Manuel García Morente,

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 55

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



[6]32

Madrid, 1 de octubre de 1924

Sr. Coriolano Alberini

Mi querido amigo: Tengo el gusto de presentarle mi grande amigo Luis
Olariaga33, profesor de Economía Social en nuestra Universidad34. Ha sido 
invitado conmigo para asistir al Congreso del Museo Social35. Yo no he podido
aceptar tan grata invitación. Él, más feliz, va a pasar unos días entre ustedes.

Yo no he podido aceptar ir ahora muy principalmente porque quisiera 
hacer ahí un curso formal y de algún empeño. No es a propósito para ello esta
época en que Buenos Aires se inclina ya a la indisciplina estival.

Ignoro cómo andan las cosas en esa Facultad, y por ello quisiera pregun-
tarle qué posibilidades hay para facilitar un viaje mío hacia mayo o junio de
1925. Yo me comprometería a dar un curso de cuatro meses.

Me dicen que está usted a pique de ser Decano36 y me sería sumamente pla-
centero hacer una fuerte campaña filosófica bajo su magistratura epónima.
Pienso que no sería del todo ineficaz ni falto de oportunidad ponerme inten-
samente al habla con la juventud estudiosa de ahí que, desde lejos, no parece
algo desorientada.

56 Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

entre otros). También dirigió la colección “Breviarios de ciencias y letras”, ensayos de autores
contemporáneos sobre temática científica y literaria, de la que aparecieron cinco títulos de los
dieciséis proyectados. En 1923, Ortega intentó impulsar la serie literaria “Los nuevos”, proyec-
tada para dar a conocer autores noveles españoles e iberoamericanos. Con el objetivo de cono-
cer de cerca el mercado americano, se envió al sobrino de Urgoiti, Julián Urgoiti, a varias 
ciudades en Argentina y Uruguay. El plan era abrir una delegación de Calpe en Buenos Aires
y, desde allí y gracias a convenios de distribución exclusivos con libreros locales y regionales,
hacerse un hueco en el mercado. La visita posterior de Nicolás de Urgoiti, con una calculada
misión publicitaria, supuso la creación de la filial, la garantía de la exportación de ejemplares y
la consolidación del fondo editorial de CALPE, cfr. A. LÓPEZ COBO, “Un proyecto cultural de
Ortega con la editorial Espasa-Calpe (1918-1942)”, Revista de Estudios Orteguianos, 26 (2013), pp.
25-76. En la filial argentina de la editorial CALPE también se desempeñó Gonzalo Losada
(Madrid, 1894 – Buenos Aires, 1981). Puede consultarse este período de la industria editorial
argentina en José Luis DE DIEGO, Editores y políticas editoriales en Argentina. Buenos Aires: Fondo
de Cultura Económica, 2014.

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 56

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



He pasado malos años de salud. Ahora parece que me incorporo. Veremos
cuáles son los destinos de mi carne.

Con un afectuoso saludo de amistad y compañerismo queda muy suyo, 

José Ortega y Gasset

57JOSÉ ORTEGA Y GASSET – CORIOLANO ALBERINI

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

NOTAS [6]

32 Fondo Coriolano Alberini, Instituto de Filosofía Argentina y Americana-IFAA,
Universidad de Cuyo.

33 Luis Olariaga Pujana (Vitoria, 2l-III-1885 – Madrid, 3-VIII-1976) cursó los estudios de
Derecho, consiguiendo la licenciatura en Oviedo y el doctorado en Madrid. Estudió en Berlín
gracias a una beca que le tramita Unamuno ante la Junta para Ampliación de Estudios y luego
Economía Política en Londres. A través de Maeztu consiguió publicar en la revista España y a
partir de ese momento Ortega pasó a considerar a Olariaga como una persona de altísimo inte-
rés y le encargó colaboraciones sistemáticas y le solicitó que orientara todo el conjunto de la
información económica de la publicación. Gracias a Enrique Fuentes Quintana se ha podido
conocer una enjundiosa carta de Ortega y Gasset a Olariaga, cuando éste se encontraba hacien-
do estudios en Alemania, en la que quedan claras tres cuestiones: la indudable preocupación de
Ortega por la economía, la búsqueda de la persona de Olariaga para convertirla en algo así como
su corresponsal científico-económico en Alemania, donde se hallaban estudiando tanto cuestiones
monetarias como otras relacionadas con el pensamiento social, y, en tercer término, la impor-
tancia de los consejos de Ortega a su amigo dentro de un marco de orientación cultural que es
esencial para comprender el papel que el filósofo había asumido como orientador de las ideas en
España una vez fallecido don Francisco Giner de los Ríos. A partir de 1917, Olariaga fue cate-
drático de Política Social y Legislación Comparada del Trabajo en el doctorado de Derecho de
la Universidad Central, y luego enseñó Economía Política en la misma Facultad. Fue represen-
tante de España en las Conferencias Internacionales de Economía y Finanzas de Génova y
Buenos Aires, en 1922 y 1924, respectivamente. En la Facultad de Filosofía de Buenos Aires
dictó una conferencia que se tituló “La desespiritualización de la sociedad moderna”. Como 
consecuencia de esta visita, publicó un artículo muy importante en la Revista de Occidente que se
tituló “Visión de Argentina de un economista”, aparte de multitud de artículos sobre esa mate-
ria en El Sol. Autor de numerosos libros sobre problemas económicos, vamos a señalar algunos
de ellos: En torno al problema agrario, 1916; La cuestión de las tarifas y el problema ferroviario español,
1921; Por la riqueza de España, 1924; La crisis hullera en España, 1925; La desespiritualización de la
sociedad moderna, 1928; La intervención de los cambios en España, 1929; La crisis sidero-metalúrgica en
España, 1932; La política monetaria de España, 1932; El Dinero. Tomo I: Teoría del Dinero, 1946; El
Dinero. Tomo II: Organización monetaria y bancaria, 1953, cfr. Juan VELARDE FUENTES, “Luis
Olariaga en su centenario”, Anales de la Real Academia de Ciencias Morales y Políticas, n.° 63, sesión
del día 22 de abril de 1986, y Diccionario Biográfico Español Contemporáneo, p. 1.154.

34 La cátedra a la que Ortega se refiere es la de Política Social y Legislación Comparada del
Trabajo en la Universidad Central.

35 El Primer Congreso Internacional de Economía Social fue organizado por el Museo Social
Argentino con el apoyo del Gobierno Nacional y se celebró entre el 26 de octubre y el 4 de
noviembre de 1924. El Sr. Albert Thomas, presidente de la Oficina Internacional del Trabajo,
con sede en Ginebra, había difundido la iniciativa que contaba también con los auspicios de los
Museos Sociales de París, Milán, Budapest y Charlottemburgo. Desde España expresó su inte-

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 57

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



[7]37

Miramar, 15 de enero 1929

Mi querido amigo: Espero habrá tenido Ud. feliz retorno y buena impre-
sión de la salud de su chico.

Recuérdole lo de la sección intelectual de la “Liga de las Naciones”.
Lugones38, representante argentino, renunció. Castillejo39 puede mucho an-

te Opresco40, secretario de dicha sección. Cuento, pues, con Ud. Un perso-
naje argentino que estuvo hace poco en Ginebra me dijo que Bergson había 
sugerido mi nombre. El mismo señor me dijo que la palabra de Castillejo es 
decisiva. Le envío mis antecedentes. Todos aquí queremos su pronta vuelta.
Un abrazo de su amigo.

C. Alberini

A/c Caseros 2751
B[ueno]s A[ire]s

58 Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

rés el Instituto de Reformas Sociales de Madrid, y el Gobierno español designó como delegado
a su ministro consejero en la Argentina, don Alfonso Danvila. Otras instituciones que se adhi-
rieron fueron las Universidades de Madrid, Barcelona y Zaragoza, la Sociedad para el Progreso
de la Legislación Social, la Junta Nacional del Comercio Español en Ultramar –representada
por don Rafael Vehils–, y la Institución Cultural Española que, mediante notas del 24 de julio y
del 9 de agosto dirigidas al director del Museo Social Argentino, doctor Eduardo Crespo, 
propuso invitar al catedrático don Luis de Olariaga y Pujana para trasladarse a Buenos Aires y
participar de las actividades del Congreso. Olariaga llegó a la Argentina el 24 de octubre con la
representación del Ministerio de Trabajo, Comercio e Industria, y además de las intervenciones
programadas en el evento internacional mencionado dictó conferencias en la Institución Cul-
tural Española y la Bolsa de Comercio. A la inauguración del Congreso concurrieron el presi-
dente de la República Argentina, doctor Marcelo T. de Alvear, el ministro de Relaciones
Exteriores, doctor Ángel Gallardo (quien pronunció el discurso de apertura) y los embajadores
y encargados de negocios de numerosos países, junto con más de cuatrocientos delegados. El
doctor Luis de Olariaga habló en dicha jornada en representación de todos los países de Europa
presentes en la Conferencia; además intervino en la Sección II el día 29 de octubre cuando diser-
tó sobre legislación social española logrando la aprobación y el aplauso de los congresistas. Su
última intervención se produjo en la Sección VI sobre los efectos de la inestabilidad monetaria
en el comercio internacional. Posteriormente pronunció cinco conferencias ante diferentes audi-
torios cuyos asuntos fueron: los enemigos del liberalismo inglés, el socialismo y las doctrinas de
Carlos Marx, la obra política del socialismo, el nacionalismo económico y la campaña protec-
cionista en Inglaterra, y la moneda y los cambios, cfr. Anales de la Institución Cultural Española,
tomo segundo (1921-1925) –segunda parte–. Buenos Aires: 1948, pp. 349-390.

36 En efecto, en el mismo mes de octubre de 1924, Alberini accede por primera vez al cargo
de decano de la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires, siendo el 
primer egresado de esa casa de estudios que llegaba al Decanato, cfr. Diego PRÓ, ob. cit., p. 202.

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 58

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



59JOSÉ ORTEGA Y GASSET – CORIOLANO ALBERINI

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 59

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



60 Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

NOTAS [7]

37 AO, sig. C–55/17c. Es una postal en cuyo anverso se lee “8. Miramar – La Restinga”.
Miramar es una localidad turística que se ubica al sur de la ciudad de Mar del Plata, en la pro-
vincia de Buenos Aires, sobre la costa del Océano Atlántico. Entre ambos sitios se ubica la
Restinga, una terminación del Macizo de Tandilia que aflora en el mar operando como un arre-
cife que protege las playas de la erosión, generando un accidente geográfico con la fisonomía 
de una saliente. La imagen de la postal (número 8 de la serie) exhibe ese accidente geográfico
como una de las atracciones de la zona para los visitantes.

38 Leopoldo Lugones (Villa de María del Río Seco, provincia de Córdoba, Argentina, 13-VI-
1874 – Isla del Tigre, provincia de Buenos Aires, 18-II-1938). A los 22 años comenzó a escribir
en el diario La Nación, promovido por su amigo Rubén Darío. Aparece su primer libro Las 
montañas del oro en 1897. En 1901 ocupó el cargo de inspector de Secundaria y Normal bajo las
órdenes de Pablo A. Pizzurno y Virgilio Magnasco. Posteriormente asumió la Inspección
General donde concretó varias de las ideas plasmadas en su estudio sobre la “Reforma educa-
cional”. Más adelante fue comisionado en viaje a Europa para estudiar las novedades pedagógi-
cas. En 1915 se hizo cargo de la dirección de la Biblioteca Nacional de Maestros, que ejerció
hasta su muerte. Su trabajo incesante se plasmó en numerosos escritos, artículos de prensa y
conferencias que le merecieron el nombramiento en la Asamblea de Cooperación Intelectual de
la Liga de las Naciones (1924), el Premio Nacional de Literatura (1926) y la presidencia de la
Sociedad Argentina de Escritores, fundada con su impulso (1928). En su cuantiosa producción
intelectual, se encuentra Odas seculares (1910), la Historia de Sarmiento (1911), El Payador (1916),
Didáctica (1910), Las limaduras de Hephaestos (1910), Estudios Helénicos (1924) y Nuevos estudios
Helénicos (1928), Poemas solariegos (1928), uno de sus títulos más elogiados, La patria fuerte (1930)
y La grande Argentina (1930). Puso fin voluntariamente a su vida. Cfr. Efrain Urbano BISCHOFF,
Leopoldo Lugones, un cordobés rebelde. Córdoba: Brujas, 2005.

39 José Rafael Claudio Castillejo Duarte (Ciudad Real, 30-X-1877 – Londres, 30-V-1945).
Graduado en Derecho, posteriormente obtiene la licenciatura en Filosofía y Letras y el docto-
rado en 1915. A partir de su contacto con Francisco Giner de los Ríos, descubre la vocación por
la educación y se involucra en la Institución Libre de Enseñanza, convencido de que sólo por el
camino de una reforma educativa radical se podrá alcanzar la superación de los problemas de
España. En 1901 viaja a Alemania y luego a Inglaterra, de donde vuelve impresionado por su
sistema pedagógico. En 1905 gana las oposiciones para la cátedra de Instituciones de Derecho
Romano de la Universidad de Sevilla. En 1906 es nombrado agregado al Servicio de
Información Técnica y de Relaciones con el Extranjero, del Ministerio de Instrucción Pública.
La primera y más importante de sus realizaciones es la Junta para Ampliación de Estudios e
Investigaciones Científicas, que fue creada en enero de 1907, con Ramón y Cajal como presi-
dente y Castillejo como secretario. (Es la institución que beca a Ortega para su viaje a Marburgo
en 1911). Su reputación internacional como experto en educación hizo que hacia 1927 se le
nombrara –a título personal– miembro del Comité de Cooperación Intelectual de la Liga de
Naciones. En 1934 dejó la Junta, y a partir de 1935 se dedicó a meditar sobre los problemas 
de la República publicando una serie de artículos en el diario El Sol de Madrid. En 1936, con la
Guerra Civil, comenzaba una etapa triste de exilio. En 1944, después de los avatares de la gue-
rra, tuvo que ser operado de estómago y un año después fallecía en Londres, cfr. Luis PALACIOS,
“José Castillejo Duarte”, Circunstancia, 14 (septiembre 2007).

40 Se refiere a Georges Oprescu (Campulung, Rumania, 27-XI-1881 – Bucarest, 13-VIII-
1969), historiador, crítico de arte y coleccionista. Trabajó como secretario del Comité Inter-
nacional para la Cooperación Intelectual (sede en París) para la Liga de Naciones entre 1923 y
1930, y de la Comisión de Arte y Literatura hasta 1939. Entre 1932 y 1942 estuvo a cargo de
Museo Toma Stelian, al tiempo que era coeditor de la revista Analecta. Además fundó las publi-
caciones Studii �i Cercet�ri de Istoria Artei y Revue Roumaine d’Histoire de l’Art. Fue profesor de

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 60

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



61JOSÉ ORTEGA Y GASSET – CORIOLANO ALBERINI

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

Historia del Arte en la Universidad de Bucarest hacia 1931. En 1948 ingresó como miembro de
honor en la Academia Rumana. Un año después creó el Instituto de Historia del Arte, que diri-
gió –durante dos décadas– hasta su muerte. Comparte con Castillejo (miembro adjunto del
Subcomité de Relaciones Universitarias) el Comité para el intercambio de personal docente,
siendo Oprescu el secretario de la Comisión de Cooperación Intelectual. G. A. Murray era el
presidente y Curie Sklodowska y J. Destrée los vicepresidentes, cfr. Boletín Mensual de la Sociedad
de las Naciones, vol. IX, 1 (1.° al 31 de enero de 1929), p. 43.

[8]41

Madrid, 10 de julio de 1929

Sr. Coriolano Alberini

Querido amigo:

Apenas recibí su tarjeta refrescándome la memoria de su asunto, hablé con
Castillejo el cual comenzó a actuar con sincero empeño. Al cabo de algún tiem-
po y después de un viaje de Castillejo a París recibí la adjunta carta que he 
demorado transmitir a usted esperando tal vez un nuevo extremo. Pero, por lo
visto, han entrado todas esas cosas en los últimos meses en inerte statu quo.
Castillejo sigue alerta y como no creo que hagan nada sobre América espa-
ñola sin contar con él presumo que en la primera ocasión se logrará la cosa.

He estado hasta última hora angustiado por la necesidad de resolver mi 
viaje este año hacia ustedes o más bien dejarlo para el año que viene. La razón
de este titubeo y al cabo de la solución negativa ha sido simplemente la histo-
ria del curso público dado por mí este año del cual no sé si tiene usted refe-
rencias. Yo volví de ahí decidido a no ocuparme formalmente de otra cosa que
en preparar mis cursos próximos en la Argentina. Pero, al encargarme de mi
cátedra habitual universitaria en el mes de febrero se me ocurrió hacer lo que
hace mucho tiempo quería haber hecho. Como de mis tres clases semanales
suelo hacer dos de seminario y una de exposición continuada, pensé que esta
última podría interesar a personas que no frecuentan la vida universitaria. 
Intencionalmente, como diría un fenomenólogo, yo presumía la posible exis-
tencia de 50 ó 60 personas, más o menos dedicadas a nuestro estudio. Para ha-
cerles saber que comenzaba un curso sistemático cometí el error de hacerlo
anunciar con dos líneas en un periódico. Este desliz tiene la culpa de que no
pueda yo este año encontrarme con ustedes como era mi más central deseo.

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 61

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Porque ese desliz trajo consigo la más curiosa serie de azarosas complicacio-
nes. Por lo pronto no pude dar la primera lección anunciada porque el públi-
co desbordó el aula máxima de nuestra facultad. Hubo que trasladar el curso
al Paraninfo donde en efecto di mi primera conferencia. La afluencia inespe-
rada de oyentes perturbaba ya mi modesto propósito y me obligaba a un tipo
de trabajo de esfuerzo y preparación, que daba al traste con mi voluntad de de-
dicarme exclusivamente a los cursos argentinos. Pero ahora comienza la com-
plicación mayor. Y es que después de mi primera lección en el Paraninfo vino
el cierre de la Universidad, mi dimisión de la Cátedra42 y la obligación en que
me encontré ante mi público de seguir el curso fuera de la Universidad en lo-
cal alquilado por mí, por tanto, un local no oficial43. Aparte la pérdida de se-
manas que todo esto produjo me encontré, sin saber cómo, condenado a toda
una serie de diez grandes conferencias en condiciones imprevistas, con un ca-
rácter de publicidad que nunca habían tenido estas cosas en España. Con 
todo ello quedé muy fatigado y sin más tiempo que un mes para preparar mi
labor ultramarina.

Refiero a usted esto con enojosa prolijidad porque me interesa mucho que
sepa usted y por usted nuestros amigos cuál es la única y exclusiva causa de
que no me haya embarcado el mes anterior. Como usted ve se trata de una cu-
riosa complicación, ajena a mi albedrío, que no es mal ejemplo de lo que yo lla-
mo “la indentación del azar en la línea substantiva histórica”44. El azar resulta
siempre de la convergencia sobrevenida entre series independientes y no aza-
rosas. Para mí es éste uno de los grandes temas historiológicos. Tan falso como
fuera decir –y a esto tienden los puros historiadores como Eduardo Meyer45–
que la historia es precisamente azar y por lo mismo constitutivamente irracio-
nal, como decir utópicamente que la historia es, parejamente a la materia, 
realidad conforme a leyes –ejemplo extremo el materialismo histórico o en el
otro polo Hegel46. La verdad es que en lo real histórico intervienen la ley y 
el azar. Y para mí es éste un síntoma ontológico de que a diferencia de la ma-
teria, la estructura histórica ella misma, no es unitaria sino precisamente el lu-
gar de lo real o del Universo donde entran en colisión realidades antagónicas.

La suspensión de mi viaje por este año no hace sino concentrarme más y
con mayor holgura en la preparación de mi labor argentina para el próximo
año. Creo que es el momento, en general, y muy especialmente en la Argenti-
na, para dar una gran batalla en pro del “poder espiritual”47.

Afectuosos recuerdos para Ravignani, Guerrero48, Romero49, Dujovne50 y
demás amigos.

Reciba un saludo cordial de su amigo.

José Ortega y Gasset

62 Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 62

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



¿Viene usted en Diciembre?51

¿Qué tal resultó la labor de Keyserling52?
Si cree que debemos hacer algo más en el asunto Castillejo o en cualquier

otro, hágamelo saber.

63JOSÉ ORTEGA Y GASSET – CORIOLANO ALBERINI

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

NOTAS [8]

41 Fondo Coriolano Alberini, Instituto de Filosofía Argentina y Americana-IFAA,
Universidad de Cuyo.

42 Se produjo el 18 de marzo de 1929 en rechazo a la represión que la Dictadura de Primo de
Rivera impuso sobre los estudiantes que protestaron contra el Estatuto universitario del minis-
tro Eduardo Callejo, aprobado el año anterior, cfr. “Notas a la edición”, VIII, 683.

43 Ortega alude al curso “¿Qué es filosofía?” que hubo de moverse desde la Universidad (pri-
mera lección) a la Sala Rex el martes 9 de abril de 1929 –por causa del cierre de la Universidad
y la renuncia a su cátedra– durante cinco lecciones y finalizó en el Teatro Infanta Beatriz en que
se dictaron las últimas cinco, hasta el 17 de mayo.

44 La frase entrecomillada sintetiza lo expresado por primera vez en el “Prólogo a La Decadencia
de Occidente, de Oswald Spengler”, de 1923: “Los «hechos» son sólo datos, indicios, síntomas en
que aparece la realidad histórica. Ésta no es ninguno de ellos, por lo mismo que es fuente de
todos. Más aún: qué «hechos» acontezcan depende, en parte, del azar”, III, 417. En febrero 
de 1928, escribía: “Y la misión completa de la historia consistiría en determinar ante cada caso
cuál es la porción constante y cuál la indentación que el azar y la contingencia producen en
aquélla”, “[La Historiología]”, VIII, 23.

45 Eduardo Meyer (Hamburgo, 25-I-1855 – Berlín, 31-VIII-1930) estudió Historia en las
Universidades de Bonn y Leipzig, siendo nombrado profesor en Breslavia (1885), Halle (1889)
y Berlín (1902). Entre sus obras, que suman más de 570 títulos, habría que mencionar:
Exploraciones en la historia de los Gracos (1894), El desarrollo económico de la antigüedad (1895), De la
teoría y métodos de la historia (1902), Cronología egipcia (1904), Los israelitas y sus tribus vecinas
(1906), Los sumerios y los semitas en Babilonia (1906), Escritos breves sobre Teoría de la Historia y la
Historia económica y política de la Antigüedad (1910), El hallazgo de papiros en Elephantine (1912) e
Historia interna de Roma desde el 66 al 44 a. C. (1918). Ortega cita o se refiere en sus obras a los
siguientes libros: El origen del tribunado y la comunidad de las cuatro tribus (1910), Elementos de
Antropología (1910), Historia de la Antigüedad (5 volúmenes, 1884-1902), La monarquía de César y el
principado de Pompeyo (1918), Origen y comienzos del cristianismo (3 volúmenes, 1921-1924) e Historia
de los mormones (1912). En 1926, Ortega lo considera “el más grande historiador con que hoy
cuenta Alemania”, “La forma como método histórico” (1926), en Espíritu de la letra (1927), IV,
127. 

46 Georg Wilhelm Friedrich Hegel (Stuttgart, 27-VIII-1770 – Berlín, 14-XI-1831), filósofo
idealista. Sus principales obras son Fenomenología del Espíritu (1807); Ciencia de la Lógica (1812-
1816); Elementos de la Filosofía del Derecho (1821); Enciclopedia de las Ciencias Filosóficas (1827), entre
muchas otras. Ortega ha tratado en numerosos textos sobre el pensamiento de Hegel: “Hegel y
América”, II, 667-679, “La Filosofía de la Historia de Hegel y la historiología”, V, 229-247, “En el
centenario de Hegel”, V, 687-704, y “Hegel y la Filosofía de la Historia”, VIII, 521-533. 

47 Es interesante apuntar que cuando Ortega publica “El hombre a la defensiva” –septiembre
1929–, es decir, dos meses después de esta carta, incluye una nota al pie que se mantiene en la

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 63

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



64 Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

edición de las Obras completas de los años 1932, 1936 y 1943, en el párrafo que manifiesta que en
el interior del argentino existe un desarrollo anómalo del “afán de riqueza”, agrega: “Sobre esto
insistiré en otros apuntes, que titulo La Argentina y el poder espiritual”, “Apéndice”, II, 933. La nota
desaparece en las ediciones posteriores.

48 Luis Juan Guerrero (Baradero, provincia de Buenos Aires, 1899 – Mar de Ajó, provincia
de Buenos Aires, 1957). Graduado de la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de
Buenos Aires, se doctora en Filosofía en la Universidad de Zúrich en 1925. Desarrolla después
una amplia gira europea de conferencias y al regresar, en 1928, dictó un curso sobre Dilthey,
Hartmann, Heidegger y otros modernos filósofos germanos. Su trayectoria docente incluye la
titularidad de las cátedras de Filosofía en el Instituto Nacional del Profesorado Secundario de
la Ciudad de Buenos Aires, Ética en la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad 
de Buenos Aires, Estética en la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación de la
Universidad Nacional de La Plata y de la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de
Buenos Aires, y Psicología en la Facultad de Filosofía, Letras y Ciencias de la Educación de la
Universidad Nacional del Litoral. Su obra fundamental es Estética operatoria en sus tres direcciones
(Buenos Aires: 1956) en tres tomos: tomo I: Revelación y acogimiento de la obra de arte. Estética de las
manifestaciones artísticas; tomo II: Creación y ejecución de la obra de arte. Estética de las potencias artísti-
cas y tomo III: Promoción y requerimiento de la obra de arte. Estética de las tareas artísticas, cfr. Blanca
PARFAIT, “Luis Juan Guerrero”, [en línea], Archivo Filosófico Argentino, Centro de Estudios
Filosóficos “Eugenio Pucciarelli”, Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires, diciembre
de 2010, http:www.archivofilosóficoargentino.info. [Consulta: 30 de marzo de 2015].

49 Francisco Romero (Sevilla, 16-VI-1891 – Buenos Aires, 7-X-1962). De niño se trasladó con
sus padres a la Argentina y hacia 1910 comenzó la carrera militar que abandonó en 1931 cuan-
do sucedió a Alejandro Korn (a quien había conocido en 1920) en la cátedra de Metafísica. Ya
en 1928 había comenzado su labor docente en la Universidad de Buenos Aires y en el Instituto
del Profesorado. Luego, en 1936 ocupó una cátedra en la Universidad de La Plata. Colaboró
regularmente en revistas como Nosotros, Valoraciones (que inspiraba Korn), Sagitario, Cursos y
Conferencias, La Vida Literaria, Síntesis, Sur y Realidad –de la que fue director– y en el diario La
Nación. También dirigió la Biblioteca Filosófica de la editorial Losada. En el Colegio Libre de
Estudios Superiores, Romero dictó en 1933 un curso titulado “Tres lecciones sobre Guillermo
Dilthey” que recibió el reconocimiento de Ortega en su obra “Guillermo Dilthey y la idea de la
vida”, pues en nota señala: “Al corregir estas pruebas veo el anuncio de un ciclo de tres leccio-
nes que sobre Dilthey habrá dado a estas horas don Francisco Romero en la Facultad de
Filosofía y Letras de Buenos Aires. Tal curso habrá sido la primera contribución hispánica –el
autor nació en España– al estudio de Dilthey, y es seguro que, además, será muy estimable 
trabajo, dadas la serenidad y cuidadosa información de este excelente profesor”, VI, 249 n., ini-
cialmente publicado en Revista de Occidente, 127 (enero de 1934). Romero fue miembro del
Consejo Directivo de la Federación Internacional de Filosofía, miembro de la Sociedad
Internacional de Fenomenología, de la Academia de Ciencias de Buenos Aires, del Instituto
Argentino de Filosofía Jurídica y Social, de la Academia Nacional de Artes y Letras de Cuba,
de la Academia Americana de Arte en los Estados Unidos, de la Sociedad Chilena de Filosofía,
de la Sociedad Cubana de Filosofía, de la Sociedad Peruana de Filosofía, etc. Merecen mencio-
narse los textos que dedica a Ortega y a su pensamiento: “Al margen de «La rebelión de las
masas»”, Sur, 2 (otoño 1931), pp. 193-206; “Un filósofo de la problematicidad”, Cruz y Raya, 21
(diciembre 1934), pp. 9-35; “Presencia de Ortega”, Sur, 23 (agosto 1936), pp. 11-19; “En los
setenta años de Ortega”, Imago Mundi, 2 (1953), pp. 69-72; “Ortega y la circunstancia espa-
ñola”, La Torre, 15-16 (julio-diciembre 1956), pp. 361-368; “Ortega y el ausentismo filosófico
español”, Sur, 241 (1956), pp. 24-29; “Ortega y Gasset y el problema de la jefatura espiritual”,
Cursos y Conferencias, 276 (1957), pp. 1-19; y el libro Ortega y Gasset y el problema de la jefatura espi-
ritual y otros ensayos. Buenos Aires: Losada, 1960. Entre sus otras obras se pueden enumerar:
Vieja y nueva concepción de la realidad (1932), Los problemas de la filosofía de la cultura (1938) y Sobre
la historia de la filosofía (1943).

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 64

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



50 León Dujovne (Kurilovich, Ucrania, 15-XI-1898 – Buenos Aires, 16-I-1984) realizó sus
estudios de Filosofía en la Universidad de Buenos Aires, doctorándose en 1928 con una tesis
titulada La epistemología de Mach y de Meyerson, y sus relaciones con la filosofía moderna. Asimismo,
obtuvo su diploma de Abogado en 1935. En la Facultad de Filosofía de la Universidad de
Buenos Aires se desempeñó a diferentes niveles en las cátedras de Lógica (1926), Introducción
a la Filosofía (1928), Psicología II (1929), Epistemología (1934), Filosofía de la Historia y
Filosofía moderna (fue profesor titular entre 1956 y 1964). Entre sus publicaciones más impor-
tantes cabe mencionar La obra filosófica de José Ingenieros (1930), La psicología sociológica de los valo-
res (1930), Spinoza: su vida, su época, su obra, su influencia (1943), Psicología y filosofía de la persona
(1946), La filosofía de la historia de Nietzsche a Toynbee (1957), La filosofía de la historia en la Antigüedad
y en la Edad Media (1958), Teoría de los valores y filosofía de la historia (1959), La Filosofía del Derecho
de Hegel a Kelsen (1963), Martín Buber, sus ideas religiosas, filosóficas y sociales (1965) y El pensamien-
to histórico de Benedetto Croce (1968). Entre los estudios dedicados al pensamiento de Ortega hay
que consignar “Ortega y Gasset y la razón histórica”, La Nación, 8-XII-1940; “El pensamiento
histórico de José Ortega y Gasset”, Revista de la Universidad de Buenos Aires, 5.ª época, 2 (1957),
pp. 193-234; y el libro La concepción de la historia en José Ortega y Gasset. Buenos Aires: Rueda
Editor, 1968 (cfr. Alberto CATURELLI, Historia de la filosofía en la Argentina. Buenos Aires: Ciudad
Argentina y Universidad del Salvador, 2001, pp. 627 y 1.087-1.088; Francisco LEOCATA, Los
caminos de la filosofía en la Argentina. Buenos Aires: CESBA (Centro de Estudios Salesianos de
Buenos Aires), 2004, pp. 296-298; Luis PARRÉ y Celina A. LÉRTORA MENDOZA, La Filosofía en
la Argentina. Buenos Aires: Docencia, 1981, pp. 193-197).

51 Alberini viaja a Alemania en 1930 pero no a España.
52 Hermann Alexander, conde de Keyserling (Koenno, Lituania, 20-VII-1880 – Tirol, Austria,

26-IV-1946), llegó a la Argentina habiendo publicado con anterioridad Trama del mundo (1906),
Inmortalidad (1907), Diario de viaje de un filósofo (1918), Filosofía del arte (1920), Conocimiento crea-
dor (1922) y Política, economía y sabiduría (1922). Había fundado en Alemania la “Escuela de la
sabiduría” con influencias orientales. Su llegada a Sudamérica venía precedida de un estudio
sobre el pueblo norteamericano en su obra Norteamérica liberada (1930) y se proponía conocer de
primera mano el temperamento de los países de esta región. El resultado fueron unas
Meditaciones suramericanas (1932). En Buenos Aires, habla sobre “Inspiración y educación” y lo
presenta Alberini con estas palabras que recoge el diario La Nación el 13 de julio de 1929: “Rasgo
relevante de la personalidad de Keyserling es no sólo el de figurar entre los pensadores más ori-
ginales de nuestra época, sino el de haber logrado exclaustrar la meditación filosófica merced a
un esfuerzo que incide, especialmente, sobre el problema que más inquieta a la humanidad, o sea
el del sentido y valor de la vida”.

65JOSÉ ORTEGA Y GASSET – CORIOLANO ALBERINI

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 65

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



[9]53

Freiburg, 20 de Febrero. 1930

Caro amigo: Aquí en la cumbre de un monte de la selva negra, Heidegger54

dictó una clase de seminario. Hoy tendré el gusto de almorzar con Zubiri55, con
quien muy afectuosamente hablamos de Ud. Espero habrá recibido Ud. un 
número de La Nación56, donde publiqué un fragmento filosófico de su última
carta. Discúlpeme la libertad que me he tomado. Me parecía egoísmo gozarme
solo el fragmento sobre la “indentación del azar en la historia”57. Todos 
me agradecieron la cosa. ¿Vendrá Ud. este año? Tenía el propósito de hacer
una escapada a Madrid, pero no es posible. El año próximo iré directamente
allí. Me encontré con Keyserling en Berlín. Tuvo en B[ueno]s Aires un éxito

66 Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

Primera postal. Freiburg, 20 de febrero de 1930

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 66

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



tan sonado como pintoresco. Descubrió la tristeza argentina. Ahora ya no hay
gente triste en mi país. Tanto nos ha divertido el hallazgo! ¿Por qué somos tris-
tes? Pues porque ponemos el acento vital en la parte pasiva del espíritu. Tene-
mos más alma que espíritu. En suma: nos dijo –diré como le dije interpretán-
dolo– que somos unos animalitos simpáticos…

Habló en buen castellano. Es un hombre terriblemente interesante. Solo que
no admite el diálogo. Prefiere el monólogo. Es un tipo ideal para descompo-
nerles el chirumen a nuestros chicos y chicas. Cuando terminó sus conferencias
le dediqué 7 artículos58 en Crítica59. Se los enviaré a Ud. Espero verle pronto en
B[ueno]s Aires.

Un abrazo de su amigo

C. Alberini

67JOSÉ ORTEGA Y GASSET – CORIOLANO ALBERINI

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

Segunda postal. [Freiburg, 20 de febrero de 1930]

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 67

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



68 Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

NOTAS [9]

53 AO, sig. C55-17d. Son dos postales. En el anverso de la primera se lee “Feldberg Schwarzwald,
1500 m. ü. M. / Hotel Feldbergerhof, 1279 m. ü. M.”. El municipio de Feldberg está ubicado en la
Selva Negra meridional (región de Friburgo, Estado de Baden-Wurtemberg) y es uno de los que
está a mayor altura sobre el mar en Alemania. Recibe su nombre por el monte Feldberg. En el rever-
so de la otra postal se lee “Freiburg i. Br – Universität /Aufnonme von E Baumgartner in Freiburg
i. Br.”, y en el anverso de la misma se ve una fotografía de la Universidad.

54 “Del 16 al 23 de febrero de 1930 Astrada coincide en Friburgo con Coriolano Alberini, a
quien conduce al encuentro con Heidegger en Todtnauberg. A1berini –el «patriarca cronológi-
co» de la filosofía argentina, como le gustaba ironizar– había sido invitado a dar una serie de
conferencias en las Universidades de Berlín, Leipzig y Hamburgo sobre la influencia del pen-
samiento alemán en Argentina, que serían editadas en Alemania en un breve volumen. En Berlín
había sostenido trato con Einstein, Bergson, Langevin, Kohler y Meyerson, entre otros, a quie-
nes, años antes, invitara a nuestro país. Y en Leipzig, donde disertó sobre la influencia de
Herder en la constitución del pensamiento argentino, Hans Driesch y Félix Krüger, de quienes
también había sido anfitrión, le habían dado un cálido recibimiento.

“Heidegger, poco dado al trato con desconocidos, le negó en un primer momento el encuen-
tro, hasta que por intermedio de Astrada la reunión se hizo posible. Diego Pró refiere en su bio-
grafía de Alberini que debido a la parálisis que lo afectaba, debieron realizar el viaje en trineo
hasta lo alto de la montaña, por lo que casi se congelan en el camino. Astrada frecuentaba la
legendaria cabaña en lo alto de la montaña acompañado con su joven mujer, Catalina Heinrich
–a la que cariñosamente llamaba «Ina»–, quien había estrechado vínculos amistosos con la
esposa de Heidegger. En una foto tomada en la ocasión se los ve a ambos flanqueando a Alberini
apoyado en sus muletas hundidas en la nieve, a las puertas de la cabaña de Todnauberg”,
Guillermo DAVID, “Carlos Astrada: la larga marcha de la filosofía argentina”, Nombres. Revista de
Filosofía, año IX, 13-14 (septiembre de 1999), p. 77.

Martín Heidegger (Meßkirch, 26-IX-1889 – Friburgo de Brisgovia, 26-V-1976) estudió
Teología, Ciencias Naturales y Filosofía en la Universidad de Friburgo de Brisgovia, donde fue
discípulo de Heinrich Rickert, neokantiano de la Escuela de Baden. Defiende su tesis La teoría
del juicio en el psicologismo en 1913. Luego es designado como Privatdozent y se convierte en asis-
tente de Edmund Husserl, fundador de la Fenomenología. Comenzó a enseñar en Friburgo en
1915 y luego, entre 1923 y 1928, en Marburgo. Su obra fundamental, Ser y Tiempo, fue publi-
cada en 1927. Regresa a la Universidad de Friburgo para ocupar la cátedra de Husserl. Se hizo
cargo del Rectorado de la Universidad de Friburgo entre 1933 y 1934, y se desempeña como 
afiliado al Partido Nacional-Socialista. Le retiran la autorización para dictar clases entre 1946 y
1949, regresando a la actividad académica recién en 1951. Otras de sus obras son Kant y el pro-
blema de la metafísica (1929), ¿Qué es metafísica? (1930), Hölderlin (1942), Caminos del bosque
(1950), ¿Qué significa pensar? (1951), La pregunta por la técnica (1953) y Nietzsche (1961), cfr. Luis
Fernando MORENO CLAROS, Martín Heidegger. Madrid: Edaf, 2002.

55 Xavier Zubiri (San Sebastián, 4-XII-1898 – Madrid, 21-IX-1983). Graduado en el Colegio
de Santa María de su ciudad natal (1905-1915), inicia los estudios de Filosofía y Teología en el
Seminario de Madrid. Allí reside como estudiante externo y recibe las primeras influencias deci-
sivas para su formación como filósofo; especialmente importante es el encuentro con José
Ortega y Gasset a comienzos del año 1919. Entre los años 1920 y 1921, Zubiri estudia filosofía
en el Instituto Superior de Filosofía de la Universidad Católica de Lovaina. Durante el mes de
noviembre del año 1920 se traslada brevemente a Roma, donde obtiene su doctorado en
Teología. La filosofía de Husserl, que en aquél momento está transformando el panorama filo-
sófico europeo, es el objeto de la memoria de licenciatura que Zubiri presenta en febrero del año
1921 en Lovaina, y que se tituló Le problème de le objectivité d’après Ed. Husserl. I: La logique pure. El
21 de mayo de ese mismo año, Zubiri presenta en la Universidad Central de Madrid su tesis doc-
toral de Filosofía, dirigida por Ortega, y titulada Ensayo de una teoría fenomenológica del juicio. Por

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 68

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



69JOSÉ ORTEGA Y GASSET – CORIOLANO ALBERINI

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

otra parte, en el mismo año 1921 Zubiri fue ordenado sacerdote en Pamplona. En el año 1926,
gana por oposición la cátedra de Historia de la Filosofía de la Facultad de Filosofía y Letras en
la Universidad Central de Madrid. En 1930, Zubiri se encuentra en Berlín, donde conoce, entre
otros, a Einstein, Schrödinger, Zermelo y Jaeger. En el año 1931, Zubiri se reincorpora a su
cátedra en Madrid y en 1935 obtiene la secularización para contraer matrimonio. En 1944,
publica la primera edición de Naturaleza, Historia, Dios; Sobre la esencia, se edita en 1962, y luego
Cinco lecciones de filosofía (1963). En 1980 comienza la publicación de la trilogía de su obra defi-
nitiva La Inteligencia Sentiente. Al primer volumen, Inteligencia y realidad (1980), le siguen
Inteligencia y logos (1982) e Inteligencia y razón (1983). En el año 1983, con las fuerzas mermadas
por la enfermedad, Zubiri comienza la preparación de un nuevo libro, El hombre y Dios, que ya
no podrá terminar. Sus discípulos, agrupados en la Fundación Xavier Zubiri, han iniciado la
publicación de sus obras: El hombre y Dios (1984), Sobre el hombre (1986), Estructura dinámica de la
realidad (1989), Sobre el sentimiento y la volición (1992), El problema filosófico de la historia de las reli-
giones (1993), Los problemas fundamentales de la metafísica occidental (1994), Espacio, tiempo, materia
(1996), El problema teologal del hombre: cristianismo (1997), El hombre y la verdad (1999). En el año
2000 se publicaron los Primeros Escritos (1921-1926), en el año 2001 Sobre la realidad, y en el 
año 2002 Sobre el problema de la filosofía y otros escritos (1932-1944).

56 Diario matutino fundado por Bartolomé Mitre (1821-1906) en Buenos Aires, cuyo primer núme-
ro salió de la imprenta el 4 de enero de 1870. Ortega fue un asiduo colaborador entre los años 1923 y
1942, cfr. Marta CAMPOMAR, Ortega y Gasset en La Nación. Buenos Aires: Elefante Blanco, 2003.

57 Remite a la carta del 10 de julio de 1929.
58 En el diario Crítica, Alberini analiza en siete artículos el curso dictado por Keyserling en la

Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires durante el mes de julio de
1929. Las fechas de estas notas-reportaje son: 26 al 30 de septiembre, y 1 y 2 de octubre de 1929.
En la entrega número VI (1-X-1929) se refiere a la “tristeza argentina” diciendo: “No discutiré
si somos tan tristes como cree Keyserling. Pero sospecho que el diagnóstico se hizo fundamen-
talmente a base de tangos, música penetrada de tristeza sensual. Ésta lo mismo existe en el tango
quejumbroso que en el alegre, pues semejante alegría abunda en rasgos de ironía canallesca, la
cual es también amargura.

“Cree Keyserling, además, que nuestra tristeza es irremediable. Para consolarnos nos receta
trocarla en arte. Si el clínico resulta profeta, habremos encontrado la manera de instaurar una
especie de catarsis criolla, puesto que la transfiguración artística del dolor es el mejor proce-
dimiento para superarlo.

“Como se ve, el diagnóstico de Keyserling, sin dejar de ser más o menos plausible, tiene su
punto de humorismo, y así como en el juicio sobre Norte América es más duro en la forma que
en el fondo, el juicio sobre la Argentina es más severo en el fondo que en la forma.

“Para colmo de encanto lo emitió con acento de viva simpatía, lo que no debe sorpren-
dernos, puesto que a Keyserling le entusiasman las maravillas de lo insciente profundo. Nadie
mejor que él para excogitar el alma. Precisamente en este género de exploraciones es donde bri-
lla el gran talento de Keyserling. Aquí reside su fuerza y también el defecto de su cualidad, y tal
virtud sería ciertamente admirable si no tuviera tanta urgencia profética, si no se empeñara en
disolver la filosofía en sabiduría”, Coriolano ALBERINI, Escritos de Metafísica. Mendoza: Instituto
de Filosofía, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo, 1973, pp. 187-188.

59 El diario Crítica fue un periódico argentino fundado el 15 de septiembre de 1913 por el uru-
guayo Natalio Botana, que funcionó en un edificio palaciego de la tradicional Avenida de Mayo
a partir de 1927. El diario tuvo un rápido éxito consolidándose en 1922 como uno de los de
mayor tiraje. En 1933 inauguró un suplemento cultural llamado Revista Multicolor de los Sábados
(en 1926 ya había intentado un proyecto similar con Crítica Magazine), con la dirección de Jorge
Luis Borges y Ulises Petit de Murat. Siempre ostentó un sesgo político de tono opositor que le
valió, en la década del ‘50, ser confiscado por el gobierno de Perón. Tras la muerte de su crea-
dor (1941), el diario fue perdiendo influencia y popularidad. Posteriormente, a causa de las difi-
cultades económicas del momento y los cambios en la conducción periodística, dejó de editarse
el 30 de marzo de 1962.

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 69

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



[10]60

Buenos Aires, 25 de marzo de 1941

Sr. Coriolano Alberini

Querido amigo: rememorando nuestra conversación de ayer y espe-
cialmente lo que se refirió a su proyecto de posible actuación mía en la Facul-
tad me ha quedado la inquietud de si en las idas y venidas de nuestro largo co-
loquio no habrán quedado sin subrayar debidamente lo principal, a saber: que
a estas fechas yo no tengo la menor idea precisa de cuál va a ser mi programa
de vida en el tiempo próximo61. Ignoro aún si deberé quedarme aquí o pere-
grinar y, aun si me quedase, cuál va a ser el conjunto de mis ocupaciones. Co-
mo le indiqué empiezo ahora a dar vueltas a la situación en que por intervenir
muchos factores de órdenes muy diferentes –públicos y puramente privados,
deberes, deseos y hasta problemas físicos de salud, de resistencia en viajes
eventuales, etc.– me encuentro un poco embarullado. Tengo, pues, el escrúpu-
lo de que no vaya a ser prematuro plantear a Ravignani su amable designio.
Tal vez fuera mejor demorarlo unos días.

Espero sacudir los restos de malestar que me quedan y poder arreglar pron-
to una comilona dialogada.

Con afectuoso saludo de Ortega

70 Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

Fotografía de un banquete ofrecido a José Ortega y Gasset en Buenos
Aires. Entre los asistentes: Coriolano Alberini, Nirenstein, J. Angel Ba-
tistesa, Profesor Fraboschi, Leon Dujovne y Arturo Copdevilla. [S. f.]

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 70

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



71JOSÉ ORTEGA Y GASSET – CORIOLANO ALBERINI

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

NOTAS [10]

60 Fondo Coriolano Alberini, Instituto de Filosofía Argentina y Americana-IFAA,
Universidad de Cuyo. Y copia en AO, sig. CD-A/10.

61 Ortega abandona la Argentina con rumbo a Lisboa el 9 de febrero de 1942.

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 71

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



[11]62

B[ueno]s A[ire]s, 18/XII/[19]46

Con un recuerdo afectuosísimo para su grande amigo Ortega y Gasset.

Dr. Coriolano Alberini

U. T. Cuyo (47) 4513 Cangallo 2630
P. 4.º Dep. A

72 Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

NOTA [11]

62 AO, sig. PB-247/27. Es una tarjeta de visita que adjunta una separata de la revista La Gaceta,
217-218 (1946), con un artículo dedicado a “Coriolano Alberini”, cuyo retrato aparece a dos
columnas a la derecha.

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 72

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



73JOSÉ ORTEGA Y GASSET – CORIOLANO ALBERINI

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 73

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



[12]63

Buenos Aires, a 1 de diciembre de 1948

Mi queridísimo amigo Ortega y Gasset

Siempre lo tengo presente. A veces consigo algunas noticias sobre su vida.
Yo lo he pasado muy mal. He sufrido una tremenda hemiplejia64. Perdí el uso
de la palabra, ahora recuperada en parte. En general estoy bastante bien, 
tanto que acepté el cargo de Secretario Técnico del Congreso Nacional de 
Filosofía65, que se reunirá a fines del mes de marzo en la ciudad de Mendoza.
Usted habrá recibido la invitación oficial. Le escribo para convencerle de que
nos debe visitar66. Se le concederá todo lo que sea indispensable para su viaje.
Este Congreso, que patrocina la Universidad de Cuyo67 y apoya el Gobierno
Nacional68, es, en realidad, internacional. Se ha invitado a las principales per-
sonalidades filosóficas de las tres Américas y de Europa. Se imaginará usted
cuán indispensable y singularmente significativa ha de ser su presencia.

Con mis respetos para su señora e hijos, reciba un abrazo de su amigo.

Dr. Coriolano Alberini
Secretario Técnico
Del Primer Congreso Nacional 
de Filosofía

Domicilio Particular: 
Cangallo 2630
4.° P. Depto. A
Buenos Aires
República Argentina

74 Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 74

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



75JOSÉ ORTEGA Y GASSET – CORIOLANO ALBERINI

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 75

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 

© Herederos de José Ortega y Gasset. 



NOTAS [12]

63 AO, sig. C-55/17e. Se señala arriba a la izquierda: “PARTICULAR”.
64 Este ataque cerebrovascular sucedió en 1944.
65 El Primer Congreso Nacional de Filosofía se llevó a cabo en Mendoza desde el 30 de marzo

al 9 de abril de 1949. Al evento asistieron o mandaron sus trabajos personalidades destacadas, de
Argentina, como Coriolano Alberini, Carlos Astrada, Luis Juan Guerrero, Miguel Ángel Virasoro,
Renato Treves y, del exterior, Nicola Abbagnano (Università degli Studi, Turín), Maurice Blondel
(Université d’Aix-Marseille), Otto Friedrich Bollnow (Universität Mainz), Émile Bréhier
(Université de Paris), Carlos Castañeda (University of Texas), Benedetto Croce (Italia), Eugen
Fink (Universität Freiburg i. Br., Alemania), Hans-Georg Gadamer (Johann-Wolfgang Goethe
Universität, Frankfurt), Ángel González Álvarez (Universidad de Murcia), N. González
Caminero (Universidad Pontificia de Comillas), Werner Jaeger (Harvard University), Karl
Jaspers (Universität Basel), Ludwig Klages (Seminar für Ausdruckskunde, Zürich), Charles de
Koninck (Université Laval, Canadá), Karl Löwith (Hartford Theological Seminary), Jacques
Maritain (University of Princeton), Antonio Millán Puelles (Instituto de Albacete, Universidad de
Murcia), Francisco Miró Quesada (Universidad Mayor de San Marcos, Perú), G. E. Moore
(Cambridge University), Adolfo Muñoz Alonso (Universidad de Murcia), Luis Pareyson
(Universidad Nacional de Cuyo), Bertrand Russell (Cambridge University), Michele Federico
Sciacca (Università di Genova), Eduard Spranger (Universität Tübingen), Wilhelm Szilasi
(Universität Freiburg i. Br.), entre otros. El Congreso Nacional de Filosofía de Mendoza de 1949
fue el primer congreso de filosofía celebrado en Hispanoamérica. El presidente de la República,
Juan Domingo Perón, intervino en el Congreso con un discurso de cierre en el Teatro Inde-
pendencia de Mendoza el sábado 9 de abril, con la presencia de ministros, rectores de
Universidades argentinas y la concurrencia de gran parte de los 284 congresistas. Las Actas fue-
ron publicadas en 1950 por la Universidad Nacional de Cuyo.

66 Ortega no concurrió al Congreso, tampoco lo hizo Julián Marías, quien sí envió una comu-
nicación.

67 La Universidad Nacional de Cuyo, ubicada en Mendoza, fue fundada el 21 de marzo del
año 1939 a través del decreto n.º 26.971 del Poder Ejecutivo Nacional; en tanto que el 16 
de agosto del mismo año se iniciaron oficialmente los cursos con la conferencia inaugural de
Ricardo Rojas. Fue creada para ofrecer servicios educativos en la región de Cuyo, que 
comprende las provincias de Mendoza, San Juan y San Luis. En la actualidad su actividad se
concentra en Mendoza y cuenta con 11 facultades, el Instituto de Ciencias Básicas, el Instituto
Balserio (ubicado en Bariloche, Provincia de Río Negro) y el Instituto Tecnológico
Universitario (ITU).También presta servicios educativos de Nivel Medio a través de cinco cole-
gios Polimodales y de Educación General Básica.

68 La Universidad Nacional de Cuyo había convocado el Primer Congreso Argentino de
Filosofía en diciembre de 1947, abierto a la recepción de trabajos de todos los países hispano-
hablantes. El presidente de la Nación Argentina, Juan Domingo Perón, decretó la nacionaliza-
ción del Congreso que, entonces, pasó a denominarse Primer Congreso Nacional de Filosofía.
“El decreto n.º 11.196 del 20 de abril de 1948, suscripto por el presidente Perón, amplió las 
pretensiones iniciales. En los considerandos del mismo se puede leer: «Que su temario relativo
a la persona, educación y convivencia humana, revisten interés capital para la doctrina nacio-
nal...» y «Que el Poder Ejecutivo Nacional en la persona del primer mandatario, tendrá a su
cargo la conferencia final y la presidencia de la sesión plenaria del Congreso». En la parte dis-
positiva del decreto se otorgaba carácter nacional al Congreso, y se lo pasaba a designar como
Primer Congreso Nacional de Filosofía. Se establecía como fecha del 25 al 29 de octubre de
1948. La fecha definitiva fue establecida mediante decreto presidencial n.° 34.283 del 4 de
noviembre de 1948”, Santiago H. VÁZQUEZ, “Contextualización histórico-política del Primer
Congreso Nacional de Filosofía”, Universidad Nacional de San Luis – Facultad de Ciencias
Humanas, Revista Diálogos, vol. 3, 2 (octubre 2012), p. 50.

76 Epistolario (1916-1948)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 Epistolario 30:006 Itinerario 07  28/05/15  8:58  Página 76

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Artículos

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 77

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre



Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu 
y Ortega y Gasset
Jesús Martínez del Castillo

La construcción del conocimiento científico como imperativo ético-político 
en el pensamiento de José Ortega y Gasset
Domingo Fernández Agis

La recepción de la obra de José Ortega y Gasset en Polonia
Dorota Leszczyna

Idea y reforma de la Universidad: José Ortega y Gasset, 
Manuel García Morente y Jaime Benítez
José Emilio Esteban Enguita

Elementos para una antropología filosófica de la educación 
en Ortega y Gasset
José Luis Botanch Callén

< Ortega en el muelle de Zumaya, 1919.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 78

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Resumen
El acto lingüístico como acto de hablar, decir y co-
nocer es una actividad que realiza el sujeto desde
lo profundo de su conciencia. Consiste en la sínte-
sis cognoscitiva que realiza el hablante de su intui-
ción y de lo que añade mediante su imaginación y
su razón, convirtiéndola en palabras de una len-
gua. El acto lingüístico y, por tanto, el lenguaje, es
la proyección hacia las cosas de lo que el sujeto 
realiza en su interior. Las cosas así tienen un grado
de realidad relativo, el que el sujeto les da proyec-
tando su intención significativa hacia lo que le 
rodea, utilizando para ello las palabras de una len-
gua, creando así su verdad o su logos. Mi intención
en este artículo es reflexionar sobre la realidad hu-
mana del acto lingüístico en cuanto que es la res-
puesta del sujeto que vive una situación dada.

Palabras clave
Hablar, decir y conocer, acto lingüístico, conoci-
miento, intención significativa, universos de cono-
cimiento, mundos conocidos, Ortega y Gasset,
Coseriu.

Abstract
The speech act as an act of speaking, saying and
knowing consists in an activity executed by the sub-
ject from the depths of his conscience. It is the cog-
nizant synthesis made by the speaker of his intuition
and what he adds by means of his imagination and
intellect, thus transforming it in words of a language.
The speech act and thus language is nothing but the
projection of the subject’s contents of his conscience
to things surrounding him. In this way the degree of
reality of things in the world is relative, the one crea-
ted by the subject projecting his meaningful inten-
tional purpose on the things by means of words of a
language, thus creating his logos and truth. My in-
tention in this article is thinking over the human 
reality of the speech act in as much as it constitutes
the reality lived by the subject in his circumstance.

Keywords
Speaking, saying and knowing, speech act,
knowledge, meaningful purpose, speech
universes, known worlds, Ortega y Gasset,
Coseriu.

Acto lingüístico, conocimiento e intención
significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Jesús Martínez del Castillo

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

1 Como he defendido en otros sitios, hablar es hablar, decir y conocer. No hay un hablar sin un
decir, ni un decir sin un conocer. De los tres aspectos de la actividad del hablar, el conocer es el
fundamento último (cfr. Jesús MARTÍNEZ DEL CASTILLO, La lingüística del decir, el logos semántico y el
logos apofántico. Granada: Granada Lingvistica, 2004). De aquí que haga mías las palabras de 
COSERIU cuando dice: “el lenguaje pertenece al dominio de la libertad y de la finalidad” (Sincronía,
diacronía e historia: el problema del cambio lingüístico. Madrid: Gredos, 1988 [1957], p. 194), y añada
más adelante: “ningún agente externo, de ningún orden, puede actuar «sobre la lengua» sin pasar
por la libertad y la inteligencia de los hablantes” (Sincronía, diacronía e historia, ob. cit., p. 196).

1.El conocer humano no es más que la expresión de la libertad e inteligen-
cia del hombre1. Es una actividad libre orientada a dominar y manipular

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 79

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Martínez del Castillo, J. (2015). Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en 
Coseriu y Ortega y Gasset. Revista de Estudios Orteguianos, (30) 79-109.
https://doi.org/10.63487/reo.357



lo que el sujeto aprehende2. En el acto del conocer el sujeto se manifiesta co-
mo un sujeto que

a) Se separa a sí mismo de lo sensible y concreto, es decir, de lo que le viene a
través de sus sentidos;

b) transforma lo sensible y concreto en algo abstracto y virtual;
c) realizando estas dos operaciones dentro de sí mismo, en su conciencia;
d) para superar la circunstancia en la que se encuentra;
e) creando de esta manera algo que antes no existía, algo que es siempre

nuevo.

Estas cinco manifestaciones señaladas son dimensiones del ser que es en el
mundo, el ser ahí3, o el ser que tiene que superar su circunstancia4. A causa de
ellas el sujeto crea:

1. Su propio yo, es decir, su conciencia.
2. Cosas virtuales, es decir, contenidos de conciencia5, significados objetivados en

la palabra o lenguaje.

80 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

2 Una oración como la presente se interpretaría de forma distinta si el hablante fuera un re-
presentante de lo que llamamos la cultura occidental o un representante de la cultura oriental.
En Occidente el conocimiento humano va dirigido a dominar el objeto conocido. Sin embargo
en Oriente va dirigido al sujeto que conoce, a dominar las pasiones y propiciar las capacidades
del sujeto cognoscente. A causa de esto en Occidente el conocimiento llega a su culmen en la
ciencia y la técnica y tecnología; en Oriente, por el contrario, el conocimiento constituye la sa-
biduría, la perfección alcanzada por el propio sujeto. En la ciencia occidental una cosa es la 
teoría y otra la práctica. En la sabiduría oriental la teoría es tal por la práctica. Cfr. Jesús 
MARTÍNEZ DEL CASTILLO, Modes of Thinking, Language and Linguistics. Málaga: Universidad de
Málaga, 2013, § 1.

3 Martin HEIDEGGER, El Ser y el Tiempo. Barcelona: RBA, 2002 [1944].
4 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, ¿Qué es conocimiento? Madrid: Alianza Editorial, 1992 [1984

(1931)], pp. 46-47.
5 Para Coseriu, la concepción del significado es distinta según sea concebido en relación al

sujeto hablante o considerado en sí mismo. En relación al sujeto creador, el significado es “con-
tenidos de conciencia” (Eugen COSERIU, El hombre y su lenguaje. Madrid: Gredos, 1985, pp. 40 y
47); en relación a la lengua histórica, el significado es “sistematización primaria de la experien-
cia por medio de las palabras” (Eugen COSERIU, Principios de semántica estructural. Madrid: 
Gredos, 1981, p. 88). En este sentido el significado es interindividual y común dentro de una co-
munidad lingüística (=lengua). A estos dos puntos de vista podemos añadir un tercero, que 
sería el contenido visto desde el sujeto que habla en un acto lingüístico dado. En este sentido el
significado no es más que la manifestación de la intención significativa del hablante (cfr. Jesús
MARTÍNEZ DEL CASTILLO, La lingüística del decir, ob. cit., y Modes of Thinking, Language and Lin-
guistics, ob. cit., §§ 12.1-12.3).

Aparte de esto el contenido lingüístico, para Coseriu, tiene tres niveles: es designación, o la re-
ferencia a lo extralingüístico; es significado, o “el contenido dado en cada caso por la lengua em-
pleada en el acto de hablar”; y es sentido, o el contenido particular que en cada caso “se expresa
por medio de la designación y del significado y más allá de la designación y del significado co-
mo tales” (Eugen COSERIU, El hombre y su lenguaje, ob. cit., p. 247).

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 80

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



3. Las cosas y un mundo lleno de cosas, es decir, la realidad6.
4. Crea7 y re-crea la lengua particular8, ya que usa palabras que no pertene-

cen al sujeto sino a la comunidad lingüística.

De esta manera la palabra, el lenguaje, se manifiesta en un triple nivel:
A. El lenguaje como la creación de significados y el pensamiento (=logos).
B. El lenguaje como lengua, como algo que es común y participado con otros

dentro de una comunidad lingüística.
C. El lenguaje como realizaciones individuales, como discurso, algo que se ma-

nifiesta en los actos lingüísticos, única realidad con existencia concreta de todo
aquello de lo que decimos lenguaje9.

2. Tanto si lo denominamos como hablar, palabra o discurso, el lenguaje se resu-
me en una actividad que realiza el sujeto, actividad libre y creativa y, a la vez,
contingente e histórica, orientada siempre a un fin10. Este fin no se puede
conseguir en sí mismo más que indirectamente, creando un “mundo fantásti-
co”11 igual al que el sujeto pretende conseguir, haciéndolo verdad e imponién-
dolo a lo que le rodea. Con esto aquello que rodea al sujeto es transformado de
ser simplemente, a ser realidad y mundo compuesto de cosas. Los medios que uti-

81JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

6 “Realidad es realidad cuando y en cuanto coincide con los conceptos” (José ORTEGA Y

GASSET, La idea de principio en Leibniz y la evolución de la teoría deductiva. Madrid: Alianza Editorial,
1992 [1958], p. 194). Por otro lado, dice Ortega: “por lo mismo que es imposible conocer direc-
tamente la plenitud de lo real, no tenemos más remedio que construir arbitrariamente una rea-
lidad, suponer que las cosas son de una cierta manera. Esto nos proporciona un esquema, es 
decir, un concepto o enrejado de conceptos. Con él, como al través de una cuadrícula, miramos
luego la efectiva realidad, y entonces, sólo entonces conseguimos una visión aproximada de ella
(…). En esto consiste todo uso del intelecto” (José ORTEGA Y GASSET, La rebelión de las masas.
Madrid: Austral, 1966, p. 119).

7 La lengua particular ha sido hecha en la historia por los hablantes a partir de toda altera-
ción o cambio en los modelos del hablar vigentes en los distintos estados de la lengua que la
constituyen. De esta manera la lengua “se hace continuamente” (Eugen COSERIU, Introducción a
la lingüística. Madrid: Gredos, 1986 [1951], p. 29): es “un objeto histórico” (cfr. Eugen COSERIU,
Sincronía, diacronía e historia, ob. cit., p. 283).

8 Dice Coseriu: “La lengua se rehace porque el hablar se funda en modelos anteriores y es
hablar-y-entender; se supera por la actividad lingüística porque el hablar es siempre nuevo; y se
renueva porque el entender es entender más allá de lo ya sabido por la lengua anterior al acto.
La lengua real e histórica es dinámica porque la actividad lingüística no es hablar y entender una
lengua, sino hablar y entender algo nuevo por medio de una lengua” (Eugen COSERIU, Sincro-
nía, diacronía e historia, ob. cit., p. 109).

9 “La realidad concreta del lenguaje es el acto lingüístico” (Eugen COSERIU, Lecciones de lin-
güística general. Madrid: Gredos, 1986, p. 16).

10 “El hablar es una actividad libre y finalista y, como tal, no tiene causas externas o natura-
les” (Eugen COSERIU, Sincronía, diacronía e historia, ob. cit., p. 196).

11 José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit., p. 131.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 81

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



liza el hablante en el acto de conocer, o acto de ejecución del lenguaje, son me-
dios que componen el lenguaje mismo, a saber: el hablar, decir y conocer, 
medios que surgen de dentro del sujeto que por ello es el sujeto hablante, dicente
y cognoscente12. El hombre habla porque tiene algo que decir; dice porque se de-
fine a sí mismo ante lo que le rodea; y habla y dice porque conoce. Los medios
del lenguaje, pues, son todo aquello que constituye el lenguaje en sí, medios que
constituyen a la vez el propio ser del hombre. Por esto el lenguaje no puede ser
más que creativo13. Su finalidad es infinita14, identificándose con el decir15, o la
definición de sujeto ante lo que le rodea16, e identificando el decir con la inten-
ción significativa del hablante17. En este sentido el decir determina tanto el conocer
por arriba como el hablar por abajo. Por arriba, el decir guía el conocer y, por
abajo, condiciona cómo tiene que ser el hablar. En cualquier caso hablamos
siempre de algo que viene al sujeto de dentro, fruto de su propia creatividad18.

3. La realidad del hablar, decir y conocer se da en los actos lingüísticos. Los
hablantes, al mismo tiempo que hablan, tratan de entender su propia realidad.
Esta abarca tanto lo interno al sujeto como lo que éste proyecta sobre lo que le
rodea, constituyéndolo en objeto de su conocer, decir y hablar. El hablar en 
este sentido es hablar y entender19. El estudio del lenguaje y los actos lingüísticos
no puede ser más que interpretación, es decir, hermenéutica, fundada y siste-
mática revelación de un contenido20 que se da sola y exclusivamente en la 
conciencia del sujeto21.

82 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

12 Cfr. Jesús MARTÍNEZ DEL CASTILLO, La lingüística del decir, ob. cit.
13 Cfr. Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso. Pamplona: Eunsa, 2006, pp. 44-45.
14 Cfr. Eugen COSERIU, Competencia lingüística. Madrid: Gredos, 1992, p. 253. Cfr. también

Schelling, ápud Eugen COSERIU, Sincronía, diacronía e historia, ob. cit., p. 57.
15 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, El hombre y la gente. Madrid: Alianza Editorial, 2001 [1957],

p. 245.
16 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit., p. 253.
17 Cfr. Jesús MARTÍNEZ DEL CASTILLO, La lingüística del decir, ob. cit., § 1.
18 “En el individuo antecede el habla íntima, el decirse a sí mismo algo, a la operación de co-

municarlo (…). Es preciso reconocer al hablar-pensar una prioridad sobre el hablar-conversar”,
José ORTEGA Y GASSET, ¿Qué es conocimiento?, ob. cit., p. 81. De la misma manera, “hablar no es
sino la consecuencia de haber nosotros recibido mecánicamente desde fuera [una] lengua. 
Hablar, pues, es una operación que comienza en dirección de fuera a dentro (…). Decir, en cam-
bio, es una operación que empieza dentro del individuo. Es el intento de exteriorizar, manifes-
tar, patentizar algo que hay en su intimidad. A este fin consciente y racional procura emplear
cuantos medios encuentra a su mano: uno de ellos es hablar, pero sólo uno de ellos” (José 
ORTEGA Y GASSET, El hombre y la gente, ob. cit., p. 259).

19 Cfr. Eugen COSERIU, Sincronía, diacronía e historia, ob. cit., p. 109.
20 Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., p. 57.
21 La interpretación o hermenéutica es posible fundamentalmente si concebimos el hecho lin-

güístico como algo que es y se da en el ser humano. En la hermenéutica interpretamos un obje-

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 82

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



83JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

to cultural en términos de la vida humana. Por el contrario, si concebimos el hecho lingüístico
como algo que es en sí, algo objetivo, ya sea concebido como hecho natural, social o incluso ins-
trumental, su interpretación es otra.

Para John L. Austin, quien concibe el lenguaje como algo objetivo, algo que es en sí, cons-
tituyendo, así, el lenguaje natural, la posible interpretación del lenguaje está en el lenguaje 
mismo, no en el sujeto hablante. Austin concibe el acto lingüístico como respuesta a la siguien-
te pregunta: ¿en qué sentido decir algo es hacer algo? Cuando alguien dice algo –responde–, 
debemos distinguir: a) el acto de decir, que consiste en emitir ciertos ruidos, con cierta entonación
o acentuación. A esto Austin denomina el acto locucionario, o la dimensión locucionaria del acto lin-
güístico; b) el acto que llevamos a cabo al decir algo: prometer, advertir, afirmar, felicitar, bauti-
zar, saludar, insultar, definir, amenazar, etc. A esto Austin llama el acto ilocucionario, o la dimensión
ilocucionaria del acto lingüístico; y c) el acto que llevamos a cabo porque decimos algo: intimidar,
asombrar, convencer, ofender, intrigar, apenar, etc. Esto es el acto perlocucionario, o la dimen-
sión perlocucionaria del acto lingüístico. La conexión entre la función locucionaria y la función
perlocucionaria es una conexión causal; la relación entre la función locucionaria y la función ilo-
cucionaria, es una relación convencional. El significado de las expresiones es parte del acto
locucionario, la fuerza de ellas está incluida totalmente en el acto ilocucionario (cfr. Genaro R.
CARRIÓ y Eduardo A. RABOSSI, “La filosofía de John L. Austin”, en John L. AUSTIN, Cómo 
hacer cosas con palabras. Barcelona: Paidós, 1988, pp. 7-35).

Por otro lado, para John R. Searle, el lenguaje es un algo objetivo, un hecho social que 
sirve a la comunicación, fundado en la naturaleza ejecutiva del ser humano, la cual se rige por
reglas en la conducta humana: “a theory of language is part of a theory of action, simply becau-
se speaking is a rule-governed form of behavior” (John L. SEARLE, Speech acts. Cambridge: Uni-
versity Press, 1969, p. 17). El lenguaje se ejecuta en el acto del habla en cuanto que éste es
ejecución de los elementos que componen ese algo objetivo: “The unit of linguistic communica-
tion is not (…), the symbol, word or sentence (…), but rather the production or issuance of the
symbol, word or sentence in the performance of the speech act” (ibidem, p. 16). En este sentido
el objeto de estudio es la langue, nivel histórico de la actividad del hablar: “an adequate study of
speech acts is a study of langue” (ibidem, p. 17). Y la seguridad, el certum de la ciencia, es la 
intuición que tengo yo como hablante de una lengua dada (ibidem, p. 13). De aquí que si domi-
no el dialecto que hablo dominaré hipotéticamente (idem) los mecanismos del lenguaje. El acto
del habla se compone de tres partes: “a) Uttering words, that is performing utterance acts; b)
Referring and predicating, that is, propositional acts; c) Stating, questioning, commanding, pro-
mising, that is, performing illocutionary acts” (ibidem, p. 24). El significado de las expresiones se
da en la fuerza ilocucionaria de la proposición. En el acto de identificar una referencia el con-
tenido constituye el sentido: “In the total illocutionary act the content is the proposition; the func-
tion is the illocutionary force with which the proposition is presented. In the act of identifying
reference, the content is the sense of identifying description associated with the utterance of 
the referring expression” (ibidem, p. 125).

Umberto Eco concibe el lenguaje como fenómeno social y más en concreto como hecho de
comunicación, hecho objetivo también. Eco parte de lo que llama el campo semiótico. Su investi-
gación se centra en la cultura, entre cuyos integrantes está el lenguaje, centrado éste en una 
lengua. La semiótica como ciencia ha de partir de una hipótesis, que nos habla de lo que Eco en-
tiende por lo significativo dentro de la comunicación: “todas las formas de comunicación fun-
cionan como emisión de mensajes basados en códigos subyacentes”. Especifica a continuación
qué entiende por formas de comunicación y cuáles son esos códigos subyacentes: “todo acto de
performance comunicativa se apoya en una competence preexistente”. O en otras palabras, “todo ac-
to de parôle presupone una langue” (Umberto ECO, La estructura ausente: introducción a la semiótica.
Barcelona: Lumen, 1972, pp. 15-16). Corresponden al campo semiótico las investigaciones que
parten de los sistemas de comunicación aparentemente más “naturales” y “espontáneos”, menos
“culturales” (ibidem, p. 16). La semiótica se desarrolla en otras dos hipótesis. La primera defiende 

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 83

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



4. Todo lo que existe para el sujeto hablante, dicente y cognoscente, existe y tie-
ne su fundamento de ser en su propia conciencia. De esta manera el conocer no
puede ser más que subjetivo. El sujeto, cuando conoce, crea su propia concien-
cia, es decir, se crea a sí mismo y, a la vez, crea lo que conoce. Pero en esta 
formulación hay una aparente petición de principio. El conocer como actividad
humana creativa no parte de la nada, parte de una concepción inicial sobre las
cosas y principalmente de una concepción sobre lo que es el propio sujeto que
lo crea. El sujeto en el acto del conocer no abandona nunca su propia concien-
cia. Parte de su conciencia y llega a su conciencia. No obstante en el conocer y
el acto del conocer hemos de distinguir dos cosas siempre presentes, la propia
conciencia del sujeto y lo que éste crea. Esta doble realidad crea el problema del
conocimiento: ¿qué es el conocimiento?, ¿qué llegamos a conocer?

4.1.1. El acto del conocer es de dos maneras. Yo podré comprobar, por un la-
do, que el 7+522 es igual a 12. Ahora bien, ¿cómo sé yo que 7+5=12?, ¿cómo
puedo yo estar seguro de ello? En el ejemplo, yo entiendo una realidad que lla-
mo la unidad; comprendo que las unidades se pueden concebir unas junto a las
otras o en sucesión cuantitativa de unas con otras, siempre sobre la base de 
la singularidad de cada una de ellas. Con esto la cosa desaparece y se muestra
a sí misma como una. Comprendo la particularidad de las unidades que lleva
consigo 5 y la que lleva 7. Una vez comprendido esto, hago una síntesis de am-

84 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

que “toda cultura se ha de estudiar como un fenómeno de comunicación”. La segunda, afirma que
“todos los aspectos de una cultura pueden ser estudiados como contenidos de la comunicación”
(ibidem, pp. 33-34). De aquí que los sistemas de significados (entendidos como sistemas de enti-
dades o unidades culturales) se constituyan en estructuras (campos o ejes semánticos), que obe-
decen a las leyes de las formas significantes (ibidem, pp. 37-38). Así, pues, para Eco, la comu-
nicación engloba a “las culturas”, las que se manifiestan de forma objetivada en los campos o ejes
semánticos.

Por último, Ludwig Wittgenstein concibe el lenguaje con un valor instrumental. Los proble-
mas filosóficos nacen de confusiones e incomprensiones en el uso del lenguaje. Es importante
comprender el lenguaje ordinario. El estudio del lenguaje ordinario, pues, está orientado a con-
seguir un fin único, siendo así el medio específico para alcanzarlo (cfr. Genaro R. CARRIÓ y
Eduardo A. RABOSSI, “La filosofía de John L. Austin”, ob. cit., p. 24), algo objetivo que no 
merece un estudio de lo que es en sí.

En conclusión, el lenguaje es algo que funciona en sí, cosa externa al sujeto que lo habla. Las
distintas concepciones analizadas aquí nos remiten a la consideración del lenguaje como hecho
basado en la masa social de Saussure: “la lengua no es libre, porque el tiempo permitirá a las
fuerzas sociales que actúan en ella desarrollar sus efectos, y se llega al principio de continuidad
que anula a la libertad. Pero la continuidad implica necesariamente la alteración, el despla-
zamiento más o menos considerable de las relaciones” (Ferdinand de SAUSSURE, Curso de lin-
güística general. Buenos Aires: Losada, 1974 [1945], p. 145); o en la intuición chomskiana 
(Noam CHOMSKY, Aspects of the Theory of Syntax. Massachusetts: The MIT Press, 1965, p.19), 
caso de Searle.

22 Immanuel KANT, Crítica de la razón pura. Barcelona: RBA, 2004, pp. 51-52.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 84

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



bas cosas, y sé que el resultado no puede ser más que doce. He llegado con 
esto a la conexión sintética de la intuición23, es decir, a ver como necesaria y univer-
sal24 la conexión que se da entre 5 y 7. Dicho de otra manera: he llegado a sa-
ber que mi conocimiento adquirido en ese acto, no depende de mis sentidos;
que para conocer este tipo de cosas no necesito de la experiencia, sino de mi
intuición. Puedo sí comprobar dicho aserto haciendo de ello una representa-
ción, una clase de dibujo o esquema, con uno de los medios más originarios que
tengo: mis propios dedos; y, efectivamente, compruebo que el resultado es 12.
Ahora bien, puesto que he descubierto en mi pensamiento que esa operación
realizada en ese acto es universal por un lado y necesaria por otro, y que siem-
pre que relacione entre sí dos cantidades concebidas sobre la base de la uni-
dad, podré hacer mentalmente la síntesis de ambas, no necesitaré comprobar
empíricamente si el resultado puede ser uno u otro: tengo que comprobarlo en
mí mismo por medio de lo que llamo la intuición, que se da en mi razón o inte-
lecto. Por tanto, puedo inferir por analogía25, que todas las operaciones menta-
les de ese tipo son universales y necesarias. Éste es el tipo de conocimiento que
llamamos a priori26, un conocimiento necesario y universal, que no necesita de
la aportación de los sentidos para comprobar que es verdadero, sino que nace 
de la razón misma, de la intuición pura, del intelecto.

4.1.2. La verdad que tengo del resultado de arriba, a su vez, es un estado 
mental mío de algo que he separado de mí, un ente de razón creado por mí
mentalmente, y que en virtud de lo que significa en sí mismo como cosa sepa-
rada de mí, digo que es verdadero. Así, pues, digo que algo que es en sí mismo
porque lo he concebido como autónomo, separado de mí (5+7), es verdade-
ro (12), gracias a mi intuición pura. Por tanto, estoy cierto de que es verdadero.
Lo puedo demostrar de múltiples maneras, todas mentales y contundentes, sin
necesidad de recurrir incluso a la escenificación que he hecho con mis dedos.
Por ejemplo, puedo hacer la siguiente comprobación. Puedo multiplicar cada
uno de estos números por 4 (5x4=20; 7x4=28), sumar sus resultados (48) y di-
vidirlos por 2x2. Comprobaré que el resultado sigue siendo el mismo: es ver-

85JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

23 Ibidem, p. 49.
24 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit., p. 328. Ortega hace alu-

sión al modo de pensar moderno (o de Descartes), que introduce la razón en el pensar, haciendo
que se busque en el pensar las conexiones de la razón, es decir, lo “universal” y lo “necesario”.
Para una descripción del modo de pensar moderno y el modo de pensar substante, cfr. Jesús
MARTÍNEZ DEL CASTILLO, Modes of Thinking, Language and Linguistics, ob. cit., § 1.3.

25 Cfr. el valor de la analogía en José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit.,
pp. 148 y ss.

26 Cfr. Immanuel KANT, Crítica de la razón pura, ob. cit., pp. 42 y ss.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 85

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



dadero. Por consiguiente, hemos de distinguir dos aspectos en mi estado de 
conocer: por un lado, el objeto que conozco, aunque sea inventado y separado de
mí, 5+7=12, que es verdadero, y por otro, el estado mental mío, que estoy en lo
cierto. El primero es el verum, cosa objetiva desligada de mí, y el segundo, el
certum, cosa subjetiva27. La combinación de ambos constituye el conocer, mi 
acto del conocer.

4.2. Pero hay otro tipo de conocimiento que es el más cotidiano, puesto que el
hombre es un ser que vive en su circunstancia, condenado a vivir entre las co-
sas28, cosas que si bien son algo que está ahí, yo sistematizo y delimito como un
modo de ser o una especie. Para conocer las cosas que me rodean encuentro,
pues, una dificultad no menor: aquello que me rodea, a lo que llamo cosas, con
lo que yo me relaciono necesariamente, no me dice lo que es, y mi forma de 
conocer no se contenta con vivir aquello que me rodea. Yo tengo sed y bebo
agua. No hago con esto más que vivir aquello que necesito, haciendo para ello
un acto de conocer sensible. No tiene importancia para mi vivir el agua saber
su composición científica: conozco intuitivamente lo que es el agua y me basta.
Éste es un modo de conocer que también tienen los animales, por lo que en es-
to no me diferencio de ellos. Pero además de mi vivir el agua que me bebo, yo
quiero saber qué es eso externo a mí que constituye parte de mi vivir, a lo que
llamo agua. Para esto tengo que delimitar el agua del ejemplo como algo que se
da en sí en mi rededor, haciéndolo cosa. Lo primero que hago es darle un nom-
bre29. De esta manera el nombre que yo dé a las cosas no será en sí mismo una
palabra vacía: llevará en sí mismo una delimitación y una estructuración, evo-
cando con ello aquello que he seleccionado de mi rededor (el agua, del ejemplo).
Por tanto, eso que era agua como elemento natural, que está frente a mí, ahora
es un algo en mi conciencia, un contenido de mi conciencia, un significado30.

4.2.1. Nuestro primer acceso a lo que nos rodea, tras la designación o la elec-
ción de un algo para decir algo de él, es la palabra, ya sea mediante su creación
ex novo, o mediante la utilización de elementos ya existentes en nuestra co-
munidad lingüística. Yo, para mi conocer, parto desde el principio de algo 

86 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

27 Eugen COSERIU, Lecciones de lingüística general, ob. cit., 1986, p. 70.
28 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, Ideas sobre la novela y el teatro. Madrid: Alianza Editorial, 1999

[1982], pp. 91-92.
29 “El hecho central de la actividad lingüística está situado allende el límite hasta donde la fi-

siología y la psicología pueden llegar, pues consiste en la facultad eminentemente espiritual de
establecer un nexo funcional entre un significante y un significado y corresponde a operaciones
de la razón, como son el conocer y el distinguir” (Eugen COSERIU, Introducción a la lingüística, ob.
cit., pp. 58-59).

30 Eugen COSERIU, El hombre y su lenguaje, ob. cit., pp. 40 y 47.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 86

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



que generalmente está hecho, las palabras y contenidos de las palabras de 
mi lengua. Pero las palabras de mi comunidad lingüística (=lengua) no me 
presentan cosas, sino que delimitan modalidades de ser en las cosas31. Por con-
siguiente, el conocimiento que yo actualizo ahora, empezó cuando me hice
miembro de una comunidad lingüística, haciendo de mi ser, un ser-con-otros32.
Yo comparto con los otros la principal base de mi pensamiento, que necesa-
riamente tengo que expresar en palabras de una lengua. A causa de esto mi 
conocimiento, puesto que yo soy libre, es inagotable e imprevisible.

4.2.2. Supongamos que yo para satisfacer mi necesidad de beber, quiero transpor-
tar el agua a mi casa de alguna manera. El procedimiento más habitual hoy 
para ese menester, es una red de tubos que conducen el agua a las casas. Ten-
dré que contribuir a ese transporte colectivo, y quien me suministra el agua me
habla de litros, metros cúbicos y consumo. No tengo más remedio que saber lo
que es cada uno de estos términos lingüísticos, que ya sabía que existían en mi
lengua, pero cuyo contenido tengo que añadir ahora a mi acto del conocer, es
decir, ejecutarlo. Con ello ya no me basta con lo que mi intuición me da por sí
misma: tendré que mirar el agua transportada y ejecutar mi conocimiento 
bajo el prisma de los tres conceptos añadidos, haciendo con ello una intuición
nueva. Esos conceptos, artificiales en sí mismos, aparecen ante mí como rela-
ciones que tengo que establecer y ejecutar mentalmente. Es decir, tendré que
activar en mi conciencia esos conceptos, cosas abstractas que no existen más
que en mi mente aunque sean aceptados de la tradición, y ejecutarlos sobre
aquello que quiero conocer. Con ello podré calcular lo que quiero saber: mi
consumo del agua y lo que yo tengo que contribuir a la conducción y consumo
de la misma. Mi conocimiento, por consiguiente, se compone en primer lugar
de mi propio yo: yo soy el que conoce; en segundo lugar, tendré que hacer una
actividad dada, el ejecutar mentalmente una serie de conceptos; en tercer lu-

87JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

31 Dice Coseriu: “el lenguaje ciertamente no crea los entes, las «cosas» naturales o de otra
manera objetivas a las que atribuye un determinado modo de ser (…) [ni] el ser que se atribu-
ye a las «cosas»: antes bien, reconoce y delimita modalidades del ser en las «cosas» mismas y por
eso es delimitación de especies o (…) de «clases» de entes (clases que, naturalmente, desde el
punto de vista de su objetividad, pueden también ser clases de un solo miembro e incluso clases
vacías)” (Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., pp. 73-74).

32 Dice Coseriu: “la alteridad del hombre, o sea (…) la manifestación del «ser-con-otro» en
cuanto dimensión esencial del ser del hombre. Este ser-con-otro –el reconocerse a sí mismo 
en otros, el reconocer en el «tú» a otro «yo»– es precisamente lo que se llama dimensión «social»
(o «político-social») del hombre y coincide con la intersubjetividad originaria de la conciencia:
con el hecho de que la conciencia humana es conciencia abierta hacia otras conciencias con las
que establece comunicación, es decir, les reconoce las mismas facultades de sentir, pensar, juz-
gar, significar e interpretar. Y el lenguaje es la forma básica de este salir la conciencia de sí mis-
ma e ir al encuentro de otras conciencias” (Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., p. 44).

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 87

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



gar, los conceptos que utilizo, cosas que me vienen de fuera como cosas objeti-
vadas aunque sean mentales; y por último, el elemento externo, el agua transpor-
tada, motivo con el que voy a ejecutar mi intuición. De esta manera miraré el
agua transportada, algo que está fuera de mí, teniendo por tanto que salir de
mí mismo a través de mis sentidos. Mi conocer será, pues, una actividad 
ejecutada con conceptos inventados, en principio extraños a mí, sobre la base
de un elemento externo que puedo experimentar, el agua transportada, que lle-
ga así a constituir el objeto de mi conocer y que da a mi actividad del conocer una
base externa y por tanto objetiva para mi definirme, mi objeto del decir33. Mi co-
nocimiento en este caso se compone de algo externo a mí sobre la base de una
actividad interna, y algo añadido para ejecutar esa actividad. Podré ver si es
verdadero y comprobaré mediante mis sentidos que tengo una referencia exter-
na, el agua transportada, motivo por el que contemplo la cosa en toda su rea-
lidad en mi intuición34.

4.2.3. La universalidad y necesidad que establezco en este caso es de tipo 
distinto: estableceré una serie de principios que están ahí y que constituyen el
fundamento de mi conocer, tales como que todo líquido se pueda medir por su
volumen, y que toda cantidad de ese volumen igual a un patrón ya previamen-
te establecido, sea lo que llamemos “litro” o “metro cúbico”, etc. Y según he 
hecho y analizado, podré ver también que estoy en lo cierto, porque he llegado
a establecer una conexión sintética de la intuición. Este tipo de conocimiento es el
conocimiento a posteriori, en cuanto que depende de la experiencia, y el cono-
cimiento sintético a priori35, el conocimiento elaborado sobre las cosas, a las que,
después de crearlas, accedo mediante mi experiencia, basado también en la
analogía. En él tenemos siempre la comprobación empírica, pero solamente
cuando añadimos por nuestra parte el instrumento de comprobación, cuya 
ejecución nos permitirá llegar a la síntesis en nuestra intuición. Y la razón de
esto, en cualquiera de los dos tipos de conocimiento, nos la da Coseriu: “lo uni-
versal se conoce intuitivamente, por una experiencia interior”36. La experien-
cia interior es la que hemos vivido mentalmente, estableciendo en ella cosas

88 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

33 Cfr. las funciones de “el objeto del conocer” y “el objeto del decir” en Jesús MARTÍNEZ DEL

CASTILLO, La lingüística del decir, ob. cit., nota 30, pp. 75 y ss.; también en Psicología, lenguaje y li-
bertad. Málaga: Universidad de Málaga, 2012, § 12.4.

34 Dice Ortega: “todo pensar sintético es, en cuanto tal, a posteriori (se entiende a posteriori
de una intuición) (…) en la intuición sintetizamos o añadimos a la intuición determinante” 
(José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit., p. 81).

35 Cfr. Immanuel KANT, Crítica de la razón pura, ob. cit., pp. 48-50.
36 Eugen COSERIU, Discursos pronunciados en el acto de investidura “Doctor Honoris Causa” del 

Excelentísimo Señor E. Coseriu. Granada: Universidad de Granada, 1993, p. 30.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 88

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



que son arbitrarias y contingentes, pero que, por medio de la analogía, hemos
llegado a la universalidad y necesidad.

4.3. Es decir, tanto en el conocimiento a priori como en el conocimiento a poste-
riori, tengo que hacer yo mismo la conexión sintética de la intuición. El cono-
cimiento, pues, es una síntesis que se realiza en la mente (razón o intelecto) y
que descansa en la intuición, en el tener mentalmente presentes los objetos en
toda su realidad universal y necesaria. Llegamos a la conexión sintética de la
intuición gracias a la actividad mental que realizamos. El conocimiento, pues,
es activo y consciente.

4.4. El acto del conocer es la creación mental de un algo a lo que llamamos con-
cepto, que después se expresará necesariamente en palabras de una lengua37.
Para Ortega,

el concepto (…) tiene dos caras. Por una, el concepto pretende declararnos la
verdad sobre la cosa: es la cara que mira a la realidad, por tanto, a fuera de él
mismo, a fuera del pensamiento; es su cara ad extra. Por otra, el concepto con-

89JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

37 Hablando del lenguaje, la expresión de la creación mental o intuición, se expresará en 
palabras de una lengua, con todo aquello que lleva la expresión de la palabra (los gestos, la 
expresión corporal, la actitud, la “suspensión intencional” del hablar –el silencio–) (Eugen 
COSERIU, Teoría del lenguaje y lingüística general. Madrid: Gredos, 1982, p. 290), etc. Con esto el
lenguaje se convierte en una lengua. Pero el hablar es también un hablar interior, que se deter-
mina también por y en las palabras, en lo que llamamos el logos. Para Ortega, pensamiento y 
palabra son la misma cosa: “Pensamiento y lenguaje son funciones inseparables y ni más ni me-
nos oriundas de la sociabilidad la una que la otra. Por este lado no hay diferencia esencial algu-
na. Pero en el individuo antecede el habla íntima, el decirse a sí mismo algo, a la operación de
comunicarlo (…). Es preciso reconocer al hablar-pensar una prioridad sobre el hablar-conver-
sar. Tenían razón los griegos cuando hicieron equívoco el vocablo logos, encargándolo de signi-
ficar indistintamente «decir» y «pensar». Pensar es descubrir lo oculto, y lo mismo es hablar”
(José ORTEGA Y GASSET, ¿Qué es conocimiento?, ob. cit., p. 81). Por otro lado, hablando del arte,
la intuición o la creación mental se expresará en una pintura, una escultura, una obra arquitec-
tónica, una composición musical, etc. Siempre en definitiva en algo material objetivo u objetiva-
do. De aquí que, para Coseriu, “los pocos rasgos efectivamente universales del lenguaje (…)
pueden reducirse a cinco: semanticidad, creatividad, alteridad, materialidad y la historicidad, es
decir: «el lenguaje significa», «el lenguaje es actividad creadora», «el lenguaje es para otro(s)»,
«el lenguaje se presenta en el mundo como hecho físico», «el lenguaje se realiza siempre en for-
mas históricamente determinadas»”. Es decir, que el lenguaje tiene que ser material. La razón de
esto nos la da el propio Coseriu en el mismo lugar: “el significado es en sí mismo un hecho men-
tal, un hecho interno de la conciencia, y no puede transmitirse como tal a otra conciencia, ya que
entre conciencia y conciencia no hay ninguna comunicación directa; por ello, debe estar repre-
sentado «en el mundo» por hechos materiales que puedan ser percibidos e interpretados por
otras conciencias: es decir que una semanticidad con alteridad sólo es posible a través de la ma-
terialidad. Análogamente, la creatividad corresponde a una facultad estrictamente individual (en
rigor, sólo el individuo crea); pero, para que lo individualmente creado pueda ser interpretado y

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 89

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



sistía en su propio acotamiento como contenido mental; es su cara ad intra del
pensamiento. Por aquélla el concepto es o no suficientemente verdadero, es o
no suficientemente conocimiento. Por ésta el concepto es más o menos pre-
ciso, estricto, inequívoco, exacto; es más o menos logos más o menos lógico o
apto para que funcionen con rigor las operaciones lógicas (…). La verdad de
un concepto viene a éste en su relación con las cosas; por tanto, con algo ex-
terno a él. Es una virtud extrínseca del concepto. Su precisión, en cambio, su
univocidad es una virtud que el concepto tiene o no, por sí mismo, en cuanto
pensamiento y sin relación a nada extrínseco38.

De aquí que todo concepto, todo acto de conocer, todo acto lingüístico, ten-
ga como fin propio el que sea verdadero, por un lado, y por otro, el que sea cierto.

4.5. Cabe que echemos la vista atrás y nos preguntemos, ¿qué hemos hecho?
Simplemente hemos hecho una serie de operaciones mentales encaminadas a
cambiar el modo de ser del agua, transformándolo de ser algo concebido como
que es en sí, a ser algo concebido bajo el prisma de los conceptos de litro, 
metro cúbico y ambos bajo el prisma del concepto de consumo. Cada uno de
estos conceptos lleva consigo otros conceptos o fundamentos que son los que
le darán universalidad y necesidad a nuestro conocer. Al ejecutar lo que nos
hemos propuesto, hemos aceptado conceptos que provienen de la tradición lin-
güística, los hemos ejecutado mentalmente y comprobado mediante nuestros
sentidos. En el primero de los dos tipos de conocimiento que hemos visto, el
conocimiento a priori, nuestro conocimiento era fruto de nuestra actividad
mental, sin necesidad de que intervinieran nuestros sentidos; en el segundo,
nuestro conocimiento ha consistido en hacer nuestra actividad mental mi-
rando hacia algo fuera de nosotros, añadiendo conceptos inventados, nece-
sitando con ello la intervención de nuestros sentidos. Hemos partido de las 
cosas como intención (quiero saber el consumo del agua), y las hemos transfor-
mado en su modo de ser concebidas. Hemos transformado lo que era en sí, 
haciéndolo algo que es de otra manera.

5. Volvamos a algo dicho anteriormente. El sujeto por el acto del conocer se crea
a sí mismo y lo que conoce. El acto del conocer parte de un concepto inicial 
y crea otro concepto. De esto decíamos que era una aparente petición de prin-

90 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

adoptado (o sea: reconocido como suyo propio) por otros individuos, la creación debe ocurrir
en el marco de un sistema de posibilidades tradicional en una comunidad, de una técnica his-
tórica determinada; de aquí que la creatividad con alteridad sólo sea posible a través de la 
historicidad” (Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., pp. 44-45).

38 José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit., p. 61.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 90

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



cipio (cfr. § 4). En lo que llevamos dicho, hemos visto que unas veces el cono-
cer es solamente mental, es decir, a priori, y otras veces es mental y experimen-
tal a la vez, a posteriori y a priori, haciéndolo, pues, sintético a priori. Con el
conocer puedo saber lo que está dentro de mí, lo que yo añado, y lo que está
fuera de mí. Lo que está dentro de mí lo he fabricado yo, y lo que está fuera de
mí lo he elaborado yo también, añadiendo para ello un algo, es decir, un 
supuesto que elaborado por mí o aceptado de la tradición, es algo también fa-
bricado por y en mi mente. En definitiva, en mi conocer todo es fruto de mi 
fabricación. La primera cosa que descubro, mi propia conciencia, constituye la
condición necesaria, conditio sine qua non, es decir, instrumento a priori de mi
propio conocer; la segunda, lo que añado a mi conocer constituye una condi-
ción en sí misma contingente, es decir, una condición que es así y que podría muy
bien ser de otra manera, pero que no obstante tiene que darse dentro del co-
nocer porque en sí misma es necesaria, por tanto, es también conditio sine qua
non o instrumento a priori de mi conocer; y la tercera, la ejecución de lo que 
manejo o mi actividad mental, es el desarrollo de mi acto mental fabricado por
mí, también instrumento a priori del conocer.

5.1. La conciencia humana, como la quintaesencia de todo lo que constituye lo
humano, tiene que existir necesariamente como elemento del conocer, pero tie-
ne esa rara condición que solamente se da en el hombre frente a los demás 
seres del universo: el ser humano es un ser libre, que sin embargo tiene que ha-
cerse a sí mismo. En este sentido frente a la eternidad e inamovilidad del 
Ser-que-es-en-sí-mismo39, la conciencia humana tiene que hacerse como ser40,
pero contingentemente. Es decir y dicho de otra manera: todo sujeto cognos-
cente ha de hacerse a sí mismo, pero este tener que hacerse a sí mismo tiene
que ejecutarlo él mismo en la historia, mediante la reflexión sobre sí mismo y
en participación con los demás, valiéndose tanto de su mente como de sus sen-
tidos. Por tanto, la conciencia humana se realiza a sí misma históricamente por
encima y a pesar de su ser libre. La condición absoluta del ser humano y su
condición histórica están siempre presentes en las acciones libres, acciones que
por definición no pueden ser más que humanas, cuyo fin siempre es infinito41.
El ser humano es un ser libre, no por voluntad propia, sino obligatoriamente,
por su propia constitución de ser. Dice Ortega y Gasset:

91JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

39 José ORTEGA Y GASSET, VII, 339.
40 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, Unas lecciones de metafísica. Madrid: Alianza Editorial, 1999

[1966], p. 92.
41 Eugen COSERIU, El hombre y su lenguaje, ob. cit., p. 21.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 91

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Este es el ingrediente más extraño y misterioso del hombre. Por un lado es
libre: no tiene que ser por fuerza nada (…), y sin embargo, ante su libertad 
se alza siempre algo con un carácter de necesidad, como diciéndonos: “poder
puedes ser lo que quieras, pero sólo si quieres ser de tal determinado modo 
serás el que tienes que ser”. Es decir, que cada hombre, entre sus varios seres
posibles, encuentra siempre uno que es su auténtico ser. Y la voz que le llama
a ese auténtico ser es lo que llamamos “vocación”42.

Esta libertad impuesta determina la forma de ser de cada sujeto y lo hace
por tanto individual. El hombre no es nada hecho sino un ser que se hace a sí
mismo:

La historia es el modo de ser propio a una realidad, cuya sustancia es, pre-
cisamente, la variación; por tanto, lo contrario de toda sustancia. El hombre es
insustancial (…). Al no estar adscrito a una consistencia fija e inmutable –a
una naturaleza– está en franquía para ser, por lo menos para intentar ser, lo
que quiera. Por eso es el hombre libre y… no por casualidad. Es libre porque,
no poseyendo un ser dado y perpetuo, no tiene más remedio que írselo bus-
cando. Y esto –lo que va a ser en todo futuro inmediato o remoto– tiene que
elegirlo y decidirlo él mismo. De suerte que es libre el hombre… a la fuerza43.

5.2. El conocer humano es una acción que realiza el sujeto, que empieza con
una toma de conciencia de forma sensible, algo que se viene estudiando des-
de que Aristóteles utilizara el concepto de α’ισθησις, sensación44, que se puede
considerar como el primer motor en la actividad del conocer:

En la sensación [aísthesis o intuición sensible] nos “hacemos cargo”, “nos
damos cuenta” o entendemos una cosa singular sensible. Una parte de ésta es
conservada en la imaginación (memoria o fantasía libre). En aquélla o en ésta
(…) la mente fija ciertos componentes y abstrae los demás (...). Después de
hecha parecida fijación y abstracción en muchas sensaciones o imágenes se 
advierte la identidad de aquellos componentes ABCD, que aparecen, pues, 
como comunes. El que aparezcan como comunes es una cualidad relacional
que le añadimos, pero ni les quita ni les pone nada. Tenemos ya ante nosotros
el primer universal. Pero no porque ejerzan cargo de universal y de género 
dejan de ser ABCD exactamente lo mismo que eran: caracteres sensuales de

92 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

42 José ORTEGA Y GASSET, En torno a Galileo. Madrid: Biblioteca Nueva, 2005 [1933], p. 186;
V, 176.

43 José ORTEGA Y GASSET, Mirabeau, Contreras, Vives. Madrid: Alianza Editorial, 1986 [1974],
p. 130.

44 ARISTÓTELES, De Anima, III, 1, 425a, 14, ápud José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio
en Leibniz, ob. cit., p. 128.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 92

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



la cosa. La operación de comparar para descubrir lo común y lo diferencial no
es una nueva forma de hacerse cargo de entender; no es una operación más in-
teligente. Es en cierto modo mecánica: una faena de trasporte que lleva nues-
tra atención de una sensación a otra45.

El acto del conocer no es un acto pasivo, es un proceso de percatación de
lo percibido y adición de algo que nosotros ponemos sobre lo percibido, 
percatación en la que el sujeto siempre está presente de forma activa. Este es-
tar siempre presente de forma activa es algo imprescindible, a partir de lo cual
se puede fabricar lo que conocemos y llegamos a entender. Como hemos dicho
más arriba, en el acto del conocer tres cosas se ponen de manifiesto: el sujeto
que conoce gracias a su actividad mental, el objeto que es conocido y lo que
añade el propio sujeto para ejecutarlo, ejerciendo así su actividad mental. En
el caso de la aprehensión de aquello que nos rodea por medio de nuestros sen-
tidos, nuestra atención se separa de nosotros y se centra en lo que quiere 
conocer. Con esto se impone la objetividad en nuestro conocer. Llegamos a creer
que las cosas existen en sí y por sí al margen de cómo las conocemos. La 
reflexión sobre un supuesto, un principio o una hipótesis, nos permite llegar a
conocer muchas cosas que incluso podemos llegar a comprobar empíricamen-
te. Conocemos, por ejemplo, la existencia del vapor cuando el agua llega a her-
vir. Separamos así, en un acto totalmente libre por nuestra parte, el vapor de
aquello en donde se da. Hacemos con ello un supuesto: el vapor constituye una
fuerza motriz. Aplicamos esta verdad a una máquina y ejecutamos esa fuerza
motriz en movimiento mecánico. El estudio del agua transformada en vapor,
nos permite comprobar la fuerza motriz, cosa primariamente no existente en 
lo real, sino descubierta o inventada por la mente humana y hecha real. Para
ello nos hemos olvidado de que nosotros hemos sido los que hemos dirigido de
una manera u otra la orientación de nuestro conocimiento, ejecutándolo hasta
llegar a la consecución del movimiento por una máquina. Decimos de esta 
manera que el movimiento de la máquina es un conocimiento objetivo, que se
puede comprobar. Hemos adecuado nuestra forma del conocer a algo fuera de
nosotros, y nuestro avance cognoscitivo ha sido guiado por los resultados de lo
conseguido mentalmente.

5.3.1. Pero en el caso de la reflexión sobre nosotros mismos, esto que hasta ahora
vemos como verdad, se nos manifiesta confuso. Partimos y comprobamos 

93JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

45 José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit., pp. 129-130.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 93

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



aquello de lo que partimos en un acto de conocimiento que a veces puede ser
circular. Decimos, por ejemplo, que existe la cognición porque el lenguaje es
una facultad cognitiva como otras. Inferimos lo mayor de lo menor y volvemos
a lo menor y efectivamente verificamos que es así. Nos fijamos en los demás y
en nosotros mismos y llegamos a la conclusión de la que partíamos: la cognición
existe, el lenguaje existe y existen las facultades cognitivas. Podemos hacer 
experimentos si queremos, y llegaremos a una conclusión ya sacada, muy se-
mejante a la que hemos sacado con el agua, el vapor y la máquina que se mue-
ve gracias al vapor, una conclusión que podemos repetir en el laboratorio si nos
ideamos la forma de reproducirla y ejecutarla. Con esto, creeremos que nuestro
conocimiento es también objetivo, pero nos engañaremos a nosotros mismos. El
concepto de objetividad no puede ser el mismo si hablamos de lo humano y las
actividades libres, justamente porque el hombre y sus actividades libres son 
infinitos46. La libertad, ese “extraño y misterioso ingrediente”47, nos exige que
nos separemos en todo momento de lo que nos rodea: una cosa será el propio
ser del hombre y otra lo que el hombre crea en su conciencia. La ciencia no exis-
te si no es en la palabra, en el lenguaje, que es una sistematización de las cosas
que empieza en un aserto y termina en un conjunto de asertos48.

5.3.2. La objetividad, el explicar las cosas como son dentro del universo de 
conocimiento al que pertenecen (cfr. §§ 12 y 13), nos exige que desde el con-
junto de asertos del que partamos para hacer ciencia, separemos unas cosas de
otras. Lo que tiene que ver con el “extraño y misterioso ingrediente” de la 
libertad, no puede mezclarse con las cosas que creamos en nuestra conciencia,
especialmente si refieren realidades fuera de nosotros. Las cosas que tienen que
ver con la libertad parten, para su conocimiento, de la concepción que el propio
sujeto tiene sobre sí mismo. Esto no significa que ese punto de partida sea ina-
movible, como en el caso de las cosas que nos rodean. Al contrario: partiremos
de ese concepto para analizarlo y estudiarlo en sí mismo y en sus fundamentos.
El ser humano, ser que se hace a sí mismo en la historia, lleva consigo muchos
conocimientos de tipo intuitivo que aparecen en nosotros sin ningún funda-
mento. Son las creencias49, las cuales se identifican como intuitivas. Decir, co-

94 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

46 Cfr. Eugen COSERIU, Sincronía, diacronía e historia, ob. cit., p. 47.
47 Cfr. cita en § 5.1.
48 “Scientific research begins with a set of sentences which point the way to certain obser-

vations and experiments, the results of which do not become fully scientific until they have 
been turned back into language, yielding again a set of sentences which then become the basis
for further exploration into the unknown” (Benjamin L. WHORF, Language, Thought and Reality,
Selected Writings of Benjamin Lee Whorf, ed. de J. B. CARROLL. Cambridge: The MIT Press, 1956,
p. 221, quien atribuye este pensamiento a Leonard Bloomfield).

49 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, Ideas y creencias. Madrid: Alianza Editorial, 1997 [1940].

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 94

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



95JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

mo hemos dicho en el ejemplo de arriba, que partimos de que el lenguaje exis-
te, significa dar por cierta una creencia que hemos tomado del común y que
confirmamos con nuestra elaboración mental. La clave de nuestro conocer en
ambos casos, tanto si estudiamos las cosas en sí, como si estudiamos el hombre
y sus actividades libres, está en el punto de partida que, debido a la libertad,
nunca puede ser tratado igual que aquello a lo que hacemos “cosas”.

5.4. En el estudio de lo humano partimos siempre, tanto si lo reconocemos 
como si no, de lo que se llama el saber originario. Dice Coseriu respecto de la 
teoría lingüística, teoría que tiene que estudiar necesariamente el conocer 
humano, puesto que el lenguaje, la actividad del hablar, decir y conocer, es 
actividad cognoscitiva:

en las ciencias culturales (…) no caben hipótesis acerca de lo universal, el fun-
damento es el saber originario que el hombre tiene acerca de sí mismo y de sus
actividades libres y que, por supuesto, también se aclara, se precisa y se modi-
fica a consecuencia del estudio empírico. Y en la teoría en su forma explícita,
se trata (…) de trasladar al plano de la reflexividad, es decir, del saber funda-
mentado y motivado racionalmente, aquello que los seres humanos saben ya en
forma intuitiva acerca de lo que ellos mismos crean50.

Es decir, el estudio del conocer y con ello el estudio del lenguaje, el arte, la
música y la literatura, tiene que ver con la peculiaridad propia del ser humano,
un ser que es libre y limitado, absoluto y contingente, creativo y ser que se 
hace a sí mismo en la historia. El saber originario es un saber intuitivo, concep-
to de larga tradición que empieza en Aristóteles y engloba a Vico, Pagliaro y
Husserl. El saber originario es “aquel saber que el hombre tiene acerca de sí
mismo y de sus actividades libres (y, desde luego, acerca de la finalidad de 
éstas)”51. En el saber originario el verum y el certum se funden entre sí:

el fundamento teórico previo de las ciencias culturales, que se ocupan de lo
creado por el hombre, no lo constituyen las “hipótesis” sino (…) el “saber ori-
ginario” por ejemplo, en la lingüística el saber intuitivo de los hablantes, y de
los propios lingüistas en cuanto hablantes. En este sentido (…) las ciencias 
de la cultura son “más exactas” que las naturales, ya que su fundamento no es
algo que sólo se supone, sino algo que el hombre sabe (aunque sólo intuiti-
vamente) (…). En el caso de los objetos culturales, el verum objetivo, la reali-

50 Eugen COSERIU, Lecciones de lingüística general, ob. cit., p. 59.
51 Eugen COSERIU, Acto de Investidura del Dr. Eugenio Coseriu. Madrid: Universidad Complu-

tense de Madrid, 1999, p. 36.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 95

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



96 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

dad de los hechos como tales, y el certum subjetivo –la seguridad que el hom-
bre tiene acerca de su índole– coinciden52.

Por consiguiente, las ciencias de lo humano tienen que distinguirse de las
ciencias de la naturaleza. El problema con ellas consiste en su propia dife-
rencia específica. Y como dice Coseriu son más exactas:

Las ciencias culturales tienen su tipo peculiar de exactitud, y el asimilarlas
a las ciencias físicas (que tienen otro tipo de exactitud) no significa hacer-
las “exactas”, sino, al contrario, transformarlas en ciencias inexactas, es decir,
en falsas ciencias53.

Por tanto, el certum subjetivo es el objeto de estudio, lo que constituye a la vez
su objetividad, su verum objetivo. El verum objetivo, al basarse en el certum sub-
jetivo, está y estará siempre supeditado a revisión constante y no por pruebas
externas sino por pruebas que estén siempre sujetas a la conexión sintética de
la intuición. Por esto el estudio de lo humano es siempre interpretación, es 
decir, hermenéutica, como ya hemos dicho.

6.1. El acto lingüístico es siempre creación, re-creación o modificación de ac-
tos individuales anteriores, fruto de una intuición inédita por parte del sujeto.

Siendo siempre expresión de una intuición inédita y única, el acto lingüís-
tico es acto de creación, acto singular que no reproduce exactamente ningún
acto lingüístico anterior y que sólo por los límites que le impone la necesidad
de la intercomunicación social se “parece” a actos lingüísticos anteriores, 
pertenecientes a la experiencia de una comunidad. (…). El acto lingüístico 
es, por su naturaleza, acto eminentemente individual, pero vinculado socialmen-
te por su misma finalidad, que es la de “decir a otros algo acerca de algo”54.

Si para Coseriu, el lenguaje es la aprehensión del ser55, el acto lingüístico,
como ejecución real del lenguaje, es un acto de aprehensión de la realidad, un
acto del conocer en el que el sujeto se enfrenta a lo que le rodea, afirmando en

52 Eugen COSERIU, Lecciones de lingüística general, ob. cit., p. 70.
53 Eugen COSERIU, Sincronía, diacronía e historia, ob. cit., p. 189.
54 Eugen COSERIU, Introducción a la lingüística, ob. cit., pp. 27-28.
55 “El lenguaje es aprehensión del ser, pero no por parte de un sujeto absoluto, ni del indi-

viduo empírico, sino por parte del hombre histórico que, precisamente, por ello, es al mismo
tiempo un ente social (…). Por una parte es logos, aprehensión del ser; por otra es logos inter-
subjetivo, forma y expresión de la historicidad del hombre” (Eugen COSERIU, El hombre y su 
lenguaje, ob. cit., p. 32).

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 96

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



97JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

dicho acto la realidad hecha verdad por el propio sujeto hablante. El acto de
conocer se manifiesta necesariamente en las funciones de una lengua, pero no
de manera uniforme. Éste se inicia con la intuición primera o aísthesis, y se 
desarrolla en una serie de operaciones intelectivas que se manifiestan en la 
lengua histórica, a saber: la selección, el establecimiento de una designación, 
la creación de una clase o esencia (categoría), la relación, la nominación y la
determinación56.

6.2.1. La interpretación del acto lingüístico tiene que fijarse en la expresión lin-
güística, pero ésta no es el único elemento determinante en su expresión. Lo
determinante será todo lo que tiene que ver con el conocer y con la creación
del decir. La lengua histórica de esta manera aparece como un mero medio de
expresión, medio que dada la transformación que significa el conocer desde lo
sensible y concreto a las palabras y contenidos de una lengua, que en principio
valen para todo discurso posible57, queda siempre corta o insuficiente. De esta
manera el sentido originario de las palabras tiene una importancia muy rele-
vante. Dice Ortega:

[Las palabras] tienen un sentido privilegiado, máximo o auténtico; a saber:
el que significaron cuando fueron creadas (…). [C]ada palabra es origi-
nariamente la reacción lingüística o verbal a una situación vital típica58.

Ahora bien, la palabra no fue creada de una vez y por todas, se ha ido 
haciendo y re-haciendo cada vez que se utiliza, siendo su sentido originario, no
el primitivo de su primera creación, sino el que hoy se muestra en la misma. Lo
que importa, pues, en el análisis del acto lingüístico no es sino aquellos condi-
cionantes que han hecho al hablante seleccionar unos medios de expresión y
no otros, dando con ello el sentido perseguido por el hablante en el acto lin-
güístico59.

6.2.2. Esta perspectiva orteguiana de buscar y ceñirse al sentido originario de
las palabras, es, en apariencia, un desafío a la distinción de los tres niveles 
de la determinación lingüística de Coseriu. El llegar a determinar cuál es la in-
tención significativa del hablante, que es única y nace y se ejecuta en el acto

56 Cfr. Jesús MARTÍNEZ DEL CASTILLO, La lingüística del decir, ob. cit., §§ 5-10.
57 Cfr. Eugen COSERIU, Gramática, semántica, universales. Madrid: Gredos, 1987, p. 19.
58 José ORTEGA Y GASSET, Meditación de la técnica y otros ensayos sobre ciencia y filosofía. Madrid:

Alianza Editorial, 2002 [1933], p. 124.
59 Cfr. un estudio sobre la obra de Ortega en Concha D’OLHABERRIAGUE RUIZ DE AGUIRRE,

El pensamiento lingüístico de José Ortega y Gasset. A Coruña: Spiralia Maior, 2009.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 97

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



98 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

lingüístico, no contradice en ningún sentido la separación de lo que pertenece
al lenguaje, lo que pertenece a una lengua y lo que depende del sujeto hablan-
te. El acto del conocer es un acto absoluto, es decir, creación, algo que por su
propia naturaleza es libre, cuyo fin por tanto es infinito60, valiéndose el 
hablante de lo ya hecho, lo cual encuentra en su lengua. En la tradición en la
técnica del hablar se guardan ideas, pensamientos, creencias, reglas, procedi-
mientos y actitudes61 que el hablante puede utilizar a su conveniencia. La uti-
lización de un elemento tradicional en un acto lingüístico, significa revivir de
alguna forma el sentido que ha ido adquiriendo en el uso. De esta manera la
determinación del sentido originario de una palabra o expresión lingüística,
significa la actualización de dicho elemento, con lo que no hay ninguna con-
tradicción en su separación y utilización.

7.1. El acto lingüístico es el acto indisoluble de hablar, decir y conocer. Desde
el punto de vista del decir o la definición del sujeto ante lo que le rodea, el acto
lingüístico manifiesta:

1. la conciencia del sujeto que conoce, la cual se trasparenta en la intención sig-
nificativa de decir algo62;

2. un conocer centrado en un objeto (el objeto del conocer);
3. la definición del sujeto ante lo que conoce (el decir), especificado en un ob-

jeto (el objeto del decir)63;
4. la vinculación del sujeto sobre lo conocido (la realidad)64;
5. y en último lugar, una actividad creadora (lenguaje) que se materializa en

las formas de una tradición lingüística (lengua), dando lugar a una expresión lin-
güística determinada.

7.2. El acto lingüístico y su expresión representa el intento, casi nunca alcan-
zado totalmente por el sujeto, de significar un sentido65. Es un acto de lucha del

60 Eugen COSERIU, El hombre y su lenguaje, ob. cit., p. 21.
61 Cfr. Jesús MARTÍNEZ DEL CASTILLO, Modes of Thinking, Language and Liguistics, ob. cit., en

particular § 2.
62 La intención significativa del hablante individual determina el acto lingüístico en su tota-

lidad. Todo acto lingüístico es obra de un sujeto que busca un determinado fin. Cfr. Jesús MAR-
TÍNEZ DEL CASTILLO, La lingüística del decir, ob. cit., y Modes of Thinking, Language and Linguistics,
ob. cit., §§ 12.1.-12.3.

63 Para el objeto del decir y objeto de conocer, cfr. nota 33.
64 Dice Ortega y Gasset: “en nuestra circunstancia no puede haber nada que sea con un ser

independiente del hombre, como éste es dependiendo de cuanto hay en la circunstancia. Mundo
y hombre se son, aunque con distinto modo. Por eso no hay mundo sin hombre, ni hay hombre
sin mundo” (José ORTEGA Y GASSET, IX, 758. Cfr. cita en nota 6).

65 Cfr. los tres niveles de la determinación lingüística en Eugen COSERIU, Competencia lin-
güística, ob. cit., p. 96. Por otro lado cfr. nota 21 para ver el concepto de sentido en Searle.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 98

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



99JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

sujeto enfrentado a lo que vive en su conciencia, para hacerlo aflorar. Ésta es
la razón, dice Ortega, por la que los griegos a ese estado interno llamaron su
logos, su dicción, su pensar, haciendo con ello el vocablo equívoco, que signifi-
ca pensar algo para decirlo a la vez66 –razón por la que Heidegger concibe el
logos como algo que se manifiesta “partiendo de aquello mismo de que se 
habla” (’αποφαίνεςθαι)67, ya sea mostrando la verdad, ’αλήθεύειν, u ocultándo-
la, ψεύδεσθαι. El logos nunca o casi nunca coincide con lo que el hablante dice,
de aquí que para estudiar el lenguaje en el acto lingüístico tengamos que sorpren-
der el lenguaje en su nacimiento68. Decimos, por ejemplo, con Miguel Hernández,

Corazón que en el tamaño
de un día se abre y se cierra.
La flor nunca cumple un año
y lo cumple bajo tierra.

Considerando en sí mismos unos versos como éstos, nunca llegaremos a 
saber a qué se refieren. Es el contexto el que determina la significación de las
palabras que, por otro lado, están perfectamente definidas en la lengua espa-
ñola. Lo dicho en estos versos no está en las palabras sino en la circunstancia
que afectaba al poeta cuando las creó. Se trata del lamento de un padre des-
garrado por la tempranísima muerte de su hijo de diez meses. Se nos dirá que
se trata de una metáfora. Pero es que la metáfora es verdad: expresa el logos
más profundo de quien la dice y la crea69. Así, pues, el hablante crea un cono-
cer sobre la realidad de una flor a la que llama corazón y a la que asimila a una
flor (objeto del conocer). Ahora bien, lo que el poeta quiere decir no está expre-
so: el desgarro interior que sufre un padre ante la muerte de un ser tan delica-
do como es un hijo de apenas diez meses (el objeto del decir). Y esto, en realidad,
no puede ser de otra manera. No es noticia la afirmación de que una flor no vi-
va un año. Sí es noticia lo que pasa dentro del alma del poeta, su logos, al cual
se aproxima de forma tan original y bella. Esto pone de manifiesto la intención
significativa del hablante, que es decisiva: determina todo el acto lingüístico y
hace que el hablante salga garante de lo dicho70. Como garante de ese aserto
(decir), el sujeto aparece como distinto de lo dicho: una cosa es el poeta y otra

66 José ORTEGA Y GASSET, ¿Qué es conocimiento?, ob. cit., p. 81.
67 Martin HEIDEGGER, El Ser y el Tiempo, ob. cit., p. 37.
68 José ORTEGA Y GASSET, Misión de la universidad. Madrid: Alianza Editorial, 2002 [1930],

p. 195.
69 José ORTEGA Y GASSET, Sobre la razón histórica. Madrid: Alianza Editorial, 1996 [1979], p.

38, y Unas lecciones de metafísica, ob. cit., pp. 40-41.
70 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit., p. 253. Cfr. Jesús MAR-

TÍNEZ DEL CASTILLO, La lingüística del decir, ob. cit., § 9.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 99

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



100 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

el momento desgarrador por el que pasa. Esto nos lleva a considerar el origen
interno del acto lingüístico, es decir, el conocer (=pensamiento-acto-del-decir
=logos) que lo ha hecho posible. El sujeto, que vive una situación dada envuel-
to en sus sentidos, se separa de esa situación por el acto del conocer, manifes-
tándose como distinto de su propia vivencia. Por medio del acto lingüístico el
sujeto reduce sus sentidos a un mero medio para acercarse a aquello que le ro-
dea. De esta manera lo que rodea al sujeto es convertido en asuntos de su vi-
da (los momentos que vive el poeta, la pura y nuda realidad, a la que el propio
yo se enfrenta superándola y alejándose de ella). La primera condición del 
decir es de tipo interno: tiene que ver con el sujeto y lo que constituye el suje-
to. A este respecto dice Ortega y Gasset:

para que yo pueda decir algo a alguien es preciso que antes me lo haya dicho
yo a mí mismo, esto es que lo haya pensado y no hay pensar si no hablo 
conmigo mismo71.

7.3. La determinación del objeto del decir depende del contexto (la circunstan-
cia) que no suele aparecer materialmente en la expresión o que aparece de 
forma muy sutil e indirecta72. Para Ortega, el lenguaje es mucho más que lo
que aparece en la expresión lingüística:

el lenguaje consiste no sólo en decir lo que él por sí dice, sino en actualizar esa
potencialidad decidora, significativa del contorno. El hecho incuestionable 
es que resulta sorprendente cómo la palabra se integra como tal palabra –esto es,
cumple la función de enunciar– en coalescencia súbita con las cosas y seres en
torno que no son verbales. Lo que la palabra por sí dice es muy poco, pero 
es el fulminante que dispara el poder cuasiverbal de todo lo demás73.

71 José ORTEGA Y GASSET, Unas lecciones de metafísica, ob. cit., p. 101.
72 El concepto de contexto está en relación directa con la concepción inicial que el estudioso

del lenguaje tenga sobre lo que es el lenguaje y, en última instancia, su modo de pensar sobre las
cosas. Si concebimos el lenguaje como algo en los seres humanos, el contexto estará determinado
por la circunstancia en la que vive el sujeto hablante en cada momento. Si concebimos el len-
guaje como actividad, el contexto será múltiple, dada la naturaleza de la actividad del hablar. En
ambos casos el estudio del lenguaje es hermenéutica, es decir, interpretación de la realidad 
humana. Ahora bien, si concebimos el lenguaje como algo objetivo, el contexto será igualmente
algo objetivo; si concebimos el lenguaje como hecho natural, el contexto tiene que ser algo dado
previamente; si concebimos el lenguaje como hecho social, será la sociedad la que determine el
contexto; y si concebimos el lenguaje como un medio de comunicación, el contexto se reducirá
a lo que es la comunicación. Cfr. a este respecto y respectivamente José ORTEGA Y GASSET, 
cita en este mismo apartado, Eugen COSERIU, “Determinación y entorno”, en Teoría del lenguaje
y lingüística general, ob. cit., pp. 290-319. John L. AUSTIN, Cómo hacer cosas con palabras, ob. cit.;
John R. SEARLE, Speech acts, ob. cit.; Umberto ECO, La estructura ausente, ob. cit., p. 38.

73 José ORTEGA Y GASSET, El hombre y la gente, ob. cit., p. 241.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 100

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



101JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

La interpretación, pues, del acto lingüístico no puede consistir solamente en
lo que la expresión nos dice. Tenemos que ver el acto lingüístico en aquello 
que lo ha hecho posible: todos aquellos elementos que constituyen la circuns-
tancia del sujeto hablante y que son utilizados por el sujeto a su solo y exclu-
sivo interés. El lenguaje, el acto lingüístico, no es nada objetivo sino algo
objetivado, algo que siendo sensible en sus inicios, percibido o concebido como
sensible, es hecho mental tras una cuidada elaboración. El lenguaje es “la 
creación de significados”74, realidad mucho más amplia que la de la lengua; el
decir es logos, realidad que no se agota con su expresión en el lenguaje, sino 
realidad que está en la mente de quien la crea, de la que éste solamente mues-
tra una parte de lo que es.

7.4. El acto lingüístico como realidad que es ejecutada en cada momento por
los hablantes, constituye el origen y el fin de lo que llamamos lenguaje. Es el
origen porque todo el lenguaje está comprendido en el acto lingüístico. El len-
guaje nace y se da en toda su compleción cuando se habla. Y es también el fin
propio del lenguaje, porque el acto lingüístico consiste en la creación del sig-
nificado real, objetivado y concreto, el sentido, la expresión de la intención signifi-
cativa del hablante.

8.1. El lenguaje se hace y rehace a sí mismo en el acto lingüístico, el cual no
consiste más que en los elementos a priori que hacen que el acto lingüístico sea
tal, que resumimos en dos:

a) El sujeto cognoscente que se enfrenta a la realidad con los únicos
medios de que dispone, sus sentidos, razón (intelecto) e imaginación, en lo que
llamamos la intuición primera o aísthesis, determinada por la intención significa-
tiva del hablante (el yo actuante), materializada en el contenido o logos (=pensa-
miento vivido).

b) El logos, en el que hemos de separar el propio decir como cosa distinta de lo
que no se puede decir (lo inefable) y lo que por sabido no se dice (lo inefado)75;
lo que se puede decir y se manifiesta o declara en su totalidad, lo dicho o 
lektón76; los medios de expresión (lenguaje), propios de una comunidad lingüís-
tica (lengua); lo que bajo la consideración del pensamiento ya creado y vigente
en una comunidad de hablantes constituye lo significativo, el logos semantikós;
y lo que se “declara” y manifiesta “partiendo de aquello mismo de que se 
habla” o logos ulteriormente determinado por un fin fantástico, lógico o prag-

74 Eugen COSERIU, El hombre y su lenguaje, ob. cit., pp. 26-27.
75 José ORTEGA Y GASSET, IX, 738-739.
76 Eugen COSERIU, El hombre y su lenguaje, ob. cit., p. 24.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 101

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



102 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

mático, el logos apophantikós77. En cada caso y en cada acto lingüístico el acto de
hablar, decir y conocer se muestra de manera distinta.

8.2. Desde la perspectiva del lenguaje como la creación de significados78, la 
distinción entre el logos semántico y el logos apofántico es un problema del len-
guaje. Tanto el logos semántico como el logos apofántico se dan en la expresión
lingüística. Ambos se manifiestan a la vez y en el mismo acto en los tres niveles
de la determinación lingüística79. El logos semántico pertenece al lenguaje en
cuanto que es la función significativa y tiene que ver con el conocer, constituyendo
en sí mismo el primer universal del lenguaje, su semanticidad, su ser significativo80.
Por otro lado, como el lenguaje, el logos semántico se da en las lenguas puesto
que se manifiesta determinado en los elementos de una lengua. En este sentido
funciona como común en una comunidad de hablantes, algo contingente y vir-
tual a la vez, representando así la permanencia en el hablar dentro de una mis-
ma comunidad de hablantes. Por último, el logos semántico se manifiesta
individualmente en los textos, en cuanto que la función significativa es ejecuta-
da mediante unos medios históricos, en un acto lingüístico, por un hablante in-
dividual, siempre de forma contextual y esporádica. Pongamos un ejemplo. Si
yo digo ven a mi casa, tengo una oración que significa algo y que es, por tanto, la
utilización del lenguaje para significar o crear un significado, que en sí mismo
es la actualización de la función significativa del lenguaje. Por otro lado, tengo
la utilización de medios que son comunes, en sí mismos virtuales y contingen-
tes, que están en vigor en una comunidad de hablantes o lengua: la función im-
perativa, la preposición a, el determinante posesivo mi, el sustantivo casa, los
significados históricos de la lengua española “venir” y “casa”, las categorías de
tú, yo y posesivo. En este sentido es el logos semántico que pertenece a la lengua
española y no a otra lengua. En otra lengua, por ejemplo en inglés, entre otras
cosas, no se utilizaría la preposición, ni aparecería la categoría de posesivo, pe-
ro sí la categorías de yo y tú. Y por último tengo la función significativa utiliza-
da con medios de la lengua española para referir una acción hecha por un sujeto
individual. Ésta va dirigida a otro sujeto respecto de una cosa a la que llamamos
casa y una acción a la que llamamos venir. Dependiendo de cada hablante la 
realidad designada, tanto casa, sujeto dicente y oyente, o los significados histó-
ricos, determinan una interpretación distinta de la expresión.

77 Cfr. Eugen COSERIU, Teoría del lenguaje y lingüística general, ob. cit., pp. 246-247.
78 Eugen COSERIU, El hombre y su lenguaje, ob. cit., pp. 26-27.
79 Cfr. Jesús MARTÍNEZ DEL CASTILLO, “El logos semántico y el logos apofántico”, Energeia

on-line, I (2009), pp. 50-80.
80 Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., pp. 44-45.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 102

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



103JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

8.3. El logos apofántico por su parte se distingue del logos semántico en el 
nivel del lenguaje en cuanto que lo lingüístico se manifiesta como distinto de 
lo lógico, en cuanto que en sí mismo es conocimiento, y en cuanto que en las
clasificaciones objetivas (científicas) se manifiesta más allá de las lenguas. 
Las clasificaciones objetivas:

Las terminologías científicas y técnicas no pertenecen al lenguaje, ni por
consiguiente, a las estructuraciones léxicas del mismo modo que las “palabras
usuales”: constituyen utilizaciones del lenguaje para clasificaciones diferentes
(y, en principio, autónomas) de la realidad o de ciertas secciones de la reali-
dad. En parte, las terminologías no están “estructuradas” en absoluto (son
simples “nomenclaturas” enumerativas que corresponden a delimitaciones en
los objetos) y, en la medida en que lo están, su estructuración no corresponde
a las normas del lenguaje, sino a los puntos de vista y a las exigencias de las
ciencias y técnicas respectivas81.

En este sentido el logos apofántico va más allá del lenguaje.
Toda expresión lógica se vale de los medios de una lengua, sean éstos los

que sean, manifestándose como distinta de la lengua en sí. Así, si decimos en
español no vi nada, podemos ver que lo gramatical va por un lado (doble nega-
ción que niega bajo ciertas circunstancias en español) y lo lógico por otro (la
no consideración de la doble negación que, en lógica, afirma). El pensamiento
lógico se impone sobre la expresión lingüística. Así si yo digo 2+2=4, esta 
proposición es verdad, no porque la lengua diga que es correcto, sino porque
en sí mismo lo lógico constituye un conocimiento autónomo que se impone al
lenguaje. De esta manera llegamos a interpretar la expresión en términos de los
principios generales del pensamiento y del conocimiento de las cosas. Las 
expresiones leche entera y leche desnatada son opuestas entre sí por lo que desig-
nan, es decir, que interpretamos la expresión lingüística gracias al conocimien-
to que tenemos de la realidad que designan. Sin embargo, lingüísticamente no
muestran oposición contraria (lo opuesto de leche entera, sería algo así como 
leche media, y de leche desnatada, algo así como leche natada). En este caso inter-
pretamos correctamente dichas expresiones si es que conocemos el objeto del
que se dicen, es decir, por el conocimiento de las cosas.

8.4. En las clasificaciones de la realidad hechas por una ciencia, las llamadas,
por Coseriu, nomenclaturas, los objetos se clasifican según criterios coordi-
nables entre sí. En éstas hay una identidad entre la expresión lingüística y los

81 Eugen COSERIU, Principios de semántica estructural, ob. cit., p. 96.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 103

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



104 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

objetos denotados, con lo que no cabe la interpretación lingüística. Así, si yo
digo ruido hablando de la teoría de la información, denoto una realidad muy
distinta del significado de una lengua: “conjunto de perturbaciones, por lo ge-
neral incoherentes, de cualquier naturaleza y origen, que se superponen a una
señal útil en un punto cualquiera del espacio o de una vía de comunicación”82,
frente al significado de lengua, “sonido inarticulado, por lo general desagrada-
ble”83. En el primer caso, es un término técnico, por tanto, inmutable; en el se-
gundo, un término lingüístico. El lenguaje es delimitación de especies84. La
lengua sirve a la lógica con sus palabras, con lo que la lógica o la ciencia van
más allá de las palabras que emplean.

8.5. Por otro lado, desde el punto de vista de una teoría del conocimiento, en
las nomenclaturas las cosas existen antes que las palabras. En las nomenclatu-
ras las palabras tratan de “definir” las cosas según son, con lo que las cosas son
ya de antes de ser nombradas. En el conocer, por el contrario y por tanto, en
el lenguaje, primero es la clase y después la cosa. Y éste es el sentido del len-
guaje como delimitación de especies85.

8.6. El logos apofántico se manifiesta también en el nivel histórico en cuanto
que la realidad misma y su conocimiento se imponen a la intuición lingüística
y el significado. Las lenguas, en este sentido, están determinadas por la rea-
lidad objetiva, la cual se impone a las mismas. Si decimos, por ejemplo, los 
versos de Miguel Hernández:

Lluviosos ojos que lluviosamente
me hacéis penar: lluviosas soledades,
balcones de las rudas tempestades
que hay en mi corazón adolescente
(El rayo que no cesa, 27),

la intuición de la realidad y su conocimiento se impone a la intuición lingüísti-
ca y el significado: todo el mundo interpreta “lluviosos ojos” más allá de lo que
denotan las palabras de la lengua, porque todo el mundo sabe que en el plano
de lo real, “lluviosos ojos” es una cosa en sí misma imposible.

82 Gran Enciclopedia Larousse.
83 REAL ACADEMIA DE LA LENGUA, Diccionario de la Lengua Española.
84 Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., pp. 73-74. Cfr. palabras textuales en nota 31.
85 Cfr. nota 31.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 104

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



105JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

8.7. Por último, el logos apofántico se manifiesta en el nivel individual como
una modalidad textual, que es aquélla en la que se dan las predicaciones de la
realidad86. Así, la forma de significar la realidad es distinta en un poema, una
obra de teatro, una novela, un soneto, una disposición gubernativa, una ley,
una sentencia, o un chiste, etc.

9. El objeto del estudio del acto lingüístico es, pues, la descripción del mismo
sorprendido en su nacimiento. Significa desentrañar el proceso que comienza
en el conocer, y consiste en la determinación del mismo en lo que constituye su
sentido, es decir, su decir algo por un sujeto a otro sujeto. El decir se manifiesta
en la intención significativa del hablante. El acto lingüístico, así, nace, es desa-
rrollado y creado por el hablante individual y en torno al hablante individual.
El punto de partida es el conocer y el fin perseguido, el decir. Entre el conocer
y el decir está la determinación que el propio hablante y su entorno impone en
su acto creativo y libre.

10. La distinción entre el logos semántico y el logos apofántico es la distinción
entre lo significativo (universal, histórico e individual) y el uso que la lengua,
por un lado, y el hablante, por otro, hacen de lo significativo (igualmente uni-
versal, histórico e individual). Todo esto se manifiesta en la expresión nacida en
un contexto, con una intención significativa, convertida en un decir sobre las
cosas por un sujeto a otro, que en sí misma representa la traducción o transpo-
sición desde el “lenguaje del ser” al “lenguaje decidor del conocer”87. Con esto
el lenguaje nunca puede ser suficiente para lo que el ser hablante, dicente y
cognoscente pretende decir.

11. El estudio del acto lingüístico como interpretación, se basa en los dos prin-
cipios de la lingüística del hablar de Coseriu, a saber: el principio de la
confianza en el hablar del otro y el principio de la congruencia y adecuación88.
El oyente confía en que el que habla dice verdad, por un lado, y por otro, en
que lo dicho se adecua a las cosas según son. De esta manera el oyente acepta

86 Las descripciones de la realidad se hacen de forma muy variada, lo cual permite hacer dis-
tinciones entre los textos. Toda expresión tiene que ver con la realidad, es decir, con aquello que
“nos-es” en algún sentido.

87 Dice Ortega: “El conocimiento no es sólo un modus cognoscentis sino una positiva modi-
ficación de lo conocido (…). El conocimiento (…) es perspectiva (…), una «interpretación» de
la cosa misma sometiéndola a una traducción (…) del lenguaje de ser, que es mudo, al lenguaje
decidor del conocer. Este lenguaje al que es traducido el ser es (…) el lenguaje, el logos” (José
ORTEGA Y GASSET, Origen y epílogo de la filosofía. Madrid: Alianza Editorial, 1989, pp. 41-42).

88 Eugen COSERIU, Competencia lingüística, ob. cit., pp. 145-146.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 105

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



106 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

todo lo dicho y trata de buscarle un sentido, por muy disparatado que le pueda
parecer en una primera toma de contacto. El sujeto habla en términos de las co-
sas y a la vez las cosas son porque son dichas por el sujeto. Estos dos principios
implican varias cosas: en primer lugar, lo dicho tiene una finalidad en sí mismo,
finalidad que es siempre nueva, esporádica e impredecible; en segundo lugar, lo
dicho tiene una determinación muy específica y particular, dependiente siem-
pre de un universo de conocimiento y un contexto; en tercer lugar, las cosas no
son en sí mismas sino que están determinadas por una intención significativa
individual, concreta y esporádica, que hace que las cosas sean reales en tan-
to que estén enclavadas en un mundo de conocimiento y un universo de conocimiento
dados.

12. Las cosas que nos son dadas nos son dadas en cuanto que están enclavadas
en un mundo de conocimiento y un universo de conocimiento. El hablante emplea las
palabras y contenidos tradicionales, que en la misma tradición aparecen ya
determinados. Esto tiene que ver con una teoría del conocimiento. Una teoría del
conocimiento explica la razón última de las cosas89. El hombre, sujeto hablan-
te, dicente y cognoscente, da realidad, es decir, hace verdadero mediante su co-
nocer y su decir, aquello que le rodea, aquello que le posibilita o le impide su
vivir90. De esta manera, el mundo no existe más que como creación cognosci-
tiva del hombre91. El valor de verdad de una proposición o enunciado es el que
el hablante le da dentro del mundo en el que lo enclava. Según se manifiestan
en el lenguaje, en el vasto mundo transmitido, Coseriu distingue cuatro univer-
sos de conocimiento. Se trata de “universos en los que el lenguaje se presenta ca-
da vez como manifestación de un modo autónomo de conocer”92, es decir, un

89 “El hombre no es cosa ninguna, sino un drama –su vida, un puro y universal aconteci-
miento que acontece a cada cual y en que cada cual no es, a su vez, sino acontecimiento. Todas
las cosas, sean las que fueren, son meras interpretaciones que se esfuerzan en dar lo que en-
cuentran. El hombre no encuentra cosas, sino que las pone o supone” (José ORTEGA Y GASSET,
Historia como sistema. Madrid: Austral, 1971, p. 41).

90 José ORTEGA Y GASSET, Misión de la Universidad, ob. cit., p. 177.
91 “El hombre en su trato con las cosas sensibles que le rodean está encadenado a ellas (…).

Mas (…) puede imaginar que está libre (…), por tanto esta imaginaria libertad significa, ipso fac-
to, una efectiva libertad de imaginar frente a las cosas sensibles (…). Las cosas sensibles en que el
hombre está preso no constituyen un mundo. En rigor, no son cosas, sino «asuntos de la vida»,
articulando unos en otros formando una perspectiva pragmática. Se convierten en cosas cuan-
do las libertamos de esa perspectiva y les atribuimos un ser, esto es una consistencia propia y 
ajena a nosotros. Pero entonces se nos presentan como siendo en un mundo (…), que es ya pura
fantasía (…). Un mundo es, como tal, algo fantástico; quiero decir que no lo hay si no hay fan-
tasía” (José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit., pp. 131-132). Y en otro lu-
gar: “el mundo exterior no existe en el mundo exterior sino en mi darme cuenta” (José ORTEGA

Y GASSET, ¿Qué es filosofía? Madrid: Alianza Editorial, 1994 [1957], p. 166).
92 Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., p. 73.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 106

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



107JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

universo de conocimiento es “el sistema universal de significaciones al que perte-
nece un discurso (o un enunciado) y que determina su validez y su sentido”93.
Para Coseriu, los universos de conocimiento, son los siguientes:

a) el universo de la experiencia común;
b) el universo de la ciencia (y de la técnica científicamente fundada);
c) el universo de la fantasía (y por lo tanto del arte); y
d) el universo de la fe.

Y estos universos de conocimiento han de distinguirse de los mundos conoci-
dos (o ámbitos de conocimiento), que son tres:

i. el mundo de la necesidad y de la causalidad (en el sentido kantiano), “el
mundo de la experiencia sensible corriente, «ámbito de conocimiento» propio
de la ciencia empírica”;

ii. el mundo de la libertad y de la finalidad (también en sentido kantiano),
“el mundo de las creaciones humanas o de la cultura en general”; y

iii. el mundo de la fe.

Los universos de conocimiento tienen que ver con las modalidades del co-
nocer, mientras que los mundos conocidos o ámbitos del conocimiento tienen
que ver con los “objetos del conocer y del saber”94.

13. Como consecuencia, toda la objetividad, subjetividad o intersubjetividad
supuestas en cada uno de estos universos de conocimiento, han de ser justifi-
cadas internamente, en cada uno de ellos. Así, afirmaciones como “el sol sale”,
“el sol se pone”, “el sol da vueltas alrededor de la tierra”95 son verdaderas en el
universo de conocimiento de la experiencia común; en su contra, la afirmación
de que “la tierra da vueltas alrededor del sol” es verdadera en el universo de
conocimiento de la ciencia; de la misma manera la afirmación de que “el sol
se asoma furtivamente por las doradas ventanas del este”96, es verdadera en el
universo de conocimiento de la fantasía; y por último, la afirmación de que
“el sol y la tierra han sido creados por Dios”, es verdadera en el mundo de la fe.

93 Eugen COSERIU, Teoría del lenguaje y lingüística general, ob. cit., p. 318.
94 Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., pp. 72-76.
95 Ejemplos de Coseriu, idem.
96 “An hour before the worshipp’d sun / peer’d forth the golden window of the east, / a troubled mind 

drave me to walk abroad”, SHAKESPEARE, Romeo and Juliet, Acto I, escena I.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 107

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



108 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

Conclusión

El acto lingüístico es el acto de hablar, decir y conocer. Toda la realidad del
acto lingüístico está basada en el conocer. Por tanto, parte de la conciencia 
humana y manifiesta, mediante palabras, el logos y la verdad que vive el suje-
to. La interpretación del acto lingüístico no puede ser más que hermenéutica,
ya que no es más que la realidad que vive el sujeto tratando de superar su 
circunstancia. l

Fecha de recepción: 11/02/2015
Fecha de aceptación: 09/04/2015

n REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ADORNO, T. W. (1986 [1956]): Sobre la metacrítica
de la teoría del conocimiento. Barcelona: Pla-
neta-Agostini.

AUSTIN, J. L. (1988): Cómo hacer cosas con pala-
bras, trad. de Genaro R. CARRIÓ y Eduardo A.
RABOSSI. Barcelona: Paidós.

CARRIAZO RUIZ, J. R. y GABARÁIN GAZTELUMENDI, I.
(2005): “Lingüística, semántica y semiótica”,
en Fernando H. LLANO ALONSO y Alfonso CASTRO

SÁENZ (eds.), Meditaciones sobre Ortega y
Gasset. Madrid: Tébar, pp. 311-339.

CHOMSKY, N. (1965): Aspects of the Theory of Syn-
tax. Massachusetts: The MIT Press.

COSERIU, E. (1981): Principios de semántica estruc-
tural. Madrid: Gredos.

— (1982 [1962]): Teoría del lenguaje y lingüística
general: cinco estudios. Madrid: Gredos.

— (1985): El hombre y su lenguaje: estudios de
metodología y teoría lingüística. Madrid: Gre-
dos.

— (1986 [1951]): Introducción a la lingüística.
Madrid: Gredos.

— (1986 [1973]): Lecciones de lingüística general.
Madrid: Gredos.

— (1987 [1978]): Gramática, semántica, univer-
sales. Madrid: Gredos.

— (1988): Sincronía, diacronía e historia: el pro-
blema del cambio lingüístico. Madrid: Gredos.

— (1992): Competencia lingüística, elementos de
la teoría del hablar. Madrid: Gredos.

— (1993): Discursos pronunciados en el acto de
investidura “Doctor Honoris Causa” del Exce-
lentísimo Señor Eugenio Coseriu. Granada:
Universidad de Granada.

— (1999): Acto de Investidura del Dr. Eugenio Co-
seriu. Madrid: Universidad Complutense de
Madrid.

— (2006): Lenguaje y discurso. Pamplona: Eunsa.
ECO, U. (1972 [1968]): La estructura ausente: in-

troducción a la semiótica. Barcelona: Lumen.
D’OLHABERRIAGUE RUIZ DE AGUIRRE, C. (2009): El pen-

samiento lingüístico de José Ortega y Gasset.
A Coruña: Spiralia Maior.

DOMÍNGUEZ REY, A. (2000): El decir de lo dicho. Ma-
drid: AEE Heraclea.

— (2003): El drama del lenguaje. Madrid: Verbum
/ Universidad Nacional de Educación a Distan-
cia.

FERRATER MORA, J. (2005): Diccionario de filosofía, 5
vols. Barcelona: RBA.

GARCÍA AGUSTÍN, Ó. (2000): “La teoría del decir: la
nueva lingüística según Ortega y Gasset”,
C.I.F., XXVI (2000), pp. 69-80.

HEIDEGGER, M. (2002 [1944]): El ser y el tiempo.
Barcelona: RBA.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 108

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



109JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

KANT, I. (2004): Crítica de la razón pura. Barcelona:
RBA.

MARTÍNEZ DEL CASTILLO, J. (1999): La intelección, el
significado, los adjetivos. Almería: Universi-
dad de Almería.

— (2004), La lingüística del decir. El logos se-
mántico y el logos apofántico. Granada: Gra-
nada Lingvistica.

— (2008): “Hablar, decir y conocer: el acto lin-
güístico”, Oralia, 11 (2008), pp. 375-97.

— (2008): La lingüística cognitiva: análisis y revi-
sión. Madrid: Biblioteca Nueva.

— (2009): “El logos semántico y el logos apofán-
tico”, Energeia on-line, I, pp. 50-80.

— (2010): Las relaciones lenguaje-pensamiento
o el problema del logos. Madrid: Biblioteca
Nueva.

— (2011): Sobre las categorías. Buenos Aires:
Deauno.com.

— (ed.) (2012): Eugenio Coseriu (1921-2002) en
los comienzos del siglo XXI, 2 vols. Málaga:
Universidad de Málaga.

— (2012): Psicología, lenguaje y libertad. Mála-
ga: Universidad de Málaga.

— (2013): Modes of Thinking, Language and Lin-
guistics. Málaga: Universidad de Málaga.

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras completas,
10 vols. Madrid: Taurus / Fundación José Orte-
ga y Gasset.

— (1966): La rebelión de las masas. Madrid: Aus-
tral.

— (1971): Historia como sistema. Madrid: Austral.
— (1986 [1974]): Mirabeau, Contreras, Vives. Ma-

drid: Alianza Editorial.
— (1989 [1981]): Origen y epílogo de la filosofía.

Madrid: Alianza Editorial.
— (1992 [1958]): La idea de principio en Leibniz y

la evolución de la teoría deductiva. Madrid:
Alianza Editorial.

— (1992 [1984 (1931)]): ¿Qué es conocimiento?
Madrid: Alianza Editorial.

— (1994 [1957]): ¿Qué es filosofía? Madrid:
Alianza Editorial.

— (1996 [1979]): Sobre la razón histórica. Ma-
drid: Alianza Editorial.

— (1997 [1940]): Ideas y creencias. Madrid: Alian-
za Editorial.

— (1999 [1982]): Ideas sobre la novela y el teatro.
Madrid: Alianza Editorial.

— (1999 [1966]): Unas lecciones de metafísica.
Madrid: Alianza Editorial.

— (2001 [1957]): El hombre y la gente. Madrid:
Alianza Editorial.

— (2002 [1933]): Meditación de la técnica y otros
ensayos sobre ciencia y filosofía. Madrid:
Alianza Editorial.

— (2002 [1930]): Misión de la Universidad. Ma-
drid: Alianza Editorial.

— (2005 [1933]): En torno a Galileo. Madrid: Bi-
blioteca Nueva.

REAL ACADEMIA ESPAÑOLA (2001): Diccionario de la
Lengua Española.

SEARLE, J. R. (1969): Speech acts: an essay in the
philosophy of language. Cambridge: Univer-
sity Press.

SAUSSURE, F. (1974 [1916]), Curso de lingüística ge-
neral. Buenos Aires: Losada.

VV.AA., Gran Enciclopedia Larousse.
WHORF, B. L.: (1956): Language, Thought and Rea-

lity, Selected Writings of Benjamin Lee Whorf,
ed. de J. B. CARROLL. Cambridge: The MIT Press.

WITTGENSTEIN, L. (1958): Philosophical Investiga-
tions. Basil: Blackwell & Mott, Ltd.

— (1992): Tractatus Logico-Philosophicus. Lon-
dres: Kega-Paul.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 109

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 110

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Resumen
Frente a la actitud crítica frente a la tecnología 
de otros pensadores de su época, Ortega enfoca de
una forma original y positiva el problema que
Günther Anders denominó la “vergüenza prome-
téica”, derivada de la ausencia de control sobre el
poder tecnológico que el propio ser humano ha
creado. En efecto, Ortega realiza una lectura posi-
tiva del proceso de desarrollo tecnológico pero,
aunque culmina su interpretación denunciando la
falta de control del ser humano sobre la técnica,
apela a la posibilidad de recuperar dicho control.
Así, frente a las lecturas que se instalan en el diag-
nóstico de las razones de la “vergüenza prometéi-
ca”, Ortega va más allá y realiza una propuesta
ético-política a favor de la recuperación del control
social sobre los avances tecnológicos. Su propues-
ta tiene como base esencial la realización de una
labor educadora, que comienza en el esclare-
cimiento del concepto de ciencia y de su papel en
la sociedad. El objetivo último de este trabajo es
analizar, prestando particular atención a su corres-
pondencia y notas de trabajo, algunos aspectos
clave de su propuesta.

Palabras clave
Ortega y Gasset, técnica, ciencia, ética, política

Abstract
Facing the critical attitude toward technology of
other thinkers of his time, Ortega focuses in 
an original and positive form the problem
Günther Anders called the “Promethean
shame”, derived from the lack of control over
technological power that man himself has
created. Indeed, Ortega makes a positive
reading of the process of technological
development, but although his performance
culminates denouncing the lack of human
control over technology, appeals to the
possibility of recovering the control. Thus,
compared to the readings that are installed in
the diagnosis of the reasons for the
“Promethean shame” Ortega goes further and
makes a political-ethical proposal for recovery
of social control of technological advances. His
proposal is based on performing a vital
educational work, which begins in clarifying the
concept of science and its role in society. The
ultimate goal of this work is to analyze,
especially from his correspondence and working
notes, key some aspects of its proposal.

Keywords
Ortega y Gasset, technology, science, ethics, politics

La construcción del conocimiento científico
como imperativo ético-político 

en el pensamiento de José Ortega y Gasset
Domingo Fernández Agis

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

1 “La inconexión es el aniquilamiento”, José ORTEGA Y GASSET, Meditaciones del Quijote, I, 749.

E n la trayectoria intelectual de Ortega está presente desde los años juve-
niles una directriz que podríamos definir a través de la idea de la nece-
saria vinculación entre el conocimiento, sea éste científico o filosófico, y

los problemas vitales, si bien es cierto que en determinados momentos pone un
énfasis especial en este asunto haciendo de él su tarea prioritaria1. En efecto, 

06 ART. AGIS:06 ART. AGIS  28/05/15  8:59  Página 111

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Fernández Agis, D. (2015). La construcción del conocimiento científico como imperativo ético-político 
en el pensamiento de José Ortega y Gasset. Revista de Estudios Orteguianos, (30), 111-125.

https://doi.org/10.63487/reo.358

ORCID: 0000-0002-0702-1125



desde sus primeros esbozos filosóficos, hay en su pensamiento una permanente
llamada a la implicación de la ciencia y la técnica en la resolución de las dificul-
tades humanas para sobre-vivir2. Pues, a su juicio, el ser humano no intenta tan só-
lo vivir sino que pretende encontrar la forma de trocar la situación original en la
que se encuentra en relación a la Naturaleza, colocándose en una posición de
control y dominio sobre ella, en contra de la que parecía estar destinado carac-
terizada por la sumisión y el temor. Como espero dejar claro a lo largo de estas
páginas, es importante marcar sobre este punto las especificidades del discurso
orteguiano frente al de otros pensadores de su época, e insistir en que se trata de
una actitud presente a lo largo de toda la trayectoria intelectual del filósofo y no
algo propio de una etapa concreta de la misma. En efecto, para él, la ciencia ha
de estar al servicio de la vida al igual que tiene que estarlo la filosofía, comple-
mentando sus funcionalidades respectivas e implementando cada día el compro-
miso con la sociedad en la que ambas formas de conocimiento emergen. Así, por
poner un ejemplo de extrema significación en su pensamiento ético y político, el
imperativo de la europeización, que aparece desde sus años juveniles de forma-
ción en Alemania, está vinculado en Ortega a la introducción de la ciencia y la
técnica modernas en España3, con objeto de impulsar el país hacia los gran-
des objetivos que otros países europeos ya han alcanzado4. De forma paralela, es
preciso recalcar que este imperativo político es asimismo el mandato ético por
excelencia para él5.

112 La construcción del conocimiento científico como imperativo ético-político en el pensamiento...

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

2 Pietro PIRO, “Dos meditaciones sobre la técnica: El hombre y la técnica de Oswald Spengler
y Meditación de la técnica de Ortega y Gasset”, Laguna, 32 (2013), p. 53.

3 En una carta dirigida a Joaquín Costa, fechada el 16 de julio de 1908, el joven Ortega le
dice: “No puedo creer que cultura sea una cosa, sino un proceso, una continuidad en ciertas la-
bores”. A partir de esa premisa, el joven filósofo da a entender a Costa que quiere ser un conti-
nuador de la labor reformadora que éste emprendió en su momento. Ortega la entiende como
una labor europeizante, en el sentido político y en el científico. Todo ello se explicita y acredita
en la correspondencia que ambos intercambian a lo largo de ese año. Vid. correspondencia con
Joaquín Costa, Archivo de la Fundación José Ortega y Gasset-Gregorio Marañón.

4 Estas cuestiones han sido desentrañadas por Zamora Bonilla en un trabajo seminal. Vid. Ja-
vier ZAMORA BONILLA, “El impulso orteguiano de la ciencia española”, Circunstancia, año 3, 5
(2005). Vid., asimismo, Manuel ARTIME, “Sobre las complejas relaciones de democracia, autori-
tarismo y memoria”, en Ángela SIERRA y Francisco José MARTÍNEZ (dirs.), La filosofía ante el oca-
so de la democracia representativa. Barcelona: Laertes, 2013, pp. 27-28.

5 En este punto, el planteamiento de Ortega coincide con la tesis central de Kant en Was ist
Aufklärung? Michel Foucault ha explicado dicha tesis con gran acierto, señalando que “cuando
obedecer se confunde con no razonar y cuando, en esa confusión del obedecer y el no razonar,
avasallamos lo que debe ser el uso público y universal de nuestro entendimiento, hay minoría de
edad”, Michel FOUCAULT, El gobierno de sí y de los otros. Madrid: Akal, 2011, p. 41. Ortega inten-
tará por todos los medios a su alcance ayudar a quienes desean salir de esa minoría de edad.

06 ART. AGIS:06 ART. AGIS  28/05/15  8:59  Página 112

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Frente a la actitud crítica frente a la tecnología de otros pensadores de su
época6, el filósofo español enfoca de una forma original y positiva el problema
que Günther Anders denominó la “vergüenza prometéica”7, derivada de la au-
sencia de control sobre el poder tecnológico que el propio ser humano ha cre-
ado. Este sentimiento provocaría en el individuo el deseo de convertirse en
algo fabricado, de ser un producto, asumiendo de esta forma las características
de los objetos elaborados mediante el uso de la tecnociencia. En efecto, Ortega
realiza una lectura positiva del proceso de desarrollo tecnológico pero, aunque
culmina su interpretación denunciando la falta de control del ser humano so-
bre la técnica, apela a la posibilidad que tenemos de lograr un poder sobre la
misma. Así, sobrepasando el espacio en que se inscriben lecturas como la de
Anders, que se instalan en el diagnóstico de las razones de la “vergüenza pro-
metéica”, Ortega realiza además una propuesta ético-política a favor de la re-
cuperación del dominio social sobre los avances tecnológicos8. Para él no basta
con vivir a expensas de la técnica, hay que convivir con ella. De ahí que su
planteamiento tenga como base esencial la realización de una labor educadora,
que comienza en una labor esclarecedora sobre el concepto de ciencia, refle-
xionando sobre el papel del conocimiento científico y sus aplicaciones prácti-
cas en la sociedad.

En este trabajo me ocupo de las cuestiones que ya he apuntado relacionán-
dolas, en primer término, con la visión que Ortega tiene de las ciencias huma-
nas, para desembocar más tarde en el estudio de algunos de sus planteamientos
a propósito de las ciencias de la naturaleza y analizarla desde el mismo ángu-
lo. En ambos casos, la línea de demarcación que el pensador establece entre
ciencia y filosofía no es una frontera que permita protegerse a cada una de ellas
de una hostilidad recíproca y permanente, sino una zona de profusas interac-
ciones, que pueden constituir el terreno propicio para la proyección ética y po-
lítica de estas formas de saber9. Por ello, el objetivo que persigo no es tanto,

113DOMINGO FERNÁNDEZ AGIS

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

6 Es relevante, en ese contexto, el antagonismo con Heidegger. Por ejemplo, en “Die Tecnik
und die Kehre”, señala el pensador alemán: “Lo esente de la técnica amenaza el desvelamiento,
amenaza con la posibilidad de que todo desvelamiento se limite al encargar y que todo se pre-
sente sólo en la no-ocultación de las existencias”, Martin HEIDEGGER, “Die Technik und die
Kehre”, Anales del Seminario de Metafísica, 29 (1990), p. 152. Al respecto, Michel Foucault ha seña-
lado que Heidegger interpreta obsesivamente la técnica como el único medio que Occidente 
ha establecido para entrar en contacto con los objetos, perdiéndose así el contacto con el ser, 
Michel FOUCAULT, Sull’origine dell’ermeneutica del se. Nápoles: Cronopio, 2012, p. 37. Frente a tal
interpretación, Ortega considera a la técnica eje de una posible transformación positiva de las
relaciones del ser humano con la naturaleza y de los seres humanos entre sí.

7 Édouard JOLLY, Nihilisme et technique. Étude sur Günther Anders. Bruselas: Europhilosophie,
2010, p. 178.

8 José ORTEGA Y GASSET, La rebelión de las masas, IV, 397 y ss.
9 José ORTEGA Y GASSET, Misión de la Universidad, IV, 536.

06 ART. AGIS:06 ART. AGIS  28/05/15  8:59  Página 113

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



aunque no se deje esto de lado, poner en valor la filosofía orteguiana de la cien-
cia, cuanto realizar una modesta contribución en la línea de sostener la pree-
minencia que corresponde a la figura de Ortega en la actualización, renovación
y reversión sobre la sociedad española de los beneficios del saber científico10.
En tal sentido, conviene para empezar tener presentes las intensas relaciones
que el desarrollo del pensamiento del filósofo tiene con la correspondiente evo-
lución de algunas disciplinas humanísticas, como la historia o la etnología11. De
la densidad de estas conexiones constituye una elocuente prueba las intensas
relaciones que mantuvo con destacados especialistas en esos campos, como lo
fueron Julio Caro Baroja o Johan Huizinga, por poner tan sólo dos significa-
tivos ejemplos. Éstas quedan de sobra acreditadas por la correspondencia cru-
zada entre ellos12, así como por diversas circunstancias de su biografía.

En todo caso, mi propósito es asimismo abordar aspectos de la relación de
Ortega con la ciencia que siguen reclamando atención y estudio detenidos13.
Tal objetivo abarca, como es obvio, tanto aspectos relacionados con las cien-
cias de la naturaleza como otros vinculados a las ciencias humanas.

Desde fecha muy temprana, es posible rastrear el interés del filósofo por las
cuestiones filosóficas y científicas suscitadas por las principales corrientes de
pensamiento de su época, como es el caso de la fenomenología14. De igual ma-

114 La construcción del conocimiento científico como imperativo ético-político en el pensamiento...

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

10 José ORTEGA Y GASSET, “Reforma de la Inteligencia”, V, 211.
11 Un elocuente ejemplo lo encontramos en Las Atlántidas, opúsculo publicado en 1924, don-

de Ortega realiza una apuesta por el pluralismo, en el ámbito de la Ciencia pero también en un
sentido más amplio, a partir de las lecciones derivadas de la etnología. Leemos allí que, “gracias
a la etnología, el singular de la cultura se ha pluralizado, y al pluralizarse ha perdido su empa-
que normativo y trascendente”, III, 757. También en otro escrito de la misma época, “La Etno-
logía y la Historia”, donde, comentando las conferencias que Frobenius dio en Madrid, señala
que “el etnólogo, el historiador, tienen que acostumbrarse a considerar las culturas como los fe-
nómenos fundamentales. Lo demás, es sólo fragmento de ellas”, III, 676.

12 Es muy interesante, a este respecto, la carta de Julio Caro Baroja a Ortega, fechada el 11
de octubre de 1949, en la que le dice que la lectura del prólogo que el filósofo había escrito pa-
ra la edición española de la Historia de la Filosofía, de Bréhier, le ha resultado de extrema utilidad
en la preparación del cursillo que Caro Baroja va a impartir en el Instituto de Humanidades. De
igual manera lo son toda una serie de cartas, del año 1953, en las que Caro Baroja va expli-
cando a Ortega sus progresos trabajos de campo en África (carta del 8 de enero de 1953), al
tiempo que otras en las que Caro Baroja debate con Ortega acerca de cuestiones metodológicas
de gran relevancia, como el papel del funcionalismo en las ciencias sociales (carta del 26 de abril
de 1953). A través de todos estos documentos, podemos apreciar la existencia de un flujo conti-
nuo de ideas y experiencias. Vid. correspondencia con Julio Caro Baroja, Archivo de la Funda-
ción José Ortega y Gasset-Gregorio Marañón.

13 Domingo FERNÁNDEZ AGIS, Ciencia, técnica y poder político en el pensamiento de José Ortega y
Gasset. Tenerife: Ediciones Idea, 2008, pp. 65 y ss.

14 José ORTEGA Y GASSET, “Diario de lectura y estudio filosófico (septiembre 1914-enero
1915)”, ed. de José Luis MOLINUEVO y Domingo HERNÁNDEZ, Revista de Estudios Orteguianos, 1
(2000), pp. 18 y ss.

06 ART. AGIS:06 ART. AGIS  28/05/15  8:59  Página 114

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



115DOMINGO FERNÁNDEZ AGIS

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

15 Ibidem, pp. 22-24.
16 José ORTEGA Y GASSET, “La historiología”, VIII, 19 y ss.
17 Ibidem, p. 19.
18 “Ni que decir tiene que los historiadores, con Ranke a la cabeza, cuando abandonan la

agresión a la filosofía de la historia y se ponen a hacer su historia son inconsecuentes consigo
mismos”, ibidem.

19 Sin embargo, una constante en su reflexión sobre este asunto es considerar que “no hay
observación científica que no esté dirigida por supuestos teóricos”, Domingo FERNÁNDEZ AGIS,
Ciencia, técnica y poder político en el pensamiento de José Ortega y Gasset, ob. cit., p. 94.

20 Ibidem, p. 20.

nera, en su “Diario de lectura y estudio filosófico (septiembre 1914-enero
1915)”, es fácil atestar el interés que ya entonces tenía por las cuestiones rela-
cionadas con la psicología y la epistemología15.

Por lo que respecta a la historia, disciplina que para él tiene un valor pa-
radigmático dentro del contexto de las ciencias humanas, es de la mayor rele-
vancia para nuestros objetivos su escrito “La historiología”, que data de 192816.
Se pregunta en él si lo que denominamos realidad histórica es o no “lo que nos
cuentan los historiadores”. Apuntando antes de sugerir una respuesta que, “co-
mo es sabido la historiografía contemporánea pretende definir el modo de 
conocimiento que le es constitutivo con la fórmula de su patrón Ranke, di-
ciendo que se propone averiguar «qué es lo que propiamente ha pasado» –«wie
es eigentlich gewesen ist». Esta frase es polémica: ha sido afilada contra la fi-
losofía de la historia, contra Hegel y sólo tomándola en este sentido agresivo,
se la puede entender”17.

Ortega ve en esto la raíz de un conflicto entre historia y filosofía, conflicto
que él considera inevitable, siempre que el historiador tome como punto de
partida los presupuestos que él ha elucidado18. En definitiva, tras el menciona-
do conflicto hay una voluntad por parte de los historiadores de desprenderse
de cualquier posible acusación que plantee que la historia es una disciplina es-
peculativa, que atiende más a los prejuicios ideológicos del investigador que a
los hechos que pretende describir19. Pero, para Ortega, es necesario pensar con
detenimiento el proceso de construcción del conocimiento histórico ya que, a
su juicio, está fuera de cuestión “que si de una obra histórica, la más humilde,
la contribución más concreta de un investigador, se retira todo lo que es dato
queda un esqueleto constituido por la idea que en el historiador reside de 
cómo es en su esencia inmutable lo real histórico, un cuerpo de categorías. En
la mayor parte de los casos el historiador no ha meditado un momento sobre
esta ontología, que en su mente reside y actúa selectiva y plásticamente sobre
el caos de los documentos –sino que la ha recibido del ambiente, de la ideolo-
gía atmosférica circundante”20.

06 ART. AGIS:06 ART. AGIS  28/05/15  8:59  Página 115

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



El planteamiento de Ortega recuerda, como ha señalado Mercedes Miquel,
las tesis de Thomas S. Kuhn a propósito de los paradigmas científicos y su im-
portancia en la formación y evolución de la ciencia21. Sin lugar a dudas, esa
atención del filósofo a los aspectos sociales de la ciencia, considerados tanto
desde una perspectiva interna a la comunidad científica cuanto desde el pun-
to de vista de su interacción a gran escala en el orden social, es uno de los gran-
des activos de la filosofía orteguiana de la ciencia.

Haciendo frente a toda tentación esencialista, Ortega apela al imperativo de
atenerse a la realidad y, de modo muy especial, a su dinamismo permanente22.
Para él, el conocimiento de los factores que configuran la realidad histórica es
un imperativo clave de nuestro tiempo. En efecto, nos importa sobremanera
comprender cuál es la sustancia de lo histórico. Pero se trata de una sustancia
difícil de aprehender, ya que la realidad histórica es, ante todo, realidad en con-
tinua transformación, en perpetuo movimiento23.

La tarea fundamental en este ámbito sería, en consecuencia, encontrar el
modo de introducir líneas de interpretación adecuadas de los cambios históri-
cos24, que no supongan, en ningún caso, la imposición de un paradigma inter-
pretativo sin relación probada con la realidad que se pretende describir25. En
diferentes ocasiones, Ortega ha apelado al llegar a esta encrucijada teórica a la
Filosofía de la Historia de Hegel. Nos dice, en efecto, que “de tal modo siente
este carácter móvil de la historia Hegel y de tal modo ve a ésta como esencial
inquietud que su metafísica (lógica) queda informada por esa visión. No ya lo
histórico sino lo absoluto es movimiento. Pero cómo a la vez para él lo Ab-
soluto es Idea se trata de un puro movimiento lógico. Ahora bien, su filosofía
de la historia se reduce a mostrar que cada punto de tránsito de ese movi-
miento lógico y en el orden racional que a éste preside y lo mueve encuentra

116 La construcción del conocimiento científico como imperativo ético-político en el pensamiento...

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

21 Mercedes MIQUEL, “Filosofía de la Ciencia en Ortega y Gasset”, Anales del Seminario de 
Metafísica, homenaje a Sergio Rábade, número extra (1992), p. 135.

22 Unos años antes, en Las Atlántidas, había escrito que “la historia progresa merced a una
aguda antinomia. La historia no es, como la física un ensayo de explicar fenómenos materiales
que por sí carecen de sentido: el movimiento de los cuerpos, la luz, el sonido, etcétera. En vez
de explicar, la historia trata de entender. Sólo se entiende lo que tiene sentido”, José ORTEGA Y

GASSET, Las Atlántidas, III, 769.
23 Ibidem.
24 Juan PADILLA MORENO, “La doble faz de la historia. Estudio sobre la idea de la historia

en Ortega y Gasset”, en Fernando H. LLANO ALONSO y Alfonso CASTRO SÁENZ (eds.), Medita-
ciones sobre Ortega y Gasset. Madrid: Tébar, 2005, p. 176.

25 Éste es un asunto al que Ortega concede gran importancia y que sobrevolará numerosos
escritos. Entre ellos tiene una especial relevancia “Aurora de la razón histórica”, que data de
1935. En él, al explicar el sentido de la apuesta de Dilthey a favor de la historia, se muestra que
la preocupación de Ortega es contribuir al desarrollo de un conocimiento adecuado del ser hu-
mano y la sociedad. “El hombre necesita una nueva revelación y esa revelación sólo puede ve-
nirle de la razón histórica”, V, 375. Vid., asimismo, Sobre la razón histórica, IX, 477 y ss.

06 ART. AGIS:06 ART. AGIS  28/05/15  8:59  Página 116

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



un representante en la historia (un pueblo) y en un orden temporal que es con-
forme con el racional. El aspecto del movimiento histórico coincide con el mo-
vimiento absoluto de la Idea”26.

Para Ortega, esos presupuestos, que pueden orientar la construcción de la
interpretación histórica, no deben ser asimilados de forma acrítica. En efecto,
la propuesta interpretativa hegeliana encierra un núcleo de verdad, a pesar de
sus excesos. Por ello no es honesto tratarla con desdén, aunque sus presu-
puestos han de manejarse con cuidado, ya que exigen una permanente con-
frontación con la realidad27. Ortega concluye que de esta oportunidad
explicativa y de este conflicto posible de interpretaciones se deriva la necesi-
dad de “instaurar una nueva disciplina” que denomina historiología. Plantea asi-
mismo que “podría llamarse meta-historia porque su papel es con respecto a la
investigación histórica el mismo que la metafísica de la materia ha sido para 
la física. Sólo que en el caso de ésta se hizo antes la metafísica y sólo después
se inició la investigación mientras que en la historiografía se ha comenzado al
azar la investigación usando una metahistoria espontánea que el ambiente de
cada época deposita en las cabezas o la inspiración genial de cada autor le ha-
ce improvisar. Sólo cuando exista una historiología la historia dejará de ser en
lo esencial un cronicón –porque sólo entonces estará constituida plenamente
como ciencia empírica, a semejanza de la física. Pues es un grave error supo-
ner que puede existir una ciencia empírica labrada con puro empirismo, es 
decir, con la mera constatación de contingencias”28.

Yendo ahora al plano de la reflexión sobre la realidad histórica concreta o cir-
cunstancia, como gustaba decir Ortega, podríamos evocar las palabras de su dis-
cípula María Zambrano cuando, en Persona y democracia, señalaba que las
empresas de proporciones históricas no siempre han llegado a materializarse co-
mo expresión de una voluntad colectiva. Esta cuestión es de gran relevancia, ya
que afecta a uno de los grandes problemas que plantea el conocimiento históri-
co, a saber, la determinación del sujeto de la Historia29. Como Zambrano se ocu-
pa de recordarnos, existen otras fuerzas, al margen del deseo y la voluntad, que
pueden impulsar la acción humana. En este sentido, para Zambrano, “sucede, en
realidad, tanto en la vida personal como en la histórica, que sólo en algunos mo-
mentos excepcionales la acción corresponde a un querer. Pues lo propio del hom-
bre es la doble necesidad de una acción, de una parte requerida por las
circunstancias, por ese desafío que las circunstancias lanzan constantemente al

117DOMINGO FERNÁNDEZ AGIS

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

26 Mercedes MIQUEL, “Filosofía de la Ciencia en Ortega y Gasset”, ob. cit., p. 21.
27 José ORTEGA Y GASSET, “En el centenario de Hegel”, V, 694-695.
28 Mercedes MIQUEL, “Filosofía de la Ciencia en Ortega y Gasset”, ob. cit., p. 22.
29 Juan PADILLA MORENO, ob. cit., pp. 185-186.

06 ART. AGIS:06 ART. AGIS  28/05/15  8:59  Página 117

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



hombre y al que ha de responder a trueque de aniquilarse. Y de otra parte, por
su misma condición interna; aquí reside lo trágico de la condición humana: que
el hombre se conoce a sí mismo antes que pensando, actuando, haciendo: sabe
después de haber actuado. Que cuando hace algo, aquello que más responde a
sus pasiones, a sus anhelos, lo hace sin saber qué está haciendo”30. Ortega parti-
ciparía de esta constatación explicitada por Zambrano, pero jamás se avendría a
aceptar que frente a la circunstancia vital sólo cabe resignarse, dejarse llevar. 
Para él, podemos y debemos prepararnos para tomar en nuestras manos las rien-
das de la historia, allí donde entra en nuestro espectro de posibilidad hacerlo31.
Para lograrlo, en primer lugar hemos de construir mecanismos epistémicos que
nos permitan acceder a un conocimiento adecuado de los hechos. En segundo
término, debemos intentar dotarnos de instrumentos éticos y políticos, que nos
lleven a conquistar un poder sobre lo que acaece32. Se tenga cierto protagonismo
o se sea actor secundario, protagonista o miembro del coro33, el sujeto de la His-
toria lo es en la medida de su compromiso con la misma.

Aproximémonos ahora a la otra orilla del conocimiento científico. Así, ini-
ciando la segunda sección de este trabajo, en la que me propongo abordar la
reflexión de Ortega con respecto a las ciencias de la naturaleza al tiempo que
sus relaciones con diferentes científicos dedicados a tal ámbito, parece conve-
niente comenzar haciendo referencia a las fluidas conexiones que el filósofo
mantuvo con los científicos más relevantes de la España del momento, en par-
ticular con Blas Cabrera, eminente físico de gran prestigio internacional con
quien mantuvo una estrecha relación que se prolongó a lo largo de muchos
años. A este respecto, resulta relevante la carta de Blas Cabrera a Ortega, de
31 de julio de 1930, en la que el físico le pide consejo a propósito del com-
promiso que está próximo a adquirir con la Fundación Rockefeller, que se va
a hacer cargo de la financiación del que sería el Instituto de Física y Química
en Madrid, al frente del cual estaría el propio Blas Cabrera. El apoyo finan-
ciero de la Fundación Rockefeller sería de una importancia crucial para la
construcción de dicho Instituto34, así como para la Junta para Ampliación de

118 La construcción del conocimiento científico como imperativo ético-político en el pensamiento...

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

30 María ZAMBRANO, Persona y democracia. La historia sacrificial. Madrid: Siruela, 1996, p. 81.
31 José ORTEGA Y GASSET, En torno a Galileo, VI, 372.
32 Como he expuesto en otro lugar, para Ortega, “la realidad es (…) el resultado, inalcanzable,

de la conjunción de todas las perspectivas. Consecuentemente, no tiene sentido el totalitarismo epis-
temológico de la misma forma que tampoco lo tiene el político”, Domingo FERNÁNDEZ AGIS, Cien-
cia, técnica y poder político en el pensamiento de José Ortega y Gasset, ob. cit., p. 101. Vid., asimismo, Pedro
CEREZO GALÁN, José Ortega y Gasset y la razón práctica. Madrid: Biblioteca Nueva, 2011, p. 202.

33 José ORTEGA Y GASSET, La rebelión de las masas, IV, 377.
34 Manuel VALERA CANDEL y Carlos LÓPEZ FERNÁNDEZ, La Física en España a través de los

Anales de la Sociedad Española de Física y Química, 1903–1965. Murcia: Servicio de Publicaciones de
la Universidad de Murcia, 2001, pp. 30-31.

06 ART. AGIS:06 ART. AGIS  28/05/15  8:59  Página 118

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Estudios e Investigaciones Científicas, cuya valiosa labor se interrumpiría dra-
máticamente con motivo de la Guerra Civil. También lo fue en otros campos,
como el sanitario35. En todo caso, la misma misiva pone de manifiesto que 
Ortega está en primera línea, prestando su apoyo a uno de los proyectos cien-
tíficos más importantes de la España del momento.

Asimismo tiene gran importancia la carta de Ortega a Blas Cabrera, del 18
de julio de 1933. En ella se da cumplida cuenta de las gestiones que ambos es-
tán realizando para traer a España al científico alemán Hermann Weyl, enton-
ces profesor en Göttingen. No es necesario recalcar que se trataba de uno de
los físicos y matemáticos más relevantes de su tiempo, cuyas teorías tuvieron
decisivas aplicaciones en el desarrollo de la física teórica. Cabrera está inten-
tando que se incorpore a la Cátedra Ramón y Cajal, con un contrato respalda-
do por el Gobierno español. No hay que olvidar que el contexto en que se
realizan estas gestiones es el de los primeros tiempos del régimen nazi en Ale-
mania. Ortega hace un resumen de la carta que ha recibido de Weyl, en la que
éste explica su disposición a marcharse al extranjero, a la vez que expone sus
dificultades para obtener los permisos que le permitan abandonar Alemania.
Dicho sea de paso, la carta del profesor alemán consigue, sin duda sin preten-
derlo, hacernos respirar la atmósfera opresiva y angustiosa en la que vivían
muchos alemanes ya en esa época, a unos pocos meses del nombramiento de
Hitler como Canciller. Sin ir más lejos tres meses antes, en abril de ese año, el
gobierno nazi había promulgado la ley que prohibía a los judíos ejercer como
funcionarios públicos. En su carta Ortega le dice a Blas Cabrera que acceda a
todo lo que Weyl solicita, para que sea posible la venida de Weyl a España. Sin
embargo, a pesar de tales gestiones, el científico alemán acabaría vinculándose
al Instituto de Estudios Avanzados de Princeton, en EEUU, donde permane-
ció de 1933 a 1951. Cabe recordar, por lo demás, que su esposa, Hella Weyl,
fue la traductora de las obras de Ortega al idioma alemán y responsable en par-
te, gracias a su excelente labor, de gran parte del éxito de las ediciones de sus
trabajos en el ámbito cultural germánico36.

119DOMINGO FERNÁNDEZ AGIS

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

35 Peter WINDING, “La Fundación Rockefeller y el organismo de salud de la Sociedad de 
Naciones: algunas conexiones españolas”, Revista Española de Salud Pública, 74 (2000), pp. 18 y ss.

36 El mismo Ortega lo reconoce en una interesante carta, cuyo borrador se conserva en su
archivo, en la que puede apreciarse que había un verdadero clima de discusión intelectual entre
ambos, pues Ortega se refiere a algunos aspectos del pensamiento de Heidegger, que él consi-
dera que ha tratado con anterioridad. Borrador de carta a Hella Weyl, fechada el 30 de enero
(no figura el año), Archivo de la Fundación José Ortega y Gasset-Gregorio Marañón. Sobre el
asunto de esos aspectos en que Ortega se considera anticipador de las ideas de Heidegger, cfr.
José GAOS, Los pasos perdidos, ed. de José LASAGA MEDINA. Madrid: Biblioteca Nueva / Funda-
ción José Ortega y Gasset-Gregorio Marañón, 2013, pp. 201 y ss. Sobre el reconocimiento 
de Ortega a la labor de traducción de Hella Weyl es asimismo importante su ensayo, inicialmente

06 ART. AGIS:06 ART. AGIS  28/05/15  8:59  Página 119

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



En términos generales, hay que decir que el papel de Ortega en relación a
la ciencia de su época no ha sido suficientemente valorado. Vana justificación
y peor consuelo sería apelar a que esto es algo que viene de antiguo en la cul-
tura española. En cierta forma el peso de su figura y también el contraste de
los juicios de opinión de los que fue objeto se ponen en evidencia en una carta
que le envía el doctor Gregorio Marañón, el 10 de noviembre de 1925. En ella
Marañón escribe algo que no podría ser más ilustrativo. Dice, en efecto, lo si-
guiente: “La posición de usted dentro de la ciencia futura, en España, es tan in-
sólita, que nada tiene de extraño que atraiga, junto a la admiración de quien no
sea un apasionado, un roce inevitable”.

Estas palabras no dejan lugar a dudas sobre la prevalencia de la figura de
Ortega en el ámbito filosófico y científico de nuestro país. Abundando en ello,
Gregorio Marañón afirma en su misiva que, quienes se dedican a la ciencia en
España, están siempre pendientes de los planteamientos, apreciaciones e ideas
de Ortega.

Durante toda su vida se mantendrá una intensa comunicación entre estos
dos eminentes personajes. En sus encuentros personales y en sus cartas trata-
rán, como es evidente, de los más diversos asuntos, pero es interesante poner
de relieve que hay entre ambos un auténtico intercambio de pareceres a pro-
pósito de cuestiones científicas. En todo caso, de la permanente admiración del
afamado médico es buena muestra la carta que dirige a Rosa Spottorno, espo-
sa del filósofo, el 20 de octubre de 1956. En ella, Marañón se excusa por no ha-
ber podido asistir a la conmemoración del primer aniversario de la muerte de
Ortega y le dice a su viuda que el pensador, “está más vivo cada vez y más ac-
tuante sobre todos, incluso sobre los que no quisiera”. Estas últimas palabras
tienen una notable relevancia, ya que indican que, a pesar de la hostilidad y la
reticencia de algunos, el peso de la figura de Ortega seguía creciendo. Él mis-
mo manifestó en privado, en su momento, que le resultaba imposible proseguir
con su labor pública en la España franquista. Como el propio filósofo le dice a
Antonio Tovar en una elocuente misiva, “no sólo es imposible hacer lo que no
nos dejan hacer, sino que tenemos obligación de no hacer lo que sí nos deja-
rían pero que es incompleto”37.

Sus ideas a propósito de la física, que es la forma de saber que a su juicio
desempeña una función modélica en el campo de las ciencias de la naturaleza,

120 La construcción del conocimiento científico como imperativo ético-político en el pensamiento...

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

publicado en el periódico La Nación en forma de artículos en 1937, Miseria y esplendor de la tra-
ducción (V, 705 y ss.), al que él mismo se refiere en la mencionada carta.

37 Carta de José ORTEGA Y GASSET a Antonio TOVAR, fechada el 9 de junio de 1953, Archi-
vo de la Fundación José Ortega y Gasset-Gregorio Marañón.

06 ART. AGIS:06 ART. AGIS  28/05/15  8:59  Página 120

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



siempre estuvieron envueltas en un halo polémico38. Si bien, con el trascurrir
de los años, fueron en algunos casos aceptadas por quienes habían sido en su
momento grandes detractores de las mismas. Es lo que sucede con el peso 
que concede a la geometría en el desarrollo de la física de su tiempo. Para él, tal
y como podemos leer en una de sus Notas de trabajo, “esta supeditación de «las
cosas» a las leyes geométricas lo es de la física a la lógica y del físico al lógico”39.
En el mismo documento encontramos otras objeciones y reflexiones, que como
Ortega confiesa, le han sido sugeridas por la lectura de una obra sobre la que
acaba de trabajar, en la que se analiza la función de la ley de causalidad en la
revolucionaria ciencia física de las primeras décadas del siglo XX. Se trata del
trabajo de Hugo Bergmann, Der Kampf um das Kausalgesetz in der jüngsten Physik
(1929). Tal lectura le sugiere “tres grandes problemas”, a través de cuya enun-
ciación se palpa la inquietud del pensador por buscar conexiones entre la filo-
sofía y la ciencia de su época, así como por construir una filosofía que nunca de
la espalda al conocimiento científico. En concreto, se pregunta, en primer tér-
mino, si es posible tomar una física que tiene una base estadística como fun-
damento de una nueva ontología. Añadiendo una cuestión más a propósito de
esta primera, pues se pregunta si puede encontrarse una conexión fiable entre
la ontología de ese modo construida y la realidad que se pretende describir.

Acto seguido, Ortega se pregunta en qué medida el carácter experimental
de la física debe afectar a la epistemología. En efecto, a su juicio, hay una cier-
ta circularidad en esta forma de conocimiento, por su mismo carácter cons-
tructivo, ya que “el experimento con que se conoce es una operación sobre lo
que se conoce”. Esto ha de afectar a la estructura general del conocimiento, al
poner de manifiesto que se trata de algo fabricado, de una construcción. Por
último, se interroga acerca de la medida en que la nueva física va a alterar
nuestra forma de pensar el tiempo. En particular, considera que ha de repen-
sarse la relación entre finitud e infinitud, por referencia al tiempo40.

121DOMINGO FERNÁNDEZ AGIS

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

38 José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, IX, 941 y ss. Baste recordar, por otra
parte, su enfrentamiento con Albert Einstein, a propósito del papel de la geometría en la física
contemporánea. Para un comentario detenido de esta cuestión, me permito remitir al lector a
Domingo FERNÁNDEZ AGIS, Ciencia, técnica y poder político en el pensamiento de José Ortega y Gasset,
ob. cit., pp. 91 y ss.

39 José ORTEGA Y GASSET, notas de trabajo de la carpeta “Ciencia”, signatura 2/27, Archivo
de la Fundación José Ortega y Gasset-Gregorio Marañón. Esta misma tesis le llevó a polemi-
zar con Einstein, durante la visita de éste a España a principios de la década de los años veinte.
Vid. Domingo FERNÁNDEZ AGIS, Ciencia, técnica y poder político en el pensamiento de José Ortega y 
Gasset, ob. cit., pp. 94-95.

40 Ibidem.

06 ART. AGIS:06 ART. AGIS  28/05/15  8:59  Página 121

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Estos tres grandes problemas resumen, de hecho, las más relevantes cues-
tiones filosóficas que la física de la época está suscitando41. Sin embargo, en pa-
ralelo a ellas, Ortega piensa en la proyección práctica de la ciencia
concluyendo que, para que ésta se produzca, tiene que estar alimentada por un
desarrollo teórico fuerte, abordado de una manera libre por parte de los cien-
tíficos. En tal sentido afirma que “la ciencia útil es un resultado de actividades
teoréticas independientes”42. En 1930 publicará “Vicisitudes en las ciencias”,
un trabajo en el que mostrará cómo la actitud característica de las diferentes
ciencias en el siglo XIX se definía por el empeño de cada una en dominar a las
demás. Frente a esto, la actitud que definiría a propósito de ese asunto al siglo
XX es que cada disciplina científica se ocupa tan sólo de sí misma. A su juicio,
tan nociva es una postura como la otra43.

En todo caso, en sus reflexiones de 1929 Ortega se sitúa de lleno ante el que
sigue siendo el más importante reto para el desarrollo del conocimiento cientí-
fico en la actualidad. Esto es, explorar de forma original e independiente las
potencialidades de las teorías científicas, sin preocuparse de antemano de ob-
tener de esos movimientos exploratorios una rentabilidad pragmática inmedia-
ta. En efecto, como él ya supo ver con claridad, un pragmatismo de estrechas
miras puede lastrar de forma mortal el progreso del conocimiento científico. Es
aquí donde la relación entre filosofía y ciencia revela inéditas posibilidades de
apoyo mutuo y compromiso último con la realidad social pues, como se indica
en otra de sus notas de trabajo, “la física es hoy el modelo del pensar, pero se
hizo teniendo como modelo la matemática, que se hizo teniendo como modelo
el pensamiento ético de Platón-Sócrates”44.

Para él es un hecho de la mayor relevancia que, en las sociedades contempo-
ráneas, “el hombre medio actual ha dejado de creer en todo lo que se creía hace
25 años y, por lo pronto, no parece creer en nada”45. Ortega toma esta afirma-

122 La construcción del conocimiento científico como imperativo ético-político en el pensamiento...

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

41 José ORTEGA Y GASSET, notas de trabajo de la carpetilla “Sobre la ciencia física”, nota
380, signatura 20/11/2, Archivo de la Fundación José Ortega y Gasset-Gregorio Marañón. 
Ortega habla de la pujanza de la física en la cultura occidental. La llama “la ciencia ejemplar de
Occidente”. Pero esta ciencia, según expone Ortega, se ha fortalecido a través de la reflexión so-
bre sí misma.

42 Ibidem.
43 José ORTEGA Y GASSET, “Vicisitudes en las ciencias”, IV, 292-293.
44 José ORTEGA Y GASSET, notas de trabajo de la carpetilla “Humanidades”, nota 164, sig-

natura 6/10/1, Archivo de la Fundación José Ortega y Gasset-Gregorio Marañón.
45 José ORTEGA Y GASSET, notas de trabajo de la carpetilla “Nuestro tiempo”, nota 246, sig-

natura 10/5/3, Archivo de la Fundación José Ortega y Gasset-Gregorio Marañón. En 1923, en
El tema de nuestro tiempo, escribe Ortega que “pocas veces han vivido los hombres menos en cla-
ro consigo mismos, y acaso nunca ha soportado la humanidad tan dócilmente formas que no le
son afines, supervivencias de otras generaciones que no responden a su latido íntimo”, III, 566.

06 ART. AGIS:06 ART. AGIS  28/05/15  8:59  Página 122

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



ción como punto de partida, para sostener el carácter “razonable” del ateísmo
contemporáneo pero, al mismo tiempo, también lo es para justificar la necesidad
de una labor educativa que otorgue al conocimiento científico y a sus implica-
ciones tecnológicas la importancia que tienen. Por ello, la primera cuestión, a
propósito del papel del conocimiento en la sociedad es, para él, que “el espíritu
no sea soberbio –por la sencilla razón de que no es capaz de crear él solo el mun-
do. Si es capaz de reformarlo ha de entenderse que tiene que respetar su estruc-
tura profunda, básica, ya que no puede crearla”46.

La idea que se esconde tras este planteamiento nos habla directamente de
la importancia de no perder de vista el sustrato vital que da sentido y proyec-
ción al conocimiento. “No es lícito que maneje la vida sin respetar sus con-
diciones: está en ella, vive de ella”47.

En esa misma línea considera que, “frente a la soberbia del espíritu, el cuer-
po representa lo básico de la vida –lo inconsciente y creador. La vida vive pa-
ra sí y el espíritu debe hacer de ella su ideal –a fin de perfeccionarla”48.

Desde estos presupuestos, su programa filosófico vendrá a consistir, en úl-
tima instancia, en buscar el modo de contribuir a “la reencarnación del espíri-
tu en la vida”. Considerando siempre “la «vida» como método intelectual, como
distancia y punto de vista”49.

A ello se opone, no sólo la actitud del tecnófobo, sino también la de aquéllos
que viven de la técnica y sobre la técnica, pero no se preocupan de conocerla,
comprenderla y, mucho menos, de llegar en alguna medida a controlarla. Estos
últimos pueden tener incluso una relación devota con respecto a la ciencia y la
técnica, pero la suya será siempre, como es usual en ese tipo de comportamien-
to cuasi religioso, una relación acrítica y sumisa ante aquello que reverencian.
“Hoy –y en esto se viene del siglo XIX– vivir es para mucha gente hacer fun-
cionar instrumentos (…) cuyo origen desconoce”50. Como puede apreciarse, 
Ortega apunta en esta nota su idea de la relación alienada que el hombre medio
tiene con la técnica: la usa, pero no conoce su origen, ni comprende la base 
científica que la hace posible51.

123DOMINGO FERNÁNDEZ AGIS

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

46 José ORTEGA Y GASSET, notas de trabajo de la carpetilla “Nuestro tiempo”, nota 246, sig-
natura 10/5/3, Archivo de la Fundación José Ortega y Gasset-Gregorio Marañón.

47 Ibidem.
48 Ibidem.
49 Ibidem.
50 Ibidem.
51 El artículo de 1925, “Pleamar filosófica”, coloca la indagación filosófica como clave de bó-

veda con la que hacer frente a dispersión del conocimiento científico y su falta de conexión con
la realidad vital, José ORTEGA Y GASSET, III, 807 y ss.

06 ART. AGIS:06 ART. AGIS  28/05/15  8:59  Página 123

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



En un llamativo artículo ha señalado Prata Alves Gomes que “el enlace en-
tre la deshumanización del arte y la posterior humanización de la técnica viene dado
a través de un planteamiento fundamental que (…) consiste en entender la fic-
cionalidad vital como esa capacidad que reside en el interior del hombre y le per-
mite tener o encarar a su propia vida de una manera jovial y deportiva”52. En
ese sentido, el ser humano debe conquistar o reconquistar una posición desde
la que pueda mirar el progreso científico-técnico de manera abierta y crítica,
partiendo de la base del aspecto constructivo del conocimiento y de la necesi-
dad de orientar sus logros hacia la mejora de la existencia. La vida, para la ra-
zón vital, no es algo meramente dado, es un campo de posibilidades en el que
los humanos deben aventurarse, arriesgarse53. Por eso creo acertado el plante-
amiento final del mencionado autor, que considera que las ideas de Ortega nos
conducen hoy de forma inexorable a defender un nuevo humanismo tecnológico54.
En efecto, si de alguna forma es posible establecer una conexión positiva entre
los valores humanistas y el mundo tecnocientífico actual es siguiendo la senda
que Ortega abrió y por la que él mismo empezó a transitar, la mayor parte de
las veces, en medio de una más que apreciable incomprensión55. l

Fecha de recepción: 13/02/2015
Fecha de aceptación: 09/04/2015

124 La construcción del conocimiento científico como imperativo ético-político en el pensamiento...

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

52 Luís Miguel PRATA ALVES GOMES, “Deshumanización del arte y deshumanización de la
técnica. A las puertas de un sentimiento estético/cyborg de la vida”, Revista de Estudios Orteguia-
nos, 2 (2001), p. 81.

53 José ORTEGA Y GASSET, Epílogo de la filosofía, IX, 592.
54 Resulta llamativo que la apuesta final de este autor se resuma en “un humanismo o sen-

timiento cyborg de la vida. Éste sería ya el tema, el verdadero tema de nuestro tiempo”, Luís 
Miguel PRATA ALVES GOMES, “Deshumanización del arte y deshumanización de la técnica. A las
puertas de un sentimiento estético/cyborg de la vida”, ob. cit., p. 82.

55 José ORTEGA Y GASSET, Pasado y porvenir del hombre actual, IX, 655-656.

06 ART. AGIS:06 ART. AGIS  28/05/15  8:59  Página 124

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



ARTIME, M. (2013): “Sobre las complejas relaciones
de democracia, autoritarismo y memoria”, en
Ángela SIERRA y Francisco José MARTÍNEZ (dirs.),
La filosofía ante el ocaso de la democracia re-
presentativa. Barcelona: Laertes, pp.13-32.

CEREZO GALÁN, P. (2011): José Ortega y Gasset y la
razón práctica. Madrid: Biblioteca Nueva.

FERNÁNDEZ AGIS, D. (2008): Ciencia, técnica y poder
político en el pensamiento de José Ortega y
Gasset. Tenerife: Ediciones Idea.

FOUCAULT, M. (2011): El gobierno de sí y de los
otros. Madrid: Akal.

— (2012): Sull’origine dell’ermeneutica del se.
Nápoles: Cronopio.

HEIDEGGER, M. (1990): “Die Technik und die Kehre”,
Anales del Seminario de Metafísica, 29, pp.
129-162.

JOLLY, E. (2010): Nihilisme et technique. Étude sur
Günther Anders. Bruselas: Europhilosophie.

GAOS, J. (2013): Los pasos perdidos, ed. de José 
LASAGA MEDINA. Madrid: Biblioteca Nueva /
Fundación José Ortega y Gasset-Gregorio 
Marañón.

MIQUEL, M. (1992): “Filosofía de la Ciencia en 
Ortega y Gasset”, Anales del Seminario de
Metafísica, homenaje a Sergio Rábade, núme-
ro extra (1992), pp. 127-151.

ORTEGA Y GASSET, J. (2000): “Diario de lectura y es-
tudio filosófico (septiembre 1914-enero
1915)”, ed. de José Luis MOLINUEVO y Domingo
HERNÁNDEZ, Revista de Estudios Orteguianos,
1, pp. 9-25.

— (2004-2010): Obras completas. Madrid: Taurus
/ Fundación José Ortega y Gasset.

— Correspondencia con Joaquín Costa, Archivo
de la Fundación José Ortega y Gasset-
Gregorio Marañón.

— Correspondencia con Julio Caro Baroja, Archi-
vo de la Fundación José Ortega y Gasset-
Gregorio Marañón.

— Notas de trabajo de la carpeta “Ciencia”, sig-
natura 2/27, Archivo de la Fundación José 
Ortega y Gasset-Gregorio Marañón.

— Notas de trabajo de la carpetilla “Humanida-
des”, signatura 6/10/1, Archivo de la Funda-
ción José Ortega y Gasset-Gregorio Marañón.

— Notas de trabajo de la carpetilla “Nuestro tiem-
po”, signatura 10/5/3, Archivo de la Fundación
José Ortega y Gasset-Gregorio Marañón.

— Notas de trabajo de la carpetilla “Sobre la
ciencia física”, signatura 20/11/2, Archivo de
la Fundación José Ortega y Gasset-Gregorio
Marañón.

PADILLA MORENO, J. (2005): “La doble faz de la histo-
ria. Estudio sobre la idea de la historia en 
Ortega y Gasset”, en Fernando H. LLANO ALONSO

y Alfonso CASTRO SÁENZ (eds.), Meditaciones so-
bre Ortega y Gasset. Madrid: Tébar, pp. 172-191.

PIRO, P. (2013): “Dos meditaciones sobre la técni-
ca: El hombre y la técnica de Oswald Spengler
y Meditación de la técnica de Ortega y 
Gasset”, Laguna, 32, pp. 43-58.

PRATA ALVES GOMEZ, L. M. (2001): “Deshumaniza-
ción del arte y deshumanización de la técnica.
A las puertas de un sentimiento estético/
cyborg de la vida”, Revista de Estudios 
Orteguianos, 2, pp. 77-82.

VALERA CANDEL, M. y LÓPEZ FERNÁNDEZ, C. (2001): La
Física en España a través de los Anales de la
Sociedad Española de Física y Química,
1903–1965. Murcia: Servicio de Publicaciones
de la Universidad de Murcia.

WINDING, P. (2000): “La Fundación Rockefeller y el
organismo de salud de la Sociedad de Nacio-
nes: algunas conexiones españolas”, Revista
Española de Salud Pública, 74, pp. 18-26.

ZAMBRANO, M. (1996): Persona y democracia. La
historia sacrificial. Madrid: Siruela.

ZAMORA BONILLA, J. (2005): “El impulso orteguiano de
la ciencia española”, Circunstancia, año 3, 5.

125DOMINGO FERNÁNDEZ AGIS

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

n REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

06 ART. AGIS:06 ART. AGIS  28/05/15  8:59  Página 125

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



06 ART. AGIS:06 ART. AGIS  28/05/15  8:59  Página 126

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Resumen
Este artículo intenta presentar brevemente la re-
cepción de la obra de José Ortega y Gasset en
Polonia. Al inicio mostraremos las primeras prue-
bas de la transmisión del pensamiento orteguia-
no en nuestro país que tuvieron lugar antes de la
II.ª Guerra Mundial. Inmediatamente pasaremos
a estudiar los proyectos que ha habido para fa-
miliarizar a los lectores polacos con la filosofía
de Ortega en el período de posguerra y contem-
poráneo. Al final, presentaremos las caracterís-
ticas de los estudios orteguianos en Polonia y
las tendencias principales de interpretación de
Ortega por los investigadores polacos.

Palabras clave
José Ortega y Gasset, filosofía, recepción, influen-
cia, Polonia, circunstancia, historia

Abstract
The purpose of this paper is to provide concise
presentation of the reception of the works of
Jose Ortega y Gasset in Poland. Firstly, we will
present the first attempts at spreading the
Ortegian idea in our country which took place
before the Second World War. We will then
discuss post-war and contemporary projects
aimed at familiarizing Polish readers with his
philosophy. Finally, we will describe the
character of the studies on Ortega conducted in
Poland and main tendencies in interpretation of
his works by Polish researchers.

Keywords
José Ortega y Gasset, philosophy, reception,
influence, Poland, circumstance, history

La recepción de la obra de José Ortega y Gasset
en Polonia*

Dorota Leszczyna

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

* Texto basado en la comunicación pronunciada, el 17 de noviembre de 2011, en el Congre-
so Internacional Ortega y Gasset. Nuevas lecturas. Nuevas perspectivas. A propósito de la nueva edición de
sus Obras completas. El Congreso contó con financiación del Ministerio de Economía y Com-
petitividad vía la Acción complementaria FFI2011-13002-E.

1 José ORTEGA Y GASSET, “Don Juan”, Comoedia, 3 (1926).
2 José ORTEGA Y GASSET, “Atlantydy”, Droga, 2 (1929).

Hasta los años 70 del siglo pasado Ortega era poco conocido en Polo-
nia. Durante el período de entreguerras aparecieron las primeras tra-
ducciones de sus textos. En los años 20 se editó la primera versión al

polaco de Don Juan (1926)1 y de Las Atlántidas (1929)2. Sin embargo la filoso-
fía orteguiana se hallaba aún al margen de los principales estudios filosóficos.
Poco cambió después de la II.ª Guerra Mundial, cuando la situación política
no favoreció la difusión de la obra orteguiana en el país. Las ideas expresa-
das, por ejemplo, en La rebelión de las masas despertaban la inquietud de las 

07 ART. DOROTA:07 ART. DOROTA  28/05/15  9:00  Página 127

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Leszczyna, D. (2015). La recepción de la obra de José Ortega y Gasset en Polonia. Revista 
de Estudios Orteguianos, (30), 127-134.
https://doi.org/10.63487/reo.359

ORCID: 0000-0001-5172-0911



autoridades polacas porque eran contrarias a la ideología comunista y a la doc-
trina del marxismo que Ortega encarnizadamente criticaba3.

El cambio a este respecto sucedió en los años 70. En aquel tiempo apare-
cieron numerosas traducciones de los ensayos de Ortega y artículos dedicados
a su filosofía. Entonces, se tradujeron, entre otros, “Las dos ironías o Sócrates
y Don Juan” (1973)4, “Nuevos síntomas” (1975)5 y Misión de la Universidad
(1978)6. Los más significativos autores polacos de este período que se ocupa-
ron del pensamiento orteguiano fueron Stanisław Borzym, que publicó un tra-
bajo Sobre el raciovitalismo de Ortega y Gasset (1970)7, Stanisław Cichowicz con
su ensayo titulado José Ortega y Gasset (1979)8 y Lech Grudziński, que escribió
los textos sobre La antropología en la filosofía de la historia de Ortega (1979)9 y so-
bre El hombre entre la gente (1979)10, en el que analizó el problema de lo per-
sonal y lo social en el pensamiento de Ortega.

La popularidad de la filosofía orteguiana en Polonia creció de modo impor-
tante en los años 80. El centenario del nacimiento de Ortega, celebrado en 1983,
fue una oportunidad muy buena para despertar el interés por su pensamiento y
reflexionar profundamente sobre la problemática de su doctrina. En 1980, se pu-
blicó el primer libro con las traducciones de los textos de Ortega, La deshumani-
zación del arte y otros ensayos11, que contiene aparte de La deshumanización otros
textos orteguianos como “Adán en el Paraíso”, “¿Qué es leer?”, “Las dos gran-
des metáforas”, “Fraseología y sinceridad”, Idea del Teatro, “Musicalia”, “Sobre la
crítica de arte”, “De la crítica personal”, “Meditaciones del Escorial” y “Vitali-
dad, alma, espíritu”. Dos años después aparecieron más trabajos de Ortega edi-
tados bajo del título La rebelión de las masas y otros ensayos sociológicos (1982)12.

128 La recepción de la obra de José Ortega y Gasset en Polonia

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

3 Véase Stanisław CICHOWICZ, O refleksję konkretnją. Cztery przykłady historyczne. Gdańsk: Sło-
wo / Obraz / Terytoria, 2002, p. 76.

4 José ORTEGA Y GASSET, “Dwie ironie, albo Sokrates i Don Juan”, Literatura na Świecie, 2
(1975).

5 José ORTEGA Y GASSET, “Nowe symptomy”, Literatura na Świecie, 2 (1975).
6 José ORTEGA Y GASSET, “Misja uniwersytetu”, Znak, 5, (1978).
7 Stanisław BORZYM, “O racjowitalizmie Ortegi y Gasseta”, Studia Filozoficzne, 4-5 (1970),

pp. 301-306.
8 Stanisław CICHOWICZ, “José Ortega y Gasset”, Twórczość, 12 (1979), pp. 93-97.
9 Lech GRUDZIŃSKI, “Antropologiczne przesłanki historiozofii José Ortegi y Gasseta”,

Zeszyty Naukowe Wydziału Humanistycznego Uniwersytetu Gdańskiego, Filozofia i Socjologia, 2 (1979),
pp. 53-71.

10 Lech GRUDZIŃSKI, “Człowiek w�ród ludzi – «osobowe» i «społeczne» w ujęciu José Orte-
gi y Gasseta”, Zeszyty Naukowe Wydziału Humanistycznego Uniwersytetu Gdańskiego, Filozofia i Socjo-
logia, 3 (1979), pp. 73-89.

11 José ORTEGA Y GASSET, Dehumanizacja sztuki i inne eseje, trad. de Piotr NIKLEWICZ y
Henryk WOŹNIAKOWSKI. Warszawa: Czytelnik, 1980.

12 José ORTEGA Y GASSET, Bunt mas i inne pisma socjologiczne, trad. de Piotr NIKLEWICZ.
Warszawa: PWN, 1982.

07 ART. DOROTA:07 ART. DOROTA  28/05/15  9:00  Página 128

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Al mismo tiempo, Eugeniusz Górski, filósofo polaco y gran conocedor de
la cultura y filosofía española, publicó el primer libro sobre Ortega titulado
José Ortega y Gasset y la crisis de la ideología española (1982)13. Este trabajo estu-
dia los elementos fundamentales de la filosofía orteguiana, presentándola en
el contexto histórico y cultural de la España de su tiempo. Górski describe la
relación de Ortega con los representantes de la “Generación de 1898”, sobre
todo con Miguel de Unamuno, indicando su proyecto común de revitalizar la
vida cultural española. El autor polaco muestra también los vínculos intelec-
tuales de Ortega con los filósofos alemanes. Escribe sobre sus estudios en
Leipzig, Berlín y Marburgo y sus encuentros con Wilhelm Wundt, Georg
Simmel, Hermann Cohen y Paul Natorp. Al final Górski estudia el pensa-
miento orteguiano en el contexto de la filosofía de Heidegger, presentando las
afinidades y diferencias entre ambos filósofos. En el mismo año apareció otro
trabajo muy importante de Eugeniusz Górski dedicado a la relación de Ortega
con Unamuno bajo del título Los problemas del hombre en la filosofía de Unamuno
y Ortega y Gasset (1982)14.

Durante los años 80, se publicaron también numerosos artículos sobre la fi-
losofía orteguiana. Aquí podemos mencionar los trabajos de Krzysztof Wiec-
zorek: “El modelo creativo del hombre de José Ortega y Gasset” (1984)15,
“Ortega y Gasset – el teatro y la metáfora” (1983)16, “El perfil de la antropo-
logía filosófica de José Ortega y Gasset” (1984)17, “Historia como sistema. La po-
lémica de Ernst Cassirer con José Ortega y Gasset” (1996)18; de Jarosław
Gowin: “Ortega y Gasset y la misión de la filosofía” (1986)19, “La filosofía de
la vida de Ortega y Gasset” (1987)20; o de Ryszard Palacz: “José Ortega y
Gasset” (1982)21, “Los clásicos de la filosofía” (1988)22.

129DOROTA LESZCZYNA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

13 Eugeniusz GÓRSKI, José Ortega y Gasset i kryzys ideologii hiszpańskiej. Wrocław: Ossolineum,
1982.

14 Eugeniusz GÓRSKI, “Problemy człowieka w filozofii Unamuna i Ortegi y Gasseta”, en Eu-
geniusz GÓRSKI (ed.), Problemy człowieka we współczesnej myśli hiszpańskiej. Kraków: Wydawnict-
wo Literackie, 1982, pp. 63-106.

15 Krzysztof WIECZOREK, “Kreatywistyczny model człowieka u José Ortegi y Gasseta”, Stu-
dia Filozoficzne, 3 (1984), pp. 69-85.

16 Krzysztof WIECZOREK, “Ortega y Gasset – teatr i metafora”, Człowiek i Światopogląd, 5
(1983), pp. 115-125.

17 Krzysztof WIECZOREK, “Zarys antropologii filozoficznej José Ortegi y Gasseta”, Prace
Naukowe Uniwersytetu Śląskiego, 655 (1984), pp. 85-101.

18 Krzysztof WIECZOREK, “Historia jako system. Polemika Ernsta Cassirera z José Ortegą
y Gassetem”, Edukacja Filozoficzna, 21 (1996), pp. 17-29.

19 Jarosław GOWIN, “Ortega y Gasset a misja filozofii”, Studia Filozoficzne, 5 (1986), pp. 99-114.
20 Jarosław GOWIN, “Ortegia�ska filozofia .zycia”, Znak, 8-9 (1987), pp. 25-40.
21 Ryszard PALACZ, “José Ortega y Gasset”, Argumenty, 26 (1982), p. 15.
22 Ryszard PALACZ, “José Ortega y Gasset”, en Klasycy filozofii. Warszawa: Krajowa Agenc-

ja Wydawnicza, 1988, pp. 267-273.

07 ART. DOROTA:07 ART. DOROTA  28/05/15  9:00  Página 129

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



El interés por la filosofía orteguiana tampoco disminuyó en los años 90. Du-
rante la última década del siglo pasado el lector polaco recibió los siguientes
trabajos, muy importantes, de Ortega: ¿Por qué se vuelve a la filosofía?, que 
contiene el texto El tema de nuestro tiempo (1992)23, Velázquez y Goya (1993)24, En
torno a Galileo (1993)25. En este período, al círculo de los conocedores pola-
cos de la filosofía española se incorporó Mieczysław Jagłowski publicando los
textos dedicados a los principales representantes de la escuela formada por 
Ortega y conocida como la Escuela de Madrid, es decir, a Julián Marías26, 
Xavier Zubiri27 y María Zambrano28.

En 1996 apareció otro trabajo de Eugeniusz Górski sobre “La difusión de
la obra de Ortega en Polonia” (1996)29, donde se presentaba el estado y el ca-
rácter de los estudios orteguianos en nuestro país.

Al principio del siglo XXI apareció la primera versión al polaco de la obra
monumental de Ortega: La idea de principio en Leibniz y la evolución de la teoría de-
ductiva, traducida por Ewa Burska (2004)30. Este libro ha cambiado la manera
de percibir a Ortega sólo como un sociólogo, político o periodista español, y
ahora se le presenta como un filósofo que posee un enorme conocimiento en el
ámbito de la historia de filosofía.

En el año 2005, se publicó el libro de Krzysztof Polit bajo del título La cri-
sis de la civilización del Occidente en el pensamiento de José Ortega y Gasset31. En este
trabajo, la categoría central alrededor de la cual se forma la interpretación de
la obra de Ortega es la crisis que, según Polit, emana de toda la filosofía orte-
guiana y se revela en los diversos órdenes de la vida occidental, es decir, en 
metafísica, ciencia, arte, política y sociedad. El autor polaco defiende la 
afirmación orteguiana de que todo en Europa se ha vuelto cuestionable. Pero,

130 La recepción de la obra de José Ortega y Gasset en Polonia

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

23 José ORTEGA Y GASSET, Po co wracamy do filozofii, trad. de Ewa BURSKA, Magda IWIŃSKA

y Anna JANCEWICZ. Warszawa: Spacja, 1992.
24 José ORTEGA Y GASSET, Velázquez i Goya, trad. de Rajmund KALICKI. Warszawa: Czytel-

nik, 1993.
25 José ORTEGA Y GASSET, Wokół Galileusza, trad. de Rajmund KALICKI. Warszawa: Spacja,

1993.
26 Mieczysław JAGŁOWSKI, Rozum i .zycie. Filozofia racjo witalizmu Júliana Maríasa. Olsztyn:

UWM, 1998.
27 Mieczysław JAGŁOWSKI, Realizm transcendentalny Xaviera Zubiriego. Olsztyn: UWM, 2000.
28 Mieczysław JAGŁOWSKI, María Zambrano: Anamneza i filozofia poetyckiego zbawienia. Kęty:

Wydawnictwo Marek Drzewiecki, 2009.
29 Eugeniusz GÓRSKI, “La difusión de la obra de Ortega en Polonia”, Acta Universitatis Wra-

tislaviensis. Estudios Hispánicos, 5 (1996), pp. 197-224.
30 José ORTEGA Y GASSET, Ewolucja teorii dedukcyjnej. Pojęcie zasady u Leibniza, trad. de Ewa

BURSKA. Gdańsk: Słowo / Obraz / Terytoria, 2004.
31 Krzysztof POLIT, Kryzys cywilizacji Zachodu w myśli José Ortegi y Gasseta. Lublin: Wydaw-

nictwo Uniwersytetu Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie, 2005.

07 ART. DOROTA:07 ART. DOROTA  28/05/15  9:00  Página 130

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



131DOROTA LESZCZYNA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

32 Ryszard GAJ, José Ortega y Gasset. Warszawa: PWN, 2007.
33 José ORTEGA Y GASSET, Medytacje o don Kichocie, trad. de Janusz WOJCIESZAK. Warsza-

wa: Muza, 2008.
34 Dorota LESZCZYNA, José Ortega y Gasset. Dziedzictwo Kanta i neokantyzmu marburskiego.

Wrocław: Arboretum, 2011.

como destaca Polit, según Ortega, la duda es “el elemento creador y el estrato
sustancial del hombre”. Por ello, esta crisis que abarca todos los ámbitos de
nuestro mundo es necesaria para “convertirse el náufrago en nadador” y con-
servar el poder creador del hombre occidental.

Dos años después, en 2007, apareció el libro de Ryszard Gaj José Ortega y
Gasset32 que se editó en la famosa serie polaca que presenta a los más grandes
filósofos titulada Pensamientos y Hombres. Este trabajo intenta mostrar al lector
los elementos sustanciales de la filosofía de Ortega como su metafísica, so-
ciología, ética, estética y su filosofía política. El libro de Gaj contiene además
traducciones de los siguientes ensayos de Ortega, entre otros: Vieja y nueva po-
lítica, “Ensayo de estética a manera de prólogo”, “Verdad y perspectiva”, “Na-
da moderno y muy siglo XX”, “Pleamar filosófica” y “Apuntes sobre el
pensamiento, su teurgia y su demiurgia”.

En 2008 se publicó la primera versión al polaco de Meditaciones del Quijote33,
traducida por Janusz Wojcieszak, que según numerosos investigadores de la
filosofía orteguiana es el más importante libro de Ortega, en el cual presentó
un germen de su doctrina del raciovitalismo, es decir, la teoría de la circuns-
tancia, el proyecto de la razón vital y el problema de la verdad comprendida
como aletheia y apocalipsis.

Tres años después, en 2011, apareció el libro de Dorota Leszczyna titulado
La herencia de Kant y del neokantismo de Marburgo en la filosofía de José Ortega y 
Gasset34. Este trabajo intenta estudiar el legado de la filosofía de Kant y de los
neokantianos de Marburgo en la obra de Ortega. Se examinan por un lado las
conexiones orteguianas con el pensamiento de Kant, pero, al mismo tiempo, se
muestra su profunda relación intelectual con los fundadores de la Escuela 
de Marburgo, es decir, con Hermann Cohen y Paul Natorp. En este libro 
se defiende la afirmación de que según Ortega es preciso conservar la inter-
pretación neokantiana de la filosofía de Kant para poder desarrollarla y supe-
rarla. La vuelta a Kant en Ortega significa recuperar de la filosofía kantiana
un germen de la razón vital y vincular la realidad de la vida con la realidad de
la razón. Por ello, Ortega no intenta interpretar a Kant sólo epistemológica-
mente, es decir, buscando una teoría del conocimiento, como lo hacen Cohen
y Natorp, sino también ontológicamente, encontrando una nueva pregunta
acerca del ser humano y de la vida de cada cual.

07 ART. DOROTA:07 ART. DOROTA  28/05/15  9:00  Página 131

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



En 2012 se publicó otro libro de Leszczyna sobre Ortega titulado José 
Ortega y Gasset y su formación en las universidades alemanas35. El objetivo de este
trabajo es indagar en las zonas menos conocidas que están relacionadas con su
estancia y estudios filosóficos en Alemania: entre los años 1905 y 1911. No ca-
be duda de que este “episodio” es el más importante para la formación intelec-
tual de Ortega y que influyó en su doctrina filosófica. Ortega, ya en el año
1904, tomó la decisión de continuar sus estudios filosóficos en Alemania. Se
dio cuenta perfectamente de que la vida española necesitaba un impulso de re-
novación cultural e intelectual y que podía lograrlo sólo a través de la filosofía
europea, especialmente de la alemana. Por lo tanto, Ortega fue a Alemania 
y empezó sus estudios en tres universidades alemanas: Leipzig, Berlín y 
Marburgo. Sobre todo, los encuentros con Cohen y Natorp dejaron en Ortega
una profunda huella e influyeron en su doctrina filosófica. En Marburgo, el fi-
lósofo español conoció también a Nicolai Hartmann, Heinz Heimsoeth, Paul
Scheffer o Władysław Tatarkiewicz, con quienes discutía sobre la filosofía de
Parménides, Platón y Kant, a la vez que asistía a los cursos universitarios. 
Ortega llamó, en el “Prólogo para alemanes”, “la generación de 1911” a este
grupo de los jóvenes que estudiaban en la Universidad marburguesa. Presen-
tó también allí un programa intelectual de este grupo que abarcaba cuatro ele-
mentos: primero, renovar una cuestión de veracidad que significa presentar las
cosas como verdaderamente son sin interpretaciones forzadas; segundo, hacer
filosofía de manera sistemática, es decir, empezando por los problemas filo-
sóficos y no por las construcciones mentales o sistemas; tercero, recuperar la re-
flexión ontológica, sobre el ser entendido como predicado, frente al neokantis-
mo que reduce toda la filosofía a teoría del conocimiento; cuarto, superar el
idealismo, es decir, abandonar la noción de la “conciencia” que es un tumor que
devora el mundo real, lo encierra dentro de su “prisión” y convierte lo real en
su propio contenido.

Este libro incluye, además, dos textos de Ortega traducidos por primera
vez al polaco: “Reflexiones de centenario (1724-1924)” y “Filosofía pura. Ane-
jo a mi folleto Kant”, ambos de su pequeño libro sobre Kant. Son trabajos muy
importantes en los que Ortega presentó su interpretación ontológica de la fi-
losofía kantiana superando la recepción marburguesa de Kant, la cual estaba
limitada a la teoría del conocimiento.

En el año 2013, apareció en la editorial Aureus de Cracovia la traducción
polaca de Prólogo para alemanes36. Este texto de Ortega es uno de los más im-

132 La recepción de la obra de José Ortega y Gasset en Polonia

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

35 Dorota LESZCZYNA, José Ortegi y Gasseta studia na niemieckich uniwersytetach. Kraków: Au-
reus, 2012.

36 José ORTEGA Y GASSET, Wprowadzenie dla niemieckich czytelników, trad. de Dorota LESZCZY-
NA. Kraków: Aureus, 2013.

07 ART. DOROTA:07 ART. DOROTA  28/05/15  9:00  Página 132

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



portantes en el que el pensador español presenta su camino intelectual y mues-
tra las raíces de su doctrina filosófica, que brota de sus estudios sobre la filo-
sofía alemana, tanto la clásica: Kant, Fichte, Schelling, Hegel, como la
contemporánea: neokantismo, filosofía de la vida, fenomenología.

Finalmente, podemos decir que lo que caracteriza los estudios orteguianos
en Polonia es su fragmentariedad y la falta de espíritu sistemático. Hasta aho-
ra no disponemos de muchas traducciones de textos importantes de Ortega.
Permanecen desconocidos para el lector polaco sus estudios sobre Kant, 
Hegel, Scheler y Dilthey. No tenemos la versión polaca de ¿Qué es filosofía? o
de Principios de Metafísica según la razón vital, en los cuales el filósofo presenta los
más importantes elementos de su pensamiento. Tampoco se estudia la génesis
de la obra de Ortega, sus inspiraciones, las que se pueden encontrar, sobre 
todo, en la filosofía alemana, es decir, en Kant, Hegel, Dilthey o Husserl. Esta
laguna en nuestras investigaciones sobre la filosofía orteguiana provoca que en
Polonia Ortega sea más conocido como periodista, sociólogo o historiador que
como filósofo y que su obra no siempre haya sido debidamente entendida por
los polacos. Entonces, podríamos concluir diciendo que la filosofía orteguiana
es todavía un ámbito indescifrable en este país y que aún queda mucho que ha-
cer por el estudio del legado de Ortega. l

Fecha de recepción: 02/07/2014
Fecha de aceptación: 10/02/2015

133DOROTA LESZCZYNA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

n REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

BORZYM, S. (1970): “O racjowitalizmie Ortegi y
Gasseta”, Studia Filozoficzne, 4-5, pp. 301-
306.

CICHOWICZ, S. (1979): “José Ortega y Gasset”,
Twórczość, 12, pp. 93-97.

— (2002): O refleksję konkretną�. Cztery przykłady
historyczne. Gdańsk: Słowo / Obraz / Terytoria.

GAJ, R. (2008): José Ortega y Gasset. Warszawa:
PWN.

GOWIN, J. (1986): “Ortega y Gasset a misja filozo-
fii”, Studia Filozoficzne, 5, pp. 99-114.

— (1987): “Ortegiańska filozofia .zycia”, Znak, 8-
9, pp. 25-40.

GRUDZIŃSKI, L. (1979): “Antropologiczne przesłanki
historiozofii José Ortegi y Gasseta”, Zeszyty

Naukowe Wydziału Humanistycznego
Uniwersytetu Gdańskiego, Filozofia i
Socjologia, 2, pp. 53-71.

— (1979): “Człowiek w�ród ludzi – «osobowe» i
«społeczne» w ujęciu José Ortegi y Gasseta”,
Zeszyty Naukowe Wydziału Humanistycznego
Uniwersytetu Gdańskiego, Filozofia i
Socjologia, 3, pp. 73-89.

GÓRSKI, E. (1982): José Ortega y Gasset i kryzys ide-
ologii hiszpańskiej. Wrocław: Ossolineum.

— (1982): “Problemy człowieka w filozofii
Unamuna i Ortegi y Gasseta”, en E. GÓRSKI

(ed.), Problemy człowieka we współczesnej
myśli hiszpańskiej. Kraków: Wydawnictwo
Literackie, pp. 63-106.

07 ART. DOROTA:07 ART. DOROTA  28/05/15  9:00  Página 133

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 

mayo-octubre 



— (1996): “La ón de la obra de Ortega en
Polonia”, Acta Universitatis Wratislaviensis.
Estudios Hispánicos, 5, pp. 197-224.

JAGŁOWSKI, M. (1998): Rozum i .zycie. Filozofia racjo
witalizmu Júliana Maríasa. Olsztyn: UWM.

— (2000): Realizm transcendentalny Xaviera
Zubiriego. Olsztyn: UWM.

— (2009): María Zambrano: Anamneza i filozofia
poetyckiego zbawienia. Kęty: Wydawnictwo
Marek Drzewiecki.

LESZCZYNA, D. (2011): José Ortega y Gasset.
Dziedzictwo Kanta i neokantyzmu marburs-
kiego. Wrocław: Arboretum.

— (2012): José Ortegi y Gasseta studia na nie-
mieckich uniwersytetach. Kraków: Aureus.

ORTEGA Y GASSET, J. (1980): Dehumanizacja sztuki i
inne eseje, trad. de P. NIKLEWICZ y H. WOŹNIA-
KOWSKI. Warszawa: Czytelnik.

— (1982): Bunt mas i inne pisma socjologiczne,
trad. de P. NIKLEWICZ. Warszawa: PWN.

— (1992): Po co wracamy do filozofii, trad. de E.
BURSKA, M. IWIŃSKA y A. JANCEWICZ. Warszawa:
Spacja.

— (1993): Velázquez i Goya, trad. de R. KALICKI.
Warszawa: Czytelnik.

— (1993): Wokół Galileusza, trad. de R. KALICKI.
Warszawa: Spacja.

— (2004): Ewolucja teorii dedukcyjnej. Pojęcie
zasady u Leibniza, trad. de E. BURSKA. Gdańsk:
Słowo / Obraz / Terytoria.

— (2009): Medytacje o don Kichocie, trad. de J.
WOJCIESZAK. Warszawa: Muza.

— (2012): Czysta filozofia. Aneks do mojej bros-
zury o Kancie, trad. de D. LESZCZYNA. Kraków:
Aureus.

— (2012): Kant. Refleksje w dwusetną rocznicę
urodzin, trad. de D. LESZCZYNA. Kraków: Aureus.

— (2013): Wprowadzenie dla niemieckich czytel-
ników, trad. de D. LESZCZYNA. Kraków: Aureus.

PALACZ, R. (1982): “José Ortega y Gasset”,
Argumenty, 26, p. 15.

— (1988): “José Ortega y Gasset”, en Klasycy filo-
zofii. Warszawa: Krajowa Agencja
Wydawnicza, pp. 267-273.

POLIT, K. (2005): Kryzys cywilizacji Zachodu w myśli
José Ortegi y Gasseta. Lublin: Wydawnictwo
Uniwersytetu Marii Curie-Skłodowskiej w
Lublinie.

WIECZOREK, K. (1983): “Ortega y Gasset – teatr i
metafora”, Człowiek i Światopogl�d, 5, pp.
115-125.

— (1984): “Kreatywistyczny model człowieka u
José Ortegi y Gasseta”, Studia Filozoficzne, 3,
pp. 69-85.

— (1984): “Zarys antropologii filozoficznej José
Ortegi y Gasseta”, Prace Naukowe
Uniwersytetu Śląskiego, 655, pp. 85-101.

— (1996): “Historia jako system. Polemika Ernsta
Cassirera z José Ortegą y Gassetem”,
Edukacja Filozoficzna, 21, pp. 17-29.

134 La recepción de la obra de José Ortega y Gasset en Polonia

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

07 ART. DOROTA:07 ART. DOROTA  28/05/15  9:00  Página 134

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Resumen
El objetivo principal de este artículo es doble:
por un lado, exponer la idea de Ortega de Uni-
versidad y el concepto de cultura que la funda-
menta en Misión de la Universidad; por otro,
exponer la reelaboración teórica y aplicación de
esa idea por Manuel García Morente en la 
reforma de la Facultad de Filosofía y Letras de
la Universidad de Madrid; y, especialmente, por
Jaime Benítez en la reforma de la Universidad
de Puerto Rico.

Palabras clave
Ortega y Gasset, Manuel García Morente, Jaime
Benítez, Universidad, reforma, cultura

Abstract
The aim of this paper is double: on the one hand,
to elucidate Ortega’s idea of University and the
concept of culture that is at the basis of his
Mission of the University; on the other, to expound
the theoretical re-elaboration and application of
this idea on the part of Manuel García Morente as
regards the reform of the Faculty of Philosophy
and Letters of the University of Madrid and
(especially) on the part of Jaime Benítez as regards
the reform of the University of Puerto Rico.

Keywords
Ortega y Gasset, Manuel García Morente, Jaime
Benítez, University, reform, culture

Idea y reforma de la Universidad: 
José Ortega y Gasset,

Manuel García Morente y Jaime Benítez*
José Emilio Esteban Enguita

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

* Este trabajo se enmarca en el proyecto de investigación La “Escuela de Madrid” y la búsqueda
de una filosofía primera a la altura de los tiempos (FFI2009-11707).

Desde un punto de vista filosófico, que es el adoptado de forma pri-
mordial en este artículo, la idea de Universidad se orienta princi-
palmente a la determinación de los fines que, en un momento histó-

rico, deben regir la institución responsable de la educación superior y servir
como fundamento de su ideario educativo. La idea, en este caso, cumple una
función mediadora entre la teoría o el pensamiento filosófico de los cuales se
nutre y en los que se sostiene, y la aspiración práctica que la acompaña y le
insufla vitalidad, a saber: su encarnación institucional mediante la fundación
de la Universidad o, si ya está fundada, su reforma. Con este artículo preten-
demos, por un lado, exponer tanto la idea de Universidad que Ortega nos
ofrece en Misión de Universidad como algunos trazos principales del sustrato fi-
losófico en el que se apoya –su peculiar Lebensphilosophie–, sin olvidar el tras-
fondo de crisis europea y española que afronta Ortega con su diagnóstico

08 ART. ENGUITA:08 ART. ENGUITA  28/05/15  9:00  Página 135

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Esteban Enguita, J. E. (2015). Idea y reforma de la Universidad: José Ortega y Gasset, 
Manuel García Morente y Jaime Benítez. Revista de Estudios Orteguianos, (30), 135-153.
https://doi.org/10.63487/reo.360 

ORCID: 0000-0001-9208-6603



histórico de La rebelión de las masas, obra estrechamente vinculada a Misión de
la Universidad. Bajo este horizonte de convulsión europea, la idea y el ideal de
Universidad de Ortega se presenta como una pieza imprescindible y de má-
xima relevancia para una adecuada formación cultural que permita a las mi-
norías recuperar el poder espiritual conquistado por las masas. La
transmisión de la cultura al “hombre medio” de acuerdo a las circunstancias y
exigencias de las sociedades europeas contemporáneas se convierte para 
Ortega en el requisito principal, aunque no el único, que debe satisfacer la
institución universitaria. Realzaremos el perfil de esta posición orteguiana
contrastándola con la idea weberiana de Universidad, polarizada por la in-
vestigación científica y la formación entregada a la capacitación profesional.
El otro lado del artículo tiene por objeto presentar las aventuras y desventu-
ras de una idea que persigue su realización o, dicho en términos no metafóri-
cos: mostrar, en primer lugar, la influencia filosófica de los planteamientos
orteguianos en las ideas acerca de la Universidad de Manuel García Morente
y en su contribución a la reforma de la Facultad de Filosofía Letras de la Uni-
versidad de Madrid en tiempos de la Segunda República y antes de la catás-
trofe de la Guerra Civil; en segundo lugar, presentar la ascendencia
orteguiana sobre Jaime Benítez, cuya reforma de la Universidad de Puerto
Rico, de la que fue rector desde los años cuarenta a los sesenta del siglo pa-
sado, se lleva a cabo bajo la inspiración de las ideas de su maestro. El espíri-
tu de Ortega migra al Caribe y se manifiesta de múltiples modos y en parte
transfigurado en la obra de Benítez titulada Ética y estilo en la Universidad, re-
ferencia fundamental a nuestro juicio para mostrar el profundo influjo del ma-
estro sobre el discípulo en la cuestión que nos atañe.

Comenzando con unas consideraciones que indican algunos aspectos re-
levantes del origen de Misión de la Universidad (1), seguiremos con el análisis
de la presencia de dos concepciones capitales de Ortega sobre la Universi-
dad en las ideas al respecto de García Morente, que calan en el proyecto de
reforma de la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Madrid 
impulsado en gran medida por éste (2); continuaremos con la exposición de
los conceptos medulares de Ortega implicados en Misión de la Universidad,
procediendo en este momento a comparar la idea de Universidad de Ortega
con la de Max Weber en su célebre conferencia Ciencia como vocación (3), y fi-
nalizaremos mostrando la evidente impronta de las ideas de Ortega en su dis-
cípulo Jaime Benítez, tanto en lo que respecta a su concepción de la
Universidad y a su filosofía de la educación como a la reforma de la Univer-
sidad de Puerto Rico que protagonizó, centrándonos para tal fin en su obra
anteriormente citada (4).

136 Idea y reforma de la Universidad: José Ortega y Gasset, Manuel García Morente y Jaime Benítez

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

08 ART. ENGUITA:08 ART. ENGUITA  28/05/15  9:00  Página 136

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



1. Génesis de Misión de la Universidad

La aceptación por parte de Ortega de la invitación de la Federación Uni-
versitaria Escolar (FUE) para que hablara en una conferencia sobre “asuntos
de reforma universitaria”, acto que se celebró el 9 de octubre de 1930, daría lu-
gar a la publicación en 1936, en la Editorial Revista de Occidente, de la obra
Misión de la Universidad. Asimismo, en 1930 sale a la luz La rebelión de las masas.
Que en el mismo año se publique una de las obras más controvertidas de 
Ortega y se pronuncie una conferencia, inmediatamente ampliada y sacada en
el periódico El Sol en siete entregas, sobre una idea de Universidad que podría
convertirse en principio rector de una reforma universitaria, no es mera coin-
cidencia cronológica, pues ambos textos están íntimamente relacionados. De
hecho, ambos tienen como telón de fondo la crisis cultural y social que pade-
cía no sólo España, sino la Europa de su tiempo, que ya empezaba a dejar de
ser para el filósofo madrileño la solución a los problemas españoles; y ambos
comparten el mismo diagnóstico sobre el presente, amenazado por una nueva
barbarie cuya raíz se encontraba para Ortega en el desacato de las masas y en
su aspiración a la hegemonía social. Si el peligro de la recaída en la barbarie es
la consecuencia de la debilidad y la progresiva disolución de la cultura, enton-
ces, dado que la Universidad es su custodio y, más aún, tiene en gran medida
la responsabilidad de la formación y la reproducción de los que han de “man-
dar” en la sociedad, es decir, de aquéllos que disfrutan –o deberían disfrutar–
del “poder espiritual”, la reforma de la Universidad no ha de ser para Ortega,
sin duda alguna, la menor dentro de una regeneración institucional que pudie-
ra neutralizar el pernicioso efecto derivado de la pretensión, acompañada por
el éxito en muchos lugares, de predominio social de la muchedumbre.

Lo cierto es que Ortega sabía que eran tiempos de mudanza, que forzosa-
mente se imponía un cambio, una apertura de nuevas posibilidades en aquella
hora española, pues la situación de aquella sociedad, en su vertiente política
(Estado) y cultural (Universidad), era insostenible. Por ello considera afortu-
nados a los jóvenes a los que se dirige: “No saben bien ustedes los jóvenes, la
suerte que han tenido: llegan a la vida en una ocasión magnífica de los desti-
nos españoles, cuando el horizonte se abre, y muchas, muchas grandes cosas
van a ser posibles, entre ellas un nuevo Estado y una nueva Universidad”1. En-
tusiasmado acude al encuentro para hablar de la reforma, pero, como contra-
punto que inmediatamente enfría el entusiasmo, sin mucha fe. La inevitable
caída de las corroídas instituciones fundamentales de la sociedad española trae
consigo la apertura de un espacio en el que hay que construir de nuevo. Las

137JOSÉ EMILIO ESTEBAN ENGUITA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

1 IV, 1036.

08 ART. ENGUITA:08 ART. ENGUITA  28/05/15  9:00  Página 137

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



posibilidades generadas por esa apertura han de ejecutarse, y aquí encuentra
Ortega el motivo por el que no albergaba muchas esperanzas de que el desea-
do cambio oteado en el horizonte fuera llevado a cabo. El problema estribaba
en que el filósofo madrileño no encontraba en España el “sujeto” de la refor-
ma. No había grupo que estuviera a la altura de lo que demandaba la circuns-
tancia, porque el mal radical que afectaba a las cosas españolas tiene para él un
nombre: “chabacanería”. El estar “fuera de forma” de la sociedad española hi-
poteca la realización de las transformaciones que exigía el momento, pues
¿quién podría realizarlas?

La falta de fe de Ortega se vería por desgracia confirmada por el desampa-
ro de la República ante la incredulidad y el rechazo que sobre ella tuvo una
gran parte de la sociedad española; más aún: sería sobrepasada con creces por
la catástrofe de la Guerra Civil. Sin embargo, en el caso de la Universidad, de
forma parcial y durante un lustro, y antes de que todo fuera anegado por la vio-
lencia y el horror, la reforma, si no éxitos incontestables, sí tuvo logros que no
deben pasar desapercibidos y de los que Ortega no fue en absoluto ajeno. Jo-
sé Gaos no carece de razón cuando sostiene que un empeño determinante de
la Segunda República española se focaliza en una reforma del sistema educa-
tivo español, principalmente en su base –la instrucción primaria–, pero tam-
bién en la segunda enseñanza y en los estudios superiores. En el caso de la
Universidad considera, como mascarones de proa del ímpetu reformista, la Fa-
cultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Madrid y la Universidad In-
ternacional de Verano en Santander2, a lo que habría que agregar la Facultad
de Filosofía y Letras de la Universidad de Barcelona. A este respecto, el 15 de
septiembre de 1931 se promulgaba el decreto para la modificación de la orga-
nización docente y la estructura de las enseñanzas de las dos facultades men-
cionadas, a las que se otorgaba un “régimen de excepción”: se las confería la
competencia para la elaboración de sus planes de estudios y se concebía esta
reforma puntual como un experimento previo a una reforma general de la Uni-
versidad española. De entre los que participaron en la reforma de las Faculta-
des de Filosofía y Letras nos interesa para el asunto que nos ocupa uno, no uno
cualquiera y con seguridad la figura más destacada: Manuel García Morente,
a la sazón decano, de 1932 a 1936, de la Facultad de Filosofía y Letras de Ma-
drid en su corto periodo de vida “republicana”.

138 Idea y reforma de la Universidad: José Ortega y Gasset, Manuel García Morente y Jaime Benítez

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

2 Cfr. José GAOS, Obras completas. México D. F.: Universidad Nacional Autónoma de Méxi-
co, 1990, vol. VI, pp. 249-257.

08 ART. ENGUITA:08 ART. ENGUITA  28/05/15  9:00  Página 138

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



139JOSÉ EMILIO ESTEBAN ENGUITA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

3 Señalamos al respecto los siguientes artículos de García Morente: “La enseñanza de la Fi-
losofía en Francia” (Boletín de la Institución Libre de Enseñanza, 1907); “La Universidad” (Revista de
libros, 1914); “La autonomía universitaria y el estatuto de la Universidad de Madrid” (La Lectu-
ra. Revista de Ciencias y Artes, 1919); y los dedicados a la reforma: “La reforma de la Facultad de
Filosofía y Letras (Cómpluto, 1932) y “La nueva Facultad de Filosofía y Letras en la Ciudad Uni-
versitaria de Madrid” (Residencia, 1932). Todos ellos se encuentran en Manuel GARCÍA MOREN-
TE, Obras completas. Madrid / Barcelona: Fundación Caja Madrid / Anthropos, 1996, I, vol. 2, pp.
3-11, 29-46, 146-159, 342-347 y 348-353.

2. Ortega y García Morente: la cuestión de la Universidad y la reforma
de la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Madrid

García Morente es pieza capital en este rompecabezas de un proyecto ins-
titucional –además, y no menos relevante, de una reflexión filosófica sobre la
Universidad– que quedaría truncado demasiado pronto, pero cuyo espíritu,
formado principalmente por las ideas de Ortega, migraría, cruzando el Atlán-
tico, y sobre todo daría su fruto en la Universidad de Puerto Rico, de la mano
de un activo discípulo puertorriqueño del filósofo madrileño: Jaime Benítez.
Que García Morente ha de ser referencia inexcusable para lo que genéri-
camente puede formularse como “la cuestión de la Universidad” en el contex-
to español queda más que justificado si atendemos, cuando menos, al hecho 
de que no fue solamente el principal “ideólogo” de la reforma de la Facultad de
Filosofía y Letras de Madrid, sino también, y no en menor medida, alguien que
desde 1907 muestra una preocupación expresa desde un punto de vista teó-
rico por la Universidad y por el papel de la filosofía dentro de ella3. En su 
concepción de la reforma universitaria y en el ideario filosófico-educativo que
la subyace, no puede obviarse la influencia y el magisterio de Ortega, de quien
en los años treinta del siglo pasado se consideraba discípulo. Aunque no sólo
nos encontramos con Ortega: habría que contar con la vinculación de García
Morente a la Institución Libre de Enseñanza y a la Junta para Ampliación 
de Estudios a la hora de evaluar las específicas influencias en su proyecto de 
reforma, además de sus experiencias como estudiante en universidades 
de Francia y Alemania.

Si comparamos el artículo de García Morente de 1932 en la revista Cóm-
pluto sobre la reforma de la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad
de Madrid con Misión de la Universidad, inmediatamente saltan a la vista dos
improntas de la reflexión orteguiana en García Morente: por un lado, el pa-
pel protagonista que ha de tener el estudiante en cualquier concepto adecua-
do de Universidad; por otro, aunque no menos relevante que el anterior, la
función primordial de la Universidad a la hora de transmitir la cultura, y no
sólo de producir investigadores y profesionales. Si atendemos a este último
punto, hay que decir que revertir, en la medida de lo posible, la intensificación

08 ART. ENGUITA:08 ART. ENGUITA  28/05/15  9:00  Página 139

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



de la especialización en el proceso del conocimiento y la fragmentación de la
“unidad” del saber, es, con todas las dificultades y obstáculos que presentaba
la educación superior de su tiempo a semejante pretensión, un objetivo mani-
fiesto en Ortega y García Morente, que ya contemplaba el que fue decano de
la Facultad de Filosofía y Letras en su primer artículo (1914) sobre la Uni-
versidad: lo que estaba en juego entonces en el pensamiento de García 
Morente, que no se corresponde con el concepto de cultura usado por Ortega en
Misión de la Universidad, es la rehabilitación del ideal contenido en las humani-
dades clásicas (studia humanitatis), tal y como se construye a partir del Rena-
cimiento y se actualiza, como “humanismo”, con Niethammer en Alemania. El
respeto y la preservación de la unidad del saber (entendido como Wissenchaft
en un sentido parecido al usado por el idealismo alemán, es decir: filosofía) y,
especialmente, la formación (entendida en el sentido del término alemán 
Bildung) del espíritu del estudiante en su totalidad, en el conocimiento, en la
moral y en el gusto, son los pilares básicos del ideal humanista para García
Morente: “Si la Universidad se limitase a su labor científica exclusivamente,
haría unos cuantos de sus discípulos especialistas y de otros no haría nada, es
decir, los lanzaría al diletantismo. Sólo un fuerte ideal humanista puede pro-
porcionar a la Universidad la medida exacta de estos dos opuestos”4 Y García
Morente vislumbra por todas partes –en Alemania, en Inglaterra, en Estados
Unidos– señales inequívocas de la nueva aspiración universitaria.

No dejemos de lado la primera impronta de la reflexión orteguiana, que sos-
tiene que la reorganización de la enseñanza superior y la construcción de una
nueva Universidad ha de hacerse desde el punto de vista de las capacidades y
necesidades del alumno medio, y no desde el del profesor y la multiplicidad ca-
si inagotable de las disciplinas en que se ha ramificado el saber. Lo que real-
mente pueda conocer ese estudiante medio y lo que precise aprender para
desenvolverse en el mundo que le ha tocado vivir, ha de marcar la pauta en la
reorganización de los estudios universitarios. A este criterio Ortega lo deno-
mina “Principio de la economía de la enseñanza”, que le permite empezar la 
reforma por donde se debe, por una poda severa del “bosque tropical de ense-
ñanzas” en que se ha convertido la Universidad. Dicho principio bien queda
definido en lo que sigue: “La Universidad tiene que ser la proyección institucional del
estudiante, cuyas dos dimensiones esenciales son: una lo que él es: escasez de su
facultad adquisitiva del saber; otra, lo que él necesita para vivir”5. El proyecto
de reforma de la Facultad de Filosofía y Letras concebido por García Morente
trasluce este desideratum orteguiano. De hecho, la superación de una Universi-

140 Idea y reforma de la Universidad: José Ortega y Gasset, Manuel García Morente y Jaime Benítez

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

4 Ibidem, p. 44.
5 IV, 548.

08 ART. ENGUITA:08 ART. ENGUITA  28/05/15  9:00  Página 140

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



dad convertida en una mohosa fábrica de títulos implicaba no sólo la transfor-
mación radical de los planes de estudios y sistemas de evaluación, sino también
la perspectiva que, ante toda reforma, pone en primer plano al estudiante. Así,
la transmisión de la cultura lograda en su tiempo y la acogida y tutela de la vi-
da toda del estudiante como dos funciones imprescindibles de la nueva Facul-
tad de Filosofía y Letras, el hecho de que los exámenes sean de conjunto
–pruebas de madurez–, pocos y por materias y no por asignaturas, el que se
persiga con denuedo eliminar en el mayor grado posible el “adocenamiento”
del alumno, procurando que deje de ser un memorioso reproductor de la doc-
trina del profesor y se convierta en un “espíritu activo”, el que se le confiera la
libertad y la responsabilidad de configurar, dentro de los amplios márgenes
marcados por las materias obligatorias, su propio curriculum, etc.6, todos ellos
son rasgos inequívocos de una reforma que se realiza pensando en esa posición
privilegiada que ha de ocupar el estudiante en la Universidad7.

3. Idea de Universidad en Ortega: educación superior, cultura y vida

Volvamos a Ortega y a su Misión en la Universidad, antes de proyectarnos a
Puerto Rico y al campus de Río Piedras, corazón del injerto orteguiano en una
tierra lejana. Tenemos que preguntarnos ahora por la idea de Universidad que
nos ofrece Ortega en este texto, la cual se desenvuelve en los fines o “misiones”
que ha de cumplir la institución responsable por antonomasia de conservar la
vitalidad de la cultura. Con el propósito de poner en contexto el debate sobre el
modelo de Universidad que, a juicio de Ortega, ayude, junto a otras necesarias
misiones, a salir de la crisis de Europa, cuya causa más determinante no es otra
que “la fragmentación progresiva del hombre europeo” –de su cultura, podría-
mos decir–, vale la pena comparar al filósofo madrileño con Max Weber, en
concreto con lo que expuso en su célebre conferencia ante la Asociación Libre
de Estudiantes de Múnich en el invierno de 1919, titulada Ciencia como vocación.

Weber abre la conferencia con esta pregunta: “¿Cómo se presenta hoy 
la ciencia como profesión, en el sentido más material del término?” A conti-
nuación la transforma, adoptando el punto de vista práctico de los medios ne-
cesarios para desarrollar la profesión y la vocación de “científico”, en ésta:

141JOSÉ EMILIO ESTEBAN ENGUITA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

6 Cfr. Manuel GARCÍA MORENTE, ob. cit., I, vol. 2, pp. 344-347.
7 Para una exposición detallada de la reforma académica propugnada por García Morente,

cfr. Isabel PÉREZ-VILLANUEVA TOVAR, “El plan de estudios de García Morente. Cultura y Hu-
manidades”, en AA. VV., La Facultad de Filosofía y Letras de Madrid en la Segunda República. Arqui-
tectura y Universidad durante los años 30. Madrid: Sociedad Estatal de Conmemoraciones
Culturales / Ayuntamiento de Madrid / Ediciones de Arquitectura. Fundación de Arquitectura
COAM, 2008, pp. 193-209.

08 ART. ENGUITA:08 ART. ENGUITA  28/05/15  9:00  Página 141

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



“¿Cuál es hoy la situación de un graduado que está resuelto a consagrarse pro-
fesionalmente a la ciencia dentro de la Universidad?”8 Tanto la reformulación
de la pregunta, como su respuesta, presuponen una idea de Universidad que
aparece por doquier en la conferencia y que puede resumirse del siguiente mo-
do: la institución universitaria es el templo de la ciencia y sólo de la ciencia, y
ha de formar científicos y profesionales. En estos dos fines se deben agotar to-
das las energías de los docentes y en ningún caso se puede ir más allá de ellos.
Además, si la ciencia es especialización, puesto que sólo así puede progresar el
conocimiento, la Universidad ha de ser la empresa que reproduzca y refuerce
ese rasgo propio de la ciencia moderna. De este modo, el retorno a una preté-
rita unidad (metafísica) del saber que fundamente las ciencias y les confiera
sentido es una ilusión infantil que no se hace cargo del desencantamiento del
mundo producido precisamente en la Modernidad por el imparable desen-
volvimiento de la racionalidad técnico-científica. El dominio de la naturaleza y
la burocratización de la existencia social es el logro de un proceso de raciona-
lización que tiene como contrapartida necesaria la disolución de una unidad de
sentido (cultura) que hasta la Modernidad había valido como fundamento 
de la vida humana. A partir de ahora, si somos “honestos” intelectualmente ha-
blando, tendremos que acostumbrarnos a vivir y sobrevivir en la civilización
–técnicamente poderosa, pero impotente para legislar sobre las ultimidades,
como diría Ortega–, y olvidarnos de la “cultura”. El maestro, para Weber, no
es ni debe ser nunca un caudillo, advertencia de cuya ignorancia, en una muy
otra idea de Universidad, Heidegger es el ejemplo más perfecto. Tampoco ha
de formar el “carácter” (ethos) del alumno para convertirlo en un “buen ciuda-
dano” y en un hombre cultivado (Gebildeter), siendo éste el fin primordial de la
Universidad al que se supedita la enseñanza de una profesión o una ciencia, co-
mo consideraba Wilhelm von Humboldt en su reforma de la Universidad pru-
siana al principio del siglo XIX9. El ideal de la Bildung, como ya denunciaba
Nietzsche en su Segunda intempestiva10, era en la Alemania de su tiempo, en el

142 Idea y reforma de la Universidad: José Ortega y Gasset, Manuel García Morente y Jaime Benítez

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

8 Max WEBER, El político y el científico, trad. de Francisco RUBIO LLORENTE. Madrid: Alianza
Universidad, 2012, p. 177.

9 Citemos las elocuentes palabras del sociólogo alemán; “El error en que esta actitud incurre
(de algunos estudiantes) es el de buscar en el profesor algo que éste no puede dar. Buscan en él un
caudillo y no un maestro, pero sólo como maestros se nos concede la cátedra” (ibidem, p. 214). Más
adelante, prosigue del siguiente modo: “El profesor que se siente llamado a ser consejero de la
juventud y que no goza de la confianza de ésta puede realizar su labor en el contacto personal
hombre a hombre. Y si se siente llamado a intervenir en los conflictos existentes entre las dis-
tintas concepciones del mundo y las diversas opiniones, que lo haga en la plaza pública, en don-
de discurre la vida, en la prensa, en reuniones, en asociaciones o en donde quiera, no en las
aulas” (ibidem, p. 216).

10 Friedrich NIETZSCHE, Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbanden. Berlín / Nueva
York: Herausgegeben von G. Colli und M. Montinari / Walter de Gruyter, 1988, vol. I, p. 276.

08 ART. ENGUITA:08 ART. ENGUITA  28/05/15  9:00  Página 142

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



mejor de los casos, una ingenuidad que dice poco de quien la mantiene, y, 
en el peor, una superchería inadmisible que poco o nada tiene que ver con la
cultura. Por último, nada tiene que hacer el maestro en la Universidad con 
la “cultura” entendida ahora en el sentido acuñado por Ortega en Misión de la
Universidad.

Ortega nos advierte de que no hay que confundir ciencia, profesión y cul-
tura, si no queremos extraviarnos en la cuestión de la Universidad. Ésta, evi-
dentemente, ha de cumplir una triple función: la investigación científica, la
enseñanza de las profesiones y la transmisión de la cultura. Sin embargo, lo
primero y capital, a lo que ha de subordinarse la ciencia y la profesión, es do-
tar al hombre medio de una cultura que se encuentre a la altura de los tiempos
mediante la enseñanza de lo que entiende como las “grandes disciplinas cultu-
rales”. Lo que ha echado a perder a la Universidad de su época es la traición
al fin primordial del que debe ser servidora, hundiéndose la enseñanza supe-
rior en el pantano de la especialización científica y el profesionalismo, cuyo
efecto, dañino en grado sumo, es la “incultura” del hombre medio y la hege-
monía del nuevo bárbaro, el científico, “que conoce mucho de una pequeña
porción de la ciencia que trabaja y desconoce todo lo demás”, que “sabe muy
bien su mínimo rincón del universo; pero ignora de raíz todo el resto”; o el pro-
fesional, que tanto ha ganado en conocimiento como en incultura. Ambos, en
realidad, son productos de la profesionalización –la ciencia también es una
profesión– y la especialización del saber –también el profesional ha de alcan-
zar un grado de especialización nunca antes conocido, como exige la burocra-
tización de una sociedad estructuralmente cada vez más compleja. Si una de
las características distintivas del siglo XIX es el desarrollo inaudito de la cien-
cia y de la técnica que comienza verdaderamente a transformar las estructuras
sociales, su hipertrofia en el XX conduce a la fragmentación y pérdida de uni-
dad de la existencia humana, a la disolución de la cultura. Al renunciar a su
responsabilidad suprema, aquella que expresamente prohibía Weber, la Uni-
versidad se convierte en lo contrario de lo que debería ser antes que cualquier
otra cosa: la institución que preserva y fomenta la cultura, formando y capaci-
tando al hombre medio para vivir conforme a lo que le exige su tiempo. No nos
propone Ortega eliminar de la Universidad, o reducirlo a una existencia resi-
dual, eso que también ha de garantizar: la enseñanza de las profesiones y la in-
vestigación científica; tan sólo, y no es poco, evidentemente, nos muestra las
consecuencias que tiene para la sociedad de su tiempo una Universidad que
confunde el orden de los fines que ha de perseguir, y que, incluso yendo más
lejos, actúa en la dirección de extirpar de su seno la más elevada de sus fun-
ciones, a saber: la formación cultural del hombre medio. La lectura conjunta
del segundo capítulo de Misión en la Universidad (“La cuestión fundamental”) y

143JOSÉ EMILIO ESTEBAN ENGUITA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

08 ART. ENGUITA:08 ART. ENGUITA  28/05/15  9:00  Página 143

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



el duodécimo de La rebelión de las masas (“La barbarie del especialismo”) mues-
tra de qué manera la idea de Weber de la Universidad es un síntoma más de la
enfermedad que padece su época, desde el prioritario punto de vista de la cul-
tura: el europeo medio es inculto, el nuevo bárbaro, “retrasado con respecto a su
época, arcaico y primitivo en comparación con la terrible actualidad y fecha de sus proble-
mas. Este nuevo bárbaro es principalmente el profesional, más sabio que nun-
ca, pero más inculto también –el ingeniero, el médico, el abogado, el
científico”11.

La Universidad para Ortega, antes que nada pero no solamente –reitera-
mos–, ha de transmitir la cultura formando así de modo íntegro al estudiante.
Sin embargo, el filósofo madrileño era consciente de la imposibilidad histórica
de volver atrás, de que en ningún caso había que acariciar la pretensión me-
lancólica de rehacer en su época el ideal de la Universidad medieval, de los stu-
dia humanitatis renacentistas o de la Kultur de la Alemania moderna para llevar
a cabo la necesaria reforma de los estudios superiores y de la institución uni-
versitaria. En La rebelión de las masas afirma de modo taxativo que no se puede
retroceder respecto al nivel alcanzado en el siglo XIX, ni arrojar por la borda
los dos logros característicos de dicho siglo –la democracia liberal y la técni-
ca–12, sino, a partir de ellos y revolviéndose contra sus nocivas consecuencias,
alcanzar una nueva síntesis que supere la crisis política y cultural de su tiem-
po, logrando una configuración espiritual, un nuevo Zeitgeist, que reinstaure
una nueva unidad del hombre europeo desde la fragmentación que padece y
devuelva a las “minorías selectas” la hegemonía en la esfera de la opinión pú-
blica, con el consiguiente reconocimiento por parte de las masas de su autori-
dad. Esta nueva síntesis descansa en el concepto de cultura que Ortega nos
propone, fundamento último de su idea de Universidad y ligado en todo mo-
mento con el concepto de vida que caracteriza y distingue su filosofía.

“Cultura” es, para Ortega, “el sistema vital de las ideas en cada tiempo”13.
Lo que define a la cultura es el conjunto sistemático de ideas, valores y con-
vicciones que dotan de sentido a la vida humana en tanto que constituti-
vamente histórica, gracias al cual el ser humano se asienta y se orienta en su
existencia, “salva la circunstancia”, dicho en términos genuinamente orteguia-
nos, y sin la cual naufraga en la vida –su vida–, convirtiéndose ésta en “trage-
dia sin sentido o radical envilecimiento”14. La cultura, además, es siempre
“cultura vital” o, dicho con otras palabras, es “función” de la vida, y vida aquí

144 Idea y reforma de la Universidad: José Ortega y Gasset, Manuel García Morente y Jaime Benítez

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

11 IV, 539.
12 IV, 403.
13 IV, 538.
14 Idem.

08 ART. ENGUITA:08 ART. ENGUITA  28/05/15  9:00  Página 144

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



no se entiende en un sentido biológico, sino “biográfico”: vida es vida humana
–la “realidad radical” en su peraltación metafísica–, es decir, un continuo ha-
cerse, realizarse, el conjunto de lo que hacemos y somos, “esa terrible faena
–que cada hombre tiene que ejecutar por su cuenta– de sostenerse en el Uni-
verso, de llevarse o conducirse por entre las cosas y seres del mundo”15. Vida
y cultura forman un continuum dialéctico: la cultura es vida elevada a concep-
to, en términos de Meditaciones del Quijote, y por consiguiente siempre es “vital”,
dependiente en toda circunstancia de la vida de la que emerge; y la vida es cul-
tura en la medida que contiene en su seno, qua vida humana, la intentio de
elevarse a cultura, o lo que es lo mismo: a “sentido”, “concepto”, “autorrevela-
ción”, “verdad”, pues si bien para Ortega todas las cosas aparecen en la vida,
la vida trasparece a sí misma y por sí misma a través de ellas y de “mí”. En la
primera Consideración intempestiva, el joven Nietzsche, para quien el concepto de
Kultur y su oposición al concepto de Zivilisation es un motivo básico de su pen-
samiento y de su crítica a la Modernidad y al Segundo Reich, define la cultura
como “la unidad de estilo artístico en todas las manifestaciones vitales de un
pueblo”16. Ortega, a pesar de todas las diferencias filosóficas que existen entre
ambos, estaría próximo a esa idea de cultura. Este concepto orteguiano de cul-
tura es el basamento principal de su idea de Universidad y el principio supre-
mo que debe orientar su misión: cultivar al hombre medio, dotando de unidad
(sentido) al saber y al mundo y, con ello, a nuestra vida.

¿Qué tipo de enseñanzas, entonces, demandaba su época para hacer del hom-
bre medio no sólo un espécimen cultivado, sino además, y no en menor medida,
un “ciudadano culto” en cuyas espaldas tenía que descansar la responsabilidad
del “mando” en la sociedad y el ejercicio del poder espiritual? Las que fueran,
además de aquellas disciplinas pertinentes para instruir al profesional y formar
al hombre de ciencia, cometidos, no lo olvidemos, a los que también ha de res-
ponder la enseñanza superior, constituyen el fin primordial de la Universidad
que ya hemos señalado. Para lograr este propósito, Ortega considera necesaria
la creación de una “Facultad de Cultura” cuyas materias serían obligatorias pa-
ra todos los estudiantes universitarios, independientemente de la carrera elegida.
Un centro así garantizaría a su juicio la enseñanza y la trasmisión de la cultura,
en la medida en que mediante él se lograrían las “vigorosas síntesis y sistemati-
zaciones del saber” en virtud de las cuales el estudiante egresado dispondría de
una comprensión global de su mundo y de su época, y de las virtudes necesarias
para asumir la “jefatura espiritual” en la sociedad. Las viejas humanidades, pre-
cisamente por la relevancia indiscutible de la ciencia en su tiempo, no serían 

145JOSÉ EMILIO ESTEBAN ENGUITA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

15 IV, 556.
16 Friedrich NIETZSCHE, ob. cit., vol. I, p. 163.

08 ART. ENGUITA:08 ART. ENGUITA  28/05/15  9:00  Página 145

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



capaces de lograr esa síntesis que nos orientara y capacitara en nuestra vida pre-
sente. La separación entre hombres de letras y de ciencias había quedado obso-
leta para Ortega, debido al propio desenvolvimiento de la Modernidad. Una
síntesis suficientemente comprehensiva del saber de su tiempo, garante de su
unidad, debía incorporar en su seno tanto disciplinas de las viejas humanidades
como disciplinas que aseguraran un conocimiento básico de las principales cien-
cias, sin el cual el hombre medio y el ciudadano quedarían incompletos desde el
punto de vista cultural o, lo que es lo mismo, con una cultura deficiente y en 
consecuencia con una capacidad menoscabada para comprender globalmente su
mundo y ejercer el poder espiritual. Atendiendo a esta necesidad de rango supe-
rior, las materias troncales cuya enseñanza caería bajo la responsabilidad de los
profesores pertenecientes a la Facultad de Cultura, serían cinco: Física, Biología,
Historia, Sociología y Filosofía. El sentido del elenco de las “disciplinas cultu-
rales” no es difícil de captar: conocimientos básicos en ciencias naturales y so-
ciales, acompañados por el imprescindible conocimiento de los rudimentos del
proceso histórico de la especie humana, y enraizados todos ellos en la perspecti-
va más amplia e integradora que aporta la Filosofía, dado que remite al “plano
del Universo”17. En el proyecto de una Facultad de Cultura se encuentra el co-
razón de la reforma de la Universidad, que siempre ha de mirar a la sociedad y
a la crisis en la que se halla inmersa, propuesta por Ortega.

Sin embargo, como sabemos, lo que pudo ser no fue: la Guerra Civil des-
truyó tanto los planes de reforma universitaria, en parte llevados a cabo en su
fase inicial por la Facultad de Filosofía y Letras con García Morente como de-
cano, como las primeras andaduras de una filosofía a la altura de los tiempos (lo
que significa: adecuada a los estándares europeos al respecto, tanto en su as-
pecto institucional como en el doctrinal), gracias a la formación de una escuela,
la de Madrid, amparada y protegida por la atmósfera de la Universidad. Ortega
no sólo inspiró, como hemos visto, algunas de las ideas de la reforma de García
Morente; también fue suyo el magisterio filosófico que aglutinaba a un grupo
de destacados pensadores y profesores de esta Facultad –García Morente, 
Zubiri y Gaos, por señalar quizá los más destacados– y que, junto a esos profe-
sores, formaron la primera y la última promoción (1931-1936) de licenciados en
la especialidad de Filosofía que proseguirían, cada uno a su manera y la mayor
parte en el exilio, el camino filosófico iniciado por el pensamiento de Ortega:
María Zambrano, Julián Marías, Manuel Granell y, el más pertinente para lo
que vamos a tratar a continuación, Antonio Rodríguez Huéscar18.

146 Idea y reforma de la Universidad: José Ortega y Gasset, Manuel García Morente y Jaime Benítez

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

17 Sobre las “grandes disciplinas culturales” y su función esencial dentro de lo que la Uni-
versidad debería ofrecer al estudiante, cfr. IV, 550-551.

18 Sobre su condición de maestro, de autoridad filosófica indiscutible y de punto de partida
de la filosofía española contemporánea para profesores y estudiantes de la Sección de Filosofía

08 ART. ENGUITA:08 ART. ENGUITA  28/05/15  9:00  Página 146

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



4. Ortega y Jaime Benítez: la influencia orteguiana en la reforma
de la Universidad de Puerto Rico

Pero la historia no acaba aquí: la idea de Universidad de Ortega volvería a
intentarse realizar de nuevo, en otros tiempos y lugares, todos al otro lado del
Atlántico19. El intento que sin duda llegaría más lejos, hasta el punto de que se
puede afirmar sin caer en la exageración que inspira una reforma universitaria
completa, se produjo en Puerto Rico por la actuación de Jaime Benítez. En sus
memorias, Francisco Ayala, docente durante años en aquella Universidad, nos
lo presenta respecto al asunto que nos incumbe del siguiente modo:

La devoción de Jaime Benítez por Ortega y Gasset no era (...) ninguna
broma. Jaime había leído todas las obras de nuestro filósofo, y mucho de
cuanto, por incitación suya, se había publicado, traducido, en España; y como
sus entusiasmos son siempre muy ejecutivos, se había puesto en contacto con
él, lo había hecho convidar a unos coloquios en Estados Unidos, lo acompañó
allí, lo escuchó, e hizo todo lo que pudo para que la semilla benéfica de su pen-
samiento fecundara la isla…20

No es de extrañar entonces, dando por buena la apreciación de Ayala, que
cuando Benítez se convirtió en rector de la Universidad puertorriqueña en
1942 –mandato que renovaría hasta 1966–, tuviera como orientación principal
de su reforma universitaria la idea de Universidad de Ortega. Rodríguez
Huéscar, que abandona España después de la muerte de Ortega en 1955 y 
recalaba en la Universidad de Puerto Rico en enero de 1956, en la que sería
docente de forma no continuada hasta 1971, en el Departamento de Filosofía
de la Facultad de Humanidades, con el aval por tanto de la experiencia direc-
ta, expone a la perfección la influencia de Ortega en la concepción de la 

147JOSÉ EMILIO ESTEBAN ENGUITA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

de aquella Facultad, así como para los que formaron parte de la Escuela de Madrid, véanse las
palabras al respecto de García Morente, Gaos, Marías, Rodríguez Huéscar, Granell, etc., reco-
gidas en José Luis ABELLÁN, Historia crítica del pensamiento español. Barcelona: Círculo de Lecto-
res, 1993, vol. 8, pp. 274-290.

19 Para ser más precisos y dejando de lado el caso puertorriqueño que vamos a analizar: por
un lado, el fallido intento de llevar a cabo un proyecto de reforma en la Universidad Nacional
de la Plata en Argentina, bajo el rectorado (1941-1943) de Alfredo Palacios, quien confió la pre-
sidencia de la comisión para la reforma a Francisco Romero, filósofo y conocedor en profundi-
dad del pensamiento de Ortega, cuyas influencias en la obra del pensador argentino son
notorias; por otro, la breve existencia del Instituto de Humanidades de Madrid (1948-1950) y de
su gemelo en EE.UU., el Instituto Aspen de Estudios Humanísticos. Al respecto, cfr. Roberto E.
ARAS, “Ortega, la Universidad y la integración del saber”, Consonancias. Pontificia Universidad Ca-
tólica de Argentina. Instituto para la investigación del saber, 31 (2010), pp. 14-18. El artículo incluye
al final una selección bibliográfica muy útil sobre la cuestión de la Universidad en Ortega.

20 Francisco AYALA, Recuerdos y olvidos. Madrid: Alianza Universidad, 1991, p. 399.

08 ART. ENGUITA:08 ART. ENGUITA  28/05/15  9:00  Página 147

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Universidad, motor de la reforma, de Benítez, en una conferencia pronuncia-
da en el Instituto de Cultura Hispánica de Madrid el 14 de mayo de 196521.
Los desiderata de Ortega en Misión de la Universidad pretenden encarnarse en la
Universidad de Puerto Rico: la transmisión de la cultura o sistema de ideas vi-
vas de la época, mediante la creación de una Facultad de Estudios Generales;
la formación profesional y técnica y la actividad investigadora; y, además, una
inserción múltiple y viva en la sociedad, gracias a su contacto con la vida pú-
blica y la existencia histórica del presente. Se trata, en lo que sigue, de anali-
zar sumariamente el modo como Benítez reelabora en su pensamiento y la
adapta mediante la reforma a la realidad universitaria de su país, la idea de
Universidad que su maestro Ortega expuso en España en 1930. Para ello, con-
taremos principalmente con los discursos y artículos sobre la Universidad que
recoge en su obra Ética y estilo de la Universidad, publicada en 1964.

En su época, Benítez sigue considerando una falla universitaria el fenóme-
no de la segmentación intensificada del conocimiento y la consiguiente disolu-
ción de la unidad del saber, que impide la efectiva trasmisión de la cultura y la
formación de un ser humano íntegro, autónomo y responsable mediante la edu-
cación superior. A este fenómeno lo llama “especialismo”22, que oblitera, de
acuerdo con Ortega, el ejercicio de una de las tres responsabilidades que obli-
gan por igual, aunque ésta parece encontrarse la primera si establecemos entre
ellas un orden de prelación. En qué consiste esta responsabilidad, ya lo deja
claro Benítez en el discurso de toma de posesión del Rectorado en 1943 titula-
do “La reforma universitaria”: “La vida universitaria ha de iniciarse con un
programa en las grandes disciplinas del pensamiento: filosofía, ciencias bioló-
gicas, ciencias físico-químicas, estudios sociales, humanidades. Se proveerá así
a todos los estudiantes de un común denominador de ideas claras, precisas, efi-
caces, sobre el mundo del hombre”23. Con tal fin, que no es otro que el de la
trasmisión de la cultura, entendida por Benítez en aquel discurso como las
“creaciones superorgánicas de un pueblo”, su “estilo de vida” y “el peculiar
rumbo que lleva su historia”24, es menester la creación de una Facultad de Es-

148 Idea y reforma de la Universidad: José Ortega y Gasset, Manuel García Morente y Jaime Benítez

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

21 La conferencia, titulada “Misión orteguiana de la Universidad. Aspectos de la vida uni-
versitaria en Puerto Rico”, se encuentra recogida en Revista de Occidente, 252 (2002), pp. 25-47.

22 Cfr. Jaime BENÍTEZ, Ética y estilo de la Universidad. Madrid: Aguilar, 1964, pp. 68-69.
23 Ibidem, p. 46.
24 Sobre este punto esencial, se afirma lo siguiente: “En este sentido, cultura es la totalidad

del embalaje superorgánico de una comunidad, esto es, cuanto ha hecho como resultado de la
convivencia; pero es un embalaje total en movimiento con rumbo y con perfil. El perfil de una
cultura lo determina la jerarquía de sus valores, pero –como señala Ortega– la jerarquía de esos
valores está a su vez determinada por fuerzas más hondas, por las lealtades primarias o las cre-
encias básicas, a las cuales, en un momento dado, esa comunidad adscribe su vida” (ibidem, pp.
35-36).

08 ART. ENGUITA:08 ART. ENGUITA  28/05/15  9:00  Página 148

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



149JOSÉ EMILIO ESTEBAN ENGUITA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

tudios Generales, trasunto de la Facultad de Cultura de Ortega, y un diseño
curricular formado por “cursos básicos” (las disciplinas culturales de Ortega)
obligatorios para el estudiante y distribuidos en los dos primeros años de su vi-
da universitaria. Para habérselas con el mundo y, en un sentido más concreto,
para elevar intelectualmente a la sociedad puertorriqueña, su Universidad ha
de ofrecer al estudiante una síntesis entre los “saberes de la ciencia natural y el
mundo de la cultura”, es decir, el adecuado sistema de ideas y valores que se
incardinan en lo más digno y superior de la tradición occidental, en realidad en
aquello que constituye sus señas de identidad, que para Benítez consiste en 
la aspiración a la verdad (ciencia) y a la libertad (democracia)25. De aquí que la
trasmisión de la cultura obedezca a propósitos que van más allá de Ortega en
Misión de la Universidad: en Benítez no se trata sólo de convertir al hombre me-
dio puertorriqueño en un hombre culto a partir de las condiciones y el desa-
rrollo de la época moderna y, en especial, del siglo XIX, que no puede ser
rebasado hacia atrás, sino, además, de realizar “un ideal de vida noble, crea-
dora y generosa refrendado por treinta siglos de pensamientos, que avanza zig-
zagueante a través de la historia, jamás del todo oscurecido, jamás del todo
realizado, que es el ideal de la vida democrática”26. Lo de menos para lo que
nos concierne es caracterizar ese ideal de vida noble y excelente como demo-
crático; lo determinante en este caso es señalar un universalismo que descansa
en los valores eternos del ser humano, los cuales toman cuerpo en la tradición
cultural de Occidente y que, a su manera, el hombre puertorriqueño debe 
realizar: “Puerto Rico es, en última instancia, el sitio donde nos ha tocado a 
nosotros realizar en nuestras vidas la dignidad inherente a la naturaleza hu-
mana”27. Evidentemente, tanto en lo que respecta a su idea de cultura como a
su idea de Universidad, que son inseparables del constitutivo carácter histórico
del ser humano, Ortega queda sobrepasado en aras de un modelo ahistórico de
dignidad humana representado por el “canon occidental”28. En este sentido, el
“humanismo” que, como ideal cultural, defiende Benítez para la enseñanza ge-
neral de los estudiantes, es la actualización contemporánea de la “esencia” de

25 Ibidem, pp. 84-85.
26 Ibidem, pp. 44-45.
27 Ibidem, p. 34.
28 Para una crítica al modelo epistemológico del “canon occidental”, con su idea universalis-

ta y esencialista de la naturaleza y la cultura humanas, subyacente a la concepción de unos es-
tudios generales por parte de Benítez y de, en este punto concreto, R. M. Hutchins, rector de la
Universidad de Chicago e influencia clara en el pensamiento del puertorriqueño sobre la Uni-
versidad, crítica que, por otro lado, defiende la pervivencia y el rol fundamental de unos estu-
dios generales en la formación universitaria, cfr. Wenceslao VÉLEZ CARDONA, Educación general:
definiciones, evolución, paradigmas epistemológicos y futuro. Río Piedras: Universidad de Puerto Rico.
Facultad de Estudios Generales, 2012, pp. 20-23.

08 ART. ENGUITA:08 ART. ENGUITA  28/05/15  9:00  Página 149

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



150 Idea y reforma de la Universidad: José Ortega y Gasset, Manuel García Morente y Jaime Benítez

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

Occidente y de la naturaleza humana que en el pasado tuvo sus encarnaciones,
anudadas todas ellas por un único telos que confiere sentido a la Historia Uni-
versal.

Junto a esta responsabilidad que ha de perseguir la formación universita-
ria y que ha de ser tenida en cuenta por cualquier reforma que da por descon-
tada, como necesaria y obvia, la producción de buenos profesionales, hay otra
que vincula a Benítez con Ortega en lo que respecta al “poder espiritual”, a la
cuestión del “quién manda”, y que el rector de la Universidad de Puerto Rico
formula en el prólogo del mencionado libro de la siguiente manera: “Las obli-
gaciones (de la Universidad) adscritas a la naturaleza y dilemas en la sociedad
en que se afianza y de la cual deriva su apoyo y su franquicia”29. Como indica
Rodríguez Huéscar, esta responsabilidad queda establecida en la Ley Univer-
sitaria puertorriqueña de 1942 que sirvió como marco legal a la reforma em-
prendida por Benítez, en la que se define al universitario como “servidor
público”30. Tal definición no sólo supone la intención de conseguir una grande
compenetración entre vida, cultura y sociedad –el equilibrio entre la presión
del aire público y del pedagógico producido dentro de los muros universitarios
del que habla Ortega31–, ni la aportación obligada por la Universidad de los
profesionales que garanticen el crecimiento material y cultural de Puerto Rico,
sino que implica un compromiso cívico y moral por parte de la comunidad uni-
versitaria con la democracia liberal, tanto en lo que respecta a la sociedad
puertorriqueña como a la propia Universidad. Para Benítez, la democracia li-
beral no es tanto un régimen político, que también y el mejor de los posibles
para “fomentar y hacer prevalecer lo mejor del espíritu humano”, sino un ide-
al de convivencia que ha de impregnar las instituciones y el corazón de los ciu-
dadanos32. Por tal razón, a juicio de Rodríguez Huéscar, la Universidad de
Puerto Rico “encarna con notable pureza la idea de una Universidad demo-
crática y liberal”33, como defiende en todo momento y con energía el rector Be-
nítez en sus artículos y discursos dirigidos a los estudiantes34. Sobre esta
cuestión también palpitan con fuerza en las explicaciones y los argumentos del

29 Jaime BENÍTEZ, ob. cit., p. 15.
30 Cfr. Antonio RODRÍGUEZ HUÉSCAR, “Misión orteguiana de la Universidad. Aspectos de la

vida universitaria de Puerto Rico”, Revista de Occidente, 252 (2002), p. 25. Benítez lo dice del si-
guiente modo: “Esta Universidad que el pueblo paga ha de producir los servidores públicos que
el pueblo necesita” (ob. cit., p. 49).

31 IV, 533.
32 Jaime BENÍTEZ, ob. cit., pp. 39-40.
33 Antonio RODRÍGUEZ HUÉSCAR, ob. cit., p. 27.
34 La defensa de la democracia liberal y del concepto de libertad que le es inherente, junto a

su vinculación con la Universidad, alcanza su mayor intensidad en el discurso recogido en el li-
bro citado de Benítez, que lleva por título “Libertad y democracia” (ob. cit., pp. 75-82).

08 ART. ENGUITA:08 ART. ENGUITA  28/05/15  9:00  Página 150

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



151JOSÉ EMILIO ESTEBAN ENGUITA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

puertorriqueño las ideas de su maestro Ortega. Ahora bien, precisamente por-
que la actividad universitaria, centrada en un fin que no puede ser otro que el
conocimiento y la cultura, es como una planta que se mantiene y crece dentro
del clima propicio de la democracia liberal, ha de evitar un peligro que Ortega
no remitió a la Universidad en Misión de la Universidad, pero al que sí se refirió
en La rebelión de las masas en términos generales y no pensando en concreto en
la institución universitaria, cuando denuncia la pretensión de las masas de po-
litizar todos los espacios de la vida social con el propósito de lograr a través del
Estado la hegemonía en la sociedad. Un peligro que Benítez califica como “po-
liticismo” y que junto al “especialismo” que hemos visto son las mayores ame-
nazas para el cumplimiento de los fines propios de la Universidad. La
politización de la Universidad sólo se justifica en situaciones de tiranía, dicta-
dura, autoritarismo o totalitarismo que violan las condiciones imprescindibles
sin las cuales los individuos no pueden disfrutar de las libertades fundamenta-
les y la Universidad de su autonomía. Por ello, como señala Rodríguez Hués-
car, una Universidad sustentada en principios democrático-liberales ha de ser
“apolítica”, si por tal cosa se entiende, en primer lugar, la defensa a ultranza del
pluralismo ideológico y de la libertad de conciencia y de expresión en el seno
de la comunidad universitaria, y, en segundo lugar, el expreso impedimento y
la prohibición taxativa a utilizar la Universidad, “haciendo política” en ella, pa-
ra fines políticos que le son ajenos y que corrompen su compromiso con el sa-
ber y la cultura35.

Benítez reconoce en numerosas ocasiones la gran deuda intelectual contra-
ída con su maestro Ortega, cuyas ideas sobre la Universidad impulsaron su 
reforma36. En el contexto peculiar de la situación de Puerto Rico entre los años
cuarenta y sesenta del siglo pasado, marcados por la Segunda Guerra Mundial
y la posterior Guerra Fría, las ideas de Ortega sirvieron de inspiración y aci-
cate para la reforma de la Universidad emprendida por Benítez. En última ins-
tancia, el puertorriqueño concebía su reforma como parte fundamental de un
ambicioso plan de transformación de la sociedad de Puerto Rico en su conjun-
to: se trataba de que la isla, bajo la peculiar condición política de Estado Libre
Asociado de los Estados Unidos, avanzara rápidamente en la dirección marca-
da por la meta de alcanzar por parte de la sociedad puertorriqueña un nivel 

35 Antonio RODRÍGUEZ HUÉSCAR, ob. cit., pp. 40-43.
36 Quizá ésta sea de las más significativas, en cualquier caso muy clara: “Hace trece años me

correspondió participar en una reforma universitaria. Quiero pensar que lo mejor de mi aporta-
ción refleja en buena parte el espíritu y la perspectiva intelectual de aquel gran maestro, José
Ortega y Gasset. No es extraño que al hablarse de nuestra reforma se la asocia en Estados Uni-
dos con la de Robert Hutchins en Chicago. Hutchins, a su vez, ha reconocido en varias ocasio-
nes su deuda con Ortega” (Jaime BENÍTEZ, ob. cit., pp. 112-113).

08 ART. ENGUITA:08 ART. ENGUITA  28/05/15  9:00  Página 151

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



152 Idea y reforma de la Universidad: José Ortega y Gasset, Manuel García Morente y Jaime Benítez

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

semejante, tanto en los aspectos materiales como en los culturales, al de las so-
ciedades democráticas occidentales. Quizá lo distintivo del pensamiento de Be-
nítez, lo que le singulariza, es el papel protagonista que atribuye a la reforma
de la Universidad en sus ideas para el cambio de la sociedad de Puerto Rico,
hasta el punto de que pretende convertir a la institución universitaria en el pi-
lar fundamental de la vida puertorriqueña. La preeminencia de la Universidad
en comparación con otras instituciones se debía, a juicio de Benítez, a la doble
función de relevancia crucial que debe desempeñar en la sociedad de Puerto
Rico: por un lado, la de ser el principal motor de la modernización del país 
mediante la enseñanza técnica y profesional del universitario; por otro, y no me-
nos importante que el anterior, la formación de una ciudadanía culta y ética-
mente comprometida con valores como la libertad, autonomía y dignidad hu-
mana. La reforma de la Universidad no ha de perder de vista nunca estos dos
fines: elevar el nivel de vida de la sociedad puertorriqueña mediante la capaci-
tación profesional del mayor número posible de ciudadanos; y elevar su “espí-
ritu” mediante una formación cultural y ética vinculada a la tradición
humanista occidental, pero recreada desde la circunstancia puertorriqueña y
las exigencias de su tiempo. De este espíritu, del “poder espiritual”, emana la
legitimidad de la democracia liberal y, en términos generales, el carácter pre-
ferible de este orden jurídico-político respecto de otros. Y también habría que
decir, recorriendo el mismo camino pero en dirección contraria, que sin demo-
cracia liberal no cabe, en nuestra época, la formación de un espíritu que 
requiere como ingrediente necesario la autonomía de la Universidad y el res-
peto a las libertades fundamentales por parte de la comunidad universitaria.
Rodríguez Huéscar, que conocía de primera mano la universidad y la sociedad
puertorriqueñas comprendió no sólo los rasgos distintivos y en gran medida
originales de la Universidad de Puerto Rico, sino el telos al que debía tender,
prosiguiendo el camino abierto por la reforma y la rectoría durante veinticua-
tro años de Benítez: que Puerto Rico llegara a ser la “isla universitaria”, “la “ci-
vitas universitaria” por excelencia, convirtiéndose en el crisol, único y
excepcional, de los hombres de espíritu de las dos Américas y del Viejo Conti-
nente37. l

Fecha de recepción: 15/01/2014
Fecha de aceptación: 28/07/2014

37 Cfr. Antonio RODRÍGUEZ HUÉSCAR, ob. cit., p. 47.

08 ART. ENGUITA:08 ART. ENGUITA  28/05/15  9:00  Página 152

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



153JOSÉ EMILIO ESTEBAN ENGUITA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

ABELLÁN, J. L. (1993): Historia crítica del pen-
samiento español. Barcelona: Círculo de Lec-
tores, vol. 8.

ARAS, R. E. (2010): “Ortega, la Universidad y la in-
tegración del saber”, Consonancias. Pontificia
Universidad Católica de Argentina. Instituto
para la investigación del saber, 31, pp. 14-18.

AYALA, F. (1991): Recuerdos y olvidos. Madrid:
Alianza Universidad.

BENÍTEZ, J. (1964): Ética y estilo de la Universidad.
Madrid: Aguilar.

GAOS, J. (1990): Obras Completas. México D. F.:
Universidad Nacional Autónoma de México,
vol. VI.

GARCÍA MORENTE, M. (1996): Obras completas. 
Madrid / Barcelona: Fundación Caja Madrid /
Anthropos, I, vol. 2.

NIETZSCHE, F. (1988): Sämtliche Werke. Kritische
Studienausgabe in 15 Einzelbanden. Berlín /
Nueva York: Herausgegeben von G. Colli und
M. Montinari / Walter de Gruyter, vol. I.

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras completas.
Madrid: Taurus / Fundación José Ortega y 
Gasset, vol. IV.

PÉREZ-VILLANUEVA TOVAR, I. (2008): “El plan de estu-
dios de García Morente. Cultura y Humanida-
des”, en AA. VV, La Facultad de Filosofía y
Letras de Madrid en la Segunda República.
Arquitectura y Universidad durante los años
30. Madrid: Sociedad Estatal de Conmemora-
ciones Culturales / Ayuntamiento de Madrid /
Ediciones de Arquitectura. Fundación de Ar-
quitectura COAM, pp. 193-209.

RODRÍGUEZ HUÉSCAR, A. (2002): “Misión orteguiana
de la Universidad. Aspectos de la vida univer-
sitaria de Puerto Rico”, Revista de Occidente,
252, pp. 25-47.

VÉLEZ CARDONA, W. (2012): Educación general: defi-
niciones, evolución, paradigmas epistemoló-
gicos y futuro. Río Piedras: Universidad de
Puerto Rico. Facultad de Estudios Generales.

WEBER, M. (2012): El político y el científico. 
Madrid: Alianza Universidad, 2012.

n REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

08 ART. ENGUITA:08 ART. ENGUITA  28/05/15  9:00  Página 153

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



08 ART. ENGUITA:08 ART. ENGUITA  28/05/15  9:00  Página 154

IS
SN

: 1
57

7-
00

79 / e
-IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Resumen
El artículo quiere poner de manifiesto la relación
intrínseca del ímpetu con el entusiasmo de natu-
raleza personal. En la obra de Ortega y Gasset la
antropología y la pedagogía forman un nuevo
ámbito de conocimiento y reflexión, una antro-
pología filosófica de la educación. En este saber
teórico pueden encontrarse los fundamentos pa-
ra la práctica pedagógica de la educación de
aquello que hace genuina a una persona: lo más
propio de sí, su vocación. Abrir las posibilidades
mejores de cada persona hará necesaria la edu-
cación del ímpetu que se manifestará sin direc-
ción ni reflexión. La tarea del educador es
propiciar que ese ímpetu se convierta en un en-
tusiasmo, ahora ya con sentido, hacia la realiza-
ción de lo más propio de sí.

Palabras clave
Ortega y Gasset, ímpetu, entusiasmo, persona, vi-
da, antropología

Abstract
The article wants to highlight the intrinsic
relationship of the impetus with the enthusiasm
of a personal nature. In the work of Ortega y
Gasset anthropology and pedagogy create a new
field of knowledge and reflection, a philosophical
anthropology of education. In this theoretical
knowledge we can find the foundations for the
pedagogical practice of the education of what
makes a person be genuine: his truly inner self,
his vocation. To open the best possibilities of
each person makes necessary the education 
of the impetus that will reveal itself with no
direction or reflection. The task of the educator is
to favour that this impetus becomes an
enthusiasm, now with consciousness, towards
the realization of his truly inner self.

Keywords
Ortega y Gasset, impetus, enthusiasm, person,
life, anthropology

Elementos para una antropología filosófica de la
educación en Ortega y Gasset

José Luis Botanch Callén

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

Introducción

L a crisis de la educación, que no de los sistemas educativos, es lo que
subyace al malestar de todos los actores que participan en la formación
de las personas.

Cuando no hay nadie a quien educar, intentarlo es un prurito voluntarista, es
un como si desnortado. Nos encontramos ante la crisis del sujeto.

Ya en 1994 en “La deconstrucción del sujeto en el pensamiento postmoder-
nista”, José Luis Pinillos había escrito sobre esta cuestión en los siguientes tér-
minos: 

09 ART. BOTANCH:09 ART. BOTANCH  28/05/15  9:00  Página 155

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Botanch Callén, J. L. (2015). Elementos para una antropología filosófica de la educación en 
Ortega y Gasset. Revista de Estudios Orteguianos, (30), 155-171.
https://doi.org/10.63487/reo.361



En definitiva, la deconstrucción del sujeto ha infiltrado en los mismos ca-
pilares de la mente moderna un relativismo, una posición y una dejación de la
responsabilidad sumamente preocupantes (…). La urgencia de que a la de-
construcción de una noción de sujeto ya inservible acompañe o siga su 
reconstrucción es una tarea que en algunos países comienza a tomar cuerpo1.

Si no educamos a nadie, no es extraño que los discentes, hijos… aparezcan
como des-motivados, a-páticos, des-apegados, objetores…

Este artículo pretende señalar también una respuesta a este estado de pos-
tración que ya no es nueva, si por tal ha de entenderse rabiosamente actual, y
su relanzamiento en los últimos años.

En 1923, en un texto obligatorio para esta alternativa a la desilusión que a tan-
tos embarga, José Ortega y Gasset escribirá: 

Una moral geométricamente perfecta, pero que nos deja fríos, que no nos
incita a la acción, es subjetivamente inmoral. El ideal ético no puede conten-
tarse con ser el correctísimo: es preciso que acierte a excitar nuestra impetuo-
sidad2.

Y en este mismo texto Cerezo, más allá de las referencias de la moral sche-
leriana de la primera navegación orteguiana, concluye intentando describir esa
condición orteguiana del sujeto que decide: “¡Así lo quiero yo! Esta es la últi-
ma palabra, indicativa de que el yo es radicalmente voluntas, poder ser o cona-
tus, empeñado en la obra de sí”3.

Entre Ortega y Cerezo, San Martín, Lasaga… en nuestros días (sin negar
sus importantes diferencias), un discípulo intermedio del filósofo madrileño,
Pedro Laín, en 1941 usará el término ímpetu para caracterizar antropológi-
camente la educación necesaria y la propia vocación: “Y lo que comprobamos
es la tremenda coherencia del personaje con su destino. ¿Cuál fue este? Que la
vida hay que vivirla con fe, con esperanza y, sobre todo, con amor”. Y que es-
to es lo que hace posible la comprensión. En fecha tan temprana como la de 1941
Laín escribió en el prólogo del libro programático de toda su actividad ulterior,
Medicina e Historia, estas palabras: 

Si en todos los libros va impresa y expresa el alma de su autor, de la mía
ha salido, en cuanto al hombre le es dado en el ejercicio de conocerse, ese ím-

156 Elementos para una antropología filosófica de la educación en Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

1 José Luis PINILLOS, “La deconstrucción del sujeto en el pensamiento postmodernista”,
Anales, 71 (1994), pp. 55-85.

2 III, 585.
3 Pedro CEREZO GALÁN, José Ortega y Gasset y la razón práctica. Madrid: Biblioteca Nueva,

2011, p. 133.

09 ART. BOTANCH:09 ART. BOTANCH  28/05/15  9:00  Página 156

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



petu por trabar y unir lo disperso en el pensamiento y los hombres (...). Sirvo,
en todo caso, al ser que Dios me dio, y ahí quiero encontrar límite y honra4.

¿Qué sacar de dentro –educere– si no hay un quién que pueda ponerse esa ta-
rea? En esta tradición rediviva de una antropología orteguiana, el ímpetu se
nos presenta todo el en plenitud cuando el sujeto de la persona se descubre co-
mo llamado desde sí entusiásticamente a la realización universal del único.

Este entusiasmo de significación fundamental antropológica tiene una apli-
cación educativa. El artículo elabora esa traducción necesaria desde la antro-
pología a la pedagogía.

1. El entusiasmo en la economía de la persona

El entusiasmo consigue hacer aparecer lo mejor de uno mismo y la mejor de
las posibilidades de lo que nos rodea.

La definición de entusiasmo que en este texto se ha usado y se va a usar es
orteguiana. Nos interesa perfilar con la máxima concreción posible el término,
por eso es muy útil aproximarnos a lo que sus discípulos o los nacidos a la fi-
losofía en Ortega dicen de él o como lo usan. Así, José Luis López Aranguren
en su Ética, identifica esperanza y entusiasmo5, todo ello en el contexto o con la re-
ferencia fundamental del libro de Pedro Laín Entralgo, La espera y la esperanza.
El entusiasmo es referido a la pasión como pasión de la esperanza, incluso como ilu-
sión y esperanza y siempre como un cambiante hábito afectivo. Es una condición
humana que va y viene, pero consustancial, montada sobre el hábito entitativo de
la espera. En resumen, es un afecto o emoción y una pasión y nos mueve, y nos
hace ver como posible lo mejor; Ortega y Gasset afirmará que el hombre es 
capaz de descubrir que todo lo viviente tiene su areté, su virtud, a saber, su mo-
do plenario de ser, y es un hábito, derivado de nuestra condición de esperantes.

Alguno de los términos anteriores pueden a su vez referirse a otros autores,
para poder reelaborar con más nitidez la idea que del entusiasmo necesitamos
precisar. El propio José Ortega y Gasset precisa el entusiasmo que el experi-
menta como “siempre renaciente”6 ante aquello que considera que está bien, y
esto desde su condición entitativa de español. El entusiasmo en Ortega como

157JOSÉ LUIS BOTANCH CALLÉN

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

4 Diego GRACIA, “Laín desde dentro”, Turia, 85-86 (2008), p. 78. Es del todo conveniente 
leer el conjunto del texto citado. La referencia fundamental para la concepción del ímpetu en
Laín es: Pedro LAÍN ENTRALGO, “Educación del ímpetu: revisión de un ensayo de Ortega y Gas-
set”, Revista Nacional de Educación, 4 (1941), pp. 7-26.

5 José Luis LÓPEZ ARANGUREN, Ética. Madrid: Alianza Editorial, 1983, p. 225: “Por encima
de la pasión de la esperanza –que también podemos llamar entusiasmo”.

6 “Pero he sido siempre nacional y esto significa para mí sentir un entusiasmo siempre re-
naciente ante las dos docenas de cosas españolas que están verdaderamente bien y un odio 

09 ART. BOTANCH:09 ART. BOTANCH  28/05/15  9:00  Página 157

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



puede verse en la nota a pie de página es a su vez identificado con el amor y
éste no se refiere a una veleidad idealista, es originado por una condición enti-
tativa: el amor de pertenencia. Vemos unido el entusiasmo y el amor con el pro-
pio ser de cada persona. Las consecuencias de esta relación las veremos más
adelante en este mismo apartado. Se hará clara la relación del entusiasmo con
la afectividad en su grado más intenso y exaltado: la pasión, que señala el fon-
do personal del ser de cada uno, que puede denominarse mismidad.

López Aranguren en el proceso de precisar el significado del entusiasmo
amplía o relaciona éste con la ilusión y la esperanza. El primero de estos tér-
minos ilusión ha sido tematizado por Julián Marías en su libro Breve tratado de
la ilusión, donde realiza una analítica del término “españolísimo” ilusión (ilu-
sión en sentido “positivo”) proponiendo a ésta como garantía de salud antropo-
lógica7. En un texto preparatorio de José Ortega y Gasset para una de sus
obras podemos leer:

En el último número de la Revista de Pedagogía publica un artículo sobre
Rousseau y la significación de la enseñanza el señor Claparède, psicólogo es-
timado y uno de los pedagogos más distinguidos de Europa (…). La educa-
ción debe gravitar sobre este radical mandamiento: no hay que educar al
hombre en el niño, sino al niño en el niño. Yo diría aún más: es preciso asegu-
rar la supervivencia del niño en el hombre adulto (…). Vivimos propiamente
en la medida en que logramos conservar una parte de la espontaneidad pri-
maria que es la niñez8.

Una interpretación de Molinuevo en 1996 de unas conferencias de Ortega
en 1916 y 1928 nos permite reunir dos de los conceptos que han de significar-
se para cualquier estudio de la antropología orteguiana, como la clave que abre

158 Elementos para una antropología filosófica de la educación en Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

inextinguible hacia todo lo demás que está verdaderamente mal. Claro que este amor y este odio
ejercitaban su contraria operación sobre un fondo de radical solidaridad con todo lo que ha si-
do y es el pueblo al que pertenezco”, V, 379.

7 Julián Marías años más tarde relaciona ilusión con persona diciendo que: “Creo que la ilu-
sión es uno de los principales estímulos, si no el primero, del descubrimiento de una persona, y
por tanto de la constitución del mundo personal”. Julián Marías relaciona en este mismo texto
vida personal con vocación y persona. Y unas líneas más adelante incide en algunas relaciones
de entre las cuales he de destacar la de maestros y discípulos: “Se podría ver cómo la mayoría de
las relaciones en que están de verdad envueltas las personas como tales tienen un fuerte ingre-
diente de ilusión: entre hijos y padres, maestros y discípulos, amigos, próximos, enamorados. Es
la más enérgica incitación a ver a la persona por dentro, en su contenido más íntimo y verdadero,
y a proseguir incansablemente la exploración”, Julián MARÍAS, Mapa del mundo personal. Madrid:
Alianza Editorial, 2005, pp. 72-73. La falta de ilusión (desilusión), afirmará con rotundidad el
autor, es una nota característica de la despersonalización.

8 José Ramón CARRIAZO RUIZ, “1921-1925: La ampliación del horizonte histórico”, Revista
de Estudios Orteguianos, 25 (2012), p. 31.

09 ART. BOTANCH:09 ART. BOTANCH  28/05/15  9:00  Página 158

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



159JOSÉ LUIS BOTANCH CALLÉN

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

9 José ORTEGA Y GASSET, Meditación de nuestro tiempo. Las conferencias de Buenos Aires 1996 y
1928, ed. e introd. de José Luis MOLINUEVO. Madrid: FCE, 1996.

10 I, 747.
11 IV, 130.
12 Fernando Bárcena citando a Van Manen subraya el significado de la pedagogía como una

fascinación por el crecimiento del otro; Julián Marías en su obra Mapa del mundo personal afir-
mará: “Cuando el encuentro rigurosamente personal tiene plenitud, constituye algo así como una
revelación”, ob. cit., p. 66, y desde un análisis personalista se afirmará que “al entender Nédon-
celle el amor como voluntad de promoción mutua, está admitiendo precisamente lo que denominó

la comprensión de una concepción descriptiva pero también propositiva-pro-
pedéutica para una educación del hombre fundada en la vida personal tal y co-
mo se presenta en la filosofía orteguiana: amor / plenitud y entusiasmo: “En el
discurso de despedida, Impresiones de un viajero (II, 361) precisa que yo no he si-
do entre vosotros sino un entusiasta que pasa. Entusiasta en sentido platónico, fruto
de un amor que es deseo de perfección, de ser y hacer perfectas las cosas. Es
ese amor el que mediante el entusiasmo multiplica la existencia, en que cada
una de las cosas alcanza su plenitud ayudando a alcanzarla”9. El entusiasmo
hace real lo posible mejor. Esta interpretación es seguro que tiene su origen en
un gran libro programático, Meditaciones del Quijote, donde Ortega escribe: “Hay
dentro de toda cosa la indicación de una posible plenitud. Un alma abierta y
noble sentirá la ambición de perfeccionarla, de auxiliarla, para que logre esa su
plenitud. Esto es amor –el amor a la perfección de lo amado”10.

2. Los determinantes circunstanciales de la vida según el entusiasmo

Las mediaciones profesionales e institucionales velan y dificultan la opción
vital del entusiasmo.

En 1927 Ortega escribirá: 

Yo no creo mucho en la obligación, como creía Kant; lo espero todo del
entusiasmo. Siempre es más fecunda una ilusión que un deber. Tal vez el
papel de la obligación y del deber es subsidiario; hacen falta para llenar los
huecos de la ilusión y el entusiasmo11.

La educación quiere hacer hombres o por lo menos acompañar el proceso
de hacerse hombre. Si el papel del docente es diseñado en forma y contenido
únicos por un proyecto docente prescriptivo entonces nos hallaremos con una
identidad legitimada legal-racionalmente de educación=obligación o del deber
del funcionario con su actividad laboral. Así se excluye en el planteamiento or-
teguiano todo entusiasmo. Las personas, alumnos o docentes, dramáticamente
están ante la opción del entusiasmo o la obligación12.

09 ART. BOTANCH:09 ART. BOTANCH  28/05/15  9:00  Página 159

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



En la educación de las personas la pedagogía (y sus adláteres, psicologías,
didácticas…) no puede determinar los fines de ésta, como el “arte de marear”
o el marketing de las agencias de viaje no son capaces de pasar de los preám-
bulos a un destino viajero.

La dificultad de nuestra condición como hombre, docente, alumno deriva
de nuestra misión profesional que no es personal y que es estereotipada y del
cumplimiento sine qua non de nuestra personalidad, de vivir con entusiasmo
nuestra misión propia, es decir satisfacer en un proceso dialéctico con la cir-
cunstancia nuestra propia vocación, realizar el ser personal propio13. Y Ortega
precisa: “Nos encontramos, pues –y ello es más importante de lo que acaso se
imagina–, con una dualidad: la misión del hombre, lo que cada hombre tie-
ne que hacer para ser lo que es y la misión profesional (…). Importa mucho
que no confundamos la una con la otra”14. Gadamer estima que hay una tarea
insustituible en la educación de cada uno y que podría ser previa o cuales-
quiera otras: “De lo que se trata es de que el hombre acceda el mismo a su mo-
rada”15. No puede mezclarse en un toto revolutum la eficacia comprensiva de un
método de lectura con la educación en valores u otras técnicas con uso trans-
versal o no, con los contenidos disciplinares y esto con una ideología política o
un maremagno de lugares comunes ilustrados con la pretensión de afirmarse
todo ello como modelo educativo. No hay claridad, y cuando se hace tal, aparece
una falta de filosofía (antropología) que descalifica toda la multiforme pro-
puesta educativa que conocemos (Ortega propone que se haga una definitiva
introducción de la filosofía en la formación de los docentes).

3. Origen y naturaleza del entusiasmo

El entusiasmo es la manifestación de lo más propio de sí, implica una mo-
ral de la estimación, es originario en uno mismo, busca la autorrealización y 
compromete a toda la persona. El entusiasmo pedagógico se hace contaminación.

160 Elementos para una antropología filosófica de la educación en Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

Zubiri una «causalidad personal» por la que las personas son también, para otras personas, im-
pulsantes, posibilitantes y soporte último”, Xose Manuel DOMÍNGUEZ, Blondel, Zubiri, Nédoncelle.
Madrid: Colección Persona-FEM, 2002, p. 16.

13 VIII, 410. Y amor como la plenitud de lo amado en I, 747-748. Unas líneas más delante
de este último texto, Ortega dice encontrarse haciendo y exponiendo “una doctrina de amor”.
Esta doctrina describe nuestras cosas imprescindibles, a ésas es a las que amamos y sin ellas no
admitimos vivir. Nuestro entusiasmo se dispara al conocer la vocación como nuestro tener que
ser-hacer-proyectar-vivir. ¡Cómo podremos desconocer los educadores la vocación!

14 V, 352.
15 Hans-Georg GADAMER, La educación es educarse. Barcelona: Paidós, 2000, p. 21. Rombach tra-

ta de unir estos dos ámbitos, el vocacional-antropológico y el profesional-estereotipado en estos
términos: “Hay que recomendar una sabiduría de la vida en el sentido que se tiene que encontrar
una ocupación en la cual el actuar originario pueda ser productivo y efectivo y tenga sentido”,
Heinrich ROMBACH, El hombre humanizado. Antropología estructural. Barcelona: Herder, 2004, p. 367.

09 ART. BOTANCH:09 ART. BOTANCH  28/05/15  9:00  Página 160

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



El entusiasmo como “el amor a todas las cosas” sirve a José Ortega y 
Gasset para cualificar la vida de las personas como aceptada o negada. El pro-
pio Kant había definido en el parágrafo 29 de la Crítica del juicio el entusiasmo
como el bien con emoción. Es necesario determinar qué es, cómo es y qué re-
laciones pueden establecerse entre éste, el entusiasmo y el conjunto de ele-
mentos/factores antropológicos que constituyen la vida humana.

3.1. Las notas que caracterizan al entusiasmo

A) Es una de las tres potencias/notas específicas del hombre (junto a la con-
ciencia del azar y la esperanza). Ortega en su conferencia “Goethe sin Wei-
mar” en 1949, recogiendo incitaciones del más amplio radio histórico concluye
que es lo más esencialmente humano, la capacidad de sentir entusiasmo, y jun-
to a la conciencia del azar que desarrolla desde la perspectiva crítica del goet-
hismo, y la esperanza (tematizada por Pedro Laín Entralgo posteriormente),
entiende que van a determinar el destino humano. El entusiasmo es el mejor
(sic) instrumento para cumplir el destino personal de cada uno. De forma lite-
raria-histórica citando a Macrobius y los egipcios define al dios Eros como uno
de los responsables de ser lo que somos, como capacidad de sentir entusiasmo. El
entusiasmo anuncia la manifestación de lo que puede darse de sí, Ortega y
Gasset lo expresará en estos términos ontológico-biográficos: “Tácita o paladi-
namente, la vida de cada ser es un ensayo de apoteosis”16.

B) “Esta capacidad de entusiasmarse con lo óptimo, de dejarse arrebatar
por una perfección transeúnte, de ser dócil a un arquetipo o forma ejemplar, es
la función psíquica que el hombre añade al animal y que dota de progresividad
a nuestra especie frente a la estabilidad relativa de los demás seres vivos”17,
texto que pertenece a una obra importante: España invertebrada. Bosquejo de al-
gunos pensamientos históricos que pueden fecharse entre 1920 y 1922. Algunos
términos dentro del contexto de un libro de ontología política española han de ser
interpretados en la etapa de la filosofía orteguiana vitalista, y desde aquí 
subrayar su condición moral (“dejarse arrebatar”, “ser dócil”) tras el reconoci-
miento de lo valioso en el acto de valoración (estimativa)18.

C) El origen del entusiasmo es previo a la estricta acción entusiasta. Orte-
ga denomina a éste: entusiasmo abstracto previo que sería la causa de todo 

161JOSÉ LUIS BOTANCH CALLÉN

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

16 IV, 270.
17 III, 490.
18 El texto más explícito donde encontramos este significado ético se encuentra en III, 542.

El propio Kant había definido en el parágrafo 29 de la Crítica del juicio el entusiasmo en los si-
guientes términos: “La idea de bien con emoción se llama entusiasmo”.

09 ART. BOTANCH:09 ART. BOTANCH  28/05/15  9:00  Página 161

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



entusiasmo o amor19. En un texto titulado “Para una psicología del hombre inte-
resante”, José Ortega y Gasset incide en este a priori entusiasta afirmando que
actuamos por un amor previo a las perfecciones del amado. Nuestra atención
va dirigida hacia aquello que previamente amamos, que al encontrarlo en la 
experiencia del otro/u otro se vehicula a través del entusiasmo (Ortega reali-
za un análisis de esta actividad en el concepto alentar en otros, esto es, realizar…
lo valioso en lo otro/los otros).

D) El entusiasmo es una realidad jerárquica, y así la persona puede defi-
nirse –su vida– como una jerarquía de entusiasmos o de importancias20. Y Or-
tega y Gasset establece la muerte como criterio de bondad del entusiasmo-s: “Si
hay algo que nos es imprescindible en nuestra vida, nuestro entusiasmo por
ello será tal que moriremos si ello falta o es imposible. Aquello que ocupa la su-
perior jerarquía en los entusiasmos de un individuo por sí mismo es su desti-
no, sin él no existe”21. Es claro que esta conexión se refiere a quien tiene,
porque así ha puesto su vida a ello, una vida personal. La persona es vocación,
y la vida personal es vocacional.

E) El entusiasmo es un compromiso, compromete la vida íntegra personal
(es una decisión-acción personal que aparece emanando de toda la persona y
compromete la vida de toda la persona22, pues en el movilizamos todos los 
recursos que poseemos y cargamos con la máxima afectividad de que dispone-
mos nuestras decisiones antropogénicas fundamentales: afectos, conocimien-
tos, elaboración de proyectos, elección de posibilidades, amor al objeto, poner
nuestra vida a…).

3.2. Entusiasmo previo y contaminación

El origen del entusiasmo puede encontrarse emanando de dos fuentes, un
entusiasmo previo y un entusiasmo inducido o en expresión orteguiana contami-
nado. El primero pertenece a la instalación vital del discente que tendría una
naturaleza determinada idiosincrásica y biográfica:

A) Antropológica: como expresión de una conducta desde la consistencia
de su persona-lidad. (Pedro Cerezo citando a Ortega presenta esta identificación

162 Elementos para una antropología filosófica de la educación en Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

19 VI, 208-211.
20 IV, 298.
21 III, 219.
22 VI, 208-211. Esta idea se desarrolla en Ideas y creencias. Madrid: Alianza Editorial, 1976,

p. 178. En otro texto, José Ortega y Gasset “profundizará” hacia lo inequívoco de nuestra per-
sona-lidad: “Queremos ser, ante todo, la verdad de lo que somos, y muy especialmente nos re-
solveremos (…). Rompiendo entonces sin conmiseración la costra de opiniones y pensamientos
recibidos, interpelamos a cierto fondo insobornable que hay en nosotros (…) ese fondo sustan-
cial”, II, 216.

09 ART. BOTANCH:09 ART. BOTANCH  28/05/15  9:00  Página 162

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



entre la persona y el entusiasmo: “El señor Giner se ha pasado la vida dando
razones y no se le ha hecho caso. Su exigua envoltura mortal oculta uno de los
postreros yacimientos de entusiasmo que quedan en España”23).

B) Epistémica: interés personal por un tema, un estilo de conocimiento, una
experiencia didáctica satisfactoria trascendente…

C) Biográfica: una experiencia previa que ha generado un hábito y un ca-
rácter muy íntimamente integrados en el conjunto de su personalidad.

El segundo –característico, según manifiesta José Ortega y Gasset, de su
concepción pedagógica personal– puede aparecer como respuesta a esa conta-
minación desde dos surgencias vivenciales diferentes:

a) Sin previa experiencia sistemática (y con una trascendencia gradual):
a.1. Ocasional pero no integrado en la propia personalidad (el contaminado

ha constatado la vivencia entusiastica pero la ha desconsiderado como una pu-
ra realidad “instrumental”; estaríamos ante el resentimiento pedagógico).

a.2. Sólo ocasional y sin consecuencias antropológicas ni biográficas sig-
nificativas (acepta la experiencia pero no la integra como propia): puede des-
cribirse como un rapto por la excelencia del acontecimiento vivido24.

b) Desde un entusiasmo nativo potencial irreflexo, originado en ese fondo
insobornable causa –según José Ortega y Gasset– de toda nuestra vida propia,
personal (abierto a la experiencia plenificante de la persona, donde se expresa
esta como sujeto de su propia vida).

4. La vida como entusiasmo o adaptación

La opción orteguiana es la de una educación por una moral impetuosa que
aspira a una vida auténtica según la fidelidad a la propia vocación.

Ortega y Gasset define el entusiasmo como “un lujo vital, una aventura ín-
tima y un riesgo”25. La forma de vida alternativa a ésta es lo que Ortega deno-
mina vida como adaptación26; donde no se desarrolla una vida personal, es vida
sin grandes entusiasmos, sin destino. En una entrevista que Fernando Sánchez
Dragó realizó en el programa televisivo Negro sobre blanco a Julián Marías el

163JOSÉ LUIS BOTANCH CALLÉN

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

23 Pedro CEREZO GALÁN, José Ortega y Gasset y la razón práctica, ob. cit., p. 28. (La cita co-
rresponde a X, 92).

24 Este entusiasmo puede encontrarse en la práctica educativa con alguna facilidad –siempre
de forma poco significativa estadísticamente–, y de esto todos los docentes tenemos experiencias
muy gratificantes y conservadas en nuestra historia profesional. Los alumnos que se manifies-
tan entusiásticamente lo hacen por: a) una materia, un contenido o un tema, b) un método-pro-
cedimiento, didáctica, estilo, c) la actuación de un docente (el conjunto de su estilo, ideas,
didáctica, su persona).

25 IV, 166.
26 VI, 113 y ss.

09 ART. BOTANCH:09 ART. BOTANCH  28/05/15  9:00  Página 163

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



año 2000, éste describe las vivencias de su relación con José Ortega y Gasset
en los siguientes términos: “teníamos un entusiasmo muy crítico (se refiere a
los alumnos de la Facultad de Filosofía durante los años treinta)… nos iba la
vida en ello”, más adelante une los conceptos de entusiasmo y exigencia, aña-
diendo “si no tiene entusiasmo se empobrece y sin exigencia se traga uno lo 
que le dan”. Tras merodear entre vivencias íntimas y muy personales, la muerte
de su mujer, acaba añadiendo: “pero no he perdido el entusiasmo”. (Puede ver-
se esta entrevista en YouTube: programa Negro sobre blanco: serie los ancianos).

4.1. El lugar del entusiasmo en la estructura de la razón vital

El entusiasmo se sitúa en un continuo cuyo otro extremo es la angustia. La
vida es una experiencia de perplejidad, cuyo movimiento es basculante desde
el entusiasmo a la angustia27.

Un esquema hace visible esta estructura de la vida que a su vez incluye es-
tructuralmente el movimiento:

VIDA                               (razón vital)
Entusiasmo Perplejidad Angustia

La posibilidad de la angustia como pena deriva de la infelicidad o de la di-
ficultad de realizar en nuestra propia vida nuestro proyecto28. Pedro Cerezo en
un contexto orteguiano vuelve a incidir en esta caracterización orteguiana fun-
damental: “De ahí que el signo más inequívoco de estar llegando a ser lo que
ya se es no sea otro que la alegría creadora. Es el sentimiento que atestigua 
que la unidad pato-eto-lógica de la vida se encuentra en su verdadero quicio”29.
Y en una nota a pie de página describe el reverso de esta posibilidad entitati-
va: “Inversamente, del malogro de la vida por infidelidad a la propia vocación
sabemos por el sufrimiento de im-potencia y des-moralización con que la vida
siente su fracaso”30.

La vida para Ortega es encenderse por lo estimable31, es su esencia, por eso
en ¿Qué es filosofía? llega a determinar el criterio propedéutico para lograrla, el
de la intensidad: “hacer cada instante de su vida lo más intenso posible”, ésta

164 Elementos para una antropología filosófica de la educación en Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

27 II, 406. El entusiasmo es también energía.
28 V, 95: nuestra vida es “esencial oscilación entre el entusiasmo y la angustia (…) [desde]

(…) la sustantiva perplejidad”. Rombach llega a referir el sentido de la vida a la alegría, El hom-
bre humanizado. Antropología estructural, ob. cit.

29 Pedro CEREZO GALÁN, “Páthos, éthos, lógos (en homenaje a Antonio Rodríguez Hués-
car)”, Revista de Estudios Orteguianos, 24 (2012), p. 106.

30 Idem.
31 “Por eso, la vida es pena, continuado penar”, La razón histórica [Curso de 1940], IX, 540.

09 ART. BOTANCH:09 ART. BOTANCH  28/05/15  9:00  Página 164

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



se entiende cómo entusiasmo: “hay que avanzar hacia formas de entusiasmo
(…) mucho más enérgicas, difíciles y ardientes”32.

El entusiasmo no es sólo un factor energético (energía antropológica)33, es
por encima de todo un instrumento de la vida humana: “la vida es (…) afán de
ser, entusiasmo y esperanza”34, por y para la vocación que hace real la perso-
na. Este entusiasmo vuelca la vocación en una circunstancia determinada, és-
te no es impersonal, tiene la condición de la vida de cada uno como
vocacionalmente orientada o como no destinada, “desnortada”, así Julián Ma-
rías nos dice que: “El mundo de los hombres que viven en la misma circuns-
tancia es de muy desigual riqueza, según la cualidad y la energía de la presión
que ejercen sobre ella”35. Y en su obra, La educación sentimental, llega a integrar
sistemáticamente la intensidad de la vida con la felicidad (que podemos esti-
mular) a la que califica de inexorable realidad.

La vida es para Ortega y Gasset un proceso, estamos in via y si logramos su
culminación ésta se nos presenta como “una pasión limpia y finamente dramá-
tica”36. El sujeto racional que se enciende por lo estimable, que va plasmando en
su vida una pasión dramáticamente es el hombre de la razón vital. Ortega y
Gasset no excluye a la razón, al contrario afirma que la vida del hombre es ra-
cional, tiene que pensar y con verdad37. Así, la vida tiene un “problema sus-
tancial, originario y en este sentido único, es encajar yo en mí mismo, coincidir
conmigo, encontrarme a mí mismo”38. Octavio Fullat dirige esta gran cuestión
al ámbito de la educación: “educación (…) consiste en ensimismamiento en ser-
sí mismo-aventura”39. Cómo incardinar la educación en la vida para hacerla más
vida-plenitud y más vida mía –yo mismo en mi vida– es la cuestión que subya-
ce a una antropología de la educación como la que descubrimos en una inter-
pretación orteguiana de la educación.

165JOSÉ LUIS BOTANCH CALLÉN

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

32 VIII, 369.
33 II, 406.
34 IX, 540.
35 Julián MARÍAS, Tratado de la mejor. Madrid: Alianza Editorial, 1995, p. 27. En otra obra,

Marías realiza la siguiente afirmación complementaria a las anteriores y en el campo de la edu-
cación: “Entiendo la educación como cultivo e incremento de la espontaneidad”, Julián MARÍAS,
La educación sentimental. Madrid: Alianza Editorial, 1992, p. 19.

36 II, 783.
37 Así, José Ortega y Gasset en el texto En torno a Galileo afirma que “el hombre para vivir

tiene que pensar, gústele o no. Si se piensa mal, esto es, sin íntima veracidad, vive mal, en pura
angustia, problema y desazón. Si se piensa bien encaja en sí mismo, y eso, encajar en sí mismo,
es la definición de la felicidad”, VI, 439.

38 VI, 437.
39 Octavio FULLAT, El pasmo de ser hombre. Barcelona: Ariel, 1995, p. 48.

09 ART. BOTANCH:09 ART. BOTANCH  28/05/15  9:00  Página 165

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



4.2. Contaminaciones, entusiasmos y educación

En 1921 José Ortega y Gasset realiza un análisis de los ensayos históricos
de la vida en plenitud de los hombres40, poniendo en evidencia como cuando
logramos la mejor expresión de esta vivencia hay algo encantador, que subyuga
toda nuestra persona y llenándonos el corazón nos proyecta sobre un blanco.
(Julián Marías dirá en su libro Mapa del mundo personal que “lo que el hombre
hace personalmente, desde sí mismo, desde su unicidad irreductible, no brota
de ningún impulso externo o de un mecanismo psíquico, sino de una motiva-
ción en que interviene la totalidad de la persona”41). La vida aparece como una
“infinita alegría deportiva”42 que nos lleva a la acción que “entre nuestras po-
sibilidades más adecuadamente realiza el yo que cada cual siente tener que
ser”43. Este sentimiento no es subjetivismo en Ortega y Gasset sino misión crea-
dora44. Ésta no se da fuera de la realidad de la circunstancia. Ortega pide estre-
char entusiásticamente la circunstancia para vivir con autenticidad45. La
educación contaminante que nos propone José Ortega y Gasset necesita tam-
bién una consideración propedéutica que Simmel expresa en este texto muy
revelador: “Ciertamente es un error creer que uno precisa confiar al alumno
sólo a sí mismo, para que sus exteriorizaciones provengan también realmente
de su ser auténtico. Para eso, el aire está demasiado plagado de tal ruido; ha
penetrado demasiada cháchara ya desde muy pronto en la propia vida del
hombre, como para que se pueda esperar un desarrollo armónico propio hacia
sí mismo, sin intervenciones. Los llamados poetas naturales son aquéllos que vi-
ven solamente de los más difundidos lugares comunes”46. Es aquí donde la an-

166 Elementos para una antropología filosófica de la educación en Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

40 VI, 199.
41 Julián MARÍAS, Mapa del mundo personal, ob. cit., p. 177
42 IX, 1140. Ortega sitúa como fondo de nuestra vida la angustia y la nada, pero también la

alegría, el entusiasmo, la acción personal (luego el sentido y la felicidad). En Oc83, p. 628 pode-
mos leer: “es la alegría la grande originalidad del hombre en el repertorio de la creación”.

43 Ibidem, p. 341.
44 IV, 200. En Mirabeau o el político de 1927 establece un criterio de demarcación entre el mag-

nánimo y el pusilánime: la objetividad-sinceridad; este segundo, el pusilánime “sólo actúa movi-
do por intereses subjetivos, el placer y el dolor (…). El magnánimo es un hombre que tiene
misión creadora” (idem), y esta, “no es posible sino en la ausencia de dosis, en el absoluto lujo de
la vitalidad”, IV, 216.

45 Podemos encontrar dos textos que recogen esta idea: IX, 161 y II, 132-138. Lo contrario
ya enunciado en Meditaciones del Quijote lo expresa así nuestro autor: “la función del sujeto es la
selección (la malla o retícula); así (…) el defecto y la esterilidad provienen de nuestra mirada”,
I, 757. Nuestra mirada hay que traducirla como perspectiva y como punto de vista, así cada indi-
viduo se convierte en un punto de vista esencial (es aquí interesante una relectura del capítulo
10 de El tema de nuestro tiempo), y esta “perspectiva se perfecciona por la multiplicación de los tér-
minos y la exactitud con que reaccionamos ante cada uno de sus rangos”, I, 756.

46 Texto del curso 1915-1916 en George SIMMEL, Pedagogía escolar. Barcelona: Gedisa, 2008.

09 ART. BOTANCH:09 ART. BOTANCH  28/05/15  9:00  Página 166

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



tropología, en este caso el entusiasmo, se aproxima a la ética a través del con-
cepto de virtud o virtudes que Ortega y Gasset entiende cómo modo plenario
de vida o vida auténtica. López Aranguren en su Ética señala que en Aristóte-
les y Nietzsche la virtud es entusiasmo (ob. cit., p. 312) y Ortega siempre aten-
to a estos autores llegará a afirmar que sólo es aceptable una moral que excite
la impetuosidad, así, que se realice en la vida personal de cada uno47.

Ortega que niega la posibilidad de transmitir vitalmente nada de ninguna
persona a otra como así lo afirma en la primera conferencia durante su segun-
do viaje a la Argentina en 1928: “yo no venía ni vengo a enseñar a ustedes
grandes cosas, es más, no creo mucho en ninguna enseñanza”48. (Como el mis-
mo afirmó con reiteración hemos de pensar con nuevas categorías la nueva rea-
lidad filosófica de la vida humana), no rechaza la comunicación, ni siquiera en la
experiencia docente, aunque tengamos que pensar en una didáctica distinta, en
una comunicación alternativa, la de la contaminación). Ésta no es de un saber
oculto sino originario y por ende personal: “Creo sólo en la contaminación, y
lo que yo aspiraba a contaminar era ciertas formas de entusiasmo por la vi-
da”49. Nuestro profesor filósofo se veía como “un entusiasta que pasa (...),
[que] arde ante las cosas (...) [para] producir contaminaciones”50. José Lasa-
ga afirmará interpretando a José Ortega y Gasset: “Una vida humana ofrece
dos paisajes muy diferentes, según se la mire desde fuera o desde dentro (…).
En suma, y dicho con un punto de exageración, desde dentro la vida humana
es inconfesable, y desde fuera, un misterio inaccesible”51.

El entusiasmo es la didáctica de la praxis de la mismidad o vocación. En
1919 otro autor próximo a Ortega escribirá: “La paradoja de la entrega entu-
siástica es que, en esta entrega, el hombre al mismo tiempo llega a ser siempre
por primera vez un sí mismo:

Y mientras no poseas
Este morir y hacerte,
Sobre la oscura tierra
Serás un triste huésped.

167JOSÉ LUIS BOTANCH CALLÉN

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

47 VI, 552 y III, 586.
48 José ORTEGA Y GASSET, Meditación de nuestro tiempo. Las conferencias de Buenos Aires 1916 y

1928, ob. cit., p. 179.
49 Idem.
50 III, 172.
51 José LASAGA MEDINA, “Estudio introductorio”, en José ORTEGA Y GASSET, Meditaciones

del Quijote, ¿Qué es filosofía?, La rebelión de las masas... Madrid: Gredos, 2012. Para José Ortega y
Gasset la contaminación aparece como el máximo de intercambio posible entre dos personas en
la relación-acción docente.

09 ART. BOTANCH:09 ART. BOTANCH  28/05/15  9:00  Página 167

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Citado por Hegel según traducción de Rückert”52.
En él se nos muestra la posibilidad de la vida (que es siempre personal), así

nuestro manual de didáctica tendrá tantos capítulos como entusiastas se crucen
“ardiendo-contaminándonos” ante nosotros. La razón pedagógica no sucumbe
ante el azar de la ocasión, es, al contrario, objetiva, concreta, pero hemos de cam-
biar nuestros conceptos para aprehenderla53, pero atravesará la experiencia vi-
tal en cada caso de la persona presente en ese pasar que interpela, llama y crea
(cuando nos denominamos discípulos sistemáticos o no de alguien estamos in-
dicando a los que nos rodean que hubo, incluso con fecha determinada, un ac-
to primero que hizo posible, creó, aquel que hoy estamos siendo, viviendo).

4.3. Ímpetu entusiástico o melancolía

El entusiasmo manifiesta y hace evidente frente a la melancolía54 la opción
de ser; Jaspers frente al no ser afirmará: “El puro nihilismo no es entusiástico,
sino desesperado”; así Ortega propone en Biología y pedagogía que los niños 
sean iniciados en los sentimientos entusiastas55 para afirmar su ser más básico.
Éste no es sólo un proceso y acontecimiento infantil con el entusiasmo, 
“advertimos con sorpresa en nosotros una súbita posibilidad de heroísmo”56, o
lo que es lo mismo, querer ser nosotros mismos57. Julián Marías propone otra
idea de educación en su libro La felicidad humana, incluso se atreve a corregir 
a su maestro Ortega al manifestar la conveniencia y la posibilidad de enseñar a
imaginar una prodigiosa dilatación de la vida. Leibniz constatará en Shaftes-
bury esa relación entre las acciones humanas mejores, no rutinarias, y el entu-
siasmo: “L’Auteur remarque aussi fort à propos qu´on attribue à une espèce de
bon enthousiasme, c’est á dire, à Dieu, à quelque chose divin, tout ce qu’il y a
de sublime dans les actions humaines”58. La vida de los alumnos y la de todas

168 Elementos para una antropología filosófica de la educación en Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

52 Karl JASPERS, Psicología de las concepciones del mundo. Madrid: Gredos, 1967, p. 167.
53 La razón narrativa descubrirá el sentido de la vida de cada persona: a cada cual le han “pa-

sado” tales y no otros personajes contaminantes, y de estos procesos tendremos que descubrir el
origen histórico del drama de la vida de cada persona.

54 Opone Ortega entusiasmo y melancolía, y ésta como paralización, ausencia de sí: “Algún
día, en lugar más idóneo, tal vez vuelva sobre estas ideas con mejor orden y más amplitud, sí en-
tretanto no se me derrama por el corazón demasiada melancolía”, II, 421.

55 Ortega propone esta educación en los mitos heroicos desde la más temprana infancia, Nel-
son ORRINGER, Ortega y sus fuentes germánicas. Madrid: Gredos, 1979, p. 247, y en la nota trece
de esta página indica que: “Según Ortega, el mito heroico entusiasma al niño”, II, 293-296.

56 II, 419.
57 I, 392.
58 Nota 65 de la introducción de Agustín Andreu, en SHAFTESBURY, Las cartas sobre el entu-

siasmo. Barcelona: Crítica, 1997.

09 ART. BOTANCH:09 ART. BOTANCH  28/05/15  9:00  Página 168

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



169JOSÉ LUIS BOTANCH CALLÉN

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

las personas se irá desarrollando entre el heroísmo (la vida según la conciencia
de la propia misión y del destino íntimo, siempre personal, como subraya 
Ortega y Gasset en su obra “Alrededor de Goethe”) y la vileza o vida como
adaptación59.

Conclusiones

La educación del ímpetu en el periodo de formación ha de fundamentarse
en el entusiasmo que es siempre personal. Éste no ha de considerarse como una
manifestación emotiva de acuerdo o complicidad con las modulaciones prácti-
cas de un proyecto educativo al que se ha sometido a un alumno. El entusias-
mo sólo aparece cuando el sujeto se encuentra con lo más propio de sí en la
práctica, no es un objetivo de una programación social o institucional: el entu-
siasmo no se puede programar porque la vocación personal no se diseña, es
previa a cualquier tecnología.

El contexto cultural moderno ha presionado a la conformidad con un nihi-
lismo despersonalizador que en la posmodernidad nos lleva a la melancolía.
Esta situación puede facilitar la revisión de algunos referentes antropológicos
casi desconocidos en estos ámbitos y que forman parte de una antropología fi-
losófica de la educación que considera a la persona como el criterio de realidad
en la educación y de bondad en las relaciones sociales.

José Ortega y Gasset reiteró la necesidad de la filosofía en la formación de
los educadores en diversas ocasiones. Cuando el filósofo-profesor madrileño
presentó su teoría del hombre o antropología las necesidades de formación ne-
cesariamente se ampliaron. Sólo es posible un contaminador-educador a la altu-
ra de las necesidades de las personas de los alumnos si –conscientes de la
significación del ímpetu personalizado– realizamos un proceso de revisión de 
la verdadera naturaleza del sujeto educando –persona– y desmontamos nuestro
lamentable rol de técnicos para un nihilismo integrador.

El educador, o contaminador como le gusta decir a Ortega, necesitará una 
fina y consistente conciencia de su rol y responsabilidad para con quienes 
le rodean. No bastará con la adscripción teórico-conceptual a cierta antropo-
logía personalista o a ciertas estrategias docentes humanizadoras, esto sólo 

59 X, 62. Ortega ha dedicado muchas páginas a personajes vocacionados: Goya, Veláz-
quez…, y entre ellos encuentra uno actual, el conde de Romanones, vocación política, que vive
esta con “fruición y entusiasmo (…) sigue radicalmente su vocación”, IV, 244. FULLAT actualiza
en el ámbito pedagógico las palabras anteriores de José Ortega y Gasset: “Sólo aquel que rom-
pe con lo habitual y mostrenco notará la pasión. Y no hay educación sin apasionamiento por
aquellas irrealidades que valen. Y educarse es andar enamorado”, El pasmo de ser hombre, ob. cit.,
p. 93. En la p. 97 llega a relacionar educación y entusiasmo.

09 ART. BOTANCH:09 ART. BOTANCH  28/05/15  9:00  Página 169

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



BÁRCENA, F. (2005): La experiencia reflexiva en edu-
cación. Barcelona: Paidós.

BERNARDO CARRASCO, J. (coord.) (2011): Educación
personalizada: Principios, técnicas y recursos.
Madrid: Síntesis.

CARRIAZO RUIZ, J. R. (2012): “1921-1925: la amplia-
ción del horizonte histórico”, Revista de Estu-
dios Orteguianos, 25, pp. 29-70.

CEREZO GALÁN, P. (2011): José Ortega y Gasset y la
razón práctica. Madrid: Biblioteca Nueva.

— (2012): “Páthos, éthos, lógos (en homenaje a
Antonio Rodríguez Huéscar”), Revista de Es-
tudios Orteguianos, 24, pp.85-107.

DOMÍNGUEZ, X. M. et alt. (2002): Blondel, Zubiri, 
Nédoncelle. Madrid: Colección Persona-FEM.

FULLAT, O. (1995): El pasmo de ser hombre. Barce-
lona: Ariel.

GADAMER, H.-G. (2000): La educación es educarse.
Barcelona: Paidós.

GARCÍA AMILBURU, M. y GARCÍA GUTIÉRREZ, J. (2010):
Aprendiendo a ser humanos. Una antropolo-
gía de la educación. Pamplona: Eunsa.

— (2012): Deontología para profesionales de la
educación. Madrid: Editorial Universitaria 
Ramón Areces / UNED.

— (2012): Filosofía de la Educación. Cuestiones
de hoy y de siempre. Madrid: Narcea / UNED.

LASAGA MEDINA, J. (2012): “Estudio introductorio”,
en J. ORTEGA Y GASSET, Meditaciones del Quijo-
te, ¿Qué es filosofía?, La rebelión de las ma-
sas... Madrid: Gredos.

LÓPEZ ARANGUREN, J. L. (1983): Ética. Madrid: Alian-
za Editorial.

MARÍAS, J. (1995): Breve tratado de la ilusión. 
Madrid: Alianza Editorial.

— (1995): Tratado de lo mejor. Madrid: Alianza
Editorial.

— (1997): Persona. Madrid: Alianza Editorial.
— (2005): Mapa del mundo personal. Madrid:

Alianza Editorial.
ORRINGER, N. (1979): Ortega y sus fuentes germáni-

cas. Madrid: Gredos.
ORTEGA Y GASSET, J. (1983): Obras completas. 

Madrid: Alianza Editorial.

170 Elementos para una antropología filosófica de la educación en Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

ocultaría durante un periodo más o menos corto la crisis de la educación. La
educación que deriva su legitimidad de una antropología de la persona60 no
puede soslayar su conexión sistemática con otros saberes y otros referentes, y,
no será posible la consistencia exigida al docente sin una previa ordenación co-
herente de toda la vida teórico-práctica con su significación contextual e his-
tórica (las razones vital e histórica de Ortega) a la función vital y política de la
institución formadora educativa. l

Fecha de recepción: 30/12/2013
Fecha de aceptación: 14/01/2015

60 Esta antropología filosófica de la educación tiene en la antropología de la persona su fun-
damento. No es éste el lugar adecuado para exponer su relación sistemática que exigirá otro con-
texto, y por supuesto otros textos.

n REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

09 ART. BOTANCH:09 ART. BOTANCH  28/05/15  9:00  Página 170

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



171JOSÉ LUIS BOTANCH CALLÉN

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

— (1996): Meditación de nuestro tiempo. Las
conferencias de Buenos Aires 1916 y 1928,
ed. de J. L. MOLINUEVO. Madrid: FCE.

— (2004-2010): Obras completas. Madrid: Taurus
/ Fundación José Ortega y Gasset.

PINILLOS, J. L. (1994): “La deconstrucción del sujeto
en el pensamiento postmodernista”, Anales,
71, pp. 55-85.

SAN MARTÍN, J. (1998): El sentido de la filosofía del
hombre. Barcelona: Anthropos.

— (2012): La fenomenología de Ortega y Gasset.
Madrid: Biblioteca Nueva.

SHAFTESBURY (1997): Carta sobre el entusiasmo, 
introd. de A. ANDREU. Barcelona: Crítica.

SIMMEL, G. (2008): Pedagogía escolar. Barcelona:
Gedisa.

09 ART. BOTANCH:09 ART. BOTANCH  28/05/15  9:00  Página 171

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



09 ART. BOTANCH:09 ART. BOTANCH  28/05/15  9:00  Página 172

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Clásicos sobre Ortega

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA:10 CLASICOS SOBRE ORTEGA  28/05/15  9:01  Página 173

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre



< Vicente Aleixandre

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA:10 CLASICOS SOBRE ORTEGA  28/05/15  9:01  Página 174

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

Evocación: los encuentros de 
Vicente Aleixandre con Ortega

Presentación de Felipe González Alcázar

V icente Aleixandre publicó en 1958 Los encuentros (Madrid: Ediciones
Guadarrama). No era por entonces un joven escritor sino un poeta
maduro que ya había escrito los poemarios más representativos de su

obra: desde los primeros textos inspirados por el surrealismo (Espadas como la-
bios, 1932, Pasión de la Tierra, 1935) a la plenitud completa de esta primera eta-
pa con La destrucción o el amor de 1935. Su libro Sombra del Paraíso (1944) ha sido
considerado, junto a algún otro (quizás el más representativo sea Hijos de la ira,
de Dámaso Alonso, del mismo año), el texto más influyente en la poesía espa-
ñola posterior a la Guerra Civil. Un transitar que había comenzado, como mu-
chos de sus compañeros del grupo poético de 1927 entre los movimientos de
vanguardias y que, casi rozando los años sesenta del siglo pasado, significaba
la centralidad del quehacer poético español.

No cabe aquí, como es lógico, detenerse en la obra literaria de Aleixandre,
ni en juzgar si su magisterio e influencia han sido verdaderamente superiores
a su renovación del lenguaje poético, simplemente importa ahora recordar al-
guna circunstancia creativa y biográfica que sitúe el texto seleccionado. El 
poeta había nacido en Sevilla en 1898. Tras pasar su infancia en Málaga, su
personal “Paraíso”, la familia se instala en Madrid desde 1909. En la capital, el
joven Vicente estudió Derecho y Comercio. El interés en la poesía, alentado a
través de su amistad con Dámaso Alonso, proviene de esos años de formación,
así como de un hecho significativo que marcó toda su vida posterior: el dete-
rioro de su salud, que le obliga a mediados de los años veinte a dejar el traba-
jo de profesor de Derecho Mercantil. Desde entonces, apartado de actividades
laborales, transcurre su vida entre la escritura, los viajes, las veladas literarias
y los encuentros con amigos y poetas que, a partir de la posguerra, debido a la
radical influencia y el amplísimo magisterio que ejerció en las generaciones
posteriores, le convierten en una figura central de las letras españolas. En 1935
obtiene el Premio Nacional de Literatura por La destrucción o el amor y desde

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA:10 CLASICOS SOBRE ORTEGA  28/05/15  9:01  Página 175

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
González Alcázar, F. (2015). Evocación: los encuentros de Vicente Aleixandre con Ortega. 
Revista de Estudios Orteguianos, (30), 175-186.
https://doi.org/10.63487/reo.362

ORCID: 0000-0003-0992-6275



1949 es, además, miembro de la Real Academia Española. El Nobel de 1977
supera cronológicamente esta etapa.

La obra poética de Aleixandre mientras concibe y escribe Los encuentros es-
tá inmersa en otro giro, un modo más directo, más íntimo y sencillo, casi do-
minado por una inspiración en lo cotidiano, de que es paradigmático ejemplo
Historia del corazón de 1954. Asumido, interiorizado el bloque surrealista de la
poesía de su obra primera, inicia ahora un ciclo sosegado, reflexivo, en donde
la vida humana en cuanto historia, y casi intrahistoria, protagoniza temática y
formalmente una poesía que se acompasa con la edad biográfica del poeta.
Aleixandre, por su parte, ni en los primeros usos de los principios vanguardis-
tas, ultraístas primero y surrealistas después, recelosos de la renovación del
lenguaje poético que trajo el Romanticismo, había dejado que el intelectualis-
mo y la vertiente social y política de otros movimientos como el francés difu-
minasen la presencia del yo. En sus versos, el material inconsciente no fue
capaz de desligarse o de volverse insumiso frente al ámbito consciente: nunca
se rompe la comunicación, sino que se procura a través de la trascendencia de
lo real y no, al revés, desde una mirada específicamente poética o a causa la
propia imposibilidad del lenguaje para revelar o significar la realidad. Así, no
se pierde una manera de poetizar sino que forma parte intrínseca de este refe-
rido giro hacia lo íntimo y lo temáticamente humano.

Los encuentros1 son el ejemplo perfecto de la gran dificultad de separar los gé-
neros literarios cuando los modos de mirar se ven desafiados por la forma. Su
autor nunca deja de ser poeta en su integridad, y esta determinación va a ser
decisiva al plantearse escribir un libro que semeja organizarse como una gale-
ría de retratos unidos por la evocación de diferentes encuentros del autor con
otros escritores, en su mayoría poetas como él. La idea ni era novedosa (en el
ámbito español y relativamente cercanos, desde Los raros de Rubén Darío a los
Homenots de Pla, pasando por los libros de Juan Ramón o Gómez de la Serna)
ni meramente acumulativa sino afectiva, ausente de queja o rechazo, dulce-
mente respetuosa o, como él mismo señaló, “semblanzas en simpatía”. Tampo-
co el retrato en sí, como práctica creativa, implicaba novedad alguna, ni
siquiera en el resto de la producción de Aleixandre, que acoge desde composi-
ciones poéticas que son efectivamente retratos hasta otros textos similares en
prosa poética, y abarcando casi todas las etapas de su obra.

176 Evocación: los encuentros de Vicente Aleixandre con Ortega

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

1 Destaco tres sugerencias bibliográficas si se desea profundizar en Los encuentros, ya sea sobre
todo el libro o únicamente la evocación de Ortega: Alejandro AMUSCO, “Ortega y Aleixandre, en
el jardín de Lope (I)”, Ínsula, 440-441 (1983), pp. 8-9; José María POZUELO YVANCOS, “Retrato,
historia y crítica literaria en Los encuentros de Vicente Aleixandre”, en Tres poetas, tres amigos. Mur-
cia: CajaMurcia, 1999, pp. 99-114; Concha ZARDOYA, “Los encuentros”, en Poesía española del siglo
XX. Estudios temáticos y estilísticos. Madrid: Gredos, 1974, tomo III, pp. 315-390.

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA:10 CLASICOS SOBRE ORTEGA  28/05/15  9:01  Página 176

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



El esquema del libro nos hace sospechar que no se trata de evocaciones me-
ramente causadas por un gusto literario personal o atraídas por esa intimidad
de los afectos a que acabo de aludir, sino de la disposición de un esquema que
presenta a la historia de la literatura española reciente y sobre todo a la poesía
enlazando lo diacrónico con la madeja de influencias prestigiosas que se esta-
blece entre los escritores. El engarce implica la centralidad de Aleixandre en
todo este proceso, pues la galería tiene pleno sentido a través de la evocación
de un encuentro personal. Los primeros 18 retratados, entre los que se en-
cuentra Ortega son, por un lado, escritores del 98 como Unamuno o Baroja y,
por otro lado, sus compañeros poetas de la Generación del 27. El interludio lo
compone la tradición imposible de romper en la transmisión cultural, encarna-
da en Galdós y Pardo Bazán. El capricho armonioso del paralelismo en la es-
tructura del libro dedica otras 18 vivencias con poetas posteriores a su
Generación, donde sitúa con especial detenimiento a Miguel Hernández. Por
fin, un epílogo al poeta del futuro, al que vendrá a continuar esta línea o cade-
na de sucesiones imposible de romper.

Llaman la atención unos cuantos detalles: desde la ausencia de Juan 
Ramón Jiménez (ya sabemos que por enemistad, algo que Aleixandre quiso
dejar atrás al fallecer Juan Ramón, dejando constancia del inmenso valor de
su obra poética) hasta el también perturbador vacío de, continuando con esta
interpretación, uno o varios poetas de época más lejana que fueran a la vez par-
te de dicha cadena e influencia literaria sobré él y sus colegas del Grupo del 27.
Pasando, claro está, por otra presencia que quiebra la naturaleza evocativa del
libro, por ello Antonio Machado, a quien nunca conoció, se encuentra entre los
retratados mediante un extraño subterfugio como manera de reclamar su ma-
gisterio inevitable y único. Los prosistas de épocas anteriores son, frente a 
Ortega, pura arqueología de un momento biográfico remoto, gente que desa-
parece ante nuestros ojos, no en vano Baroja está presente apenas cinco días
antes de su muerte y Unamuno es poco más que un perfil.

El esquema de cada uno de los retratos suele consistir en un ejercicio de me-
moria donde la presencia del narrador lírico –de ese poeta que siempre fue
Aleixandre en toda su integridad–, y por tanto nunca puramente relato, ni des-
cripción ni propio de una crónica, evoca un encuentro con el homenajeado
donde el tiempo fluye de un extremo a otro, y tan pronto es presente como pa-
sado, apenas enfrascado en el esfuerzo de poner en pie un recuerdo mínimo,
un detalle, una anécdota que recubre todo el episodio. Las evocaciones no 
dejan, por su parte, de imbricar narrativamente al retratado en un espacio de-
terminado; se cuenta un suceso perfectamente enmarcado en un componente
de histórico o anecdótico, aunque veraz, relato: la persona y su entourage reve-
lará, a menudo en contraste, aquello que se desea resaltar. La fotografía es de

177Presentación de FELIPE GONZÁLEZ ALCÁZAR

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA:10 CLASICOS SOBRE ORTEGA  28/05/15  9:01  Página 177

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



gran intensidad lírica, como desembarazándose de un ejercicio, una prosopo-
grafía, etopeya o cualquier otra figura ecfrástica sancionada por el uso retóri-
co o poético. Quizás el principio organizador del libro sea la perspectiva, la
capacidad de, mediante esa interposición de espacios y de tiempos, acercarse o
alejarse del protagonista, resaltar sus rasgos físicos, con especial delectación en
el rostro, y también morales, para darle consistencia o verosimilitud histórica
por medio del lenguaje. Por ello, en la focalización como técnica no sólo influ-
ye la cámara también quien la guía, mostrándose nuestro escritor desde su pro-
pia circunstancia vital, dejándose ver él mismo en el modelo y en el modo de
mostrar: simultáneamente se acerca o se aleja del objetivo, acentuando un po-
so de irrealidad y de lirismo en todo el libro, dejando traslucir su propia cir-
cunstancia biográfica, su propio tiempo y condición.

Al actualizar el pasado desde el presente el juego que nos propone resulta
altamente llamativo: cuándo es ahora y en qué momento pasamos al ayer, cuál
es el verdadero juego del recuerdo cuando lo lógico sería pensar que la pala-
bra y la persona evocadas se fijan cerrada y estáticamente cuanto se difuminan
poco a poco ante nuestra presencia. En Los encuentros, lirismo, homenaje, des-
cripción, mirada, juego y testimonio operan en el mismo nivel en perfecta fu-
sión, como sucede en toda la obra de nuestro Nobel, entre lo imaginado, lo
natural y lo real. No debo entrar en cuestión, pero la enunciación lírica y las
consecuencias que se derivan del modo de presentación hacen de este libro un
modelo perfecto de prosa poética que no deja de ser puramente poesía.

Evocación de Ortega

Exceptuando a los novelistas del XIX, los encuentros que se dibujan en el
libro se refieren a poetas, en tono y en propósito también poéticos. Hasta 
Baroja, entre los maestros prosistas, publicó versos. Desde luego, Unamuno lo
era. Pero Ortega, en cuya Revista de Occidente publicó Aleixandre algunos de sus
primeros versos, aparte de su interés por la literatura en general, parece que
necesitara de una figura interpuesta o intermedia que justificase la conexión
poética a que me he referido.

La evocación de Ortega implica la actualización de un esquema que, lo he-
mos adelantado, contrasta entre lo inasible o lo vago de la perceptibilidad del
recuerdo y la fijación, la autentificación del personaje. Nada hay en este en-
cuentro de azar de la memoria, de sugestiones al albur de recuerdos apenas re-
vividos. Todo está medido con certeza, todo está perfectamente estructurado
en torno a la simultaneidad del espacio y del tiempo y a la historicidad casi do-
cumental donde hay lugares precisos, fechas determinadas y citas concretas.
Aparentemente se nos recuerda una mañana de primavera en la Casa Museo

178 Evocación: los encuentros de Vicente Aleixandre con Ortega

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA:10 CLASICOS SOBRE ORTEGA  28/05/15  9:01  Página 178

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



de Lope de Vega, en realidad, en el jardín del patio, donde coinciden Ortega y
el narrador, que a su vez provoca en él el recuerdo de otro encuentro anterior
en una exposición de la Sociedad de Amigos del Arte.

La presentación del relato en forma de flashback precisa de una técnica de
actualización constante. El episodio, aparentemente sencillo, mezcla varios
tiempos, varios protagonistas y diferentes escenarios en breve espacio, casi 
como un collage dominado por la intensidad expresiva en un paralelismo cerra-
do: dos tiempos históricos en lo relatado (junio de 1953 y junio de 1918), dos
tiempos fuera del relato (el del Lope anciano que habitaba en su casa y el pre-
sente del narrador que evoca encuentros y conexiones), tres figuras centrales
(Ortega, Aleixandre, un Lope nunca aparecido), figuras secundarias (domina-
do por lo femenino), dos espacios (el jardín de la Casa Museo y el salón de ex-
posiciones), y dos retratos desde dos miradas vitalmente distintas (la vejez
pródiga aún de Ortega y la serena madurez de Aleixandre en contraste para-
lelístico con la edad de la plenitud del filósofo y del poeta a sus veinte años).

El encuentro, entendido como algo fugaz, quizás simplemente casual o 
aleatorio, intenta dar veracidad a la ausencia de comunicación directa: ¿cómo el
ya académico Aleixandre, si en esa u otra ocasión cercana coincidió con don
José Ortega y Gasset, admirado pensador, maestro, escritor..., en una visita ca-
si privada a un museo de la propia Academia iba pasivamente a mantenerse an-
te él callado, silente, lejano? Era preciso situarse de manera invisible para
hacer factual aquel momento, para hablar del pasado desde diversos presentes,
principalmente el de la escritura. Esa labor de espectador de su propia vida se
refuerza poniendo interés en hacer revivir al ilustre dueño de aquel lugar, en
usar diríamos de su señuelo para crear una cierta atmósfera de irrealidad, in-
cluso de dramatismo. “¿Estaría Lope arriba?”, se pregunta, pero en aquella
mañana de junio la presencia del viejo escritor sólo puede hacerse viva por el
humor (pensando en que, andando el tiempo, la calle de Francos habría de de-
dicarse a Cervantes, rival suyo y a sus pies todavía durante años después de la
desaparición de ambos), por el detalle descriptivo (la inscripción latina, un
motto de conceptismo sentencioso sobre el valor de las cosas propias y las aje-
nas: Parva propria magna...) o por la constante alusión a sus versos, en concreto
la muy famosa epístola octava de La Filomena, que crea la atmósfera precisa pa-
ra el encuentro:

...que mi jardín más breve que cometa
tiene sólo de árboles, diez flores,
dos parras, un naranjo, una mosqueta...

179Presentación de FELIPE GONZÁLEZ ALCÁZAR

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA:10 CLASICOS SOBRE ORTEGA  28/05/15  9:01  Página 179

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



La casa de Lope se había convertido en Casa Museo después de muchos
avatares. Conservada casi sin tocar pero desprovista con el tiempo de muebles
y demás enseres del poeta, había permanecido en pie cuando en el tercer cen-
tenario de su nacimiento el homenaje al insigne dramaturgo permitió que por
las gestiones de Mesonero Romanos la Real Academia Española iniciase la ad-
quisición. Tras varias restauraciones fue inaugurada como museo en 1935,
pronto cerrada, y después de la Guerra Civil reabierta en 1941. Pero no era a
Lope viviente a quien encontraría Aleixandre2 aquella mañana sino al filósofo
José Ortega y Gasset, en un patio convertido en jardín, el lugar –pues eso sig-
nifica topos– común por excelencia de la poesía amorosa, el hortus conclusus con-
vergiendo con el locus amoenus, rodeado de algunas personas que lo
acompañaban. 

Hay algo controvertido en este encuentro, y es que el humor habitando en-
tre el espesor lírico siempre contrasta por su fondo irónico: la referencia inicial
al nombre de la calle ya era una pista para saber que no encontraríamos Lope
entre estos muros y para intuir directamente que Ortega desharía el encanto
incluso de lo condicionado por el tiempo que fluye sin parar, y que él habría de
situarnos en nuestro tiempo solamente por el mero uso de la palabra. El silen-
cio a su alrededor, la idea sublimadora de otro visitante, quedan rotos por la
frase certera, “Lope no existe en la vida española”, que lleva a entristecerse a
una de las señoras que lo acompañan y que esperaba en él algún rapto de ilu-
sión, que parecía adueñarse tanto de los visitantes como del narrador. Y no ce-
ja Aleixandre de recordarlo cuando opone rápidamente un verso contra la
afirmación de Ortega de que no queda ninguno de Lope en nuestra memoria3.
El silencio, otra vez, que sigue a esta afirmación sólo se rompe por cháchara
sin sentido, por nimiedades, que como en un trance invita a un imaginario tra-
velling hasta el retrato del filósofo.

El retrato (no se olvide que re-trahere es volver a hacerse presente) como
ejercicio literario, ya lo hemos indicado, es tan antiguo como los elogios poéti-

180 Evocación: los encuentros de Vicente Aleixandre con Ortega

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

2 Aleixandre dedicó otros homenajes en verso donde, como en este caso, hay poemas para-
lelos con encuentros o retratos. En su poemario En un vasto dominio (1962) escribió sobre una vi-
sita poetizada a la casa de Lope, como la que aludimos aquí, titulada “Lope, en su casa”. La
composición, el efecto de recurrir a las mismas citas del poema lopiano, los deícticos, la des-
cripción del jardín..., todo ello es casi una doble versión en la que falta Ortega. La dedicatoria
del poema aclara más aún cuestiones que aquí quedan aparentemente disfrazadas: “(Calle de
Cervantes, 11, Madrid) A Carlos Bousoño, que visitó conmigo la casa de Lope”. Véase Vicente
ALEIXANDRE, Poesías completas. Madrid: Visor, 2001, pp. 864-865.

3 ¿Acaso no revela un sesgo paródico utilizar un verso de Lope a continuación y contra es-
ta afirmación de Ortega, y a la vez confundirse (¿la memoria?) al hacerlo, pues no es “pequeño”
sino “breve”? Véase este verso del poema, Félix LOPE DE VEGA, Obras poéticas. Barcelona: 
Planeta, 1983, p. 840.

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA:10 CLASICOS SOBRE ORTEGA  28/05/15  9:01  Página 180

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



cos y los discursos epidícticos escolares. Significa el lugar ideal para reflexio-
nar sobre problemas, pasiones o pulsiones del ser humano. Siempre implica
una relación muy cercana con la plástica, con la mirada y, a su vez, impone un
juicio y un modo estético de acercarse al retratado. La técnicas de Aleixandre
consisten en explorar todas las posibilidades que ofrece la creatividad: acer-
carse o alejarse del personaje, después pararse detenidamente en el rostro, vol-
ver al contorno y a la figura entera, penetrar en su interior, dejarse llevar por
un hecho casual, por un detalle, tratarlo de manera independiente o encua-
drarlo, darle viveza o perfil estatuario... En el caso de Ortega la admiración por
el maestro nos hace intuir una cierta pasividad, pues pareciera reticente o pres-
to a objetar sobre las opiniones que pueda oponer. Desde lejos, con su eterno
cigarro, la descripción de los rasgos de Ortega privilegian el cráneo, la cabeza,
y su condición pétrea. Metáfora a metáfora se cumple el modelo del pensador,
del fisiólogo (como fueron Platón y Aristóteles), capaz de pensar sobre cada 
hecho y de perdurar, de ahí su naturaleza mineral, armoniosa e incluso tran-
quilizadora. Perdurable como la piedra del pozo cercano con la que llega a
con-fundirse, al menos mientras nuestra naturaleza pueda abarcar ese ejerci-
cio de recuerdo. Una escultura cincelada sobre un cuerpo que a su vez puede,
mediante la fuerza del Logos y la claridad mental, cincelar la realidad viendo
más de lo que podemos ver los demás. Tanto la intensión de la figura expresiva
como la extensión quedan fijados por la estabilidad del juicio, de la palabra co-
mo impresa en piedra. Tal piedra, para Aleixandre, son los escritos de Ortega,
reiterados y convertidos en encarnadura de sí mismo como si fueran su verda-
dero yo, las únicas palabras posibles que merecieran evocarse junto a la 
persona y el personaje. Pues el Ortega del jardín se cita a sí mismo, concreta-
mente “La estrangulación de «Don Juan»” (El Sol, 17 de noviembre de 1935,
en V, 383). Y es también un personaje en cuanto parte de él no consigue salir
del retrato que entre todos hemos construido del filósofo, en cercanía con este
arquetipo del seductor al que no sabemos por qué causa siempre aparece aso-
ciado en los escritos citados junto a la reflexión sobre la polaridad sexual de la
physis humana.

Parte de esa plástica la ha construido el propio Ortega, interesado y rodea-
do de señoras, con un evidente interés en lo femenino, otro contraste que se
complementa con su retrato como una piedra poseedora del eterno masculino,
de cualidades que atrapan y se dejan atrapar por el constante movimiento. La
ruptura del trance del primer retrato conduce a la cerrada estructura de la na-
rrativa aleixandrina. Ahora estamos en 1918, y él lleva años, 35 concretamen-
te, oyendo todavía en su interior aquellas reflexiones sobre damas de la
nobleza medieval que bien podrían aplicarse a sus acompañantes. El segundo
retrato de Ortega es además una mirada lejana, pero también admirativa del

181Presentación de FELIPE GONZÁLEZ ALCÁZAR

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA:10 CLASICOS SOBRE ORTEGA  28/05/15  9:01  Página 181

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



poeta andaluz en aquella Exposición de retratos de mujeres españolas por artistas es-
pañoles anteriores a 1850 que provocó la referencia en varios artículos, y la cita
concreta en “Divagación ante el retrato de la Marquesa de Santillana” (El Sol,
4 de junio de 1918, en II, 777 y 779). Este segundo –primero en el tiempo– re-
trato de Ortega es el recuerdo de un joven que desde cierta distancia, sin atre-
verse a la duda, oye al maestro disertar a su vez sobre un retrato, cuya verdad
es absoluta, siendo el primer rasgo que le define, y definirá, la claridad mental.
Este dibujo es una variante, en su esplendor vital, del primero, donde la ca-
beza vuelve a protagonizar el ejercicio creativo pero las palabras no suenan
gastadas por el tiempo que está empezando a hacer su labor de sedimentación.
Entonces Ortega representaba el tránsito a la madurez intelectual como un
propósito, como una función noble del pensamiento, en “la seriedad de su 
vida”.

El poeta camina sólo después de los dos encuentros, quizás divagando men-
talmente sobre esa seriedad que parece oponer a despecho de la tristeza entre-
vista en el pensador casi anciano, rodeado de vida en esas señoras que parecen
adularlo y en la intensidad de la naturaleza en las primaveras madrileñas en
que trascurren ambas evocaciones.

La clave central de todo, del fondo de los retratos de Ortega evocado por
Aleixandre, de la plenitud de los espacios y figuras descritos o de la presencia
imposible de Lope se encuentra en el tiempo. En hacer presente lo pasado, in-
cluso en aventurar el futuro (se nos hace partícipes de la muerte de Ortega en
el 55), ha consistido este ejercicio de juegos constantes en la mirada, de varia-
ciones sobre momentos fijados e íntimos. Tan fijados que son pura cronología,
dato preciso, cita bibliográfica, fechas concretas... No es caso aparte en Los 
encuentros, aún así resulta demasiado evidente la referencia al historicismo 
orteguiano en este constante apremio por dar vida, por insertar en un proce-
so histórico el conocimiento, la figura humana, y aún nuestro propio recuerdo.

182 Evocación: los encuentros de Vicente Aleixandre con Ortega

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA:10 CLASICOS SOBRE ORTEGA  28/05/15  9:01  Página 182

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

CL
A
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

VICENTE ALEIXANDRE
José Ortega y Gasset, en el jardín de Lope

E n Madrid, en la calle de Francos –no es posible darle su nombre de
hoy sin ofender al poeta– está la casita. Dos plantas nobles, un porta-
lón discreto y encima, sobre el dintel de piedra, la inscripción latina.

Yo había atravesado el umbral y allí a la derecha, en el zaguán, dejaba las pri-
meras gradas. ¿Estaría Lope arriba? A esta hora de la mañana ya tendría 
dicha su misa en su oratorio privado, situado en el primer piso, frente a la 
penumbra del rellano de la escalera. Y habría pasado a su cuarto de trabajo.
En su bufete, allá en el rincón, junto a un libro abierto, las plumas cortadas, lu-
ciendo su ligereza presta.... Si está allí, no oye al furtivo visitante, absorto en el
rasgueo de un soneto fluido o en la traza elegante de una canción que acaba,
sí, con rumor de fuente. Pero yo atravieso casi aleve el zaguán y por la puerta
del fondo paso al huerto, diremos al jardín de Lope. Es tan diminuto el recin-
to que en seguida me oriento. A la derecha, un grupo, pero entre él y el visi-
tante está el pozo de Lope. El granito venerable gastado por los tiempos, el
balde, la maroma usadera y, en el fondo, el agua, la misma, inmutable y bella
de fino cielo de Madrid.

Invitados por un académico amable, velador de la casa, había allí cuatro o
cinco señoras, tres o cuatro hombres, bajo el emparrado fresco del rincón. Las
señoras elegantes se sentaban sobre la piedra elemental: el poyo del arriate.
Los hombres, José Ortega y Gasset entre ellos, estaban acomodados en las vi-
vidas sillas rústicas emergidas para todos –un todos sucesivo en el tiempo– des-
de el fondo del siglo XVII. ¡Qué clara estaba, qué vitalísima la mañana de
junio! Una mañana digna de la casa de Lope. Ortega deshizo el encanto. No
había unción posible. Alguien, en pretendida redundancia, había dicho, con
ademán amplio: “Lope: España”. Ortega incidió con sobria naturalidad: “Lope
no existe en la vida española”. Y ante la sorpresa: “No es un tema, un incita-
mento, un ingrediente de realidad alguna española desde su muerte a la fecha”.
Una de las damas –morena, mirada oscura no turbada por ningún brillo– dijo

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA:10 CLASICOS SOBRE ORTEGA  28/05/15  9:01  Página 183

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



184 José Ortega y Gasset, en el jardín de Lope

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

CL
A
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

algo, más que con su palabra con sus ojos entristecidos. “Lo cierto es –remató
Ortega– que el pueblo español, desde hace siglos, no conserva en su memoria
ni un verso ni una figura de Lope”.

Mi jardín más pequeño que cometa...

El jardín todavía parecía haberse empequeñecido. Una nube momentánea
había celado el sol y hasta las “diez flores” semejaban más pálidas, mientras a
las “dos parras” se les hurtaba su sombra, desleída en la repentina penumbra
del amustiado verdor.

Hubo un silencio. Salió el sol de nuevo, y otra de las señoras, una rubia que
fulgía ahora en la nueva luz con un esplendor sin rebozo, hizo a su modo una
ofrenda a Lope: “¿Saben ustedes que he descubierto que la portera de mi casa
es poetisa?” Pero no, no era en su casa, sino en la de una pariente suya, y se
brindaba a llevar a todos un día alegremente para escuchar a la ignorada es-
critora. No hubo comentarios. Se oían algunos pájaros. No a los “dos mucha-
chos”, los dos niños de Lope, que fueron los “ruiseñores” de aquel jardín. Sino
a algunos, más de dos, populares gorriones que eran los veraces pájaros del
vergel.

Ortega había doblado una pierna sobre otra, su brazo colocado con aban-
dono en el respaldo de un asiento, y fumaba con tranquilidad. Era en 1953, ju-
nio de 1953, a dos años de su desaparición, y qué lejos su sólida estructura
poderosa de toda idea de deshacimiento. Allí, cerca del pozo, del granito vene-
rable, la figura rimaba como una piedra miliar. Al lado de la “mosqueta”, en-
tonces en su flor blanca, como un vapor transitorio, se veía –humana– la piedra
fundamental. La sombra de la parra se movía con la brisa del verano sobre la
cabeza casi mineral. El pelo escaso subía, venía, como desde hacía muchos
años, de un costado para abarcar la masa noble y luego descender lentamente
por la vertiente opuesta. La frente parecía como si cubriendo, en un estado pri-
mitivo, una materia en ebullición, se hubiese henchido, hasta que al enfriarse
en el geológico período siguiente quedó cuajada sólidamente en su aboveda-
miento frontal.

Aquella bóveda desproporcionada gravitaba sobre los arcos ciliares, que,
un poco bajos por la pesadumbre, daban sombra y profundidad a los ojos 
escrutadores. Allá al fondo se los veía rodeados de penumbra, pero ellos claros,
mejor, esclarecedores, con una luz que, extraña cosa, no os lastimaba, y no 
porque fuese una luz mental, pero porque era una verdadera luz hacia adentro. 

Los “dos árboles” y el “naranjo” del jardín de Lope ponían en la luz exter-
na un verdor no usado, así de fresco permanecía en la cálida mañana de junio.
Un puñado opreso de naturaleza para el agasajo de los visitantes. Las señoras,

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA:10 CLASICOS SOBRE ORTEGA  28/05/15  9:01  Página 184

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



las cuatro o cinco señoras elegantes, si con su atuendo y compostura –no im-
porta la aparente sencillez, que era, sobre todo, artística, en la hora matinal–
ponían distancia entre su yo íntimo y su reducido público (“diríase que el lujo
y la elegancia, el adorno y la joya que las damas ponen entre sí y los demás lle-
van el fin de ocultar su ser íntimo, de hacerlo más misterioso, remoto e inase-
quible...”). Si ello podía aquí pensarse un momento, la dama rubia, la dama
morena parecían querer desmentirlo. “Pepe, Pepe...”, exclamaba la primera di-
rigiéndose a Ortega. A Ortega, que envuelto amablemente en el humo de su ci-
garrillo, respondía con naturalidad, aquella mañana con parquedad, se diría
que con confiado silencio. Las palabras, muy usadas, no eran precisas y las
pausas tenían algo de delicada expresión, de refinado y voluptuoso diálogo sin
el soporte ómnibus de la lengua. Las voces de las señoras subían como oleadas
breves. “Pepe, ¿ha visto usted?” “¿Qué le parece a usted, Pepe?”, y rompían
delicadamente a los pies como una ofrenda familiar y consuetudinaria.

El último de los llegados aquella mañana, muchos años antes, precisamen-
te treinta y cinco años antes, era un joven, mejor un muchacho y entraba por
el paseo de Recoletos, edificio de Bibliotecas y Museos, y allí, en aquella sali-
ta baja de la “Sociedad de Amigos del Arte”, asistía un poco furtivamente y con
aguda curiosidad a la apertura de una exposición de retratos femeninos histó-
ricos. Apenas había andado unos pasos absorto en las efigies resucitadas, coro
de femineidad convocado y citado para nuestros días y aquí presente sin faltar
una sola de las emplazadas, cuando divisó, entre los que circulaban un grupo
más numeroso que los restantes. Se acercó y pudo ver. Un hombre entre los
demás hombres y mujeres que le rodeaban, parecía la figura preeminente.
Pronto le reconoció. Pienso que entonces el observado no tenía más que trein-
ta y cinco años –era en 1918–, pero para aquel ardiente neófito aquella figura
era la de un maestro, un venerable y nunca divisado maestro. Las carnes de la
madurez aún no habían invadido aquel cuerpo exento, que se erguía libre, fle-
xible y seguro, con un abandono en su apostura no desprovisto de elegancia.
Estaba parado, señalaba con una mano un cuadro –el de una distinguida 
señora de la Edad Media–, mientras el puño de la otra mano, doblado el codo,
reposaba con no sé qué dejadez casi andaluza en el costado enjuto. La cabeza
tenía el dibujo definitivo. Sobria todavía la cara, cenceña y grabada, se coro-
naba con un cráneo que no habría de variar. Hasta el pelo ascendía pausada-
mente desde un costado, oscuro del todo aún, más abundante que luego, pero
ya apenas bastante para cuidadosamente abracar la masa noble y descender
después al otro lado con el leve sobrante. En aquel momento la cabeza se la-
deaba para mirar un efecto, en el óleo, a una luz favorable. Hablaba; y el chi-
co, a una distancia respetuosa del grupo, apenas podía oírle. La patricia
contemplada, casi pontifical en su aparato, postrada e irónica, alzaba sus dos

185VICENTE ALEIXANDRE

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

CL
A
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA:10 CLASICOS SOBRE ORTEGA  28/05/15  9:01  Página 185

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



manos unidas, en un ademán que Ortega subrayaba, aunque el joven no al-
canzaba a escuchar sus palabras. Oyó algo de la mujer, su adorno en público,
la distancia de su real personalidad. El auditorio se había apretado alrededor
del hablante, y el muchacho, ávido de comprender, se aproximó. Entonces per-
cibió unas palabras más, éstas claras, clarísimas, las más diáfanas quizá que ha-
bía de oír nunca sobre la verdadera intimidad masculina: “El hombre, en
cambio, da a la publicidad lo que más estima de sí, su más recóndito orgullo,
aquellos actos, aquellas labores en que ha puesto la seriedad de su vida”.

La seriedad de su vida. El maestro, a los ojos juveniles, aparecía como un
símbolo presunto de la seriedad de vivir. El retrato siguiente era el de una ni-
ña del siglo XVI. Pero el muchacho ya no tenía tiempo. Salió y se perdió, lige-
ro y confortado, y acrecido, entre las acacias del Paseo, ahora en la primavera.

Las damas de hoy, en el jardín de Lope, se habían puesto de pie. Era ya ho-
ra de despedirse. Todo el grupo, conforme, abandonaba el recinto soleado. La
parra dejó de dar su sombra sobre la cabeza más noble. Un momento, una de
las damas, quizá la más bella, se asomó al viejo pozo conocedor, que pareció ri-
zarse en su agua somera. La “mosqueta” exhalaba su olor sin que nadie lo per-
cibiese. Ortega, desviado, aspiró un instante con deleite y el rostro se aclaró y
lució. Unas risas de mujer no desentonaban en la hora cenital del jardín.

En silencio se atravesó el umbral, se cruzó el zaguán, de regreso. A la iz-
quierda quedaba la escalera, arriba la habitación de Lope. Todos parecían vi-
sitantes furtivos que de puntillas se escurrían para que ningún ruido los
denunciase al dueño de la casa. ¿Respeto? ¿Desenfado? Efectivamente, arri-
ba nada se movió. ¿Escribía alguien? ¿La pluma rasgueaba sin interrupción?
¡Quién sabe!

Ya en la calle, había más de un coche y todos se despedían. Las señoras pa-
saban del sol vertical a la penumbra de los vehículos. Ortega, arropado en la
compañía amable, partió también, y algunos más de los contertulios. El más
adventicio de los visitantes echó a andar solo calle abajo, calle de Francos aba-
jo. El resplandor batía con furia sobre la acera, y grupos populares subían, ha-
blaban ruidosamente, y el transeúnte oía las palabras altas, se cruzaba, y
quedaban a su espalda risas y exclamaciones. Todo rodando con propiedad 
y brío en la brisa aún fresca del verano, que se adelantaba por las calles y pla-
zas de este rutilante junio de Madrid.

Los encuentros (1958), en Prosas completas.
Edición de Alejandro Duque Amusco.

Madrid: Visor, 2002, pp. 105-110.

186 José Ortega y Gasset, en el jardín de Lope

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

CL
A
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA:10 CLASICOS SOBRE ORTEGA  28/05/15  9:01  Página 186

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



R e s e ñ a s

LA REVISTA DE OCCIDENTE, INSTRUMENTO DE PEDAGOGÍA CULTURAL EUROPEA

JAVIER SAN MARTÍN SALA

E n el espacio reservado para
una reseña no es posible sino
dejar entrever la riqueza del li-

bro de doctor Carl Antonius Lemke 
Duque sobre la primera etapa de la Re-
vista de Occidente. El libro, con el largo 
título Imagen de Europa – Ciencias de la
cultura – Idea de Estado, y con el subtítulo
“La Revista de Occidente (1923-1936) y la
trasferencia alemana-española de cultu-
ra en el periodo entreguerras”, muy
bien editado por Vervuert, tiene nada
menos que, diversos índices incluidos,
ochocientas cincuenta y ocho páginas.
Por eso estas escuetas líneas no pueden
hacer sino anunciar el libro e invitar a
que al menos las bibliotecas lo adquie-
ran para que quienes leen alemán pue-
dan disfrutar de él. Aquí me limitaré a
dar una visión muy panorámica sobre
su contenido.

En todo caso conviene dejar sentado
desde el principio que una investigación

tan exhaustiva sobre la etapa primera de
la Revista de Occidente y la editorial del
mismo nombre, en su función de trans-
misora de la cultura superior alemana,
requerirá un estudio en profundidad da-
da la gran cantidad de datos que aporta
en los amplios anejos, con tablas gráficas
y un detalladísimo diagrama en la página
645, de los colaboradores españoles de la
revista según el ámbito lingüístico en 
el que se formaron o ampliaron estudios,
que ya solo él merece todo un comenta-
rio. Hay que tener en cuenta que estos
apéndices, con las biografías de todos los
intervinientes, ocupan más de ciento
veinte páginas. La bibliografía es inmen-
sa: ochenta páginas con un tipo de letra
de 9 puntos. Terminan el libro los índi-
ces, onomástico, de revistas y de lugares.

El autor, el Dr. Carl Lemke Duque,
alumno en su momento de Joaquín
Abellán, Catedrático de ciencia políti-
ca, está integrado en el Grupo Innova de
la Universidad de Deusto, investigando
en el Deutsches Historisches Institut de
Roma sobre “«Europa» y la Sociedad
de Jesús: La innovaciones jesuíticas en
la Educación Superior y el desafío de la
Modernización en España e Italia
(1975-2013)”. Cito esto porque el mag-
nífico libro de investigación histórica

LEMKE DUQUE, Carl Antonius: Europabild –
Kulturwissenschaften Staatsbegriff. Die Revista de
Occidente (1923-1936) und der deutsch-spanis-
chen Kulturtransfer der Zwischenkriegszeit.
Fráncfort del Meno: Vervuert Verlag, 2014. 858 p.

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 187

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
San Martín, J. (2015). La Revista de Occidente, instrumento de pedagogía cultural europea. Reseña de 
“Europabild - Kulturwissenschaften – Staatsbegriff” de Carl Antonius Lemke Duque. Revista de Estudios 
Orteguianos, (30), 187-191.
https://doi.org/10.63487/reo.363

ORCID: 0000-0003-4786-6605



sobre el papel de la Revista de Occidente
está en relación con la “europeización”
de España mediante la transferencia de
cultura, en su mayor parte alemana,
que representó la empresa fundada por
Ortega y Gasset, bien en su papel de
revista bien como editorial, tal como se
dice en un texto preparatorio anterior
del doctor Lemke, para una “reintegra-
ción de España en Europa”.

El libro consta de cuatro partes, la
primera, muy cortita –pero que en-
cuentra su complemento en las magní-
ficas gráficas (pp. 639-671)– es una
breve descripción de la revista y edito-
rial, con lo que nos quedan las referidas
a cada una de las palabras del título:
Europa e imagen de España, primera
parte, que abarca cerca de doscientas
páginas. La segunda parte se refiere a
las ciencias de la cultura y a las natura-
les, en español diríamos: a las ciencias
naturales y humanas, así como a la filo-
sofía. Es la más larga, pues tiene cerca
de trescientas páginas. La tercera, más
corta, de algo más de cien páginas, lle-
va por título “Estado – Economía – 
sociedad”. A las cuatro partes antecede
una muy interesante introducción, que
se inaugura con un comentario sobre
los objetivos previstos en la propia Re-
vista con motivo de las publicaciones,
en 1940, de una selección de artículos
de la misma, una vez cerrada por la
Guerra Civil. En esta introducción se
recuerda el motivo fundacional de la
Revista: ofrecer una panorámica sobre
la vida cultura europea-americana, pa-
ra avanzar y discutir sobre el proyecto
de la europeización de España. Con
ello Ortega recuperaba, por otros me-
dios, el motivo fundamental del intenso

debate que mantuvo con Unamuno y
que, como dice en la introducción, de
acuerdo a la tesis más usual era “la
quinta esencia de la formación filosófi-
ca de Ortega de 1897 a 1911” (p. 12).

Intentaremos en el escaso espacio
permitido ofrecer un pálido reflejo de la
riqueza escondida en las más de seiscien-
tas páginas de una letra a diez puntos
que abarcan las cuatro partes. Para ha-
cerse una pequeña idea de cuál es el te-
nor del libro conviene leer la breve
introducción porque en ella se expresa,
primero, cierto déficit que habría en la
evaluación de la obra de Ortega, que el
autor lo hace recurriendo a quien en su
momento fuera su mentor, el citado 
Joaquín Abellán, aunque, a decir ver-
dad, yo diría que no hace justicia a lo que
desde entonces (1997) ha pasado. Se-
gundo, se exponen muy bien las tres par-
tes de la investigación, la idea de Europa
y la correlativa de España, presente en la
Revista de Occidente; la idea de ciencia pre-
dominante en ella; y las posiciones políti-
cas de base (sobre el Estado, la economía
y la sociedad) que impregnan su tarea en
años tan convulsos como son los que ro-
dean la gran crisis de 1929.

En segundo lugar se advierte de
que se va a trabajar con la trasferencia
de cultura “sobre el trasfondo de un
modelo lógico-constitutivo de recep-
ción” (p. 18), en el que es necesario 
tener en cuenta los procesos de rese-
mantización, o desplazamiento de sen-
tido que se pueden dar en los procesos
de recepción sin olvidar el sentido en el
punto mismo de partida, superando así
el modelo más museístico que impera-
ba, para el cual contaba más la pura 
realidad material que el sentido tanto

188 Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 188

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



en el punto de partida como de recep-
ción.

Hay que señalar, en todo caso, la
pertinencia de los tres grandes campos
de actuación, la imagen de España y
Europa; la idea de ciencia y sus conte-
nidos; y la política. Y aunque se hace
imposible un recorrido por cada una de
las tres partes que estudian a fondo esa
transferencia cultural, basta una ojeada
al detalle con que se estudian los diver-
sos y numerosos autores que partici-
pan, de un modo u otro, en la Revista de
Occidente, o que son reseñados, para
darse cuenta de que con este libro se
obtiene una visión panorámica de qué
era la imagen de España, la ciencia y las
ideas políticas en unos años de eferves-
cencia cultural tan increíbles e irrepeti-
bles como los que abarcan el periodo
comentado de la Revista de Occidente.

La competencia con que se expo-
nen, por ejemplo, en la parte sobre la
imagen de España y Europa, cómo se
reflejan en la Revista de Occidente los de-
bates sobre la configuración de la
prehistoria de España, su relación con
la Antigüedad greco-romana, en la
Edad Media, las diferentes visiones,
por un lado, de Claudio Sánchez-Al-
bornoz, con la tesis de la diferencia de
España respecto a Europa, en la que el
Islam es el elemento negativo, ya en Re-
vista de Occidente de 1923 (Lemke, 104
s.; 127 s.), y, por otro, de Américo Cas-
tro, con la tesis opuesta de la influencia
islámica y judía (Lemke, 132 s.); el de-
bate en la época de Carlos V, y todos los
puntos posteriores, incluido el rico
apartado sobre los caracteres de los
pueblos, o los comentarios hasta sobre
la música, o sobre Cervantes, el Quijo-

te, las grandes figuras de las literatura y
el arte, acercando a los españoles a los
ensayos principalmente alemanes sobre
todos estos logros de nuestro pueblo,
de manera que no hemos vuelto a cono-
cer. Y así, acercándonos a las páginas
de esta revista podemos descubrir el in-
terés que muchas de estas cimas de
nuestra cultura despertaban en otros
ámbitos. Casi todos los temas encontra-
ron lugar en la Revista de Occidente, y son
descritos en esta parte del libro del Dr.
Lemke de modo preciso. Todos estos
comentarios, además de ser motivo de
una lectura gozosa, son de un alcance
excepcional para entender nuestra his-
toria cultural.

Pero lo mismo pasa en las otras par-
tes a las que no puedo dedicar sino
unas cuantas líneas para exponer de
qué tratan. La parte tercera, titulada
“Ciencias de la cultura y de la naturale-
za” es, como hemos dicho, lo que ya de
por sí señala a la importancia que el te-
ma de la ciencia y la filosofia tenía en la
Revista de Occidente. Y sin embargo, fren-
te a los seis apartados (más el resumen)
de la anterior, esta sólo tiene dos, el pri-
mero se centra en los ocho títulos que
aparecieron en los doce números de la
“Biblioteca de las Ideas del Siglo XX”,
en la Editorial Espasa-Calpe, porque
los temas de esos autores tienen su re-
flejo en la Revista de Occidente. El co-
mienzo por el libro de Rickert Ciencia
cultural y ciencia natural da la tónica de la
concepción de la ciencia en Ortega, en
la que juega su papel el dualismo meto-
dológico, aunque sea atemperado por
ensayos de síntesis. Luego, vendrá la
gran aportación a la física del momen-
to, pues el segundo número será La teo-

189Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 189

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



ría de la relatividad de Einstein y sus funda-
mentos físicos, de Born. Los diversos
apartados de esta primera sección de la
parte tercera seguirán el resto de esos
números de la “Biblioteca” a través de
su impacto en la cultura española y en
la Revista de Occidente. Aparte de la im-
portancia de subrayar el dualismo me-
todológico inherente a la división de las
ciencias de la naturaleza y las humanas,
cabe mencionar el interés del estudio de
la recepción de la teoría de la relativi-
dad, ya que ahí se implicó Ortega de
modo intenso, incluido el ignorado via-
je a Múnich en verano de 1922 en el
que contactó con el fenomenólogo 
Moritz Geiger (Lemke, 264) y visitó a
Spengler (p. 338)1. En realidad en el
artículo citado en la nota se explica
muy bien el objetivo de estas publica-
ciones: primero dar cuenta de los giros
en la ciencia, el dualismo metodológico,
la teoría de la relatividad, el cambio 
en la biología llevado a cabo por von
Uexküll y, lo que es más importante, la
centralidad de Spengler, que se ve en el
dato de ser el autor más citado en el li-
bro de Lemke después de Kant. El
quinto punto de esta sección está dedi-
cado a otro giro, el promovido por 
Adler en el que se ponen las bases de
una nueva antropología, que va a te-
ner un gran impacto en esa época en
Ortega.

Las últimas ochenta páginas de esta
parte, que son su segunda sección, están
dedicadas al otro gran motivo, ahora ya
filosófico, de lo que sería la actividad fi-
losófica de la Revista de Occidente, por ser-
lo de su fundador: la historia de la
filosofía y la fenomenología. En esta par-
te, además de los correspondientes co-
mentarios sobre Ortega, aparecerán
varias páginas dedicadas a Zubiri y 
Gaos, así como a la presencia de la feno-
menología de Múnich, especialmente
Scheler y Pfänder; presencia que se da
no solo en la Revista de Occidente como en
la editorial, en la que se fueron publican-
do las decisivas obras de estos autores.
La sección termina con el comentario a la
recepción de August Messer.

La cuarta parte, por fin, dedicada a
la política –“Estado, economía, socie-
dad”–, que no puede dejar de aparecer
a pesar del explícito propósito de la 
Revista de excluirla de ella, situándose
“de espaldas a toda política” (Lemke,
515), pero los intensos acontecimien-
tos, sobre todo en la segunda mitad de
la vida de la Revista, no podían dejar-
le indiferente, aunque esta parte sea la
más corta. Se empieza por comentar 
la idea de Estado integral, como inter-
medio entre el federal y el centralista,
idea que apoyaba Ortega, frente a los
catalanistas y a Azaña (Lemke, 521),
previendo Ortega lo que al fin ha pasa-
do, de aceptar algunos estatutos especia-
les. En esta posición Ortega se basaría
en el libro de Schmitt La defensa de la
constitución. También Alcalá Zamora
mostró las debilidades de la Constitu-
ción justo por las fuerzas regionalistas
en 1931. La discusión de la noción de
Estado integral, frente al federal, la im-

190 Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

1 Carl Lemke me había hablado en cierta
ocasión de este viaje. Ver C. Lemke Duque, “Jo-
sé Ortega y Gasset y el año olvidado de 1922: la
Biblioteca de Ideas del Siglo XX y la Revisa de Occi-
dente frente a las revoluciones científicas”, Revista
de Estudios Políticos, 127 (2005), pp. 275-296, esp.
290-293.

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 190

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



portancia de Carl Schmitt en este deba-
te, con los importantes comentarios del
joven Francisco Ayala, que había estu-
diado con Hermann Heller y Hans 
Kelsen, ocupan el apartado 2, que da pa-
so a un largo apartado 3 sobre la crisis
del Estado; a un cuarto sobre el colapso
de la economía y las soluciones alterna-
tivas, inspiradas en gran medida por
Sombart. Por fin termina el libro, en un
quinto apartado, sobre la sociedad y sus
formas en la Revista de Occidente.

Todo lo expuesto no son sino deste-
llos de un libro cuya lectura me suscita
dos peticiones o en todo caso deseos.
La riqueza del Corpus de la Revista des-
de su fundación hasta 1936 es tan 
extraordinaria que debería ser una ta-
rea nacional del correspondiente Mi-
nisterio poner a disposición de todos
los investigadores el acceso a esos nú-
meros mediante su digitalización y
puesta en red al menos en las bibliote-
cas universitarias, acompañando a esos
miles de revistas científicas del mundo
anglosajón. Uno de los mayores méri-
tos de este libro es mostrar hasta qué

punto la Revista de Occidente sirvió de
centro neurálgico para la difusión de lo
más granado de la producción científi-
ca y cultural, principalmente alemana,
en esos momentos tan cruciales del si-
glo. Si uno va anotando los artículos re-
feridos en el libro de Dr. Lemke, verá
que por ella ha pasado lo más sustancial
de las ciencias humanas y naturales y lo
más importante para la configuración
del pensamiento político de esa época.

La segunda petición es la conve-
niencia de preparar una traducción de
este libro al español. Su cuidada edi-
ción en alemán invita a leerlo, pero no
nos puede consolar que el libro pueda
ser eficaz en Alemania, porque lo que
nos interesa es que lo sea en España,
donde por más que intentemos hacer-
nos una idea de qué fueron esos años de
la Edad de Plata de la cultura española,
no es posible sin tener acceso a un es-
tudio minucioso de lo que supuso la 
Revista de Occidente. Por eso es impres-
cindible preparar, con las correspon-
dientes ayudas públicas, la edición de
este en libro es español.

191Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 191

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



JORGE COSTA DELGADO

E l pasado año se celebró el
centenario de la fecha en que
un grupo de intelectuales es-

pañoles hicieron pública su intención
de llevar a cabo un proyecto de renova-
ción cultural y política del país. En el
valor simbólico de ese acontecimiento,
la historiografía ha condensado una se-
rie de procesos sociales junto a la ac-
ción coordinada de una nómina de
personalidades intelectuales, recogien-
do esa amalgama en la etiqueta de “Ge-
neración del 14”. Este catálogo, dedi-
cado a esa generación, procede de una
exposición organizada por la Biblioteca
Nacional de España y Acción Cultural
Española entre marzo y junio de 2014.
Además de recoger reproducciones de
las obras expuestas en la muestra, in-
corpora diecinueve textos de especialis-
tas que comentan distintos aspectos
tratados en la exposición.

Tras los prólogos institucionales de
rigor, el catálogo se abre con un texto
de Antonio López Vega en el que se si-
túa a la Generación del 14 española en
el contexto europeo y se resumen los
temas que se van a tratar en cada una
de las cinco secciones posteriores: la
primera está centrada en la figura de
Ortega; la segunda abarca la ciencia, la
técnica, la arquitectura y la medicina; 

la tercera, más heterogénea, reúne un
artículo dedicado a la Residencia de
Estudiantes, otro a la política y un últi-
mo a las mujeres coetáneas a la Gene-
ración del 14; la cuarta sección está
dedicada a las particularidades intelec-
tuales de Cataluña, País Vasco y Gali-
cia; mientras que la quinta se ocupa de
la relación de la Generación del 14 con
América. Puesto que los artículos son
numerosos y variados, no haré una re-
seña del contenido de cada uno de ellos.
Trataré más bien de comentar la ima-
gen global que de la Generación del 14
ofrece el catálogo.

En primer lugar destaca algo que ya
está presente en el título de la exposi-
ción: hablar de la Generación del 14 es
hablar de un proyecto de moderniza-
ción de España fundado en la innova-
ción científica. En algún texto,
particularmente en el de Ana Romero
de Pablos, se sitúa a la Generación del
14 como un eslabón decisivo en un pro-
ceso más amplio que implica a otros
agentes no específicamente intelectua-
les, como el Estado. Sin embargo, la
mayor parte de los autores señalan a la
Generación del 14 como el agente prin-
cipal de la modernización, subrayando,
por un lado, la conexión con la Institu-
ción Libre de Enseñanza y, por otro, la
ruptura con la precedente Generación
del 98. Pero, ¿en qué se concretó ese
proyecto de modernización de España?
Hay un claro consenso en torno a tres
rasgos: fomento de la ciencia, importa-
ción cultural desde los principales cen-
tros intelectuales europeos y parti-
cipación política activa. Para los dos

LA GENERACIÓN DEL 14 EN SU CENTENARIO

LÓPEZ VEGA, Antonio (dir.): Generación del 14.
Ciencia y Modernidad. Madrid: Biblioteca
Nacional de España / Sociedad Estatal de Acción
Cultural, 2014, 309 p.

192 Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 192

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Costa Delgado, J. (2015). La generación del 14 en su centenario. Reseña de “Generación del 14. 
Ciencia y Modernidad” de Antonio López Vega. Revista de Estudios Orteguianos, (30), 192-197.

https://doi.org/10.63487/reo.364 

ORCID: 0000-0001-6640-7549



193Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

primeros hay acuerdo entre las distintas
aportaciones al catálogo, mientras que
existen divergencias entre los autores
que se ocupan del sentido preciso de la
participación política, cuya importancia
como factor que define a la generación,
sin embargo, no se pone en duda. Deje-
mos, por tanto, la política para el final.
La renovación cultural que protagonizó
la Generación del 14 se apoyó en una
institución fundamental: la Junta para
Ampliación de Estudios, fomentada
desde la Institución Libre de Enseñan-
za y dependiente del Ministerio de Ins-
trucción Pública. La JAE y los distintos
centros vinculados a ella fueron la pla-
taforma desde la que se impulsó una
verdadera revolución científica en Es-
paña. Una revolución que tenía inspira-
ción europea: los principales centros
culturales europeos fueron el lugar de
formación de toda una generación de
intelectuales y también la orientación
para el modelo que pretendían implan-
tar en España. La virtud de la Genera-
ción del 14 no solo consistió en salir a
Europa a formarse, sino, sobre todo, en
dotarse de los medios e instituciones pa-
ra desarrollar esa formación adquirida a
su regreso a España.

Una segunda pregunta que debe
contestar un catálogo dedicado a la Ge-
neración del 14 es quiénes formaban
parte de la generación. Y aquí encon-
tramos una curiosa contradicción que
suele acompañar al uso del concepto de
generación: al mismo tiempo que se
destaca la importancia de instituciones
como la JAE y se menciona, de pasada,
el número de pensionados (casi 3.000
en el extranjero, cerca de 4.000 en to-
tal), el análisis del proceso de moderni-

zación española se reduce a los logros
de las grandes personalidades que dan
lustre a la generación. Como conse-
cuencia de ello, la discusión historio-
gráfica deriva hacia qué grandes
figuras están incluidas en la nómina ge-
neracional y cuál es su jerarquía inter-
na. No se entienda esto como una
crítica específica al catálogo; al contra-
rio, este refleja fielmente el tipo de de-
bates que la historiografía española ha
tenido acerca de las sucesivas genera-
ciones de intelectuales españoles. Un
repaso a los artículos no deja dudas:
Ortega ocupa el lugar privilegiado en el
escalafón, quizás por ser el referente de
la más noble de las disciplinas. Lo si-
guen Azaña y Fernando de los Ríos,
con un perfil más político; Ramón y 
Cajal y Marañón, en medicina; Jimé-
nez Fraud como organizador de la Re-
sidencia de Estudiantes; Blas Cabrera,
en física; y Leonardo Torres Quevedo
como ingeniero –al que la exposición
dedicó un amplio e interesante espacio.
Nadie puede dudar de la importancia
de tales figuras para el desarrollo de
una investigación científica de van-
guardia en sus respectivas disciplinas, o
para la elaboración de un determinado
discurso político si hablamos de De los
Ríos y Azaña –aunque en todos los ca-
sos la cuestión no se agota ahí. Pero es
igualmente indudable que la moderni-
zación de España depende de lógicas
mucho más amplias en las que la acción
de estas grandes personalidades, por sí
misma, juega un papel poco relevante.
Por tanto, para atender al propósito
que anuncia el segundo elemento del tí-
tulo de la exposición –recordamos:
ciencia y modernidad– sería aconseja-

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 193

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

Reseñas194

ble invertir el sentido del análisis: en lu-
gar de describir las aportaciones de es-
tas grandes figuras generacionales a la
modernización de España, se trataría
de explicar más bien qué hizo posible,
en la España de finales del siglo XIX y
principios del XX, la aparición de la
Generación del 14.

Otra cuestión relevante que se pre-
senta a una persona interesada en co-
nocer el perfil de la Generación del 14
es precisamente dónde trazar los lími-
tes, el contorno de ese perfil. En los ar-
tículos que componen el catálogo, el
perfil de la Generación del 14 está limi-
tado temporal, temática y espacialmen-
te. Los límites temporales son los más
evidentes en una división generacional
de lo social: así, los miembros de la ge-
neración, jóvenes y prometedores inte-
lectuales en 1914, habrían nacido
aproximadamente en la década de
1880. Pero ya un mero repaso de los
nombres ilustres que el catálogo inclu-
ye en la nómina cuestiona estos límites:
¿qué ocurre con Santiago Ramón y 
Cajal o Leonardo Torres Quevedo?
Pues ocurre que el condensado de sig-
nificados que recoge la agrupación ge-
neracional está construido con
materiales de procedencia muy diversa.
Según muestran Antonio López Vega y
Ana Romero de Pablos, tanto la medi-
cina como la ingeniería conocieron
avances y figuras similares a las del 14
con años de antelación. El hecho de
que sean similares justifica su inclusión
en la exposición, pero estas dos disci-
plinas tuvieron un ritmo de evolución
diferente al de la filosofía, la literatura o
el periodismo, por ejemplo. La sincro-
nía entre los distintos campos sociales

que impone el concepto de generación,
cuando se aplica en un sentido trans-
versal a lo social, genera este tipo de ex-
cepciones cronológicas. Cuando esa
sincronía no es solamente el efecto del
uso de dicho concepto por el investiga-
dor, es decir, cuando se produce una
sincronización real en el curso histórico
de algunos campos sociales, el desfase
previo entre los distintos ritmos se sola-
pa y, por un tiempo, parecen funcionar
al unísono, o más bien tener espacios de
encuentro prolongados en el tiempo.
Esto es lo que ocurrió con la medicina
y la ingeniería aplicada a la ciencia gra-
cias al impulso de la JAE, con lo que
ambas disciplinas se insertan con pleno
derecho en la Generación del 14, que
podría definirse, en este sentido, como
la relativa sincronización de algunos
campos de la actividad intelectual: filo-
sofía, ciencias, periodismo, medicina e
ingeniería. Sin embargo, hay varias te-
máticas cuya consideración en el catá-
logo las sitúa claramente al margen de
la Generación del 14: es el caso de la ar-
quitectura o del feminismo, temas tra-
tados en la exposición, pero cuya
evolución no comparte los mismos hitos
que caracterizan a la agrupación gene-
racional. En cuanto al arte y a la litera-
tura, no encontramos en el catálogo un
espacio dedicado en exclusiva. Lo se-
gundo es más excusable, comparando
el carácter literario del 14 con el de las
dos generaciones que la escoltan en su
recorrido histórico. En cuanto al arte,
si bien las vanguardias estaban ya
abriendo su propio camino, se echa de
menos un comentario del trasfondo ar-
tístico de la obra pictórica recogida en

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 194

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

Reseñas 195

el volumen y de su relación con las de-
más materias allí tratadas.

A los límites espaciales de la Gene-
ración del 14 dedica el catálogo sus dos
últimos apartados: en el primero se tra-
ta el novecentismo catalán, el mundo
intelectual y político vasco de la época,
y el grupo Nós en Galicia. Estos tres es-
pacios tienen una relación desigual con
la Generación del 14, que fue un fenó-
meno estrictamente madrileño. No
quiere decir esto que todos sus miem-
bros procedan de Madrid, sino que fue
en Madrid donde se generaron los es-
pacios e instituciones que hicieron posi-
ble una actuación coordinada. El
novecentismo catalán tiene una rela-
ción más estrecha con la Generación
del 14, pero su evolución cultural y, so-
bre todo, política difiere bastante de la
madrileña. En los casos vasco y, espe-
cialmente, gallego, la distancia respecto
a lo que ocurre en Madrid es enorme;
pese a que algunos vascos como Urgoiti,
Ricardo Gutiérrez Abascal, Indalecio
Prieto o Ramón de Basterra tuvieran
una relación más estrecha con el núcleo
de intelectuales del 14. Por último, la
sección dedicada a la relación de la Ge-
neración del 14 con América destaca el
impulso que esta dio a los vínculos inte-
lectuales entre España y ese continente.
En las fases que tuvo este acercamiento
jugó un rol importante el factor políti-
co, que explica, sin pretensión de ex-
clusividad, la simpatía por los Estados
Unidos durante la I.ª Guerra Mundial
y el tardío vínculo con México, aplaza-
do por la Revolución mexicana y po-
tenciado sobre todo por la afinidad
entre la II.ª República y el gobierno de
Lázaro Cárdenas, que brindó una ex-

traordinaria acogida a muchos intelec-
tuales españoles que partieron al exilio.

Terminaré esta reseña retomando el
problema aplazado del sentido de la par-
ticipación política de la Generación del
14. Las distintas aportaciones sobre po-
lítica presentes en el catálogo apuntan a
un grupo políticamente cohesionado tan
solo en 1914, cuando todos estos jóvenes
intelectuales se aproximan a la órbita
del Partido Reformista de Melquíades
Álvarez. Pasado ese momento, la discu-
sión sobre si en la generación predomina
el liberalismo, si este convive con otras
líneas políticas como el socialismo, o si
esas líneas tienen puntos en común está
abierta –yo añadiría a intelectuales fir-
mantes del manifiesto de la Liga de Edu-
cación Política como Maeztu y Basterra,
que comparten el afán de modernización
y renovación de la vida española, pero lo
asociaron a un proyecto político de
extrema derecha. Por encima de esta
coincidencia inicial en el programa re-
formista, el elemento común que más
destaca en la intervención política de la
Generación del 14 es la apuesta por
la prensa, de una manera diferente a la
propia de la Generación del 98. Frente a
los artículos individuales de Unamuno,
Azorín o Baroja, la Generación del 14 se
caracterizó por construir proyectos pe-
riodísticos de largo aliento, orientados a
la política –España, en el segundo perío-
do–, a crear opinión pública en un senti-
do más amplio –El Sol–, o a la difusión
cultural –Revista de Occidente. En esto
Ortega destacó especialmente, pero no
fue el único.

Además de 1914, hay tres hitos tem-
porales que marcan la trayectoria polí-
tica de esta generación: la proclamación

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 195

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



de la II.ª República, la Guerra Civil y la
Transición democrática de 1978. Sobre
lo primero, frente a la generalizada idea
de la II.ª República como “república de
los intelectuales” reafirmada en distin-
tos artículos del catálogo, Octavio
Ruiz-Manjón matiza la influencia inte-
lectual sobre la política española: “no
era cierto del todo”. En cuanto a la
Guerra Civil y la Transición, señalan el
fracaso y el éxito póstumo del proyecto
político de la Generación del 14: Anto-
nio López Vega afirma que en 1978 se
recuperó el “proyecto reformista socio-
liberal de esta generación” porque 
España sí encontró entonces “el espíri-
tu de concordia, libertad y democracia
que faltó en 1936” y atribuye a una am-
bigua “radicalización política” el fraca-
so generacional del 36. A este respecto,
Manuel Menéndez Alzamora nos re-
cuerda lo evidente, que no obstante a
veces pasa desapercibido en estas revi-
siones generales: hubo un golpe militar
en 1936. El artificio de asociar el pro-
yecto político de la Generación del 14 a
un espíritu liberal y democrático que
fracasa en 1936 y vuelve a emerger en
1978, hace más difícil explicar con cla-
ridad cuál fue el papel político de los in-
telectuales del 14 durante la República
y después de la Guerra Civil –no todos
murieron en el exilio: hubo quienes mu-
rieron durante la guerra, quienes trata-
ron de mantenerse al margen, quienes
apoyaron a la República y también hu-
bo quienes apoyaron el golpe militar y
la Dictadura franquista.

Pero más allá de este catálogo y de
la exposición, cabe preguntarse por qué
el centenario de la Generación del 14
ha pasado relativamente desapercibido

para la opinión pública. Sin duda ha
significado una ocasión para el encuen-
tro y el debate entre especialistas, que,
recogiendo el testigo del que es consi-
derado manifiesto fundacional de la 
generación (“Vieja y nueva política”),
han intercambiado análisis y diagnósti-
cos políticos e intelectuales en los dis-
tintos eventos organizados al calor del
aniversario. Pero queda la sensación de
que, fuera del círculo académico de es-
pecialistas en la materia, otros asuntos
más urgentes han dejado en la sombra
esta celebración. ¿Se debe esto acaso a
la escasa promoción del aniversario por
parte de académicos e instituciones?
¿O es que la Generación del 14 no
aporta nada a nuestro presente históri-
co? Quizás haya una explicación ideo-
lógica a este desinterés. El relato
político que se ha construido en torno a
esta generación, asociándola global-
mente a la libertad perdida en el 36 y
recuperada en el 78, sirvió sin duda pa-
ra legitimar el proyecto político que se
intentaba construir durante la Transi-
ción. Pero, al mismo tiempo, la insis-
tencia en este relato ha cerrado las
puertas a la posibilidad de una reapro-
piación desde otras posiciones políticas
que ahora plantean la crisis del sistema
político resultante de dicha transición.
Quizás un análisis más preciso y menos
generalista del papel político de esa Ge-
neración, permitiría una reapropiación
más plural de un proyecto que, por otra
parte, solo fue plenamente compartido
en 1914. Lo que tuvo de compartido lo
fue, en buena medida, por su oposición
al sistema político de la Restauración.
Subrayar las divergencias políticas o
los diferentes proyectos que a partir de

196 Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 196

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



ese momento surgieron de esa posición
original, además de permitir una re-
construcción histórica más fiel a los he-
chos, facilitaría la recuperación de una

tradición intelectual y política funda-
mental en la historia de España, sin
asociarla exclusivamente a la defensa
de la monarquía constitucional del 78.

197Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

ELENA TRAPANESE

Una nueva y valiosa pieza se
añade al mosaico de estudios
italianos sobre la obra de

Ortega y Gasset, cuya actualidad de-
muestra haber superado los límites ge-
neracionales y los confines nacionales y
haber alimentado numerosos debates,
reflexiones y lecturas hermenéuticas,
entre las que se encuentra la que nos
ofrece Lucia Parente, de la Universi-
dad de L’Aquila, en su libro Ortega y
Gasset e la “vital curiosidad” filosofica, ver-
dadera manifestación de amor hacia el
pensamiento del maestro de la Escuela
de Madrid.

Un poema de Rubén Darío abre el
brillante libro de Parente, invitándonos
a amar nuestro ritmo y a ritmar nues-
tras acciones, a evitar la indiferencia y
a engarzar las blancas perlas donde “la
verdad vuelca su urna”. Es con “vital
curiosidad”, con deseo de “vivir cara a
cara la honda realidad contemporánea”
y con gran sensibilidad literaria y poé-
tica que la autora se acerca a la filosofía
orteguiana y engarza sus perlas cristali-
nas en una combinación que revela

hondo conocimiento de la obra del filó-
sofo y, al mismo tiempo, el deseo de
contribuir a la creación de un estilo 
de pensamiento original.

Con acierto, en los primeros dos ca-
pítulos Parente ofrece un estudio erudi-
to y riguroso del subsuelo histórico y
filosófico, español y europeo, en el que
se han sentado las raíces del pensa-
miento orteguiano y sus poliédricos mo-
di res considerandi: su formación jesuítica
y el estudio de las lenguas clásicas, sus
estancias en Alemania en contacto con
el neokantismo de la escuela de 
Marburgo, su lectura de Nietzsche, Re-
nan y su diálogo constante con la tradi-
ción española y su literatura. Estas
experiencias permitirán delinear lo que
Parente no duda en definir el “entusias-
mo existencial” de Ortega por los fenó-
menos y las “figuras del saber”.

Justamente en esa dirección se
mueve la sugerente reflexión del filóso-
fo madrileño sobre la metáfora, a la
cual Parente dedica un atento análisis,
haciendo especial hincapié en sus escri-
tos juveniles. Carne de la filosofía y 
elemento de dinamización del pensa-
miento, la metáfora es, en sí misma, un
ejercicio filosófico y evidente señal del
carácter abierto y creador del pensa-
miento orteguiano: lejos de ser un mero

LA “VITAL CURIOSIDAD” ITALIANA POR ORTEGA Y GASSET

PARENTE, Lucia: Ortega y Gasset e la “vital curiosi-
dad” filosofica. Milán: Mimesis, 2013, 169 p.

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 197

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Trapanese, E. (2015). La “vital curiosidad” italiana por Ortega y Gasset. Reseña de “Ortega y Gasset 
e la “vital curiosidad” filosófica” de Lucía Parente. Revista de Estudios Orteguianos, (30), 197-199.

https://doi.org/10.63487/reo.365

ORCID: 0000-0002-6676-4172



instrumento discursivo, confiere “con-
sistencia apropiada al contexto reflexi-
vo del que revela la semilla secreta” y se
revela como elemento fundamental pa-
ra dar voz a la estructura íntima del ser
humano. Ortega, recuerda Parente,
utiliza la metáfora en dos maneras: co-
mo metáfora aislada, fulgurante en su
carga expresiva e inmediatez textual; o
como una serie de metáforas vinculadas
las unas con las otras en forma de raci-
mo, capaces de ofrecer nuevos mapas
conceptuales y experienciales.

Tras dialogar con pensadores como
Lakoff, Johnson, Blumenberg, Ricoeur,
Sini, Baliñas, Barth, etcétera, Lucia 
Parente cambia interlocutores y, a tra-
vés de un cotejo con Freud, Galimberti,
Merleau-Ponty, con la fenomenología
de Husserl y Vitalidad, alma, espíritu de
Ortega, aborda la difícil cuestión del
papel del cuerpo –como intracuerpo y ex-
tracuerpo– en la configuración de la per-
sona. El cuerpo es, al mismo tiempo,
vínculo y vehículo: de la capacidad de
elaborar un unicum armónico entre vi-
sión externa y percepción interna del
cuerpo depende el equilibrio de nuestra
existencia. La autora remarca que lo
importante de la cuestión no reside en
estudiar la influencia del cuerpo sobre
el alma o viceversa, sino en centrarse en
la persona, es decir, en el resultado de
un proceso de maduración de los as-
pectos cognitivos, sentimentales, emoti-
vos y volitivos que determinan las
implicancias espirituales, anímicas y
corporales de la vida íntima del hom-
bre. Entre ellos, el amor ejerce un papel
fundamental, ya que se trata de un
acontecimiento anímico y temporal que
no debe ser confundido con los “amo-

res” ni tampoco con el “enamoramien-
to”: lejos de ser un sentimiento inerte o
cristalizado (según la célebre definición
de Stendhal), se configura como vivifi-
cación, creación y conservación in-
tencional de lo amado, como una mag-
nífica operación al par de las almas y de
los cuerpos. Los gestos que manan del
ímpetu del amor también son mo-dali-
dades de comprensión y vivificación
perenne de lo amado, señales de aque-
llas “corrientes subterráneas” que infor-
man al individuo y a las generaciones.

Las reflexiones orteguianas sobre el
papel atmosférico, ubicuo e invisible de
la mujer en la cultura y en la sociedad
están estrechamente vinculadas al
amor; Parente encuentra sus fuentes de
inspiración en Goethe, Kierkegaard y,
en general, en el interés por el tema ma-
nifestado por la cultura alemana, des-
de el Sturm und Drang, hasta la poesía de
Heine, pasando por el romanticismo.
Sin embargo, la autora se aleja de la vi-
sión de Ortega y, a través de las refle-
xiones de Victoria Ocampo, apuesta
por un replanteamiento de la cuestión
que no ve en lo masculino y lo femeni-
no categorías en lucha, sino manifesta-
ciones de la identidad múltiple del ser
humano.

Nos encontramos, en los últimos ca-
pítulos del libro, con la personal pro-
puesta filosófica de la autora, quien,
sostenida por la vital curiosidad de 
Ortega, se acerca a la razón poética 
de María Zambrano y va hacia la bús-
queda de una actitud filosófica capaz de
dar voz y cuerpo al entramado de vida y
pensamiento, de razón y sentimientos,
de alma, espíritu y cuerpo; se trata de
educar al ser humano para que sepa

198 Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 198

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



199Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

encontrar fértiles y respetuosas media-
ciones entre el yo y sus circunstancias,
responsables maneras de estar en el
mundo y con el mundo interno y exter-
no. De lo que se trata, escribe Parente
parafraseando a Zambrano, es de hu-
manizar la historia y la sociedad para
que lleguen a ser lugares habitables y
no hostiles para la persona. Es a través
del pensamiento de la vitalidad, es decir
“del meditar y comprender” capaz de
mantener siempre vivo el elemento 
de unión entre amor y el mismo acto del
pensar que la autora cree que es posible
seguir esta exigencia filosófica.

Es precisamente con una llamativa
metáfora orteguiana –tomada de La pe-
dagogía de la contaminación– que se abren
las páginas finales del libro de Lucia
Parente: la de los círculos creados por
una piedra tirada en un estanque, que

consigue dinamizar una superficie apa-
rentemente calmada. Esta imagen del
trato vital de Ortega y Gasset revela la
actualidad y necesidad de una filosofía
abierta que, dotada de un particular es-
tilo de escritura, lee la vida humana en
la interactividad de “yo y circunstan-
cias, yo y sociedad, biografía e historia”
y que salva la razón histórica de cual-
quier forma de “hipoteca racionalista”.
Atenta intérprete de los círculos crea-
dos por la “piedrecita” de Ortega y
Gasset, Parente invita a que nos aso-
memos al estanque, ahora ya no tan cal-
mo, y a que participemos activamente
en el proceso de encrespamiento reve-
lador de su superficie. La autora ha ele-
gido y utilizado sus piedras. Ahora ha
llegado el momento, ante todo a través
de la lectura de este libro, que nosotros
elijamos las nuestras.

JOSÉ ANTÚNEZ CID

A lfonso García Nuño desa-
rrolla actualmente su docen-
cia en la Universidad San

Dámaso de Madrid; filósofo y abogado,
es además doctor en Teología. Su reco-
rrido intelectual hace de él un experto
conocedor del pensamiento filosófico
español contemporáneo. García Nuño

está dotado de la escrupulosa mirada
del investigador, un hondo humanismo
y un serio bisturí teológico con los que
interroga a los grandes creadores de
pensamiento.

Desde el inicio sus inquietudes le
han llevado a sumergirse en hondo y
crítico diálogo con la antropología es-
pañola: empezó con su estudio de X.
Zubiri ante el misterio de la muerte, 
autor sobre el que realizó su primera
monografía teológica en la P. U. Grego-
riana; prosiguió con una concienzuda
investigación doctoral sobre el genial
Miguel de Unamuno, que está en el ori-

ORTEGA ANTES DE ORTEGA, LA CULTURA

GARCÍA NUÑO, Alfonso: El carácter salvífico de la cul-
tura en Ortega y Gasset. 1907-1914. Madrid:
Studia Philosophica Matritensia, San Dámaso,
2014, 244 p.

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 199

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Antúnez Cid, J. (2015). Ortega antes de Ortega, la cultura. Reseña de “El carácter salvífico de la 
cultura en Ortega y Gasset” de Alfonso García Nuño. Revista de Estudios Orteguianos, (30), 199-205.

https://doi.org/10.63487/reo.366

ORCID: 0009-0000-9113-6031



200 Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

gen de su libro “El problema del sobre-
natural en Miguel de Unamuno” (Ma-
drid: Encuentro, 2011, 1008 p.),
prologado por Ciriaco Morón, y que ya
es punto de referencia obligado para
cualquier especialista en ese campo.
Además su incansable trabajar y su
prolífica pluma le han permitido reali-
zar interesantes escarceos en el ámbito
del pensamiento político (Religión en una
democracia frustrada. Madrid: Voz de Pa-
pel, 2010), la teología espiritual (“Ha-
cia una vida eremítica”, Cistercium, 233
(2003), pp. 883-917, y “San Antonio el
Grande de-reflexiona”, Cistercium, 253
(2009), pp. 63-71), y filosófico (“Desde
la libertad, hacia el sentido. La logos-te-
rapia de Viktor E. Frankl”, La ilustra-
ción liberal, 43 (2010), pp. 27-44). No
pueden ser mejores las cartas de pre-
sentación del autor que ahora nos ofre-
ce esta obra sobre el gran padre del
pensamiento español contemporáneo:
El carácter salvífico de la cultura en Ortega
y Gasset. 1907-1914. Y que sin duda me-
rece la pena leer.

¿Carácter salvífico de la cultura? La
pregunta se dirige al punto capital de la
relación entre el individuo y la cultura,
su articulación radical, que es formula-
da por Ortega en no pocas ocasiones en
términos religiosos: “salvación”, como
bien recoge el título: la cultura co-
mo salvadora y redentora del individuo
y de la sociedad. Para Ortega, en el
mismo afán de comprender hay con-
centrada toda una actitud religiosa (cfr.
Meditaciones del Quijote, I, 747-748). En
este libro: “Nos enfrentamos nada más
con el carácter salvífico que tiene para
Ortega la cultura en su primera etapa
creativa; habrá que preguntarse, por

tanto, qué entiende por cultura en esos
años, qué papel tiene respecto al hom-
bre y la sociedad y, si el rol que juega lo
entiende como salvífico, en qué consis-
ta, para el entonces joven filósofo, la
salvación” (p. 14). Lógicamente com-
parecen en esta cuestión los puntos
centrales de toda filosofía buscando su
peculiar flexión: persona y sociedad, in-
dividuo y colectividad, naturaleza y
cultura, ética y política, que Ortega va
a ir midiendo, curiosamente, en el cam-
po de la estética a lo largo de sus escri-
tos de ese periodo inicial que
comprende los años 1907-1914. El arte
se convierte en ágora privilegiado de su
reflexión y manifestación (pp. 63-80).

La articulación de estos polos está
mediada por la noción de razón y de
verdad, y el rol paradigmático que esta
juega para conjugar las relaciones entre
cultura e individuo. De ahí que la mira-
da de García Nuño vaya llevando a pri-
mer plano en su estudio el tipo de
“racionalidad” orteguiana según bebe
el maestro más o menos del modo de fi-
losofar de los neokantianos Cohen y
Natorp, y según se muestra el impacto
progresivo, suave pero hondo, del en-
cuentro de Ortega con la fenomenolo-
gía de Husserl. Las consecuencias de
éste son enormes y García Nuño las
descubre en su despertar y primer es-
bozo germinante en lo que considera
un segundo momento (1911-1914) den-
tro de esta etapa creativa (1907-1914),
siempre coherentemente racionalista de
Ortega. Los escritos que quedan mar-
cados por la segunda estancia de estu-
dios en Alemania, a la que viaja ya
casado y siendo catedrático en la Uni-
versidad Central, muestran el creci-

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 200

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



miento de lo que a partir de Meditaciones
del Quijote en 1914 será el Ortega estric-
tamente orteguiano. Pero ya desde en-
tonces Ortega iba introduciendo
modificaciones, matices y silencios que,
sin salirse del común denominador 
idealista de todos los años estudiados,
no se pueden sino ver como síntomas
que anuncian el cambio en su filosofía a
partir de 1914.

El método usado por el autor con-
siste en un pormenorizado y concienzu-
do análisis de todos los escritos de
Ortega en su etapa racionalista, o como
también se la denomina: idealista u ob-
jetivista. Se trata de una atenta búsque-
da sobre el ser de la cultura que obtiene
y muestra el sutil desarrollo y desplaza-
miento en la concepción de su papel
respecto al individuo. Alfonso no deja
texto del maestro sin estudiar, analizar
y sistematizar. Este conocimiento 
exhaustivo de las fuentes dota a sus
conclusiones de un peso casi indiscuti-
ble. El esfuerzo analítico sintético es
admirable, ojalá toda investigación esté
apoyada por estudios de este calibre.
Lógicamente quien espere un camino
rápido, a vuela pluma por un discurrir
de ideas volanderas se llevaría una de-
silusión. García Nuño por el contrario
va mostrando el desenvolvimiento de la
idea de cultura en pequeños y trabaja-
dos matices. Consigue introducir al lec-
tor en ese piélago que es el pensamiento
de un filósofo, en el que las ideas madre
se van matizando, corrigiendo y desa-
rrollando sin solución de continuidad
de página en página, de mes en mes,
mostrando un recorrido coherente que
quizás no fuese consciente para el mis-
mo Ortega, pero que ha quedado ahí,

en sus brillantes páginas en espera de
que alguien nos mostrase su vida, ta-
rea que acomete con éxito esta investi-
gación atento a ese rasgo de “incidenta-
lidad” del escribir de Ortega, pues “con
gran frecuencia, de un hecho –«un
hombre, un libro, un cuadro, un paisa-
je, un error, un dolor»– nuestro autor
toma ocasión para escribir y, en el co-
mentario de la cuestión que origina el
artículo o ensayo, encuentra momento
para desarrollar, aunque sea brevemen-
te, algún tema de cariz teórico” (p. 14).

En la Introducción (pp. 11-43), junto
al planteamiento de fines y presenta-
ción de la metodología, García Nuño
ofrece una completa clasificación de los
textos de Ortega y Gasset objeto de es-
te estudio, que se articula con la visión
cronológica incluida en apéndice (pp.
229-236). Para ello se sirve de “la edi-
ción crítica de sus Obras completas, I-X
(Madrid, 2004-2010), preparada por el
Centro de Estudios Orteguianos de la
Fundación José Ortega y Gasset; con-
cretamente de los volúmenes I, II y VII
de la misma. En el primero de ellos,
aparecen las obras publicadas en vida
del autor y que no fueron recopiladas
posteriormente por él en otro libro. El
segundo, por su parte, nos ofrece los
artículos y ensayos de la etapa estudia-
da que, con posterioridad a 1914, fue-
ron retomados por Ortega en algún
volumen junto con otros trabajos. En el
último de los mencionados se halla lo
publicado póstumamente” (pp. 23-24).
Se trata de “escritos breves, publica-
dos, casi en su totalidad en el período
que nos ocupa, en la prensa diaria o en
otras publicaciones periódicas no espe-
cializadas en filosofía” (p. 15). Pero

201Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 201

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



aunque el pensamiento de Ortega se
presente de una manera un tanto frag-
mentaria, “no quiere decir –señala 
García Nuño– que sea un pensamiento
asistemático; todo lo contrario, como
tendremos ocasión de comprobar, 
Ortega piensa sistemáticamente par-
tiendo para ello, en los años que nos van
a ocupar, de lo asimilado en la neokan-
tiana facultad de filosofía de Marburgo.
Esta sistematicidad de su pensamiento
permitirá que podamos contemplar co-
mo paisaje lo por él pintado, si bien de
una forma puntillista” (p. 15).

A continuación la obra se divide en
dos partes, cada una de las cuales ofre-
ce los resultados del análisis polari-
zados en dos momentos: 1907-1911
(pp. 45-136) más objetivista y raciona-
lista y 1911-1914 (pp. 137-220), sin
romper con lo anterior, más abierto a la
subjetividad fruto del encuentro, entre
otros factores, con la fenomenología.
“Al concederle la Junta para Amplia-
ción de Estudios la beca que había soli-
citado, en enero de 1911, parte de
nuevo a Marburgo, esta vez con su es-
posa. Allí asistirá a los cursos de Cohen
sobre «Lógica», «El sistema de Kant» y
«Filosofía griega» y (…) también parti-
cipa en unos seminarios de Natorp:
«Metafísica de Aristóteles» y «Crítica de
la razón pura» (…). En este tiempo (…)
toma contacto con la obra de Husserl,
Scheler y Freud” (p. 18). Ortega se
abre a otras fuentes filosóficas más allá
del neokantismo; “es indicativo a este
respecto el contraste entre la conferen-
cia de 1910 «Descartes y el método
transcendental» y la de 1913 «Sensa-
ción, construcción e intuición», en la
que en las acies filosóficas del idealismo

frente al realismo y al positivismo, ade-
más del neokantismo, encontramos
también la fenomenología de Husserl”
(p. 223). Hasta el punto de que feno-
menología, vivencia personal y refle-
xión provocan que: “lo subjetivo frente
a lo objetivo, lo individual y concreto
frente a lo universal y general van a to-
mar un protagonismo que, sin llegar a
ser el que se halla en Meditaciones del
Quijote, es notablemente diferente al de
los años anteriores, pese a que en ellos
podamos atisbar algunos leves sínto-
mas” (p. 23).

En cada parte el análisis es articula-
do “en torno a tres ejes: la cultura, qué
entiende por tal y si tiene como atribu-
to el ser salvífica; el hombre, ante todo
como beneficiario de una cultura que es
entendida por Ortega como humana,
pero también como humanizadora y,
como tal, salvadora; y la sociedad, tam-
bién en cuanto a si es salvada por la
cultura por tener ésta capacidad de so-
cialización” (p. 14). De ahí la arquitec-
tura de cada parte en tres capítulos
homónimos: la cultura (capítulos 1 y 4);
el hombre (capítulos 2 y 5); y la socie-
dad (capítulos 3 y 6). Especialmente
sugerente es cada epígrafe de estos dos
últimos capítulos subdivididos: “Socie-
dad, Política, Socialismo” y “La preo-
cupación por España”; estos epígrafes
no sólo muestran un pensamiento de un
momento de la vida de Ortega sino su
clarividente visión de la realidad y de
nuestro pueblo España, que les otorgan
un carácter de vigencia increíble para
el momento actual.

En el primer momento (1907-1911)
Ortega define cultura en contraste con
la naturaleza: la cultura es creativa, rea-

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

Reseñas202

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 202

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

Reseñas 203

liza mentefacturas; frente al mundo de
hechos y ley de la causalidad de la mera
naturaleza. El hombre ocupa un lugar
sobre-natural, está sobre la naturaleza
así entendida (aunque no es anti-natu-
ral) y mediante la cultura es humaniza-
do en un henchimiento progresivo (pp.
48-49). Cultura implica un progreso li-
neal (p. 54) que permite construir la paz
y su esencia radica en constituir un pro-
ceso de separación de lo objetivo de lo
subjetivo, según el paradigma de la ra-
cionalidad científica neokantiana que
permite humanizar superando lo indivi-
dual y subjetivo en el reino de la objeti-
vidad (pp. 62-63). El hombre es aquí
para Ortega ante todo el hombre de
la cultura (p. 89), solo con ella sale de lo
natural y realiza su ideal, un ideal que
debe superar el individualismo liberal,
pues se descubre que el individuo se di-
viniza en la colectividad (p. 97). So-
ciedad, comunidad e historia como
construcciones de la cultura tienen
al hombre, no son estas tenidas por el
hombre. Es la estética clásica frente al
romanticismo: “Para nosotros lo divino,
es decir, lo suprasensible es lo inteligi-
ble, lo ideal, la ley, el yo humano ejem-
plar frente al yo individual errabundo y
pecador” (“Renan. Introducción metó-
dica”, II, 33-34). Para Ortega, salvación
por la cultura es divinización del hom-
bre y divinización es objetivación, dilu-
ción en ese dios de pura objetividad (p.
101). De ahí su visión de la política con
la importancia de la pedagogía social y
su cercanía con el socialismo de Saint-
Simon (p. 117).

Sin embargo en el análisis de los
textos, conforme la datación de los es-
critos se acerca al final de la primera

gavilla de años que se estudian, iban
apareciendo elementos extraños al uni-
verso marburgués: “Los intrusos eran
lo individual y la estética (interioridad
lírica, símbolo, metáfora, imaginación
creadora, verosimilitud) (…). Sin em-
bargo, cuando en «Adán en el paraíso»
(mayo-agosto de 1910) parecía que iba
a ser rescatado cada hombre de una hu-
manización salvadora consistente en la
desaparición de su subjetividad en lo
objetivo y de su individualidad en la so-
ciedad, en virtud de su elevación cultu-
ral por encima de la naturaleza, como
programáticamente aparecía sintetiza-
do en «La pedagogía social como 
programa político» (12 de marzo de
1910), Ortega, de manera brusca, aca-
ba imponiendo en dicho artículo la dis-
ciplina neokantiana sin solución de
continuidad” (p. 222).

La lucha por superar el dualismo
entre cultura y naturaleza en el segun-
do momento de esta etapa se manifiesta
en el hallazgo de mediaciones, de reali-
dades intermedias entre polos, así como
halla lo verosímil en el terreno de la
verdad; ahora introduce elementos in-
termedios abriendo espacio a lo indivi-
dual y subjetivo.

Así aunque la ciencia sigue siendo la
vía central de la cultura, la filosofía va
cobrando una presencia inusual hasta
ahora; eso sí, esta se identifica con la ló-
gica, entendida como teoría de la teoría
que regula la objetividad (p. 165). Otro
matiz significativo radica en que ahora
la cultura se construye sobre la natura-
leza y no frente a ella, gracias a la me-
diación: primero, del instinto de
potenciación de la vida que en parte es
natural y en parte no, y, segundo, del

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 203

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

Reseñas204

pathos de los pueblos, que sirve para
acoger la pluralidad de culturas sin
romper su unidad y para dar cabida a
una historia con altibajos, sin una ley
de progreso lineal. En todos estos ele-
mentos se refuerza la individualidad,
aunque siempre bajo el patronazgo de
lo general. También en el arte, aunque
sigue teniendo la tarea de objetivar lo
subjetivo y el artista queda subordina-
do a esto, frente a lo clásico se afirma
también lo barroco y frente a lo sustan-
tivo, lo verbal (p. 224).

En la noción de hombre, los cam-
bios son aún más importantes, pues en
este momento Ortega presta mayor
atención a la intimidad, interesándose
más por la conciencia que en su ser in-
dividual y subjetivo contiene la raíz (re-
presentación, tendencia, sentimiento)
para la partición de la cultura en cien-
cia, ética y estética. Este estudio redun-
da en beneficio de lo individual y
subjetivo frente a lo general y objetivo.
Ortega logra así ir nítidamente más allá
del determinismo materialista gracias a
la inmaterialidad de la conciencia (pp.
167-169), de modo que la individuali-
dad se va forjando mediante creación y
“la propia vida es algo que puede hacer
cada quien libre y responsablemente”
(p. 224). Se abre la perspectiva existen-
cialista, solo tímidamente se anunciaba
en “Adán en el Paraíso”. La mediación
de lo epocal es sumamente sugerente.

Ahora el hombre sigue sin entender-
se al margen de la sociedad (pp. 185 y
ss.), pero la individualidad toma apoyo
en ella sin perderse en lo colectivo gra-
cias a la mediación de la generación. Lo
individual, partiendo de lo generacio-
nal, reobra sobre lo epocal, modifi-

cándolo e introduciendo en la continui-
dad el cambio. En política se ausenta la
pedagogía social como principal queha-
cer, y en su lugar crea, con tono muy
distinto, una asociación para fomentar
la educación política. Se va distancian-
do del socialismo, ahora una fuerza más
entre otras, y le reprocha su rigidez
dogmática. Esta rigidez sería causante
de la incapacidad para valorar lo parti-
cular lo que desemboca en su crítica a
la falta de interés en los problemas na-
cionales por parte del socialismo espa-
ñol. Esta acogida de lo subjetivo e
individual se hace sentir también en su
preocupación por España, sin perder el
horizonte de la europeización, ahora lo
propio español, lo que ha de aportarse
a Europa es debidamente afirmado. La
vinculación con la generación del 98
aparece con fuerza (p. 200). Ante la si-
tuación de España, junto a la denuncia
de la falta de cultura Ortega afirma que
necesita españoles en continua innova-
ción creadora, a la vez que se produce
cierto retorno al liberalismo.

A través de este minucioso análisis
García Nuño concluye que en estos
sub-periodos la cultura, sin que se rom-
pa la continuidad en su concepción, ha
perdido su omnipotencia. “Ortega ya
no va a hablar de una teología social, ni
va a estar nimbada la cultura de todo ti-
po de atributos religiosos y, aunque si-
ga siendo algo importante, sin
embargo, ha perdido el monopolio para
la realización del hombre individual 
y la salvación de España” (p. 226). El
Ortega que aparecía inicialmente como
profeta de una salvación proveniente
de una cultura neokantianamente ges-
tada, en el segundo grupo de años va

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 204

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



abriendo paso a un Ortega nuevo con
su personal propuesta de caminos de
salvación.

No puedo recoger más detalles, tan
sólo concluyo animando al filósofo, al

pensador político, al amante de Europa
y de España, y por supuesto al lector de
don José, a emplear su tiempo de estu-
dio y su esfuerzo en esta lectura reflexi-
va, que sin duda le resultará fructífera.

205Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

JEAN-CLAUDE LÉVÊQUE

L os últimos logros de la investi-
gación de Dorota Leszczyna
muestran, una vez más, la ca-

pacidad sobresaliente que la joven pro-
fesora de la Universidad de Breslavia
tiene al reconstruir el contexto históri-
co y filosófico de Alemania en el que
Ortega se formó durante a principios
del siglo XX.

El primer volumen, el más denso,
nos ofrece la Alemania a la que llega el
joven Ortega y su complejo mundo uni-
versitario. Leszczyna reconstruye en
primer lugar con precisión las diversas
etapas de la primera estancia alemana
del filósofo madrileño, desde sus 
comienzos en Leipzig y en Berlín hasta
su decisiva estancia en Marburgo con
Cohen y Natorp.

Utilizando las fuentes documentales
publicadas en la nueva edición de la

obra de Ortega y las Cartas de un joven es-
pañol, Leszczyna reconstruye la trayec-
toria personal e intelectual de Ortega en
esos dos años tan decisivos en su forma-
ción intelectual.

La autora se esfuerza en describir el
medio ambiente intelectual de Marburgo
y la vida estudiantil de Ortega con sus
maestros Cohen y Natorp, los semina-
rios que cursó y la influencia que ellos
tuvieron en la primera parte de su pro-
ducción filosófica. Estamos de acuerdo
con la autora en el hecho de que la in-
fluencia del neokantismo fue más pro-
funda de lo que se suele considerar en
la crítica orteguiana.

Los dos textos redactados años des-
pués de su regreso de Marburgo,
“Adán en el paraíso” y “La pedagogía
social como programa político”, expo-
nen las relaciones que Ortega tiene to-
davía con el pensamiento de sus
maestros de Marburgo.

Leszczyna hace referencia a los es-
critos de Natorp y de Cohen en los que
Ortega se inspira durante esta etapa de
su filosofía; la pedagogía de cuño socia-
lista de los marburgueses constituye
para el filósofo madrileño una posibili-
dad de progreso para la sociedad espa-
ñola.

La segunda estancia de Ortega en
Marburgo, en 1911, coincide con el 

ORTEGA Y SU TRAYECTORIA FILOSÓFICA. DEL NEOKANTISMO A SU ÚLTIMA FILOSOFÍA

LESZCZYNA, Dorota: José Ortegi y Gasseta. Studia
na niemieckich universytetach [José Ortega y
Gasset. Estudios en la universidad alemana].
Wrocław: Aureus, 2012, 186 p.

ORTEGA Y GASSET, José: Wprowadzenie dla nie-
mieckich czytelników [Prólogo para alemanes],
edición de Dorota Leszczyna. Wrocław: Aureus,
2013, 92 p.

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 205

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Lévêque, J. C. (2015). Ortega y su trayectoria filosófica. Del neokantismo a su última filosofía. Reseña de 
“José Ortega y Gasset. Estudios en la universidad alemana” de Dorota Leszczyna. Revista de Estudios 
Orteguianos, (30), 205-206. 
https://doi.org/10.63487/reo.367



conocimiento y la profundización de la
fenomenología de Edmund Husserl.
Ese conocimiento le va a permitir con
el tiempo tomar distancia de sus maes-
tros; sin embargo, no tratará de aban-
donar por completo la perspectiva
neokantiana, sino más bien de integrar-
la en otra perspectiva filosófica.

La familiaridad con Hartmann y
Heimsoeth lleva a Ortega a poner en
discusión el idealismo marburgués y a
practicar la Logik de Hegel. Esta “gene-
ración de 1911”, como la denomina la
autora, se iba desmarcando de sus ma-
estros de forma muy original. En las
páginas 83-85, este proceso se describe
con precisión al analizar su contexto
histórico y el “Prólogo para alemanes”.
Esta recuperación de la dimensión on-
tológica de la filosofía y el intento de
abandonar la noción de “conciencia”
hacen que los tres pensadores coinci-
dan en su intento de encontrar una sa-
lida del idealismo como del realismo.

En los textos traducidos por
Leszczyna, la autora pretende mostrar
la concreción de una interpretación on-
tológica de la filosofía de Kant, que trae
su inspiración de los debates con la “ge-
neración del 11” y con la fenomenología.

La autora considera estos dos textos
como fundamentales para la compren-

sión de la filosofía de madurez de 
Ortega, como puede verse leyendo la
presentación de su traducción (pp. 90-
91) y las notas en las que comenta los
textos orteguianos, muy extensas y
completas.

Leszczyna observa el hecho de que,
a lo largo de los años veinte, Ortega se
aleje cada vez más del neokantismo en
sus análisis de la filosofía kantiana y va-
ya conquistando su propia filosofía y su
proprio vocabulario.

El otro libro de Leszczyna  es una
edición en polaco, con amplia introduc-
ción, del “Prólogo para alemanes” de
Ortega. Aquí también destaca el exten-
so y pormenorizado conocimiento de la
obra orteguiana que tiene la autora y su
capacidad de poner los textos en su
contexto español y europeo. La intro-
ducción reconstruye la trayectoria vital
e intelectual de Ortega después de la
redacción del prólogo hasta sus últimos
textos de los años cincuenta. La aten-
ción que la autora proporciona a la filo-
sofía y a la cultura alemana conocidas
por Ortega es notable y aporta mucho
para la comprensión de su “segunda na-
vegación”. Por ende, este breve texto es
otra importante contribución a la críti-
ca orteguiana de hoy en día.

206 Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 206

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

Reseñas 207

JAVIER ZAMORA BONILLA

E l año pasado se conmemoró
el centenario del nacimiento
a la vida pública de la Gene-

ración de 1914. Hay algo de arbitrarie-
dad en este tipo de conmemoraciones y
más cuando la fecha no alude a un
acontecimiento concreto. No es discuti-
ble que un grupo de intelectuales (filó-
sofos, científicos, novelistas, poetas,
periodistas) ha pasado a la historia aga-
villados en el título “Generación del
14”, pero sí puede serlo el hecho de que
ese nombre sea el más apropiado para
designar dicha generación o que haya
elementos estilísticos, ideológicos, de
comunión de creencias, dicho en el sen-
tido orteguiano, que permitan definir a
los integrantes de este grupo como una
generación. Por ejemplo, hay diferen-
cias notables entre el estilo literario de
Ramón Pérez de Ayala y el de Ramón
Gómez de la Serna, y de ambos con la
poesía de Juan Ramón Jiménez. Qué
decir de las muy diferentes posiciones
políticas e ideológicas que se fueron de-
cantando en los miembros de esta gene-
ración a lo largo del tiempo (Manuel
Azaña, José Ortega y Gasset, Fernando
de los Ríos, Luis Araquistáin, Gregorio
Marañón) y que ya son muy notables
desde el principio entre los que firman
el manifiesto fundacional de la Liga de
Educación Política Española y los que

en esas mismas fechas están configu-
rando el “maurismo” como un intento
de promover una ciudadanía activa
desde las filas conservadoras (Gabriel
Maura, Miguel Maura y, algo mayores,
Antonio Goicoechea y Ángel Ossorio y
Gallardo, entre otros).

La Generación española de 1914
podría haber pasado a la historia 
perfectamente como “Generación de
1913”, que es el año en que varios 
de sus principales representantes consti-
tuyen la Liga de Educación Política Es-
pañola, en octubre; realizan uno de los
primeros actos en que la iniciativa de es-
ta generación como grupo es patente: el
homenaje a Azorín en los jardines de
Aranjuez, el 23 de noviembre, como de-
sagravio frente a la “vieja política” por
haber sido postergado el novelista levan-
tino dos veces en su intento de acceder a
la Real Academia Española; y, sobre to-
do, el hecho de que es en 1913 cuando
Azorín, en unos artículos publicados en
ABC, se apropia del concepto de Gene-
ración del 98 para definir a la propia
frente a la nueva, frente a lo que antes
habían escrito Gabriel Maura y José
Ortega y Gasset que hablaron de la ge-
neración de 1898 como la propia. Fran-
cisco José Martín presenta con detalle
la génesis de esta generación, confronta-
da con la del 98, en el texto que firma en
el libro aquí reseñado.

Hay cuatro acontecimientos que hi-
cieron que el año 1914 diera nombre a
esta generación, además de que así se
denominó en términos europeos como
recogió el libro famoso de Robert
Wohl: la presentación en público de la

UNA GENERACIÓN MODERNIZADORA

MARTÍN, Francisco José (ed.): Intelectuales y refor-
mistas. La Generación de 1914 en España y en
América. Madrid: Biblioteca Nueva, 2014, 255 p.

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 207

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Zamora Bonilla, J. (2015). Una generación modernizadora. Reseña de “Intelectuales y reformistas. 
La Generación de 1914 en España y en América”. Revista de Estudios Orteguianos, (30), 207-208.

https://doi.org/10.63487/reo.368

ORCID: 0000-0003-0139-9714



208 Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

Liga de Educación Política Española el
23 de marzo de 1914 por José Ortega y
Gasset, en el Teatro de la Comedia, con
su conferencia “Vieja y nueva política”,
que le convirtió en el referente de dicha
generación sino lo era ya; la publica-
ción del primer libro propiamente di-
cho del filósofo, Meditaciones del Quijote,
en julio, que le consagró como la cabe-
za pensante de aquellos jóvenes que
rondaban la treintena, el que llevaba la
batuta, en expresión de Fernando de
los Ríos, o el Gran Capitán, en expre-
sión de Antonio Machado; el comienzo,
también en julio, de la Gran Guerra, la
cual obligó a definirse a todos los inte-
lectuales españoles dentro del debate
entre aliadofilia y germanofilia (que
analiza en este libro Paul Aubert); y la
defensa que desde finales del verano hi-
cieron estos mismos jóvenes, Ortega a
la cabeza, en favor de Miguel de Una-
muno –con el que tanto se habían en-
frentado– tras su destitución como
rector de la Universidad de Salamanca.
Para estos jóvenes, a pesar de sus dife-
rencias con don Miguel, especialmente
sobre la necesaria europeización de Es-
paña a través de la ciencia y de su posi-
ción respecto a la condena a muerte de
Francesc Ferrer, Unamuno era un 
representante de la nueva política que
defendían.

Aunque siempre se puedan encon-
trar excepciones, algunos rasgos de-
finen a los integrantes de esta genera-
ción: su europeísmo y cientifismo, su
formación universitaria que en casi to-
dos ellos se realiza parcialmente fuera
de España, su calidad como científicos
o especialistas en distintas ramas del sa-

ber, su inclinación hacia la política o,
por lo menos, a participar como intelec-
tuales en el debate público, su vocación
y su preocupación pedagógica (de lo
que se ocupa José Luis Mora), y su
condición de ensayistas (de lo que trata
José Ramón González), aunque tam-
bién hay grandes novelistas y poetas,
como los ya citados, aunque siempre
han quedado ensombrecidos, como se-
ñala Francisco J. Martín por los del 98
y los del 27.

Asimismo, hay que destacar que,
por lo menos, en sus orígenes los inte-
lectuales del 14 se presentan en público
como grupo y actúan desde platafor-
mas culturales heredadas o propias co-
mo el Ateneo de Madrid, la Residencia
de Estudiantes y varias revistas y dia-
rios. De presentar este tema se encar-
gan Álvaro Ribagorda y José Luis
Villacañas, en este caso para hablar de
la labor de Ortega en la revista España
durante 1915, año en que la fundó y di-
rigió.

Una cuestión importante, y menos
tratada por la crítica, es la vinculación
de esta generación con América y su re-
lación con numerosos intelectuales his-
panoamericanos. Al tema se dedican
dos estudios, uno de Antolín Sánchez
Cuervo y otro, centrado en Alfonso 
Reyes, de Adolfo Castañón, que pre-
senta una interesante selección de
anécdotas que el mexicano escribió al
hilo de su encuentro con los intelectua-
les del 14 a su llegada a Madrid en el
verano de ese año. El libro incluye tam-
bién unas útiles referencias bibliográfi-
cas de Manuel Menéndez Alzamora
sobre la Generación del 14.

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 208

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

Relación de colaboradores

JOSÉ LUIS BOTANCH CALLÉN

Profesor de filosofía de Bachillerato, es licenciado en Filosofía por la Univer-
sidad de Barcelona, licenciado en Ciencias de la Educación por la UNED y
máster en Mediación por la Universidad de Zaragoza. Sus líneas de investiga-
ción giran en torno a la antropología filosófica de la educación, ideología y 
sociedad contemporánea. Ha publicado “Joaquín Costa: La educación en su
contexto. La realidad y el Krausismo” (2011) y “El entusiasmo en educación”
(2005). Actualmente está escribiendo su tesis doctoral sobre la antropología en
la formación inicial de los docentes.

JOSÉ EMILIO ESTEBAN ENGUITA

Profesor titular del Departamento de Filosofía de la Facultad de Filosofía y 
Letras de la Universidad Autónoma de Madrid. Tanto en la docencia como en la
investigación, su trabajo atiende a la filosofía de los siglos XIX y XX, tratada tan-
to desde una perspectiva histórica como sistemática. Sus líneas de investigación
se centran, por un lado, en la filosofía alemana contemporánea, en autores como
Nietzsche, Heidegger y Adorno y, por otro, en la filosofía española contemporá-
nea: Ortega y La Escuela de Madrid. Ha hecho traducciones y ediciones críticas de
obras de Nietzsche y Schopenhauer; entre sus publicaciones cuentan “Vida,
perspectiva y metafísica: Antonio Rodríguez Huéscar y José Ortega y Gasset”
(2012), “El pensamiento de Ortega en la mirada de Antonio Rodríguez Hués-
car” (2011), “El espíritu libre, el topo y el psicólogo: figuras de la crítica y gene-
alogía en la filosofía del porvenir” (2009), “Política del reconocimiento y tipos de
ciudadanía” (2007), “Notas sobre el concepto de cultura en El tema de nuestro
tiempo” (2007), “Praxis, poder, libertad. Hannah Arendt y la determinación de lo
político” (2006) y El joven Nietzsche (2004).

DOMINGO FERNÁNDEZ AGIS

Doctor en filosofía por la Universidad de La Laguna y Diploma de Estudios
Avanzados en Ciencias Políticas por la UNED, es profesor titular de Filosofía
en la Universidad de La Laguna. Ha participado en varios proyectos de in-
vestigación e impartido cursos y conferencias en distintas universidades e 

12 RELAC. COLABORADORES:12 RELAC. COLABORADORES  28/05/15  9:01  Página 209

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



instituciones españolas y extranjeras. Ha publicado artículos en diversas re-
vistas, entre ellas: El Basilisco, Claves de Razón Práctica, Revista de Occidente, Meta-
política, Isegoría, Philológica Canariensia, Logos y Endoxa. Entre sus numerosas
publicaciones destacan Sofisticados caníbales. Cuerpo, amor, retórica (2012), Bioéti-
ca y biopolítica (2011), Mucho más que palabras. Discurso político y compromiso ético
en Derrida y Lévinas (2010), Ciencia, técnica y poder político en el pensamiento de José
Ortega y Gasset (2008) y El desarrollo del pensamiento político de José Ortega y Gasset
(2007).

DOROTA LESZCZYNA

Doctora en filosofía, es profesora del Instituto de Filosofía de la Facultad de
Ciencias Sociales de la Universidad de Wrocław, de Polonia. Sus líneas de in-
vestigación son la filosofía moderna, la filosofía alemana y la filosofía españo-
la. Ha publicado, en lengua polaca, José Ortegi y Gasseta. Studia na niemieckich
universytetach [José Ortega y Gasset y sus estudios en las universidades alemanas]
(2012), José Ortega y Gasset. Dziedzictwo Kanta i neokantyzmu marburskiego [José
Ortega y Gasset. La herencia de Kant y del neokantismo marburgués] (2011), “Re-
cepcje filozofii transcendentalnej Immanuela Kanta w XIX-wiecznej Hiszpa-
nii” [“Recepción de la filosofía transcendental de Kant en la España del siglo
XIX”] (2011) y “Filozofia egzystencjalna w ujęciu Miguela de Unamuno”
[“Filosofía existencial de Miguel de Unamuno”] (2009); y en lengua inglesa
“José Lasheras Hellín’s Interpretation of Francisco Suárez’s Views” [“José
Lasheras Hellín y su interpretación de la filosofía de Francisco Suárez”]
(2009). Recientemente, ha editado en polaco la obra de Ortega Prólogo para ale-
manes (2013).

JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Profesor titular del Departamento de Filología Inglesa y Alemana de la Univer-
sidad de Almería, estudia el lenguaje como logos, es decir, como la actividad hu-
mana universal de tipo cognoscitivo que da lugar al pensamiento. Es director del
grupo de investigación “Lenguaje y pensamiento: relaciones de significación en
el léxico y obras literarias”. Entre sus libros destacan Sobre las categorías (2011),
Las relaciones lenguaje-pensamiento o el problema del logos (2010), La lingüística cogni-
tiva. Análisis y revisión (2008), “Hablar, decir y conocer: el acto lingüístico”
(2008), Los fundamentos de la teoría de Chomsky. Revisión crítica (2006), La lingüísti-
ca del decir: el logos semántico y el logos apofántico (2004), Significado y conocimiento
(2002), Benjamin Lee Whorf y el problema de la intelección (2001), La intelección, el sig-
nificado, los adjetivos (1999) y An Open Dimension of Meaning (1997).

210 Relación de colaboradores

Revista de 
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

12 RELAC. COLABORADORES:12 RELAC. COLABORADORES  28/05/15  9:01  Página 210

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



NORMAS PARA EL ENVÍO Y ACEPTACIÓN DE ORIGINALES

La Revista de Estudios Orteguianos, fundada en el año 2000 y editada por el Centro
de Estudios Orteguianos de la Fundación José Ortega y Gasset – Gregorio
Marañón, es una publicación semestral dedicada al estudio de la obra y la 
figura del filósofo español José Ortega y Gasset, desde una perspectiva cultural
y académica.

Los trabajos que se envíen a la Revista han de ser originales, inéditos y no some-
tidos a su evaluación o consideración en ninguna otra revista o publicación.

La selección de los trabajos se rige por un sistema de evaluación a cargo 
de revisores externos expertos en la materia. El anonimato del sistema de 
arbitraje se regirá por la modalidad de doble ciego. Al finalizar el año se publi-
cará en la página web de la Revista una lista con los nombres de los revisores
que han actuado en este período.

La lengua de publicación de la Revista es el español pero, previa invitación,
podrán enviarse para su consideración también originales escritos en inglés,
francés, portugués, italiano o alemán. En caso de ser aceptados para su publi-
cación quedará a cargo de los autores la traducción que será revisada por los
editores.

La remisión de originales implica la aceptación de estas normas.

Los manuscritos deberán remitirse, tanto por correo electrónico en archivo
adjunto, preferiblemente utilizando WORD para Windows, como en formato
impreso a la siguiente dirección:

Revista de Estudios Orteguianos
Centro de Estudios Orteguianos

Fundación José Ortega y Gasset – Gregorio Marañón
c/ Fortuny, 53.

28010 Madrid (España)

Dirección electrónica: estudiosorteguianos.revista@fog.es

Tfno.: 34 917 00 41 39 • Fax: 34 917 00 35 30

www.ortegaygasset.edu/fog/ver/55/revista-de-estudios-orteguianos

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

13 NORMAS PARA ENVIO:13 NORMAS PARA ENVIO  28/05/15  9:02  Página 211

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



La presentación de los manuscritos deberá ceñirse a los siguientes criterios:

1. Los artículos no podrán tener una extensión superior a 30 páginas, tamaño
DIN A4 (10.000 a 12.000 palabras) incluidas las notas, a un espacio. La
fuente utilizada será Times New Roman, de cuerpo 12 para el texto princi-
pal y 10 para las notas al pie de página.

2. El manuscrito empezará con el título, centrado y en redonda. El título ha de
ser también traducido al inglés.
Seguidamente debe figurar un resumen (abstract) de no más de 100 pala-
bras y una lista de palabras clave (keywords), con no más de 8 términos.
Tanto el resumen como la lista de palabras clave deben tener una versión en
español y otra en inglés para facilitar su inclusión en las bases de datos
internacionales y en los repertorios bibliográficos.

3. Con el fin de preservar el anonimato en el proceso de evaluación, en página
aparte figurará el título del trabajo, nombre del autor o autores, datos de
contacto (teléfono, dirección postal y de correo electrónico), así como un
breve currículum indicativo (centro o institución a la que está(n) adscri-
to(s), datos académicos, líneas de investigación y las 3 ó 4 principales pu-
blicaciones). Con la misma finalidad se evitará cualquier mención al autor o
autores en el resto del texto.
El autor o autores que deseen remitir un manuscrito para su evaluación
pueden encontrar los formularios modelo de la Carta de presentación, el Lis-
tado de comprobaciones para la revisión final y la Hoja de identificación del
manuscrito, así como los Criterios de evaluación de los manuscritos, las
Instrucciones dirigidas a los revisores y las Hojas de evaluación empleadas
en la página web de la Revista (URL: http://www.ortegaygasset.edu/fog/ver/55/
revista-de-estudios-orteguianos), bajo el título ‘‘Normas para el envío de ori-
ginales’’.

4. En el cuerpo del texto se evitará el uso de negritas y subrayados. Se
resaltarán con cursiva los títulos de obras, textos en lenguas extranjeras o
cualquier énfasis añadido por el autor o autores. Las citas textuales se
escribirán entre comillas tipográficas, mientras que las citas largas irán en
párrafo aparte, sangradas y sin entrecomillar.

5. Las referencias bibliográficas y las notas deben ajustarse a las pautas que
siguen. Se preferirá utilizar el sistema de citas bibliográficas con notas a pie de
página y al final del artículo figurará siempre un apartado de Referencias bi-
bliográficas en que se recogerán, ordenados alfabéticamente por el apellido
del autor, todos los trabajos citados en el texto. De todos modos, se aceptará
cualquier modalidad recogida en la Norma ISO 690.

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

212 Normas para el envío y aceptación de originales

13 NORMAS PARA ENVIO:13 NORMAS PARA ENVIO  28/05/15  9:02  Página 212

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Citas bibliográficas en notas a pie de página:
a) Monografías: José ORTEGA Y GASSET, La rebelión de las masas. Madrid:

Revista de Occidente, 1930, p. 15.
b) Capítulos o partes de monografías colectivas: José ORTEGA Y GASSET,

“Prólogo”, en Karl BÜHLER, Teoría de la expresión. Madrid: Revista de
Occidente, 1950, p. 7.

c) Publicaciones periódicas: José ORTEGA Y GASSET, “Apuntes sobre el
pensamiento, su teurgia y su demiurgia”, Logos, 1 (1941), p. 12.

d) Obras completas de José Ortega y Gasset:
Si las citas aluden a las Obras completas. 10 vols. Madrid: Fundación
José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, se citará el tomo (en roma-
nos) y la(s) página(s) del mismo (en arábigos). Por ejemplo, en el caso
de “La destitución de Unamuno”: I, 661-663. Se preferirá el uso de esta
edición por su mayor vigencia y actualidad.
Si las citas aluden a las Obras completas. 12 vols. Madrid: Revista de
Occidente / Alianza Editorial, 1983, se citará el tomo (en romanos) y
la(s) página(s) del mismo (en arábigos), anteponiéndoles Oc83. Por ejem-
plo, en el caso de “Apuntes sobre el pensamiento, su teurgia y su
demiurgia”: Oc83, V, 517-547.
Si las citas de Obras completas van en el cuerpo del texto se seguirá el
mismo esquema.

e) Para citas de ediciones electrónicas véanse más adelante los formatos de
citación en el apartado de Referencias bibliográficas, teniendo en cuenta
que en las notas se cita el nombre por delante de los apellidos del autor.

f) Al citar los números de páginas, utilizar el esquema pp. 523 y ss. para
referirse a una página y las siguientes.

g) En las citas sucesivas de alguna obra citada con anterioridad se prefe-
rirá el uso de ob. cit. si se repite el título y se omite el lugar de edición y
la editorial, siempre y cuando no sea la cita inmediatamente anterior, en
cuyo caso puede utilizarse ibidem o ibid. si es la misma obra y distinta
página o, idem o id., si se trata de la misma obra y página.

h) Vid. o cfr. se emplearán para referirse a una obra cuyo texto no se ha
citado directamente.

Citas bibliográficas en el apartado de Referencias bibliográficas:
a) Monografías: ORTEGA Y GASSET, J. (1930): La rebelión de las masas.

Madrid: Revista de Occidente.
b) Capítulos o partes de monografías colectivas: ORTEGA Y GASSET, J.

(1950): “Prólogo”, en K. BÜHLER, Teoría de la expresión. Madrid: Revista
de Occidente, pp. 7-9.

213

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

Normas para el envío y aceptación de originales

13 NORMAS PARA ENVIO:13 NORMAS PARA ENVIO  28/05/15  9:02  Página 213

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



c) Publicaciones periódicas: ORTEGA Y GASSET, J. (1941): “Apuntes sobre
el pensamiento, su teurgia y su demiurgia”, Logos, 1, pp. 11-39.

d) Sitio web: Perseus Digital Library Project (2008): CRANE, G. R. (ed.).
[Online]. Tufts University. Dirección URL: http://www.perseus.tufts.edu.
[Consulta: 7, octubre, 2008].

e) Artículo en una revista electrónica: PATERNIANI, E. (1996): “Factores
que afectan la eficiencia de la selección en maíz”, Revista de Investigación
Agrícola-DANAC, [Online], 1. Dirección URL: http://www.redpavfpolar.
info.ve/danac/index.html. [Consulta: 22, abril, 2001].

f) Trabajo publicado en CD-ROM: MCCONNELL, W. (1993): “Constitu-
tional History”, en The Canadian Encyclopedia, [CD-ROM]. Toronto:
McClelland & Stewart.

6. Los resúmenes de Tesis Doctorales, que irán acompañados de las
correspondientes palabras clave en español e inglés, no deben exceder de
400 palabras. Deben adjuntar, asimismo, los siguientes datos:

a) Título de la tesis
b) Nombre y apellidos del autor de la tesis
c) Nombre y apellidos del director de la tesis
d) Departamento, Facultad, Universidad y año académico en que la tesis

fue defendida y aprobada
e) Datos de contacto del autor (teléfono, dirección postal y de correo elec-

trónico)
En los casos en que la tesis no haya sido escrita en español, se incluirá la 
traducción al mismo del título y el resumen.

7. No se remitirán las primeras pruebas a los autores por lo que los manuscri-
tos han de enviarse revisados. Los autores recibirán un ejemplar impreso de
la Revista y un archivo pdf de su trabajo.

El proceso de evaluación y aceptación de manuscritos se realizará del siguiente
modo: Los autores remiten el trabajo a la Revista, pudiendo recomendar o recu-
sar nombres de potenciales revisores. Tras la revisión editorial, los manuscritos
serán objeto de dos informes a cargo de dos revisores externos, que desconoce-
rán la identidad de los autores. En caso de discrepancia, se recurrirá al juicio de
un tercer evaluador. El Consejo Editorial decidirá, en vista a los informes res-
pectivos, sobre la conveniencia de su publicación. La Revista comunicará a los 
autores el dictamen y, en caso de que éste haya sido favorable, la fecha previsible
de publicación. En caso necesario se solicitará del autor una versión definitiva.

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

214 Normas para el envío y aceptación de originales

13 NORMAS PARA ENVIO:13 NORMAS PARA ENVIO  28/05/15  9:02  Página 214

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



El proceso concluye habitualmente en seis meses, aunque en determinadas 
circunstancias y por razones diversas la comunicación a los autores puede de-
morarse.

Serán criterios excluyentes para la admisión de los manuscritos: no incidir en
el ámbito cultivado por la Revista, excederse en la extensión establecida, no uti-
lizar los sistemas de citas propuestos en la manera indicada y no enviar el 
trabajo en el soporte requerido.

El Consejo Editorial de la Revista de Estudios Orteguianos acusará recibo y acepta
considerar todos los originales inéditos, pero no se compromete a su devolu-
ción ni a mantener correspondencia sobre los mismos, salvo cuando sean acep-
tados, hayan sido expresamente solicitados o para comunicar el dictamen.

Las fechas de recepción, revisión y aceptación de los originales, figurarán 
también en la página web de la Revista en el momento de su publicación.

Es condición para la publicación de originales inéditos en la edición impresa y
electrónica, si a ella hubiera lugar, que el autor o autores cedan a la Revista de
Estudios Orteguianos los derechos de propiedad (copyright). Con posterioridad a
su publicación en la Revista, los autores podrán reproducir los trabajos o parte
de los mismos, indicando siempre el lugar de aparición original.

La Revista de Estudios Orteguianos es recogida sistemáticamente por las Bases 
de Datos y Repertorios Bibliográficos SCOPUS, The Philosopher’s Index, ISOC-
Ciencias sociales y Humanidades, Catálogo Latindex y está categorizada en España
(ANEP, CARHUS y CIRC) e Italia (ANVUR).

La Revista de Estudios Orteguianos no se hace responsable de las opiniones en ella
expresadas por sus colaboradores.

215

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

Normas para el envío y aceptación de originales

13 NORMAS PARA ENVIO:13 NORMAS PARA ENVIO  28/05/15  9:02  Página 215

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



13 NORMAS PARA ENVIO:13 NORMAS PARA ENVIO  28/05/15  9:02  Página 216

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Revista de Estudios Orteguianos
Quién es quién en el equipo editorial

DIRECTOR:
Javier Zamora Bonilla, Universidad Complutense de Madrid, Centro de

Estudios Orteguianos, Fundación Ortega – Marañón e Instituto
Universitario de Investigación Ortega y Gasset, España

GERENTE:
Carmen Asenjo Pinilla, Centro de Estudios Orteguianos, Fundación Ortega –

Marañón e Instituto Universitario de Investigación Ortega y Gasset,
España

REDACCIÓN:
Enrique Cabrero Blasco, Centro de Estudios Orteguianos, Fundación Ortega –

Marañón e Instituto Universitario de Investigación Ortega y Gasset,
España

Iván Caja Hernández-Ranera, Centro de Estudios Orteguianos, Fundación
Ortega – Marañón e Instituto Universitario de Investigación Ortega y
Gasset, España

María Isabel Ferreiro Lavedán, Universidad Nacional de Educación a Distancia,
Centro de Estudios Orteguianos, Fundación Ortega – Marañón e Instituto
Universitario de Investigación Ortega y Gasset, España

Felipe González Alcázar, Universidad Complutense de Madrid, Centro de
Estudios Orteguianos, Fundación Ortega – Marañón e Instituto
Universitario de Investigación Ortega y Gasset, España

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

14 QUIEN ES QUIEN:14 QUIEN ES QUIEN  28/05/15  9:02  Página 217

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



CONSEJO EDITORIAL:
José María Beneyto Pérez, Universiad CEU San Pablo, Madrid, España
Mercedes Cabrera Calvo-Sotelo, Universidad Complutense de Madrid, España
Adela Cortina Orts, Universidad de Valencia, España
Juan Pablo Fusi Aizpurúa, Universidad Complutense de Madrid, Fundación

Ortega – Marañón e Instituto Universitario de Investigación Ortega y
Gasset, España

Gregorio Marañón Bertrán de Lis, Fundación Ortega – Marañón e Instituto
Universitario de Investigación Ortega y Gasset, España

Jacobo Muñoz Veiga, Universidad Complutense de Madrid, España
Andrés Ortega Klein, Fundación Ortega – Marañón e Instituto Universitario de

Investigación Ortega y Gasset, España
Fernando Rodríguez Lafuente, Universidad Complutense de Madrid, Fundación

Ortega – Marañón e Instituto Universitario de Investigación Ortega y
Gasset, España

Concha Roldán Panadero, Consejo Superior de Investigaciones Científicas,
España

Jesús Sánchez Lambás, Fundación Ortega – Marañón e Instituto Universitario
de Investigación Ortega y Gasset, España

José Juan Toharia Cortés, Universidad Autónoma de Madrid, España
José Varela Ortega, Universidad Rey Juan Carlos, Madrid, Fundación Ortega –

Marañón e Instituto Universitario de Investigación Ortega y Gasset,
España

Fernando Vallespín Oña, Universidad Autónoma de Madrid, Fundación Ortega
– Marañón e Instituto Universitario de Investigación Ortega y Gasset,
España

CONSEJO ASESOR:
Enrique Aguilar, Pontificia Universidad Católica Argentina
Paul Aubert, Université d’Aix-Marseille, Francia
Marta María Campomar, Fundación José Ortega y Gasset Argentina
Helio Carpintero Capell, Universidad a Distancia de Madrid, España
Pedro Cerezo Galán, Universidad de Granada, España
Béatrice Fonck, Institut Catholique de Paris, Francia
Ángel Gabilondo Pujol, Universidad Autónoma de Madrid, España
Luis Gabriel-Stheeman, The College of New Jersey, Estados Unidos
Javier Gomá Lanzón, Fundación Juan March, Madrid, Consejo de Estado,

España
Domingo Hernández Sánchez, Universidad de Salamanca, España
José Lasaga Medina, Universidad Nacional de Educación a Distancia, España

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

218 Quién es quién en el equipo editorial

14 QUIEN ES QUIEN:14 QUIEN ES QUIEN  28/05/15  9:02  Página 218

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Thomas Mermall (†), The City University of New York, Estados Unidos
José Luis Molinuevo Martínez de Bujo, Universidad de Salamanca, España
Ciriaco Morón Arroyo, Cornell University, Estados Unidos
Javier Muguerza Carpintier, Universidad Nacional de Educación a Distancia,

España
Juan Manuel Navarro Cordón, Universidad Complutense de Madrid, España
Nelson Orringer, University of Connecticut, Estados Unidos
José Antonio Pascual Rodríguez, Universidad Carlos III, Madrid, Real Academia

Española, España
Ramón Rodríguez García, Universidad Complutense de Madrid, España
Jaime de Salas Ortueta, Universidad Complutense de Madrid, España
Javier San Martín Sala, Universidad Nacional de Educación a Distancia,

España
Ignacio Sánchez Cámara, Universidad de La Coruña, España

219

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

Quién es quién en el equipo editorial

14 QUIEN ES QUIEN:14 QUIEN ES QUIEN  28/05/15  9:02  Página 219

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



14 QUIEN ES QUIEN:14 QUIEN ES QUIEN  28/05/15  9:02  Página 220

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



Table of Contents
Number 30. May, 2015

ARCHIVE DOCUMENTS

Working Papers by José Ortega y Gasset

Working notes on Dilthey II.
José Ortega y Gasset

Edited by
Jean-Claude Lévêque and Isabel Ferreiro Lavedán 5

Biographical Itinerary

José Ortega y Gasset – Coriolano Alberini. 
Collected epistolary (1916-1948).

Presentation and edition by Roberto E. Aras 39

ARTICLES

Linguistic act, knowledge and significant intent 
in Coseriu and Ortega y Gasset
Jesús Martínez del Castillo 79

The construction of scientific knowledge as an ethical-political 
imperative in José Ortega y Gasset's thinking.
Domingo Fernández Agis 111

The reception of Jose Ortega y Gasset's works in Poland.
Dorota Leszczyna 127

Idea and University reformation: Jose Ortega y Gasset, 
Manuel García Morente and Jaime Benítez.
José Emilio Esteban Enguita 135

Elements for a philosophical Anthropology of education 
in Ortega y Gasset.
José Luis Botanch Callén 155

15 TABLE CONTENTS.QXP:15 TABLE CONTENTS  28/05/15  9:02  Página 221

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882



CLASSIC AUTHORS ON ORTEGA

Evocation: Vicente Aleixandre's encounters with Ortega.
Introduced by Felipe González Alcázar 175

José Ortega y Gasset, into Lope's garden. Vicente Aleixandre 183

BOOK REVIEWS

Revista de Occidente instrument of European pedagogical Culture.
Javier San Martín Sala 187
(Carl Antonius Lemke Duque, Europabild – Kulturwissenschaften 
Staatsbegriff. Die Revista de Occidente (1923-1936) und der 
deutsch-spanische Kulturtransfer der Zwischenkriegszeit)

“Generación del 14” in its centennial. Jorge Costa Delgado 192
(Antonio López Vega (dir.), Generación del 14. Ciencia y Modernidad)

The Italian “vital curiosity” by Ortega y Gasset. Elena Trapanese 197
(Lucia Parente, Ortega y Gasset e la “vital curiosidad” filosofica)

Ortega before Ortega, the Culture. José Antúnez Cid 199
(Alfonso García Nuño, El carácter salvífico de la cultura en 
Ortega y Gasset. 1907-1914)

Ortega and his philosophical trajectory. From Neo-Kantianism 
to his last philosophy. Jean-Claude Lévêque 205
(José Ortega y Gasset, Wprowadzenie dla niemieckich czytelników 
[Prólogo para alemanes], edición de Dorota Leszczyna, y 
Dorota Leszczyna, José Ortegi y Gasseta. Studia na niemieckich 
universytetach [José Ortega y Gasset. Estudios en la universidad alemana])

A modernizing generation. Javier Zamora Bonilla 207
(Francisco J. Martín (ed.), Intelectuales y reformistas. 
La Generación de 1914 en España y en América)

List of Contributors 209
Author Guidelines 211
Editorial team 217
Table of Contents 221

222 Table of Contents

15 TABLE CONTENTS.QXP:15 TABLE CONTENTS  28/05/15  9:02  Página 222

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



Revista de
Estudios Orteguianos
PUBLICACIÓN SEMESTRAL

Boletín de Suscripción

Suscripción anual (2 números):
España, 24,04 € Europa, 32,74 €
América, 33,66 € Asia, 34,86 €

Ejemplar suelto:
España, 13,82 € Extranjero, 18,63 €

Número doble:
España, 25,00 € Extranjero, 36,00 €

PUEDE SUSCRIBIRSE POR:
CORREO POSTAL: Centro de Estudios Orteguianos. c/ Fortuny, 53. 28010 Madrid (España)

FAX: 34-91-700 35 30
CORREO ELECTRÓNICO: estudiosorteguianos.secretaria@fog.es

TELÉFONO: 34-91-700 41 35|39
A TRAVÉS DE LA WEB: http://www.ortegaygasset.edu

(Rellene los datos al dorso)

$

16 BOLETIN DE SUSCRIPCION:16 BOLETIN DE SUSCRIPCION  28/05/15  9:03  Página 223

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882



$

Revista de
Estudios Orteguianos
PUBLICACIÓN SEMESTRAL

Nombre y apellidos:

Empresa o Institución:

N.I.F. o C.I.F.:

Calle/Plaza: C.P.:

Localidad: Provincia:

País:

Teléfono: Fax:

E-mail:

Deseo suscribirme a la Revista de Estudios Orteguianos desde el número ........... por periodos auto-
máticamente renovables de 1 año.

Deseo recibir ......... ejemplares sueltos de los números siguientes: ............................................................

Con la forma de pago siguiente:

Talón a nombre de Revista de Estudios Orteguianos

Transferencia a nombre de Revista de Estudios Orteguianos al Banco Santander
C/C nº: ES15-0049-0321-08-2110214204

Domiciliación bancaria (cumplimente el boletín de domiciliación)
Fecha y firma (*)

Boletín de domiciliación bancaria

Sr. Director del Banco/Caja:
Dirección: C.P.:
Población: Provincia:
Titular de la cuenta:

Número de C. C. / Libreta: qqqq qqqq qq qqqqqqqqqq

Muy Sr. mío: Autorizo a esa entidad para que con cargo a mi cuenta o libreta atiendan hasta nuevo aviso
los recibos que les presente la Revista de Estudios Orteguianos.

Fecha y firma (*)

(*) Es imprescindible la firma para formalizar la suscripción

q

q

q

q

q

16 BOLETIN DE SUSCRIPCION:16 BOLETIN DE SUSCRIPCION  28/05/15  9:03  Página 224

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



16 BOLETIN DE SUSCRIPCION:16 BOLETIN DE SUSCRIPCION  28/05/15  9:03  Página 225

ISSN
: 

1577-007
9 

/ e-ISSN
: 

3045-7882



16 BOLETIN DE SUSCRIPCION:16 BOLETIN DE SUSCRIPCION  28/05/15  9:03  Página 226

IS
SN

: 

15
77

-0
07

9 

/ e-
IS

SN
: 

30
45

-7
88

2



16 BOLETIN DE SUSCRIPCION:16 BOLETIN DE SUSCRIPCION  28/05/15  9:03  Página 227

ISSN
: 

1577-007
9 

/ e-ISSN
: 

3045-7882



16 BOLETIN DE SUSCRIPCION:16 BOLETIN DE SUSCRIPCION  28/05/15  9:03  Página 228

IS
SN

: 

15
77

-0
07

9 

/ e-
IS

SN
: 

30
45

-7
88

2



Revista de Estudios Orteguianos

PUBLICACIÓN SEMESTRAL

Director
Javier Zamora

Gerente
Carmen Asenjo

Redacción
Enrique Cabrero, Iván Caja,

Isabel Ferreiro, Felipe González Alcázar

Consejo Editorial
José María Beneyto Pérez, Mercedes Cabrera Calvo-Sotelo,

Adela Cortina Orts, Juan Pablo Fusi Aizpurúa,
Gregorio Marañón Bertrán de Lis, Jacobo Muñoz Veiga,

Andrés Ortega Klein, Fernando Rodríguez Lafuente,
Concha Roldán Panadero, Jesús Sánchez Lambás,

José Juan Toharia Cortés, José Varela Ortega,
Fernando Vallespín Oña

Consejo Asesor
Enrique Aguilar, Paul Aubert, Marta Campomar,

Helio Carpintero, Pedro Cerezo, Béatrice Fonck, Ángel Gabilondo,
Luis Gabriel-Stheeman, Javier Gomá, Domingo Hernández, José Lasaga,

Thomas Mermall (†), José Luis Molinuevo, Ciriaco Morón, Javier Muguerza,
Juan Manuel Navarro Cordón, Nelson Orringer, José Antonio Pascual,

Ramón Rodríguez, Jaime de Salas, Javier San Martín, Ignacio Sánchez Cámara

Edita

Fundadora
Soledad Ortega Spottorno

Presidente
José Varela Ortega

Vicepresidente
Gregorio Marañón y Bertrán de Lis

Vicepresidente Segundo
Jesús Sánchez Lambás

Secretario General y Director Académico
Fernando Vallespín Oña

Directora General
Lucía Sala Silveira

Presidente de la Comisión Académica
Juan Pablo Fusi Aizpurúa

Comisión Ejecutiva Delegada del Patronato
Gregorio Marañón y Bertrán de Lis, Jesús Sánchez Lambás, 

Juan Pablo Fusi Aizpurúa, Manuel Gasset Loring, 
Jaime Terceiro Lomba, Emilio Gilolmo López

01 PORTADA NUM. 30 CUATRICOMIA:01 PORTADA NUM. 30  28/05/15  8:57  Página 2

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882



2015

Revista de
Estudios Orteguianos

R
ev

is
ta

d
e

E
st

u
d

io
s

O
rt

eg
u

ia
n

o
s

2 0 1 5

Centro de Estudios Orteguianos
Calle Fortuny, 53. 28010, Madrid

Tel: (34) 91 700 4139, Fax: (34) 91 700 3530

Correo electrónico: estudiosorteguianos.secretaria@fog.es

Web: http://www.ortegaygasset.edu 13,82 euros

30

30

01 PORTADA NUM. 30 CUATRICOMIA:01 PORTADA NUM. 30  28/05/15  8:57  Página 1

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82


	02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO
	03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO
	04 Epistolario 30
	05 ART. CASTILLO
	06 ART. AGIS
	07 ART. DOROTA
	08 ART. ENGUITA
	09 ART. BOTANCH
	10 CLASICOS SOBRE ORTEGA
	11 RESEÑAS
	12 RELAC. COLABORADORES
	13 NORMAS PARA ENVIO
	14 QUIEN ES QUIEN
	15 TABLE CONTENTS
	16 BOLETIN DE SUSCRIPCION



