
2017

Revista de
Estudios Orteguianos

R
ev

is
ta

d
e

E
st

u
d

io
s

O
rt

eg
u

ia
n

o
s

2 0 1 7

Centro de Estudios Orteguianos
Calle Fortuny, 53. 28010, Madrid

Tel: (34) 91 700 4139, Fax: (34) 91 700 3530

Correo electrónico: estudiosorteguianos.secretaria@fogm.es

Web: http://www.ortegaygasset.edu 13,82 euros

34

34

01 PORTADA NUM. 34 CUATRICOMIA_01 PORTADA NUM. 31  29/06/17  15:32  Página 1



Revista de Estudios Orteguianos

PUBLICACIÓN SEMESTRAL

Directores
Javier Zamora Bonilla, Ángel Pérez Martínez

Gerente
Carmen Asenjo Pinilla

Redacción
Iván Caja Hernández-Ranera, Felipe González Alcázar 

Consejo Editorial
José María Beneyto Pérez, Mercedes Cabrera Calvo-Sotelo, 

Adela Cortina Orts, Juan Pablo Fusi Aizpurúa, 
Gregorio Marañón Bertrán de Lis, Jacobo Muñoz Veiga, 

Eduardo Nolla Blanco, Andrés Ortega Klein, 
Fernando Rodríguez Lafuente, Concha Roldán Panadero, 

Jesús Sánchez Lambás, José Juan Toharia Cortés,
José Varela Ortega, Fernando Vallespín Oña

Consejo Asesor
Enrique Aguilar, Paul Aubert, Marta Campomar, 

Helio Carpintero, Pedro Cerezo, Béatrice Fonck, Ángel Gabilondo, 
Luis Gabriel-Stheeman, Javier Gomá, Domingo Hernández, José Lasaga, 

Thomas Mermall (†), José Luis Molinuevo, Ciriaco Morón, Javier Muguerza,
Juan Manuel Navarro Cordón, Nelson Orringer, José Antonio Pascual, 

Ramón Rodríguez, Jaime de Salas, Javier San Martín, Ignacio Sánchez Cámara

Edita

Fundadora
Soledad Ortega Spottorno

Presidente
Juan-Miguel Villar Mir

Vicepresidente Ejecutivo
Julio Iglesias de Ussel

Directora General
Lucía Sala Silveira

01 PORTADA NUM. 34 CUATRICOMIA_01 PORTADA NUM. 31  29/06/17  15:32  Página 2



Revista de
Estudios Orteguianos

201734

02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO_02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO  27/06/17  09:37  Página 1



Redacción, Administración y Suscripciones
Centro de Estudios Orteguianos

Fundación José Ortega y Gasset - Gregorio Marañón
Fortuny, 53. 28010 Madrid

Teléf.: (34) 91 700 41 35   Fax: (34) 91 700 35 30
Correo electrónico: estudiosorteguianos.secretaria@fogm.es

Web: http://www.ortegaygasset.edu

©  Fundación José Ortega y Gasset - Gregorio Marañón, 2017

Diseño y maquetación: Vicente Alberto Serrano

Diseño de cubierta: Florencia Grassi

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882
Depósito Legal: M. 43.236-2000 
Advantia Comunicación Gráfica, S. A. 
C/ Formación, 16. Pol. Ind. Los Olivos 
28906 Getafe (Madrid)
Impreso en España
https://doi.org/10.63487/reo.n34

Esta revista ha recibido una ayuda a la edición del Ministerio de Educación, Cultura y Deporte en 2017

02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO_02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO  27/06/17  09:37  Página 2

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 



DOCUMENTOS DE ARCHIVO

Papeles de trabajo de José Ortega y Gasset

Notas de trabajo sobre Nietzsche.
José Ortega y Gasset

Edición de
Iván Caja Hernández-Ranera 5

Itinerario biográfico

José Ortega y Gasset – Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952).
Presentación y edición de Roberto E. Aras 35

ARTÍCULOS

La Estimativa de Ortega y sus circunstancias.
Javier Echeverría Ezponda y Sandra García Pérez 81

Las Meditaciones del Quijote de 1914 y México.
Juan Antonio Pascual Gay 117

Hölderlin – Ortega – Heidegger. El pensador indica “El Ser”, 
el poeta indica “Lo Sagrado”.
Rosemarie Winter 145

El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista.
Antonio Manuel Liz Gutiérrez 153

Ortega: retazos de Europa.
Miguel de Dompablo Guerrero 179

Sumario
Número 34. Mayo de 2017

02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO_02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO  27/06/17  09:37  Página 3

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



CLÁSICOS SOBRE ORTEGA

Sobre César Pacheco Vélez.
Introducción de Jorge Wiesse Rebagliati 219

Tres lecciones sobre Ortega y Gasset en el Perú. 
César Pacheco Vélez 221

RESEÑAS

Ortega y las huellas hegelianas. Domingo Hernández Sánchez 231
(Clementina Cantillo, Para una crítica de la razón vital. 
Entre Hegel y Ortega)

Ortega en perspectiva mexicana. Antolín Sánchez Cuervo 235
(Juan Carlos Moreno Romo (coord.), Ortega pensador)

Ortega como fenomenólogo. Ángel Pérez Martínez 239
(Rubén Sánchez Muñoz y Sandra García Pérez (coords.), 
Meditaciones sobre la filosofía de Ortega)

Las meditaciones orteguianas y la permanente crisis contemporánea. 
Margarida I. Almeida 242
(José Mauricio de Carvalho, Ortega y Gasset e o nosso tempo)

El pensamiento de Ortega y Gasset en Croacia. 
Jesús Padilla Gálvez 249
(El pensamiento de José Ortega y Gasset [Misao Joséa Ortege 
y Gasseta], Filozofska istraživanja, vol. 35, 4 [2015], pp. 599-703)

España ante las encrucijadas del siglo XXI. 
Juan Manuel Monfort Prades 253
(Julián Marías, La España posible del siglo XXI)

Relación de colaboradores 257
Normas para el envío y aceptación de originales 261
¿Quién es quién en el equipo editorial? 267
Table of Contents 271

4 Sumario

02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO_02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO  27/06/17  09:37  Página 4

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

José Ortega y Gasset
Notas de trabajo sobre Nietzsche*

Edición de
Iván Caja Hernández-Ranera

Introducción

Esta edición incluye la transcripción de las notas de trabajo que Ortega
escribió monotemáticamente sobre Nietzsche: tres carpetillas (29/39/6,
31/1/18, 31/3/20) y una carpeta (3b/8).

La carpetilla 31/3/20 recoge una serie de notas sobre la obra póstuma de
Nietzsche La voluntad de poder. Este grupo de notas, sin portada ni fecha, lo
transcribimos en primer lugar porque Ortega utiliza en su redacción la edición
alemana de Der Wille zur Macht de 1906.

La carpetilla 29/39/6, cuya portada lleva título de mano de Soledad Ortega,
incluye las notas encontradas entre las páginas 206 y 207 de la obra de Ernst
Bertram Nietzsche. Versuch einer Mythologie en su edición de 1919, por lo que la
trascribimos en segundo lugar.

La carpeta 3b/8, titulada por Ortega “Nietzsche” y que incluye el grupo de
notas más voluminoso, sobre el filósofo alemán, su vida y sus obras, la trans-
cribimos en tercer lugar, pues en muchas aparece escrito al pie con letra de 
Soledad Ortega a lápiz: “Octubre 1923”. Dos notas de trabajo de esta carpeta
ya fueron publicadas por José Luis Molinuevo en el número 132 de la Revista
de Occidente (mayo de 1992)1. Como señalan Javier Echeverría y Lola Sánchez
en sus ediciones de las “Notas de trabajo sobre Estimativa”2, entre 1918 y 1923

* Este trabajo se integra en los resultados del Proyecto de Investigación FFI2016-76891-C2-
1-P, financiado por la Agencia Estatal de Investigación (AEI) del Ministerio de Economía, In-
dustria y Competitividad y el Fondo Europeo de Desarrollo Regional (FEDER) de la Unión
Europea.

1 José ORTEGA Y GASSET, “El estilo de una vida (Notas de trabajo)”, edición de José Luis
MOLINUEVO, Revista de Occidente, n.º 132, mayo 1992, pp. 52-53.

2 José ORTEGA Y GASSET, “Notas de trabajo sobre Estimativa. Primera parte”, edición de
Javier ECHEVERRÍA EZPONDA y Lola SÁNCHEZ ALMENDROS, Revista de Estudios Orteguianos, 

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 5

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Caja Hernández-Ranera, I. (2017). Notas de trabajo sobre Nietzsche. Revista de Estudios 
Orteguianos, (34), 5-33.
https://doi.org/10.63487/reo.295

ORCID: 0000-0001-9364-9412



6 Notas de trabajo sobre Nietzsche

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

n.º 32, mayo de 2016, pp. 5-54; José ORTEGA Y GASSET, “Notas de trabajo sobre Nietzsche”,
edición de Javier ECHEVERRÍA EZPONDA y Lola SÁNCHEZ ALMENDROS, Revista de Estudios Orte-
guianos, n.º 33, noviembre de 2016, pp. 7-25.

3 Gonzalo SOBEJANO, Nietzsche en España (1890-1970), 2.ª edición corregida y ampliada (1.ª
edición de 1967). Madrid: Gredos, 2004, pp. 527-565.D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

Ortega escribe sobre filosofía de los valores. Para la preparación de su obra de
1923 El tema de nuestro tiempo, vuelve a estudiar a Nietzsche. Fruto de este 
estudio es este grupo notas.

La carpetilla 31/1/18, con nota preliminar de Soledad Ortega, incluye una
nota encontrada entre las páginas 58 y 59 de la obra de Nietzsche El nacimien-
to de la tragedia. Este grupo de notas lo trascribimos en último lugar, pues 
Ortega utiliza la edición alemana de Die Geburt der Tragödie de 1930.

En suma, las notas que aquí presentamos, que abarcan un rango de fechas
de casi tres décadas, avalan el interés de Ortega en Nietzsche y la continuidad
de su mirada sobre su vida y obra. Nietzsche es una fuente fundamental de 
Ortega, desde su juvenil lectura, estimulada por su contacto con Ramiro 
de Maeztu en Vigo en 1902 y por las lecciones que recibe de Georg Simmel en
Berlín en 1905, hasta su madurez, como ha sido reconocido permanentemente
a partir del minucioso estudio de Gonzalo Sobejano de 19673.

Criterios de edición

La edición de estas notas de trabajo reproduce fielmente la forma circuns-
tancial y privada en que fueron escritas, con el objeto de que lleguen al lector
precisamente como lo que son: “Notas de trabajo”. Se trata casi siempre de
breves apuntes para un desarrollo ulterior de ideas y, otras veces, de anotacio-
nes al hilo de alguna lectura.

Se presentan las notas tal y como aparecen ordenadas en la carpeta citada,
con el deseo que anima esta sección de mostrar la forma en que se conservan
en su Archivo. Las citas a textos antiguos aparecen también como son, esto es,
sin haber actualizado la ortografía.

Cuando las notas se relacionan directamente con ideas contenidas en el 
corpus publicado de Ortega, se reproduce al pie algún párrafo destacado que
alude al tema en cuestión, junto a la referencia de su lugar en las Obras comple-
tas, indicando, tras el año de publicación –o de redacción en el caso de la obra
póstuma– entre paréntesis, el número de tomo en romanos y el de página en
arábigos. Los textos se citan por la última edición: Madrid, Fundación José
Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, tomos I-X.

Cuando las notas consignan los libros utilizados por Ortega, se indica a pie
de página la referencia exacta del libro mencionado. Asimismo, cuando remi-
ten a una o varias páginas determinadas de un texto, se transcribe, siempre que

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 6

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



7IVÁN CAJA HERNÁNDEZ-RANERA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

4 Las obras consultadas en la Biblioteca de la Fundación Ortega-Marañón son las siguientes:
Lou ANDREAS-SALOMÉ, Friedrich Nietzsche in seinen Werken, 2.ª edición. Viena: Carl Konegen, 1911;
Ernst BERTRAM, Nietzsche. Versuch einer Mythologie. Berlín: Georg Bondi, 1919; Friedrich NIETZ-
SCHE, Humain, trop humain, traducción al francés de A.-M. Desrousseaux, 3.ª edición. París: Mer-
cure de France, 1899; F. NIETZSCHE, Also sprach Zarathustra. Leipzig: C. G. Naumann, 1906; 
F. NIETZSCHE, Der Wille zur Macht, 2.ª edición. Leipzig: C. G. Naumann, 1906; F. NIETZSCHE, Der
Wille zur Macht, edición, selección y ordenación de Max Brahn. Leipzig: Alfred Kröner, 1917;
F. NIETZSCHE, Nietzsche’s Werke. Taschenausgabe, 11 vols. Leipzig: Alfred Kröner, 1919 (no se conser-
van en la Biblioteca los volúmenes I, V, VI, VII y IX); F. NIETZSCHE, Epistolario inédito, traducción
del alemán de Luis López-Ballesteros y de Torres. Madrid: Biblioteca Nueva, 1919; F. NIETZSCHE,
Die Geburt der Tragödie. Der griechische Staat. Leipzig: Alfred Kröner, 1930; PÍNDARO, Pindare, 4 vols.,
edición, fijación textual en griego y traducción al francés de Aimé Puech. París: Les Belles Lettres,
1922-1923; PÍNDARO, Siegesgesänge, traducción de Adolf Mittler. Berlín: Propyläen, 1923; Max
SCHELER, Das Ressentiment im Aufbau der Moralen, en Abhandlungen und Aufsätze. Leipzig: Weissen
Bücher, 1915, pp. 39-274; Ulrich VON WILAMOWITZ-MOELLENDORFF, Einleitung in die griechische
Tragödie. Berlín: Weidmannsche Buchhandlung, 1910; U. VON WILAMOWITZ-MOELLENDORFF,
Pindaros. Berlín: Weidmannsche Buchhandlung, 1922.

También se han consultado los libros siguientes: Friedrich NIETZSCHE, La voluntad de poder,
traducción de Aníbal Froufe. Madrid: EDAF, 2000 (se utiliza esta edición en lugar de la más
técnica: F. NIETZSCHE, Fragmentos Póstumos, 4 vols., edición dirigida por Diego Sánchez Meca.
Madrid: Tecnos, 2006-2010, vol. IV, porque mantiene la unidad de libro y la numeración de los
fragmentos de las ediciones alemanas manejadas por Ortega); F. NIETZSCHE, Obras completas, 4
vols., edición dirigida por Diego Sánchez Meca. Madrid: Tecnos, 2010-2016; José ORTEGA Y

GASSET, Cartas de un joven español (1891-1908), edición de Soledad Ortega. Madrid: El Arquero,
1991; Gonzalo SOBEJANO, Nietzsche en España (1890-1970), 2.ª edición corregida y ampliada (1.ª
edición de 1967). Madrid: Gredos, 2004. D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

ha sido posible, el párrafo o párrafos señalados por Ortega en los ejemplares
que él mismo manejó de su biblioteca personal, conservada en la Fundación
José Ortega y Gasset – Gregorio Marañón4.

Respecto de los criterios de edición, se mantienen los rasgos de la pluma de
Ortega, incluidos los guiones y otros signos de puntuación. Se normaliza la orto-
grafía y se desarrollan las abreviaturas habituales de Ortega (“ej.” por “ejemplo”,
“q” por “que”, etc.). Del mismo modo, cuando las abreviaturas son reconocibles,
se mantiene la abreviatura y se completa la palabra señalando el añadido entre 
[ ]. Así, todo añadido de los editores va entre [ ]. Las palabras que resultan ile-
gibles se señalan con [.]. Cada nota va precedida de *, del que se cuelga una lla-
mada para indicar al pie la signatura de la nota con que está numerada en el
Archivo. El cambio de página se marca con //, el comienzo de cada carpetilla **,
y el de carpeta con ***. Los términos tachados se colocan y señalan asimismo a
pie de página con la marca [tachado]; los superpuestos van entre / / en el cuerpo
del texto, con la indicación [superpuesto] en nota al pie. Los subrayados de 
Ortega se reproducen mediante cursiva, todo subrayado se debe al autor.

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 7

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 8

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

1 [31/3. Es una carpeta que incluye un amplio conjunto de notas sueltas encontradas en la
caja junto a carpetillas también sueltas. Soledad Ortega le puso por título: “Notas varias sobre
filosofía”]

2 [31/3/20. Carpetilla sin portada. Recoge una serie de notas alrededor de los fragmentos
póstumos de Nietzsche: Der Wille zur Macht (Leipzig: C. G. Naumann, 1906). Se conservan dos
ediciones alemanas de esta obra en la Biblioteca de Ortega: la citada, que es la que maneja en
esta carpetilla, y la selección, ordenación y edición de Max Brahn (Leipzig: Alfred Kröner,
1917). Atendiendo a la fecha de posible escritura de Ortega de estas notas, 1906, las editamos
en primer lugar]

3 [31/3/20-1]
4 [Friedrich NIETZSCHE, Der Wille zur Macht, §74, en Friedrich Nietzsche’s Werke, 2.ª edición.

Leipzig: C. G. Naumann, 1906, vol. IX, p. 63. Traducción: “la preponderancia de los instintos
(filosóficamente preparada: dar a lo inconsciente más valor) tras la debilitación de la fuerza de
voluntad, del querer el fin y los medios”, Friedrich NIETZSCHE, La voluntad de poder, traducción
de Aníbal Froufe. Madrid: EDAF, 2000, p. 82. No señalo número de aforismo en la edición es-
pañola porque coincide con la alemana]

5 genz [tachado]
6 [F. NIETZSCHE, ibidem, §84, p. 68. Traducción: “esto [la voluntad] es realmente lo que el ape-

tito trata, como amo y señor, indicándole el camino y la medida”, F. NIETZSCHE, ibidem, p. 82]

JOSÉ ORTEGA Y GASSET
Notas de trabajo sobre Nietzsche

***1

**2

*3

Instintos en Nietzsche–

Conviene distinguir: N[ietzsche] ama ciertas cualidades del instinto y, so-
bre todo, ciertos instintos. Pero en Ética pone sobre ellos la voluntad: así para
N[ietzsche] uno de los defectos de la “modernidad” es “die Ueberherrschaft
der Instinkte (philosophisch vorbereitet: das Unbewusste mehr Wert) nach ein-
getretener Schwächung der Willenskraft, des Wollens von Zweck und Mittel”.
W[ille] z[ur] M[acht] 744–

84– “Willen ist 5 ganz eigentlich Das, was die Begierden als herr behandelt,
ihnen Weg und Maass weist”6.

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 9

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



*7

Nihilismo W[ille] z[ur] Macht–

En algún momento da N[ietzsche] un valor positivo al nihilismo –así, 18
–(14)–8

Vacilaciones en su estimación de lo moderno por ejemplo 58, –63–9

Sin embargo, se explica en 109 y sq. La vacilación es justificada –por ejem-
plo 11310–

10 Notas de trabajo sobre Nietzsche

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

7 [31/3/20-2]
8 [F. NIETZSCHE, ibidem, §14, p. 18: “«Nihilismus» als Ideal der höchsten Mächtigkeit des

Geistes, des überreichsten Lebens, theils zerstörerisch, theils ironisch”. Traducción: “«Nihilis-
mo» como ideal del supremo poder del espíritu, de la vida más exuberante, en parte destruc-
tivo, en parte irónico”, F. NIETZSCHE, ibidem, p. 42]

9 [Ortega señala con una interrogación al margen en F. NIETZSCHE, ibidem, §63, p. 58: “die
Loslösung der Wissenschaft von moralischen und religiösen Absichten: ein sehr gutes Zeichen,
das aber meistens falsch verstanden ist. Ich versuche auf meine Weise eine Rechtfertigung der
Geschichte”. Traducción: “La independización de la ciencia de los puntos de vista morales y 
religiosos: un muy buen indicio, pero que la mayor parte de las veces se ha entendido errónea-
mente. Yo intento a mi manera una justificación de la historia”, F. NIETZSCHE, ibidem, p. 77]

10 [Ortega señala con lápiz rojo en F. NIETZSCHE, ibidem, §109, pp. 87-88: “Grundsatz: es
giebt etwas von Verfall in Allem, was den modernen Menschen anzeigt: aber dicht neben der
Krankheit stehen Anzeichen einer unerprobten Kraft und Mächtigkeit der Seele. Dieselben
Gründe, welche die Verkleinerung der Menschen hervorbringen, treiben die Stärkeren und
Seltneren bis hinauf zur Grösse”. Traducción: “Fundamento: hay algo de declive en todo lo que
se refiere al hombre moderno: pero muy cerca de la enfermedad hay signos de una fuerza aún
no probada y de una potencia del alma. Las mismas causas que han producido el empequeñe-
cimiento del hombre llevan a los más fuertes y más excepcionales a las cumbres de la grandeza”,
F. NIETZSCHE, ibidem, p. 103. También señala con lápiz rojo en F. NIETZSCHE, ibidem, §110, p.
88: “Gesammt-Einsicht: der zweideutige Charakter unserer modernen Welt, – eben dieselben
Symptome könnten auf Niedergang und auf Stärke deuten”. Traducción: “Visión de conjunto:
«El carácter ambiguo de nuestro mundo moderno». Justamente los mismos síntomas podrían
indicar tanta decadencia como fuerza”, F. NIETZSCHE, ibidem, p. 104. Por último, señala en la
nota de trabajo el aforismo de F. NIETZSCHE, ibidem, §113, p. 90: “Der Glaube an der «Fortschritt»
– in der niederen Sphäre der Intelligenz erscheint er als aufsteigendes Leben. Aber das ist
Selbsttäuschung; in der höheren Sphäre der Intelligenz als absteigendes. Schilderung der
Symptome. Einheit des Gesichtspunktes: Unsicherheit in Betreff der Werthmaasse. Furcht vor
einem allgemeinen «Umsonst». Nihilismus”. Traducción: “La fe en el «progreso». – En las esfe-
ras inferiores de la inteligencia aparece el progreso como vida ascendente: pero se trata de un
engaño. En las esferas superiores de la inteligencia el progreso aparece como vida descendente.
Descripción de los síntomas. Unidad del punto de vista: inseguridad en relación con las medi-
das de valor. Temor ante un «en vano» general. Nihilismo”, F. NIETZSCHE, ibidem, pp. 105-106]D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 10

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



*11

Placer en Nietzsche

Uno de los quid pro quo más extremos ha sido entender a N[ietzsche] 
como un apoteizador del placer. Claro que no es un enemigo de él como lo fue el
cristianismo. Pero una de sus quejas contra el “buddhismo moderno” es “die Re-
duktion der Probleme auf Lust- und Unlust-Fragen”. W[ille] z[ur] M[acht] I,
6412.

*13

Valor inmanente del proceso vital

Muy importantes porque son acaso los primeros tanteos de Nietzsche para
pensar lo que él siente y quiere – W[ille] z[ur] M[acht] I, p. 49 – (§55)14

*15

11JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

11 [31/3/20-3]
12 [F. NIETZSCHE, ibidem, §64, p. 58. Traducción: “La reducción de los problemas a cuestio-

nes de placer y displacer”, F. NIETZSCHE, ibidem, p. 77]
13 [31/3/20-4]
14 [Ortega subraya con lápiz rojo en F. NIETZSCHE, ibidem, §55, p. 49: “Spinoza gewann 

eine solche bejahende Stellung, insofern jeder Moment eine logische Nothwendigkeit hat: und
er triumphirte mit seinem logischen Grundinstinkte über eine solche Weltbeschaffenheit”. Tra-
ducción: “Spinoza alcanzó una tal posición afirmativa en cuanto que cada momento tiene una
necesidad lógica; y él triunfó, por medio de su instinto fundamentalmente lógico, sobre una tal
condición del mundo”, F. NIETZSCHE, ibidem, p. 69. El siguiente párrafo del aforismo, en la mis-
ma página, es también importante: “Aber sein Fall ist nur ein Einzel-Fall. Jeder Grundcharak-
terzug, der jedem Geschehen zu Grunde liegt, der sich in jedem Geschehen ausdrückt, müsste,
wenn er von einem Individuum als sein Grundcharakterzug empfunden würde, dieses Indivi-
duum dazu treiben, triumphirend jeden Augenblick des allgemeinen Daseins gutzuheissen”.
Traducción: “Pero su caso es solo un caso aislado. Cualquier rasgo fundamental del carácter que
palpite en el fondo de cualquier hecho, que se exprese en cualquier acontecer, cuando sea expe-
rimentado por un individuo como su rasgo característico fundamental, debería impulsar a ese
individuo a aprobar triunfalmente cada instante de la existencia universal”, idem]

15 [31/3/20-5] D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 11

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Nihilismo en Nietzsche

El nihilismo es la convicción de que la vida no encuentra ante sí valores su-
ficientes. Los que existían han sido aniquilados. El nihilismo es el carácter que
de la aniquilación de unos valores concluye la imposibilidad de todo valor. Es
la actitud des-valoradora.

Como N[ietzsche] no admite una realidad ni por tanto un conocimiento que
por ella se rige no admite una evolución de la verdad. No admite, pues, un estadio
en que la ausencia de valores esté fundada en razones objetivas.

La objetividad, la bhbaiothς thς oυ-//

*16

-2-  Nihilismo en Nietzsche
σ’iaς, es para él ya un valor creado por el sujeto.

La no existencia de valores afirmables es para él síntoma de una incapaci-
dad de afirmar – Por tanto, de una enfermedad.

De aquí que para él el problema sea de historia subjetiva: ¿cómo se produce
en el hombre esa enfermedad? Contestación: el hombre es un tipo vital. Todo tipo
vital está representado en cada instante por individuos en quienes el tipo vital 
asciende e individuos en que desciende. Es decir, toda especie tiene dos caras: 
la ascendente y la descendente. En cada hora es una la predominante.

El problema se concreta, pues: cuándo //

*17

-3-                  Nihilismo en N[ietzsche]
y cómo el hombre descendente ha dominado sobre el ascendente en la realidad
del tipo hombre.

La historia como estados de equilibrio entre las dos dimensiones del hom-
bre18.

12 Notas de trabajo sobre Nietzsche

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

16 [31/3/20-6]
17 [31/3/20-7]
18 [“Es más bien como el pulso de vitalidad propio a cada alma, manantial que luego se des-

hace en los mil arroyos de nuestro pensar, sentir y querer, y que, deshecho en ellos, adopta las
formas más claras, pero también más mecanizadas, de los cauces por donde fluye. Alguna clari-
dad obtendremos si decimos que ese pulso psíquico o, llamándolo impropiamente, ese senti-
miento de vitalidad, es en unos hombres de tonalidad ascendente; en otros, de tonalidad
descendente. Hay quien siente brotar su actuación espiritual de un torrente pleno de energía,
que no percibe su propia limitación, que parece saturado de sí mismo. Todo esto nace en almas
de este tipo con la plenitud magnánima de un lujo, como un rebosamiento de la interna abun-D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 12

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



***19

**20

*21

Yo me imagino a N[ietzsche] como un gigante audaz y bien intencionado
que opone su nombre y sus músculos estallantes al curso del planeta con áni-
mo de detenerlo en su fatal trayectoria. ¿A dónde va esta bala demente, toda
llena de justicia, de ética de teología? ¿Esta humanidad que quiere ser fiel a 
todo menos a la vida?

13JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

dancia. En este clima vital no se dan, por lo menos con carácter normal, las envidias, los peque-
ños rencores y resentimientos. Hay, por el contrario, en otros hombres un pulso vital descen-
dente, una constante impresión de debilidad constitutiva, de insuficiencia, de desconfianza en sí
mismos. No necesitan temperamentos tales compararse con otros individuos para encontrarse
menguados. Lo típico de este fenómeno es que el sujeto siente su vivir como inferior a sí mismo,
como falto de propia saturación. La fauna y la flora internas de este clima vital decadente llevan
el estigma de su origen. Todo en ellas será pequeño, canijo, reptante, temblón, torvo. Es la 
atmósfera en que la envidia fructifica y el resentimiento sustituye a la actitud amorosa, la suspi-
cacia a la generosidad. Cuanta atención se preste a estas dos formas de pulso vital será escasa.
De que dominen la una o la otra entre los hombres de una época depende todo: la ciencia como
el arte, la moral como la política. En un caso, la historia asciende; la energía y el amor, la noble-
za y la liberalidad, la idea clara y el buen donaire se elevan dondequiera sobre el haz planetario
como espléndidos surtidores de vital dinamismo. En el caso opuesto, la historia declina, la hu-
manidad se contrae estremecida por convulsiones de rencor, el intelecto se detiene, el arte se
congela en las academias y los corazones se arrastran tullidos y decrépitos”, “El Quijote en la 
escuela” (1920), en El Espectador III, II, 416-417]

19 [29/39. Es una carpeta que incluye notas y carpetillas sobre temas diversos. El personal
del Archivo la puso por título: “Notas diversas de J. O. G.”]

20 [29/39/6. Carpetilla cuya portada lleva como título, de mano de Soledad Ortega: 
“BERTRAM, Ernst: Nietzsche – Berlín – 1919 – pág. 206-207”. Incluye notas encontradas entre
las páginas 206 y 207 de la obra de Ernst BERTRAM: Nietzsche. Versuch einer Mythologie. Aunque
también se conserva una traducción francesa de este libro en la Biblioteca de Ortega (Nietzsche.
Essai de mythologie. París: Rieder, 1932), estas notas se hallaban en el ejemplar de la segunda edi-
ción del original en alemán (Berlín: Georg Bondi, 1919). La primera edición data de 1918. Aten-
diendo entonces a la primera fecha de posible escritura de Ortega de estas notas, 1919, las
editamos en este lugar]

21 [29/39/6-1] D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 13

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



*22

Nietzsche.

“Todos los hombres que hasta ahora han importado algo, fueron malos”.
Véase todo lo que sigue Bertr[am] 152 sq–23

En efecto, alguien que con fruición pura de “espectador imparcial” asistie-
se al espectáculo de la historia: ¿a quién aplaudiría? César Borgia, Napoleón…
Asistir a la vida como vida y no más trae consigo ineludiblemente esa variación.

*24

No olvide Ud., amiga mía, que este hombre de quien le hablo sostenía que
el atributo supremo de la divinidad es la danza25.

––––
La mujer personaliza todo. La realidad última es la persona. Así los griegos

–según N[ietzsche]– v. Bertram 201–26

14 Notas de trabajo sobre Nietzsche

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

22 [29/39/6-2]
23 [Ortega subraya con lápiz rojo los siguientes fragmentos que Bertram reproduce: “«Das

allein lernte ich bisher, dass dem Menschen sein Bösestes nötig ist zu seinem Besten, dass alles
Böseste seine beste Kraft ist…» (…) «alle Menschen, auf die bisher etwas ankam, waren böse»”,
Ernst BERTRAM, Nietzsche. Versuch einer Mythologie. Berlín: Georg Bondi, 1919, p. 152. Traduc-
ción del primer fragmento (el segundo, fragmento póstumo de 1884-1885, lo traduce el mismo
Ortega): “solo aprendí esto hasta hoy, que el hombre necesita lo peor de sí para alcanzar lo 
mejor de sí, – que todo lo peor es su mejor fuerza”, F. NIETZSCHE, Así habló Zaratustra, Tercera 
parte, “El convaleciente”, §2, traducción de Alejandro Martín Navarro, en Obras completas. 
Madrid: Tecnos, 2016, vol. IV, p. 209]

24 [29/39/6-3]
25 [“Nietzsche, no obstante sus patéticos ademanes, logra seducirnos cuando nos invita a una

danza en honor de la vida y de cada instante en la vida”, “Ideas sobre Pío Baroja” (1916), en El
Espectador I, II, 230. En 1947, Ortega llegó a escribir: “resulta que danza ritual colectiva, con
asistencia patética de toda la colectividad, era lo que en la Grecia creyente constituía el acto
religioso fundamental en que el hombre se dirige a Dios y Dios se hace presente al hombre, y, por
tanto, era esa danza y la asistencia a su espectáculo el estricto homólogo de la meditación y la
plegaria, era sus «ejercicios espirituales». Ahora bien, ¡mire usted cómo es este demonio de 
la realidad humana!: a esa fiesta de danza ritual se llamó en Grecia teoría”, La idea de principio en Leibniz
y la evolución de la teoría deductiva, IX, 1131. Ortega subraya con lápiz rojo el siguiente fragmento del
Zaratustra que Bertram reproduce: “«Ich würde nur an einen Gott glauben, der zu tanzen
verstünde»”, Ernst BERTRAM, ob. cit., p. 194. Traducción: “Yo solo creería en un Dios que supiera
bailar”, F. NIETZSCHE, Así habló Zaratustra, Primera parte, “Del leer y el escribir”, ed. cit., p. 93]

26 [Ortega subraya con lápiz rojo en el libro de Bertram: “«Die Griechen,» (…) «waren darin
das Gegenstück aller Realisten, als sie eigentlich nur an die Realität von Menschen und GötternD

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 14

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



202-208– La mujer prefiere el individuo a la civilización27.
––––
“War das das Leben? Wohlan: noch einmal” – Era esto la vida? Ea! Venga

otra igual. –28

––––
Napoleón adorado por N[ietzsche]: Napol[eón] valor vital – splendida vi-

tia29…
––––

*30

–N[ietzsche]

15JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

glaubten und die ganze Natur gleichsam nur als Verkleidung, Maskerade und Metamorphose
dieser Göttermenschen betrachteten. Der Mensch war ihnen die Wahrheit und der Kern der
Dinge, alles andere nur Erscheinung und täuschendes Spiel»”, Ernst BERTRAM, ob. cit., p. 201.
Traducción: “Los griegos (…) fueron en este punto la antítesis de todos los realistas, en cuanto que
propiamente sólo creían en la realidad de los hombres y de los dioses, y consideraban toda la
naturaleza, por decirlo así, sólo como un disfraz, una mascarada o unametamorfosis de esos dioses-
hombres. Para ellos el hombre era la verdad y la esencia de las cosas, todo lo demás era apariencia
y juego ilusorio”, F. NIETZSCHE, La filosofía en la época trágica de los griegos, capítulo cuatro, traducción
de Luis E. de Santiago Guervós, en Obras completas. Madrid: Tecnos, 2011, vol. I, p. 582]

27 [Esta línea aparece escrita por Ortega a lápiz de color rojo, en lo que parece ser un aña-
dido posterior. Ortega subraya varios fragmentos de Nietzsche acerca de Napoleón y la civi-
lización reproducidos por Bertram en las páginas 202, 207 y 208 de la obra citada]

28 [Véase F. NIETZSCHE, Así habló Zaratustra, Cuarta parte, “La canción del noctámbulo”, §1,
ed. cit., p. 273. Ortega utiliza este fragmento de Nietzsche en El tema de nuestro tiempo (1923), III,
594]

29 [Traducción: “espléndidos vicios”. “Es inconcebible la dificultad que encuentran algunas
gentes para aceptar la inevitable duplicidad que a menudo lo real nos presenta. Ello es que sólo
quieren quedarse con un haz de las cosas, y niegan o enturbian el otro haz contradictorio. Ética
y jurídicamente, podrá ser Napoleón un forajido –cosa, por lo demás, no tan fácil de demostrar
para quien no se halla inscrito previamente en determinadas parroquias–; pero, quiérase o no,
es evidente que en él dio la estructura humana altísimas pulsaciones; que fue, como Nietzsche
dice: «el arco con máxima tensión». (…) Virtutes ethnicorum splendida vitia –«Las virtudes de los
paganos son vicios espléndidos». ¿Vicios? Entonces son valores negativos. ¿Espléndidos?
Entonces son valores positivos. Esta valoración contradictoria es lo más que se ha podido
obtener para la vida. Su gracia invasora se impone a nuestra sensibilidad; pero, a la vez, nuestra
aprobación nos sabe a pecado. ¿Por qué no será pecado decir que el sol ilumina, y, en cambio,
lo es pensar que la vida es espléndida, que va estibada hasta los bordes de valores suficientes,
como las naos de Ofir bogaban cargadas de perlas? Vencer esta inveterada hipocresía ante la
vida es, acaso, la alta misión de nuestro tiempo”, El tema de nuestro tiempo (1923), III, 604-605]

30 [29/39/6-4] D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 15

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



A última hora N[ietzsche] no habla tanto de “señores” y “esclavos” como de
los “Wohlgeratene” y “Schlechtweggekommene”: los logrados y los fracasados.

––––
Vida ascendente y vida decadente31.
––––

***32

Nietzsche–

*33

Filósofo

“Wir verehren das Stille, das Kalte, das Vornehme, das Ferne, das Vergan-
gene, jegliches überhaupt, bei dessen Aspekt die Seele sich nicht zu vertei-
digen und zuzuschnüren hat, – etwas, mit dem man reden kann, ohne laut zu
reden”. Nietzsche – Geneal[ogie der Moral], III, 834.

*35

Acción y contempl[ación]  I bis

Nietzsche tan solamente pensador, tan pío pensador que constipaba a sus 
secretarios.

16 Notas de trabajo sobre Nietzsche

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

31 [“En este punto ha sido Nietzsche el sumo vidente. A él se debe el hallazgo de uno de los
pensamientos más fecundos que han caído en el regazo de nuestra época. Me refiero a su distin-
ción entre la vida ascendente y la vida descendente, entre la vida lograda y la vida malograda”, 
El tema de nuestro tiempo (1923), III, 603-604]

32 [3b/8. Carpeta con título de mano de Ortega. Aunque no sabemos si en esta carpeta apa-
recen recogidas notas escritas en distintos años, en muchas aparece escrito al pie con letra de
Soledad Ortega a lápiz: “Octubre 1923”. Atendiendo a esta fecha, las colocamos en este lugar]

33 [3b/8-1]
34 [F. NIETZSCHE, Zur Genealogie der Moral, Tercer tratado, §8, en Nietzsche’s Werke. Taschen-

ausgabe. Leipzig: Alfred Kröner, 1919, vol. VIII, pp. 415-416. Traducción: “Apreciamos el silen-
cio, lo frío, lo noble, lo lejano, lo pasado, cualquier cosa en cuya presencia el alma no tenga que
ponerse a la defensiva y contraerse, – algo con lo que uno pueda hablar sin tener que levantar la
voz”, F. NIETZSCHE, De la genealogía de la moral, traducción de Jaime Aspiunza, en Obras comple-
tas. Madrid: Tecnos, 2016, vol. IV, pp. 522-523]

35 [3b/8-2]D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 16

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



364- La miopía del siglo XIX – desviación de la atención y la tesitura en todos
los órdenes de lo último a lo penúltimo o esencialmente medial o intermedio37.
Scheler: desviación del valo[r] moral al trabajo que cuesta el valor moral, del 
valor vital al útil, de la ciencia a la ciencia natural: del goce social a la política38.

5- Hay que revisar la “emoción de rango”39 en el hombre. En otros tiempos
la idea de Dios nos arrojaba por lo pronto en una clase de seres definidos por
ser de segunda clase ante Dios. Y aunque dentro de esa segunda clase aspi-
rase el hombre al primer puesto quedaba su primacía bien definida en sus lí-
mites superior e inferior. Algo análogo produce la idea del “super-40

17JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

36 [No se conserva la cuartilla en la que aparecen los tres primeros puntos]
37 [“La visión de la vida en el siglo XIX ha sido ante todo, sobre todo utilitaria. La utilidad,

señores, no es una cosa sino un valor que las cosas tienen o no tienen. Es un valor entre otros
mil –como es otro valor la bondad, o la nobleza, o la santidad. Ahora bien, el siglo XIX ha per-
manecido casi ciego para todo otro valor que no fuese el valor útil. Ha llegado a interpretar el
bien como la utilidad y ha predicado una moral de utilitarismo y la ha inyectado en nuestras 
venas y muchos que creen no seguir una moral son los más siervos de ella”, “[El novecentismo]”
(1916), VII, 550]

38 [Como señalan Javier ECHEVERRÍA y Lola SÁNCHEZ en su edición de José ORTEGA Y

GASSET, “Notas de trabajo sobre Nietzsche”, Revista de Estudios Orteguianos, n.º 33, noviembre de
2016, p. 16, n. 33 y p. 17, n. 37, Ortega trabaja en esta época las obras de Max SCHELER: Der
Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik: Neuer Versuch der Grundlegung eines ethischen
Personalismus (Halle: Max Niemeyer, 1921) y Das Ressentiment im Aufbau der Moralen, en
Abhandlungen und Aufsätze (Leipzig: Weissen Bücher, 1915, pp. 39-274), ambas conservadas en la
Biblioteca de Ortega. Ortega investiga a Scheler en el marco de su estudio sobre los valores
alrededor de 1918, como se aprecia ya en 1915-16 (por ejemplo, en su conferencia de 1916 en el
Teatro Odeón de Buenos Aires: “[El novecentismo]”) y, sobre todo, en su [Discurso para la Real
Academia de Ciencias Morales y Políticas] de 1918, su “Introducción a una estimativa” (1923) y su obra
El tema de nuestro tiempo (también de 1923). Como señalan los editores, Scheler afirma la existencia
de valores vitales, idea que proviene de Nietzsche. Ortega, a su vez, trabaja a Nietzsche con
profundidad estos años. Se puede consultar de SCHELER el apartado sobre la diferencia entre los
valores vitales y los valores utilitarios en Das Ressentiment…, V, 2, b, ed. cit., pp. 241-256]

39 [“(…) no somos sólo ojos, oídos y pensamiento: más profundamente que ojos, oídos y pen-
samiento somos emoción. Hay un atender y desatender sentimentales que solemos llamar esti-
mación y desestimación. Cuando vemos o pensamos algo, además de verlo o pensarlo, hacemos
recaer sobre ello una valoración o evaluación. Nada hay que estrictamente nos sea indiferente:
lo amamos o lo odiamos, lo estimamos o lo menospreciamos, lo sentimos como bueno o como
malo, sobre todo lo preferimos o lo posponemos. Llevamos en nuestro pecho una incansable, 
trémula máquina de preferir que nos hace colocar cosas y personas en una perspectiva sen-
timental, en un sistema de valores, en una jerarquía de rangos, desde aquel último e ínfimo 
donde situamos lo que nos parece abyecto, hasta aquel sublime y radiante donde elevamos lo
que nos parece divinamente amable”, “[El novecentismo]” (1916), VII, 547. Cfr. F. NIETZSCHE,
Más allá del bien y del mal, Sección novena, §263, traducción de Kilian Lavernia, en Obras comple-
tas. Madrid: Tecnos, 2016, vol. IV, pp. 420-421. Nietzsche habla de “instinto para el rango”]

40 [Este texto aparece incompleto. La palabra incompleta parece ser: “superhombre”] D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 17

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



*41

Las contraposiciones de N[ietzsche].
Apolíneo – dionisíaco42.
Vida ascendente y decadente – Wille [zur Macht], 546, B[rahn]43.
Solitario y gregario – ib., 54744.

*45

La vida de N[ietzsche] es la de un caracol intelectual – Buscar sol – Lee 
estadísticas de sol – 212 y próximas–46

––––

18 Notas de trabajo sobre Nietzsche

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

41 [3b/8-3]
42 [Véase F. NIETZSCHE, El nacimiento de la tragedia, Capítulo 1, traducción de Joan B. Llina-

res, en Obras completas. Madrid: Tecnos, 2011, vol. I, pp. 338-341]
43 [Ortega subraya con lápiz rojo en F. NIETZSCHE, Der Wille zur Macht, edición, selección y

ordenación de Max BRAHN. Leipzig: Alfred Kröner, 1917, §546, p. 308: “Ich unterscheide einen
Typus des aufsteigenden Lebens und einen andern des Verfalls, der Zersetzung, der Schwäche”.
Traducción: “Yo distingo entre un tipo de vida ascendente y otro de decadencia, de fragmenta-
ción, de debilidad”, F. NIETZSCHE, La voluntad de poder, ed. cit., §852, p. 570]

44 [Ortega subraya con lápiz rojo en ibidem, §547, p. 309: “Erste Frage in betreff der Rang-
ordnung: wie solitär oder wie herdenhaft jemand ist”. Traducción: “Primera cuestión respecto a
la jerarquía: hasta qué punto un hombre es solitario o tiene instintos de rebaño”, F. NIETZSCHE,
ibidem, §881, p. 589]

45 [3b/8-4]
46 [Ortega se refiere a F. NIETZSCHE, Epistolario inédito, traducción del alemán de Luis 

LÓPEZ-BALLESTEROS Y DE TORRES. Madrid: Biblioteca Nueva, 1919, pp. 212-213, ejemplar que
conserva en su primera edición de 273 páginas de 1919 en su Biblioteca, con dedicatoria del tra-
ductor: “Al ilustre maestro Ortega Gasset, muy devotamente”. Otro hito de esta relación es el
“Prólogo” de Ortega a la primera traducción al español de las Obras de Sigmund Freud en la 
editorial Biblioteca Nueva por López-Ballesteros en 1922 (véase “Prólogo a Obras completas, 
de Sigmundo Freud”, III, 409-410). La antedicha es traducción de la selección y edición de 
Richard OEHLER del Epistolario completo de Nietzsche (Leipzig: Insel Verlag, 1917). En las pági-
nas a las que se refiere Ortega, Nietzsche le dice a Overbeck desde Niza en carta del 8 de 
diciembre de 1883: “Estoy hecho para la luz y ella es lo único que no puede faltarme ni serme
por nada sustituido. Necesito la plenitud de luz de un alegre cielo. En esto no fue acertada mi
permanencia en Génova. He hallado en una estadística que esta ciudad no goza en todo el año
de muchos más días puros que Niza en solo los seis meses de invierno. Inmediatamente he 
preparado mi viaje”. En una carta anterior del 11 de agosto de 1875, en Steinabad, le dice a 
Malwida von Meysenbug: “Me hace feliz el «verme» ya en mi casita de caracol, desde la cual 
extenderé con cariño mis cuernos hacia usted y hacia otros pocos”, ibidem, p. 147]D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 18

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



La contradicción entre su vida y su vitalismo. Oscilación 47 entre: la vida 
como un instrumento de conocer, como una experiencia intelectual y el cono-
cimiento como un instrumento de la vida48.

––––
Origen marino del hombre – Nuestro corazón y las caracolas marinas49.

*50

N[ietzsche]  Mujer–

“La mujer perfecta es un tipo más elevado de humanidad que el hombre
perfecto. Es también más raro”. Humano[, demasiado humano] 37751.

19JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

47 en él [tachado]
48 [En la carta de Nietzsche al Barón de Gersdorff, Basilea, 13 de diciembre de 1875: “Creo

que el querer conocer es la última región del querer vivir, algo como un reino intermedio entre el
querer y el no querer ya; un trozo de purgatorio, porque se mira hacia atrás, hacia la vida, con
desprecio y descontento; un trozo de Nirvana, porque el alma se ha acercado así al estado de pura
contemplación. Me ejercito en despojarme del ansia de conocer que padecen todos los eruditos
y que les hace perder el sosegado dominio magnífico del conocimiento ya conquistado. Yo he
permanecido demasiado fuertemente uncido a los deberes de mi cargo para no haber caído
también con demasiada frecuencia y bien contra mi deseo en tal ansia de conocer”, en F.
NIETZSCHE, Epistolario inédito, ed. cit., p. 149. Asimismo, Ortega marca con lápiz rojo en la carta
de Nietzsche a Hans von Bülow, Santa Margherita (Génova), diciembre de 1882: “Creo que la
preñez intelectual es el único estado que, cuando la vida nos cansa, vuelve siempre a ligarnos a
ella”, ibidem, p. 197]

49 [Sobre el tema del mar en Ortega, véase Las Atlántidas (1924), III, 743-774]
50 [3b/8-5]
51 [“Hace ocho años, señora, cuando iba a terminar mi permanencia en la Argentina, tuve el

honor de conocer a sus amigas y a usted. Nunca olvidaré la impresión que me produjo hallar
aquel grupo de mujeres esenciales, destacando sobre el fondo de una nación joven. Había en
ustedes tal entusiasmo de perfección, un gusto tan certero y rigoroso, tanto fervor hacia toda
disciplina severa, que cada una de nuestras conversaciones circulares dejaba sobre mi espíritu,
como un peso moral, el denso imperativo de mezura y selección. Que en un pueblo de antigua y
destilada cultura aparezcan exquisitas formas de feminidad es comprensible, aunque no
frecuente. Nietzsche dice que «la mujer perfecta es un tipo de humanidad superior al hombre
perfecto, y además es más insólito». Pero que en una raza nueva y aún en gestación broten
súbitamente tales criaturas, encierra un secreto orgánico y da mucho que pensar. Evidentemente
no se trata de un resultado del medio, como en las viejas civilizaciones. Todo lo contrario. La
vitalidad ascendente de la nueva raza crea de su lujo interior esas figuras egregias con una
intención de ejemplaridad. Son modelos y pautas que inician un perfeccionamiento del medio”,
“Epílogo al libro De Francesca a Beatrice” (1924), III, 738. Aunque Ortega usualmente maneja la
edición alemana de las obras de Nietzsche para las notas en esta carpeta agrupadas, para esta
cita parece haber traducido al español la cita de la edición francesa que está conservada en su D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 19

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



––––
Debilitación de los resortes vitales52.
––––
“Soy un alpinista nato” – Agosto 187553.

*54

Toda crítica positiva

Decía Juan Pablo: “Jede hohe Klage und Träne über irgendeine 55 Zeit
sagt, wie eine Quelle auf einem Berge, einen höheren Berg oder Gipfel an”56.

*57

N[ietzsche]

Su imagen final del mundo –último parágrafo de su última obra– parece
una descripción del mar58.

20 Notas de trabajo sobre Nietzsche

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Biblioteca, en la que este fragmento aparece subrayado por él: “La femme parfaite est un type
plus élevé de l’humanité que l’homme parfait”, F. NIETZSCHE, Humain, trop humain, Primer vo-
lumen, Séptima parte, §377, traducción al francés de A.-M. Desrousseaux, 3.ª edición. París:
Mercure de France, 1899, p. 349. Véase en F. NIETZSCHE, Humano, demasiado humano, traduc-
ción de Marco Parmeggiani, en Obras completas. Madrid: Tecnos, 2014, vol. III, p. 213]

52 [“Después de la derrota que sufre en su audaz intento idealista, el hombre queda comple-
tamente desmoralizado. Pierde toda fe espontánea, no cree en nada que sea una fuerza clara 
y disciplinada. Ni en la tradición ni en la razón, ni en la colectividad, ni en el individuo. Sus 
resortes vitales se aflojan, porque, en definitiva, son las creencias que abriguemos quienes los
mantienen tensos”, El tema de nuestro tiempo (1923), III, 640]

53 [En la carta de Nietzsche a María Baumgartner, Steinabad, 2 de agosto de 1875: “Me 
parece ahora como si hubiera nacido para escalar montañas”, en F. NIETZSCHE, Epistolario inédito,
ed. cit., pp. 145-146]

54 [3b/8-6]
55 Kraft [tachado]
56 [Ortega se refiere al escritor alemán JEAN PAUL (Johann Paul Friedrich Richter), coe-

táneo de Goethe y, como éste, nombrado por Nietzsche en multitud de ocasiones. Pro-
bablemente toma esta cita del libro de Ernst BERTRAM, ob. cit., p. 287. Traducción: “Cada 
elevado lamento y lágrima anuncia más allá de cualquier tiempo, como una fuente en una mon-
taña, una más alta montaña o cumbre”]

57 [3b/8-7]
58 [Ortega se refiere al último parágrafo de la obra póstuma de F. NIETZSCHE, Der Wille zur

Macht, edición, selección y ordenación de Max BRAHN, ed. cit., §696, pp. 375-376. “¿Y sabéis,
en definitiva, qué es para mí el mundo?... ¿Tendré aún que mostrároslo en mi espejo?... Este
mundo es prodigio de fuerza, sin principio, sin fin; una dimensión, fija y fuerte como el bronce,D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 20

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



––––

*59

N[ietzsche]

Un impresionista de la metafísica.
––––
Su hostilidad a todo lo recibido. Es un espíritu que parte del supuesto de que

todo lo que se ha pensado es falso, necio, perverso. Este antitradicionalismo es
característico de todos nosotros60. Es, como todos nosotros, un desvalorador. Lo
bueno es lo contrario de lo tenido por bueno. Baudelaire y su Venus negra61.

21JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

que no se hace más grande ni más pequeña, que no se consume, sino que se transforma como un
todo invariablemente grande; es una cosa sin gastos ni pérdidas, pero también sin incremento,
encerrada dentro de la nada como en su límite; no es cosa que se concluya ni que se gaste, no es
infinitamente extenso, sino que se encuentra inserto como fuerza, como juego de fuerzas y 
ondas de fuerza; que es, al mismo tiempo, uno y múltiple; que se acumula aquí y al mismo tiempo
disminuye allí; un mar de fuerzas corrientes que se agitan en sí mismas, que se transforman eter-
namente; un mundo que cuenta con innumerables años de retorno, un flujo perpetuo de sus for-
mas, que se desarrollan desde la más simple a la más complicada; un mundo que desde lo más
tranquilo, frío, rígido, pasa a lo que es más ardiente, salvaje, contradictorio, y que pasada la
abundancia, torna a la sencillez, del juego de las contradicciones regresa al gusto de la armonía
y se afirma a sí mismo aun en esta igualdad de sus caminos y de sus épocas, y se bendice a sí
mismo como algo que debe tornar eternamente como un devenir que no conoce ni la saciedad,
ni el disgusto, ni el cansancio. Este mundo mío dionisíaco que se crea siempre a sí mismo, que
se destruye eternamente a sí mismo; este enigmático mundo de la doble voluptuosidad; este mi
«más allá del bien y del mal», sin fin, a menos que no se descubra un fin en la felicidad del 
círculo; sin voluntad, a menos que un anillo no pruebe su buena voluntad, ¿queréis un nombre pa-
ra ese mundo? ¿Queréis una solución para todos sus enigmas? ¿Queréis, en suma, una luz para
vosotros, ¡oh desconocidos!, ¡oh fuertes!, ¡oh impávidos!, «hombres de medianoche»? ¡Este nom-
bre es el de «voluntad de poder», y nada más!...”, F. NIETZSCHE, La voluntad de poder, ed. cit., §1060,
pp. 679-680]

59 [3b/8-8]
60 [“Ha sido un puro error suponer que la conciencia de la propia individualidad era una

noción primaria y como aborigen en el hombre. Se pretendía que el ser humano se siente
originariamente individuo y que luego busca a otros hombres para formar con ellos sociedad. La
verdad es lo contrario: comienza el sujeto por sentirse elemento de un grupo y sólo después va
separándose de él y conquistando poco a poco la conciencia de su singularidad. Primero es el
«nosotros» y luego el «yo». Nace éste, pues, con el carácter secundario de secesión. Quiero decir
que el hombre va descubriendo su individualidad en la medida en que va sintiéndose hostil a la
colectividad y opuesto a la tradición. Individualismo y antitradicionalismo son una y misma
fuerza psicológica”, El tema de nuestro tiempo (1923), III, 624]

61 [Ortega alude al poeta francés Charles BAUDELAIRE, cuya amante y musa, apodada por él
mismo “Venus negra”, era la actriz Jeanne DUVAL. “El liberalismo artístico, como todo libera- D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 21

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



––––

*62

Cultura utilitaria

Los “grandes hombres” son casi siempre los que fueron “grandes servidores”
de la utilidad de las muchedumbres63. Por eso éstas los aclaman. “Und wer
weiss, ob sich nicht bisher in allen grossen Fällen eben das Gleiche begab: dass
die Menge einen Gott anbetete, – und dass der «Gott» nur ein armes Opfertier
war!” – Nietzsche, Jenseits [von Gut und Böse] –256–64

22 Notas de trabajo sobre Nietzsche

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

lismo, es una bella actitud de combate, un estado de guerra intelectual, mas por lo mismo una
pura negación, puesto que es liberación de tradiciones. Como el Mefistófeles de Goethe, «obra
el bien queriendo el mal» y afirma negando. Este sentido de la vida como un esfuerzo negador,
aparece, efectivamente, en la segunda generación romántica con un matiz diabólico, satánico y
«perverso». (…) Baudelaire va a descubrir la belleza en la Venus negra, que es la plástica nega-
ción de la Venus clásica, la Venus cándida. (…) Pero el liberalismo, por su esencia misma, tiene
los días contados. No es una actitud definitiva, que se baste a sí propia. Cuando no quede títe-
re tradicional con cabeza, el liberalismo no hallará nada de qué liberarnos y se reabsorberá en
su nada originaria”, “Brindis en un banquete en su honor en «Pombo»” (1922), III, 407]

62 [3b/8-9]
63 [Entre las numerosas apariciones de la expresión “grandes hombres” en las Obras de 

Ortega, en las siguientes se aprecia el cariz negativo que tiene en esta nota: “los grandes hom-
bres también vienen del pueblo y pareciendo apartarse de él un punto acaban por volver a su-
mirse en la gloriosa y perenne corriente maternal”, “De re política” (1908), I, 195; “esos hombres
que se dice no haber, se entiende hombres con mayúscula, lo que llaman grandes hombres, per-
sonajes rodeados de mística aureola, seres de mágica potencia… Esta mitología de grandes po-
deres demoníacos revela sólo nuestra incultura”, “Política de la hora presente” (1917), VII, 681;
“Casi todos los grandes hombres han sido maniáticos, sólo que las consecuencias de su manía,
de su «idea fija», nos parecen útiles o estimables”, Estudios sobre el amor (1939), V, 479]

64 [F. NIETZSCHE, Jenseits von Gut und Böse, Sección novena, §269, en Nietzsche’s Werke. Tas-
chenausgabe. Leipzig: Alfred Kröner, 1919, vol. VIII, p. 256. Traducción: “Y quién sabe si hasta
ahora no ha ocurrido exactamente lo mismo en todos los grandes casos, a saber: que la masa ado-
ró a un dios, – ¡y que el «dios» solo fue un pobre animal de sacrificio!”, F. NIETZSCHE, Más allá
del bien y del mal, ed. cit., p. 424]D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 22

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



*65

Moral no es supremo valor

La 66 /cuestión/67 acaso inicial de N[ietzsche] 68 no es tanto la referente al
contenido determinado de la moral como a su carácter de absolutismo69. V. 
Wille [zur Macht] ed. B[rahn] 8470. En efecto, fue mi impresión al leer Arist[ó-
teles] Ética: la falta de pathos religioso, absolutista de esta moral.

*71

Vornehmheit72 Niet[zsche]

“Deren Kennzeichen es immer sein wird, vor sich keine Furcht zu haben,
von sich nichts Schmähliches zu erwarten, ohne Bedenken zu fliegen, wohin
es uns treibt – uns freigeborene Vögel! Wohin wir auch nur kommen, immer
wird es frei und sonnenlicht um uns sein”.

Fröhl[iche] Wiss[enschaft] 29473

23JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

65 [3b/8-10]
66 pregunta [tachado]
67 [Superpuesto]
68 es [tachado]
69 [En su comentario al libro de Georg SIMMEL, Schopenhauer y Nietzsche, ya señala Ortega:

“Si Nietzsche, por tanto, busca una nueva definición del hombre, queda fuera de toda duda que
se afana tras una nueva moral. Zarathustra es un moralizador, y acaso de los más fervientes. La
palabra «amoralismo», usada por algunos escritores en los últimos años, no es sólo un vocablo
bárbaramente compuesto, sino que carece de sentido. Nietzsche busca también una norma de
validez universal que determine lo que es bueno y lo que es malo. Cuando habla «allende el bien
y el mal», entiéndase el bien y el mal estatuido por la moral greco-cristiana, con quien es necia
y groseramente injusto. «La moral, ruge el ardiente pensador, es hoy en Europa moral de reba-
ño; por consiguiente, sólo una especie de moral humana, junto a la cual, antes de la cual y 
después de la cual son o deben ser posibles muchas otras, y, desde luego, superiores, morales»”,
“El sobrehombre” (1908), I, 177-178]

70 [Ortega subraya con lápiz rojo el aforismo: F. NIETZSCHE, Der Wille zur Macht, edición, 
selección y ordenación de Max BRAHN, ed. cit., §84, pp. 48-49. “Rasgo común en la historia de
la moral, desde Sócrates, es la tentativa realizada para llevar los valores morales a la hegemonía
sobre todos los demás valores, de forma que sean no solo guías y jueces de la vida, sino también
guías y jueces: 1) del conocimiento; 2) de las artes; 3) de las aspiraciones políticas y sociales.
(…)”, F. NIETZSCHE, La voluntad de poder, ed. cit., §272, pp. 207-208]

71 [3b/8-11]
72 [Traducción: “nobleza, hidalguía, distinción, elegancia”]
73 [Ortega se refiere a la edición de F. NIETZSCHE, Die fröhliche Wissenschaft, en Nietzsche’s

Werke. Taschenausgabe. Leipzig: Alfred Kröner, 1919, vol. VI, edición alemana de bolsillo de las D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 23

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



*74

75 I

Nietzsche–

Fr[öhliche] W[issenschaft] §33576 – Crítica bastante sistemática de la mo-
ral. Tal vez primera aparición germinal de los temas de los libros posteriores.

Fr[öhliche] W[issenschaft] 333 – Contra la frase de Spinoza: Non ridere,
non lugere, neque detestari, sed intelligere77 – “Indessen: was ist diess intelli-
gere im letzten Grunde Anderes, als die Form, in der uns eben jene Drei auf
Einmal fühlbar werden?”78-

Fr[öhliche] W[issenschaft] 33779 – Sobre “el sentido histórico” o concien-
cia destiladora de lo humano80.

Fr[öhliche] W[issenschaft] 34181 – Aparece la idea del tornar eterno.
[Fröhliche Wissenschaft] – 58 – El valor como el verdadero ser de las co-

sas – Las cosas, por tanto, creaciones nuestras82 – Por eso: más importante
“wie die Dinge heissen, als was sie sind”83.

24 Notas de trabajo sobre Nietzsche

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Obras de Nietzsche que Ortega maneja para las citas. Lamentablemente, no se ha conservado el
volumen en su Biblioteca. Traducción: “una distinción cuya característica será siempre no tener
miedo de sí mismo, no esperar de sí nada ignominioso, volar sin reparos hacia donde se nos lleve
– ¡nosotros, pájaros que hemos nacido libres! A cualquier lugar al que lleguemos, a nuestro alre-
dedor habrá siempre libertad y luz del sol”, F. NIETZSCHE, La gaya ciencia, Cuarto libro, §294,
traducción de Juan Luis Vermal, en Obras completas. Madrid: Tecnos, 2014, vol. III, p. 837]

74 [3b/8-12]
75 [Aparece escrito a lápiz, con letra de Soledad Ortega, en el encabezado: “octubre 1923”]
76 [Véase F. NIETZSCHE, La gaya ciencia, Cuarto libro, §335, ed. cit., pp. 851-853]
77 [Traducción: “No reír, no llorar, no detestar, sino comprender”]
78 [Traducción: “Y sin embargo: ¿qué es en última instancia ese intelligere sino la forma en

que los tres primeros se nos vuelven a la vez perceptibles?”, F. NIETZSCHE, La gaya ciencia, Cuar-
to libro, §333, ed. cit., p. 850]

79 [Véase F. NIETZSCHE, La gaya ciencia, Cuarto libro, §337, ed. cit., pp. 853-854]
80 [“Nos conocemos también como un eslabón de la infinita cadena, y anticipando el futuro

acertamos a convertirnos a nosotros mismos en pasado, en algo transitorio, y a mirarnos con esa
mezcla de piedad y de desdén que forman lo que se llama «el sentido histórico»”, Sistema de la
psicología (1915), VII, 500]

81 [Véase F. NIETZSCHE, La gaya ciencia, Cuarto libro, §341, ed. cit., p. 857]
82 [“Las cosas quedan de esta suerte convertidas en camino para otros mundos definitivos.

A ellos no se llega pasivamente. Los valores morales y estéticos necesitan para existir ser inven-
tados por el sujeto. Más allá de nuestra vida de adaptación comienza otra vida que se crea e 
inventa a sí misma, un ámbito original de dinamismos y generaciones”, “La voluntad del Barroco”
(1912), VII, 315. “Nietzsche: la verdad «es aquella clase de error sin la cual no puede vivir unaD

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 24

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



*84

Estilo –  Nietz[sche]

V. las notas que envía a Lou Salomé – p. 125 sq85.86

*87

88 Valor funcional
del hombre en toda moral.

Fr[öhliche] Wiss[enschaft] 116 – “Moralität ist Heerden-Instinkt im Ein-
zelnen”89.90

*91

Bergson en Nietzsche

V. §112 de la Fröh[liche] Wissens[chaft]92.93

25JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

especie determinada». Voluntad de poderío. –Verdades y valores son monedas acuñadas por el
troquel de la voluntad de los grandes hombres”, Sistema de la psicología (1915), VII, 502. Pero
también: “Se nos presenta, pues, el valor como un carácter objetivo, consistente en una dignidad
positiva o negativa que en el acto de valoración reconocemos. Valorar no es dar valor a quien
por sí no lo tenía, es reconocer una condición yacente en el objeto”, [Discurso para la Real Acade-
mia de Ciencias Morales y Políticas] (1918), VII, 725]

83 [Traducción: “cómo se llaman las cosas que lo que ellas son”, F. NIETZSCHE, La gaya ciencia,
Segundo libro, §58, ed. cit., p. 768]

84 [3b/8-13]
85 [Ortega se refiere al libro, conservado en su Biblioteca, de Lou ANDREAS-SALOMÉ, Frie-

drich Nietzsche in seinen Werken, 2.ª edición. Viena: Carl Konegen, 1911, pp. 125-126, nota. En él,
la amiga de Nietzsche transcribe diez aforismos que éste le envió sobre el concepto de estilo]

86 [Aparece escrito a lápiz, con letra de Soledad Ortega, al pie de la nota: “En una carpeta:
octubre 1923”]

87 [3b/8-14]
88 m [tachado]
89 [Traducción: “La moralidad es el instinto del rebaño en el individuo”, F. NIETZSCHE, La

gaya ciencia, Tercer libro, §116, ed. cit., p. 799]
90 [Aparece escrito a lápiz, con letra de Soledad Ortega, al pie de la nota: “octubre 1923”]
91 [3b/8-15]
92 [Véase F. NIETZSCHE, La gaya ciencia, Tercer libro, §112, ed. cit., pp. 797-798. Nietzsche

no nombra al filósofo francés]
93 [Aparece escrito a lápiz, con letra de Soledad Ortega, al pie de la nota: “octubre 1923”] D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 25

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



*94

Intelectualismo–  Niet[zsche]

Todavía en Fr[öhliche] Wiss[enschaft] 12295 – ensayo de reducir el mundo
de la voluntad, del placer y el dolor a lo intelectual. –96

*97

Nietz[sche]
–Mujer–

Un “Grundproblem” –dice en “Allende”98.
––––
Es increíble que N[ietzsche] no viera una cosa: todas sus ideas existen hoy

como hechos solo en la mujer. Su vitalismo, su integralismo, su culto al indi-
viduo, su agonalismo (superación). El “eterno retorno” es una idea femenina: la
99 gravitación sobre el presente. Él mismo llama a esta idea, el “hochzeitlichen
Ring der Ringe”100. Y véase cita Bertram p. 236 101 la aceptación de un mo-
mento justifica toda la realidad. Wille [zur Macht] 690 B[rahn]102.

26 Notas de trabajo sobre Nietzsche

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

94 [3b/8-16]
95 [En este caso, atendiendo a la temática, Ortega parece aludir a la página de la edición 

alemana y no al aforismo. Como ya hemos indicado, la edición alemana no se conserva en su 
Biblioteca. Sobre el intelectualismo, cfr. F. NIETZSCHE, La gaya ciencia, Primer libro, §48, ed. 
cit., p. 764]

96 [Aparece escrito a lápiz, con letra de Soledad Ortega, al pie de la nota: “octubre 1923”]
97 [3b/8-17]
98 [F. NIETZSCHE, Jenseits von Gut und Böse, Sección séptima, §238, ed. cit., p. 196. Traduc-

ción: “problema fundamental”, F. NIETZSCHE, Más allá del bien y del mal, ed. cit., p. 395]
99 p [tachado]
100 [F. NIETZSCHE, Also sprach Zarathustra, Tercera parte, “Die sieben Siegel (oder: Das 

Ja- und Amen-Lied)”, §1. Leipzig: C. G. Naumann, 1906, p. 334. Traducción: “anillo nupcial de
todos los anillos”, F. NIETZSCHE, Así habló Zaratustra, Tercera parte, “Los siete sellos (o la can-
ción del Sí y del Amén)”, ed. cit., p. 215]

101 la jus [tachado]
102 [Ortega se refiere al fragmento de La voluntad de poder que Bertram reproduce: “«Gesetzt,

wir sagen Ja zu einem einzigen Augenblick, so haben wir damit nicht nur zu uns selbst, sondern
zu allem Dasein Ja gesagt. Denn es steht nichts für sich, weder in uns selbst, noch in den Din-
gen: und wenn nur ein einziges Mal unsere Seele wie eine Saite vor Glück gezittert und getönt
hat, so waren alle Ewigkeiten nötig, um dies Eine Geschehen zu bedingen und alle Ewigkeit war
in diesem einzigen Augenblick unseres Jasagens gutgeheissen, erlöst, gerechtfertigt und be-
jaht»”, Ernst BERTRAM, ob. cit., pp. 236-237. Ortega ubica esta cita y la subraya con lápiz rojoD

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 26

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



*103

Nietz[sche]

“Man hört den 104 Schriften eines Einsiedlers immer auch etwas von dem
Wiederhall der Öde”, 105 Jenseits [von Gut und Böse] – 267106 – En efecto, la
retumbancia de N[ietzsche]. El solitario tiene que ser actor y público – A
N[ietzsche] le falta la conversación.

––––

*107

Título para el artículo Zumaya – Nietzsche – Paisaje con un libro al fon-
do–108

––––
–“Mis viejos problemas, mis viejos problemas negros como cuervos”

1886–109

27JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

en la edición, selección y ordenación de Max BRAHN de los fragmentos de Der Wille zur Macht,
ed. cit., §690, p. 374. Traducción: “Suponiendo que dijéramos que sí en un determinado mo-
mento, nos encontramos con que habremos dicho no solo sí a nosotros mismos, sino a toda la
existencia. Porque nada existe por sí mismo, ni en nosotros ni en las cosas, y aunque solo una
vez haya vibrado y resonado nuestra alma, como una cuerda en función de la felicidad, sería ne-
cesaria toda la eternidad para reconstruir las condiciones de este único acontecimiento, y toda
la eternidad habría sido aprobada, justificada y afirmada en este único momento en que decimos
«sí»”, F. NIETZSCHE, La voluntad de poder, ed. cit., §1025, pp. 659-660]

103 [3b/8-18]
104 Schifte [tachado]
105 Etwas der [tachado]
106 [F. NIETZSCHE, Jenseits von Gut und Böse, Sección novena, §289, ed. cit., p. 267. Traduc-

ción: “En los escritos de un eremita siempre se entreoye algo del eco del desierto”, F. NIETZ-
SCHE, Más allá del bien y del mal, ed. cit., p. 431]

107 [3b/8-19]
108 [Este parágrafo está escrito por Ortega a lápiz. Ortega no llegó a escribir ningún ensayo

con este título, pero en los textos de esta época, como El tema de nuestro tiempo (1923), realiza un
estudio profundo de Nietzsche. Especial atención merece el texto de la conferencia que impar-
tió el 14 de noviembre de 1924 en la Residencia de Señoritas titulada “El sentido deportivo de
la vitalidad”, en la que habla de Nietzsche y el paisaje: “No vemos la miseria y la lucha obli-
gada por el existir –antes bien asistimos a un despliegue de riquezas inexhaustas– que nos ha-
cen pensar en ese sol de la tarde que Nietzsche describe –tan harto de riqueza que la regala y
vierte sobre el paisaje, logrando que el más pobre remero reme con remo de oro”, VII, 833]

109 [En la carta de Nietzsche al Barón de Seydlitz, Niza, 26 de octubre de 1886: “¡En todas par-
tes un peso de plomo sobre mí; nadie que me ilumine, y en torno mío tan sólo mis viejos problemas,
mis viejos problemas negros como cuervos!”, en F. NIETZSCHE, Epistolario inédito, ed. cit., p. 225] D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 27

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



––––
Tenía sesenta pulsaciones como Napoleón.
––––
Mar– proceso–110

“Es gibt kein «Sein» hinter dem Tun, wirken, werden; «der Täter» ist zum
Tun bloss hinzugedichtet” – Genealogía111.

*112

N[ietzsche] y el cesarismo – v. W[ille] z[ur] M[acht] 347-48113//

“Llega a ser el que eres”.
Gέnoi’, o

~
ioς ’εσσí – Píndaro114

28 Notas de trabajo sobre Nietzsche

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

110 [Véase F. NIETZSCHE, Así habló Zaratustra, Tercera parte, “De las tablas viejas y nuevas”,
§28, ed. cit., p. 205]

111 [F. NIETZSCHE, Zur Genealogie der Moral, Primer tratado, §13, ed. cit., p. 327. Traducción:
“no hay ningún «ser» detrás del hacer, del actuar, del llegar a ser; «el autor» es algo que simple-
mente se añade al hacer”, F. NIETZSCHE, De la genealogía de la moral, ed. cit., p. 475. En Ortega:
“Todas estas formas del individualismo resultan exteriores. Yo encuentro que además tienen el
inconveniente de adular a los hombres moviéndoles a estimar demasiado lo que son, lo que cons-
tituye su sustancia, en lugar de hacerles esperar todo de su acción. ¡Cuánto más certeros aque-
llos apotegmas de Cervantes: «cada cual es hijo de sus obras» y «considera, hermano Sancho,
que nadie es más que otro mientras no haga más que otro»! En esta dirección ha de encontrarse
el verdadero individualismo: no ser diferente sino hacerse diferente, he ahí la individualidad”,
“La voluntad del Barroco” (1912), VII, 317]

112 [3b/8-20]
113 [Ortega subraya con lápiz rojo el aforismo: F. NIETZSCHE, Der Wille zur Macht, edición,

selección y ordenación de Max BRAHN, ed. cit., §642, pp. 347-348, que habla de los “cäsarischer
Geister”. “Siempre se nos plantea una cuestión tentadora y mala, dicho en honor de los que
tienen derecho a semejantes cuestiones enigmáticas, de las almas actuales más vigorosas, 
que mejor saben dominarse a sí mismas: ¿no sería conveniente, en vista de cómo se desarrolla
en Europa el tipo «animal de rebaño», intentar una educación sistemática, artificial y consciente
del tipo opuesto y de sus virtudes…? ¿Y no sería para el mismo movimiento democrático una
especie de meta, de solución y de justificación el que hubiese alguien que se sirviese de él, para
que finalmente, en su nueva y sublime configuración de la esclavitud (y esto es lo que acabará
por ser la democracia europea), encontrase su camino aquella especie superior de espíritus
dominadores y cesáreos que se colocase sobre la democracia, se atuviese a ella, se elevase por
medio de ella? ¿Por nuevas miras lejanas o propias, hasta ahora imposibles…? ¿Por sus
deberes…?”, F. NIETZSCHE, La voluntad de poder, ed. cit., §948, pp. 622-623]

114 [Ortega nombra por primera vez a Píndaro en “El pathos del sur”, artículo publicado en
El Imparcial el 2 de marzo de 1911, incluido posteriormente en Personas, obras, cosas (1916), II,
83. Cita por vez primera el imperativo pindárico de “llega a ser el que eres” en 1916 en “Esté-
tica en el tranvía”, en El Espectador I, II, 181. Es probable que llegara a leer a Píndaro animadoD

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

’

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 28

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



*115

II

Nietzsche

[Fröhliche Wissenschaft] 60116 – Las mujeres … a distancia – Delicioso!
–117

*118

29JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

por la previa lectura juvenil de Nietzsche, quien siendo experto en filología del mundo griego 
cita en sus obras a menudo a poetas líricos y dramaturgos griegos. Véase en este sentido Gonzalo
SOBEJANO, Nietzsche en España (1890-1970), 2.ª edición corregida y ampliada (1.ª edición de 1967).
Madrid: Gredos, 2004, pp. 550-551. A este respecto, Ortega dice lo siguiente: “Es precisamente
característico de todo innovador que al conquistar su nombre a los hombres aparezca
acompañado, como de un arpegio arrancado a los siglos, de otros nombres a quien su innovación
dota de nueva actualidad. Así no podemos nombrar a Nietzsche sin que en el ámbito de la historia
espiritual se produzcan resonancias y oigamos: Stendhal, Galliani, La Rochefoucauld, Montaigne,
Tucídides, Píndaro, Heráclito…”, “Azorín o primores de lo vulgar” (1917), en El Espectador II, II,
300. Además, Ortega subraya la cita del imperativo pindárico que da F. NIETZSCHE en su ejemplar
que data de 1906 de Also sprach Zarathustra, Cuarta parte, “La ofrenda de la miel”, ed. cit., p. 346:
“Der nämlich bin ich von Grund und Anbeginn, ziehend, heranziehend, hinaufziehend,
aufziehend, ein Zieher, Züchter und Zuchtmeister, der sich nicht umsonst einstmals zusprach:
«Werde, der du bist!»”. Traducción: “Ése soy yo, en efecto, desde el fondo y desde el principio,
atrayendo, levantando, elevando, tirando; alguien que tira, cría y corrige, que no en vano se dijo
una vez a sí mismo: «¡Llega a ser quien eres!»”, Así habló Zaratustra, ed. cit., p. 219. En la Biblioteca
de Ortega se conservan con subrayados y anotaciones al margen de Ortega las Odas y fragmentos
de PÍNDARO, Pindare, 4 vols., edición, fijación textual en griego y traducción al francés de Aimé
Puech. París: Les Belles Lettres, 1922-1923. El imperativo está en el verso 72 de la Oda II en
Píticas, en el volumen II de la edición citada, p. 45 (última línea). El traductor lo traduce al francés
como “Sois tel que tu as appris à te connaître”, pp. 45-46. También se conserva en la Biblioteca de
Ortega una traducción alemana: “Und was du drin vom eignen Wesen gehört, das beweise dein
Tun!”, PÍNDARO, Siegesgesänge, traducción de Adolf Mittler. Berlín: Propyläen, 1923, p. 78. Por
tanto, parece la traducción al español de Ortega seguir la alemana de Nietzsche “Werde, der du
bist!”. Para un análisis de la obra de Píndaro véase el ejemplar con subrayados de Ortega,
conservado en su Biblioteca, del filólogo Ulrich VON WILAMOWITZ-MOELLENDORFF, Pindaros.
Berlín: Weidmannsche Buchhandlung, 1922]

115 [3b/8-21. Es continuación de la nota 3b/8-12. Aparece catalogada varias notas más ade-
lante como 3b/8-21, quizá por haberse traspapelado]

116 [Véase F. NIETZSCHE, La gaya ciencia, Segundo libro, §60, ed. cit., pp. 769-770, aforismo
titulado: “Las mujeres y su acción a distancia”]

117 [Aparece escrito a lápiz, con letra de Soledad Ortega, al pie de la nota: “octubre 1923”]
118 [3b/8-22] D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 29

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Nietzsche

“Dies alles bin ich, will ich sein
Taube zugleich, Schlange und Schwein”.

“Todo esto soy yo, quiero serlo
A un tiempo paloma, serpiente y cerdo”.

Fröhl[iche] Wiss[enschaft] 18–119//

120Acción y contemplación–  Niet[zsche]

V. Fröhl[iche] Wiss[enschaft] 301–121

*122

Acción y contemplación–

Ver la estimación de ambas cosas en la Edad Media123.

*124

Nietzsche

El estilo de N[ietzsche] nos enoja: es un alemán fuera de sí. No tiene delica-
deza, ni finura, ni es muy inteligente. Pero es un poseído de una gran visión
esencial: la tierra “porvenir del hombre”125. Como Tolstoi flagela la civilización

30 Notas de trabajo sobre Nietzsche

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

119 [Ortega probablemente alude en este caso a la página de la edición alemana y no al afo-
rismo. Véase en F. NIETZSCHE, La gaya ciencia, “«Broma, astucia y venganza»: Preludio en rimas
alemanas”, §11, ed. cit., p. 725. Aparece escrito a lápiz, con letra de Soledad Ortega, al pie de la
nota: “octubre 1923”]

120 [Estas dos líneas aparecen escritas en otra cuartilla, la cual mantiene la signatura anterior]
121 [Véase F. NIETZSCHE, La gaya ciencia, Cuarto libro, §301, ed. cit., pp. 839-840. Aparece

escrito a lápiz, con letra de Soledad Ortega, al pie de la nota: “octubre 1923”]
122 [3b/8-23]
123 [“Sobre la arena de la Edad Media combaten bravamente el entusiasmo vital del germano

y el desdén cristiano hacia la vida. Aquellos señores feudales, en cuyo organismo joven hozan, 
como fieras en sus jaulas, los instintos primarios, van poco a poco sometiendo su indómita pujan-
za zoológica al régimen ascético de la nueva religión”, El tema de nuestro tiempo (1923), 598-599.
Aparece escrito a lápiz, con letra de Soledad Ortega, al pie de la nota: “octubre 1923”]

124 [3b/8-24. Esta nota ya fue editada por José Luis MOLINUEVO en José ORTEGA Y GASSET,
“El estilo de una vida (Notas de trabajo)”, Revista de Occidente, n.º 132, mayo 1992, p. 52]

125 [“Un problema a resolver, una tarea a cumplir, un edificio a levantar: esto es patria. La
conocida frase de Nietzsche lo ha formulado exactamente: Patria no es la tierra de los padresD

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 30

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



contemporánea como una vanidad y nos propone el abêtissement126 127, la mide
con Dios (= la humanidad pretérita). N[ietzsche] halla nimia y despreciable la
cultura pero es midiéndola con el porvenir de esa misma cultura y propone un
aumento.

––––
Nada de destruir –como Tolstoi: integrar. La eternidad de lo momentáneo

en Nietzsche = da a cada momento, incluso al de dolor un sí –un elemento 
alciónico128.

*129

Nietzsche

La mayor parte de 130 la obra de Nietzsche no dice nada concreto: tiene un
sentido musical. Es la expresión de las emociones que acompañan, mejor, en

31JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

–Vaterland–, sino tierra de los hijos –Kinderland”, “Nueva revista” (1910), I, 340. Cfr. F. NIETZ-
SCHE, Así habló Zaratustra, Tercera parte, “De las tablas viejas y nuevas”, §28, ed. cit., p. 205:
“quien descubrió la tierra llamada «hombre», también descubrió la tierra llamada «futuro del
hombre». (…) ¡Qué importa la tierra de los padres! ¡Nuestro timón debe dirigirse allí donde
está la tierra de nuestros hijos!”]

126 [Traducción: “embrutecimiento”]
127 asi [tachado]
128 [En la contraportada de la primera edición de Meditaciones del Quijote (1914) aparece

proyectada una meditación sobre “El alcionismo de Cervantes” que Ortega no llega a escribir
como tal (véase “Nota a la edición”, I, 941 y véase también “Ideología quijotesca. El manifiesto de
Marcela” (1905), VII, 28-33). Se puede rastrear su proyecto en la carta que Ortega dirige a
Francisco Navarro Ledesma en abril de 1905: Cartas de un joven español (1891-1908), edición de
Soledad Ortega. Madrid: Ediciones El Arquero, 1991, p. 592. Sobre la “tendencia integradora” en
Ortega: “se resuelve en la exclusión de todo desdén, o, como dice el propio Renan, en la exclusión
de toda exclusión”, “Renan” (1909), en Personas, obras, cosas, II, 51. “La vida cobra sentido cuando
se hace de ella una aspiración a no renunciar a nada”, “Tierras de Castilla. Notas de andar y ver”
(1914), en El Espectador I, II, 188. “Como Hegel sostenía, en la evolución del pensamiento toda
destrucción es una superación y toda superación es una conservación. Porque la nueva idea que
supera a la antigua la lleva en sí perpetuamente, como la cantidad mayor lleva en sí las menores, y
gracias a ello es mayor. Al revés que en la generación biológica en la ideológica las ideas recién
nacidas llevan en su vientre a sus madres”, Sistema de la psicología (1915), VII, 476. En 1940
describe la “actitud alciónica” de la siguiente manera: “la jovialidad serena de quien está en lo firme
y lo claro, (…) la sonrisa alciónica de Grecia”, “Juan Luis Vives y su mundo”, IX, 469. Cfr. F.
NIETZSCHE, De la genealogía de la moral, Prólogo, §8, ed. cit., p. 459: “elemento alciónico de que
nació esa obra [Zaratustra], su claridad, su lejanía, amplitud y certeza solares”]

129 [3b/8-25. Esta nota ya fue editada por José Luis MOLINUEVO en José ORTEGA Y GASSET,
“El estilo de una vida (Notas de trabajo)”, Revista de Occidente, n.º 132, mayo 1992, pp. 52-53]

130 los libros [tachado] D
O

CU
M

EN
TO

S
D

E
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 31

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



que flotan y ascienden ciertos pensamientos – Pero éstos faltan. Toda música
es inconcreta, es la atmósfera, es el escenario sentimental donde esto o aquello
podría pasar131.

Las demás artes nos imponen su objeto, nos obligan a salir de nosotros y
puros espectadores // a preocuparnos de lo que en el lienzo está o en la pala-
bra se dice. 132 La música, por el contrario, halaga al más modesto –es un 
receptáculo para nuestra actividad y el más pobre espíritu se siente en ella pro-
tagonista.

La música nueva, como en parte, la del siglo XVIII, nos obliga un poco más
a la aussen - Konzentration133 – Es más apolínea, más distante, más objetiva134.

*135

Wille zur Macht

La W[ille] z[ur] M[acht] de Nietzsche podía decirse más vulgarmente: 
deseo de “quedar encima”. Según N[ietzsche] es éste el motor último y la defi-
nitiva realidad sobre todo en el orden vital. De suerte que cuanto no es ello apa-
rentemente es emanación o implicación de ello. Así él procura todo aparente
aceptar el “quedar debajo” como una forma mediata y astuta de “quedar enci-
ma”. Así la democracia /en/136 que parece renunciar el individuo a quedar en-
cima es el único medio que el individuo trivial tiene de “no-quedar-debajo”137.

***138

32 Notas de trabajo sobre Nietzsche

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

131 [“¿Qué queda, sobre todo, de la música si abstraemos su capacidad para expresar emo-
ciones? Hablando, pues, con algún rigor, el tema artístico, especialmente el de la música, es
siempre sentimental”, “Musicalia” (1921), en El Espectador III, II, 367]

132 En [tachado]
133 [Traducción: “concentración hacia fuera”]
134 [“Esta música es algo externo a nosotros: es un objeto distante, perfectamente localizado

fuera de nuestro yo y ante el cual nos sentimos puros contempladores. Gozamos la nueva 
música en concentración hacia fuera. Es ella lo que nos interesa, no su resonancia en nosotros”,
“Musicalia” (1921), en El Espectador III, II, 373]

135 [3b/8-26]
136 [Superpuesto]
137 [“Nace ésta como noble deseo de salvar a la plebe de su baja condición”, “Democracia

morbosa” (1917), en El Espectador II, II, 272]
138 [31/1. Es una carpeta que incluye un amplio conjunto de notas sueltas encontradas en 

libros de la Biblioteca de Ortega. Soledad Ortega la puso por título: “Notas encontradas en li-
bros”. Las notas aparecen distribuidas en carpetillas, cada una de las cuales incluye las notas en-
contradas en cada libro reseñado]D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 32

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



**139

*140

“Diese Überlieferung sagt uns mit voller Entschiedenheit, dass die Tragödie
aus dem tragischen Chore enstanden ist und ursprünglich nur Chor und nichts als
Chor war: woher wir die Verpflichtung nehmen, diesem tragischen Chore 
als dem eigentlichen Urdrama ins Herz zu sehen”.

Nietzsche – Ursprung 7–141

Ya está aquí la cursilería. N[ietzsche] era con frecuencia gran cursilón 
como buen “fin de siècle” que era.

La tradición no dice que la tragedia fuera el Coro trágico. Este coro no era
aún trágico sino simplemente cabronoide. Ninguna cosa es aquella de donde
viene. Buena corrección a todo esto en Wilamowitz142.

33JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

139 [31/1/18. Carpetilla con nota preliminar de Soledad Ortega: “Friedrich Nietzsche: Die
Geburt der Tragödie – der griechische Staat – pág. 58-59”. Incluye una nota encontrada entre
las páginas 58 y 59 de la obra de Nietzsche Die Geburt der Tragödie. El único ejemplar monográ-
fico de esta obra en edición alemana que se encuentra en la Biblioteca de Ortega data de 1930
(Leipzig: Alfred Kröner, 1930). Atendiendo a esta primera fecha de posible escritura de esta 
nota, la editamos en este lugar]

140 [31/1/18-1]
141 [F. NIETZSCHE, Die Geburt der Tragödie. Der griechische Staat. Leipzig: Alfred Kröner, 1930,

p. 76. Traducción: “Esa tradición nos dice con toda firmeza que la tragedia surgió del coro trágico y
que originariamente no era sino coro y nada más que coro: de lo cual sacamos la obligación de
inspeccionarle el corazón a ese coro trágico en cuanto es el auténtico drama primordial”, F.
NIETZSCHE, El nacimiento de la tragedia, Capítulo 7, ed. cit., p. 359]

142 [“No nos fijemos demasiado en la griega. Si somos sinceros, declararemos que no la
entendemos bien. Aún la filología no nos ha adaptado suficientemente el órgano para asistir a
una tragedia griega. Acaso no haya producción más entreverada de motivos puramente
históricos, transitorios. No se olvide que era en Atenas un oficio religioso. De modo que la obra
se verifica más aún que sobre las planchas del teatro, dentro del ánimo de los espectadores.
Envolviendo la escena y el público está una atmósfera extrapoética: la religión. Y lo que ha
llegado a nosotros es como el libreto de una ópera cuya música no hemos oído nunca –es el revés
de un tapiz, cabos de hilos multicolores que llegan de un envés tejido por la fe. Ahora bien; los
helenistas se encuentran detenidos ante la fe de los atenienses, no aciertan a reconstruirla.
Mientras no lo logren, la tragedia griega será una página escrita en un idioma de que no
poseemos diccionario”, Meditaciones del Quijote (1914), I, 818. Véase el ejemplar que se conserva
en la Biblioteca de Ortega del filólogo y helenista alemán Ulrich VON WILAMOWITZ-
MOELLENDORFF, Einleitung in die griechische Tragödie. Berlín: Weidmannsche Buchhandlung,
1910, p. 85, donde habla del “bockschöre”, “coro cabronoide”] D

O
CU

M
EN

TO
S

D
E

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 33

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 

© Herederos de José Ortega y Gasset. 



03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  29/06/17  15:55  Página 34

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Resumen
Si bien el testimonio del período del exilio ar-
gentino se multiplica en el epistolario de Ortega
a partir de los intercambios que mantiene con
sus amigos y colaboradores más cercanos, sólo
en las cartas que cruza con Máximo Etchecopar
aparecen las explicaciones junto con la atmósfe-
ra emotiva que decantó finalmente en su regre-
so a Europa, atestiguando los proyectos truncos
y las esperanzas personales que caracterizaron
aquellos tres años de vida argentina.

Palabras clave
Ortega y Gasset, Máximo Etchecopar, exilio, epis-
tolario

Abstract
Although the testimony of the period of the 
Argentine exile is multiplied in the epistolary of
Ortega from the exchanges that he maintains
with his closest friends and collaborators, only 
in the letters that crosses with Máximo Etchecopar
the explanations appear along with the emo-
tional atmosphere that finally decanted on his
return to Europe, witnessing the truncated pro-
jects and the personal hopes that characterized
those three years of Argentine life.

Keywords
Ortega y Gasset, Máximo Etchecopar, exile, epis-
tolary

* Este trabajo se integra en los resultados del Proyecto de Investigación FFI2016-76891-C2-
1-P, financiado por la Agencia Estatal de Investigación (AEI) del Ministerio de Economía, In-
dustria y Competitividad y el Fondo Europeo de Desarrollo Regional (FEDER) de la Unión
Europea.

Introducción

Se podría decir que Máximo Etchecopar pertenece al selecto grupo de
personas que ocupan alguna página en las Obras completas de Ortega;
grupo que se reduce si se piensa en que fueron contemporáneos y que

el interlocutor no era un filósofo. En efecto, Etchecopar es mencionado en la
primera lección del curso universitario La razón histórica. [Curso de 1940] a cau-
sa de la falta de libros adecuados que padece Ortega en Buenos Aires durante
su exilio, y como agradecimiento público por su generosidad al acercarle una
edición confiable de las obras de Cicerón. Así lo expresa Ortega:

ITINERARIO BIOGRÁFICO
José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar

Epistolario (1942-1952)*

Presentación y edición de 
Roberto E. Aras

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:42  Página 35

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Aras, R. E. (2017). José Ortega y Gasset – Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952). 
Revista de Estudios Orteguianos, (34), 35-77.
https://doi.org/10.63487/reo.296

ORCID: 0000-0003-4167-4928



Cuando publiqué en La Nación hace un par de meses un primer artículo
sobre el Imperio romano, artículo que es además, propiamente, el pri-
mero que escribo desde hace nueve años, me excusaba al tener que citar
a Cicerón de hacerlo sobre el texto defectuoso de uno de sus libros, 
único arsenal bibliográfico que poseía al iniciar esta batalla con aquel
Imperio. Desde hace un lustro ando por el mundo peregrino y sin libros,
lo cual viene a ser como si ustedes invitan a la tortuga a que se pasee 
sin caparazón. Pues bien, al día siguiente de publicado el artículo, con 
celeridad espontánea y generosa, un joven argentino que es una egregia
promesa, Máximo Etchecopar, dejó en mi casa un espléndido ejemplar
de las Obras completas de Cicerón que tenía en su biblioteca para que yo
lo usase durante esta temporada1.

La mención a la falta del texto adecuado de Cicerón aparece a propósito de
la cita “vincit ipsa rerum publicarum natura saepe rationem” que remite en nota a es-
ta aclaración: “[De Re Publica] II, 33, de la edición de Garnier, única que tengo
a mi disposición y que es muy insuficiente”2.

Quizás, me atrevería a decir, fue a partir de esa acción, simple y generosa,
que una amistad genuina nació y se desarrolló en el escenario conflictivo del
destierro argentino3. De ahí que el epistolario que ahora se publica adquiera
una singular importancia biográfica pues refleja aquel momento tan difícil de
la vida de Ortega desde la perspectiva de quien fuera un observador privile-
giado en un irrepetible tiempo de desánimo y dolor.

36 José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

1 José ORTEGA Y GASSET, La razón histórica. [Curso de 1940], en Obras completas. Madrid: 
Fundación José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, IX, pp. 477-478. En adelante se citará el
volumen en números romanos y las páginas en arábigos.

2 Del Imperio romano, VI, 88, nota.
3 Etchecopar relata el episodio en su texto autobiográfico titulado Historia de una afición a leer

(Buenos Aires: Editorial Universitaria, 1969, pp. 49-50) con las siguientes palabras: “Estas obras
latinas de la biblioteca de mi padre habían de ser, con los años, colaboradoras venturosas en el
evento mundanal más decisivo de mi vida: mi amistad con Ortega y Gasset, de la que habré de
ocuparme con detenimiento más adelante. Pero aquí viene al caso referir que esa amistad impar
que me reservaba el destino, se anudó y adquirió firmeza definitiva a raíz de haber oído yo que el
filósofo se hallaba (durante su última estancia en la Argentina) tan desprovisto de aquellos libros
más al uso en circunstancias normales, que se había visto forzado a reiniciar su colaboración asi-
dua en el diario La Nación –lo hizo, en efecto, en esos días con una serie de artículos sobre el 
Imperio Romano, en los cuales se alude y cita varias veces a Cicerón–, sin que dispusiese de una
edición decorosa de este último. Enterado de ello me apresuré, sin más, a depositar en casa de 
Ortega los cinco tomos de Cicerón, editados por Fermín Didot. El filósofo agradeció poco después
–y en ocasión solemne iniciaba aquella tarde su curso sobre Descartes– mi ínfimo gesto; lo hizo
con esa su magnanimidad de grande del espíritu que era el español Ortega y Gasset como nadie
en mayor medida lo ha sido”.

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:42  Página 36

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Pero, ¿quién era ese “testigo fervoroso de su vida porteña”4? Máximo 
Etchecopar nació en San Miguel de Tucumán el 19 de febrero de 1912 y mu-
rió en Buenos Aires el 20 de marzo de 2002. Contrajo matrimonio con Josefina
Castro Soto, con quien tuvo una hija, Dolores Etchecopar, destacada poetisa
argentina. Cursó sus estudios primarios y secundarios en el antiguo Colegio
Sagrado Corazón de la ciudad de Tucumán, de los padres de la Congregación
de la Inmaculada (Lourdistas), fundado en 1898.

A los 18 años se trasladó a la capital para estudiar Derecho en la Universi-
dad de Buenos Aires, en la que se graduó en 1936. Previamente se había 
vinculado con los Cursos de Cultura Católica a través de su amigo Mario Amadeo.
También participó en la creación de la revista Sol y Luna (que se publicó 
desde 1938 hasta 1943). Posteriormente, ingresó en el Servicio Exterior de la 
Nación (1944) donde ejerció la función diplomática en diversos destinos entre
los que cabe mencionar Egipto, Gran Bretaña, la Santa Sede, México, Perú, 
Colombia y la Confederación Helvética.

Fue uno de los creadores del Ateneo de la República en 1962 y, algunos
años más tarde, firmó el acta fundacional del Consejo Argentino de las Rela-
ciones Internacionales (CARI) en 1978. A lo largo de su vida publicó diversas
obras, siendo las más importantes Esquema de la Argentina, Breve y varia lección,
Unos papeles de Lofredo Paz, Lugones o la veracidad, Historia de una afición a leer, Vis-
to al llegar, Tocqueville (Idea y práctica de la democracia), El fin del nuevo mundo, y una
variedad de escritos sobre Ortega porque, precisamente, a los 27 años conoció
en Buenos Aires a José Ortega y Gasset en ocasión de una reunión en la casa
de Elena Sansinena de Elizalde. Desde ese momento mantuvo una relación
personal y epistolar constante que plasmó con sus rasgos más notables en el li-
bro Ortega en la Argentina5.

Si bien el testimonio del período del exilio argentino se multiplica en el epis-
tolario de Ortega a partir de los intercambios que mantiene con sus amigos y
colaboradores más cercanos6 –incluso durante los años posteriores– sólo en las

37Presentación y edición de ROBERTO E. ARAS

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

4 Máximo ETCHECOPAR, Ortega en la Argentina. Buenos Aires: Institución Ortega y Gasset,
1983, p. 109.

5 Cfr. Horacio SÁNCHEZ DE LORIA PARODI, Máximo Etchecopar, un pensador tucumano olvidado.
Buenos Aires: Editorial Torre de Hércules, 2015.

6 Podrán encontrarse algunos de esos comentarios deslizados como confesiones a ciertos
miembros de su círculo más íntimo en las cartas intercambiadas con su traductora alemana 
Helene Weyl –carta desde Buenos Aires del 2 de diciembre de 1940– (Cfr. Gesine MARTENS

(ed.), Correspondencia: José Ortega y Gasset, Helene Weyl. Madrid: Fundación José Ortega y Gasset
/ Biblioteca Nueva, 2008, p. 238), con la condesa de Yebes –14 de noviembre de 1941– (Cfr. Ja-
vier ZAMORA BONILLA, Ortega y Gasset. Barcelona: Plaza & Janés, 2002, p. 447) y con Victoria
Ocampo –9 de octubre de 1941– (José ORTEGA Y GASSET, Epistolario. Madrid: Revista de Oc-
cidente, 1974, pp. 168-169).

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:42  Página 37

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



cartas que cruza con Máximo Etchecopar aparecen las explicaciones junto con
la atmósfera emotiva que decantó finalmente en su regreso a Europa.

Para comprender, entonces, los rasgos de frustración e, incluso, de deses-
peración que asoman del epistolario es necesario recomponer muy sumaria-
mente las expectativas que tenía Ortega al llegar a la Argentina en 1939. Su
principal deseo para retornar a Buenos Aires había sido –tal como lo relata a
Claudio Sánchez Albornoz– “volver a ejercer el papel que había tenido en Es-
paña y hacer allí [en Argentina] su obra”7. Esta afirmación debe entenderse
desplegada en diferentes niveles: el primero y más profundo, desarrollar su
empresa editorial desde Sudamérica aprovechando la oficina local de Espasa-
Calpe8, la venta exitosa de sus libros y la vigencia de los artículos publicados
en el diario La Nación; el segundo, continuar las actividades de cátedra 
itinerante que venía ejerciendo desde su primera visita en 1916 asociadas a la
Universidad de Buenos Aires y, alternativamente, en la Institución Cultural
Española o en Amigos del Arte y, tercero, reencontrarse con sus amistades
bonaerenses y con otros exiliados que también habían elegido a la Argentina
como su lugar de residencia.

Si tenemos en cuenta esos objetivos tan personales –el alejamiento del es-
cenario europeo de la Segunda Guerra Mundial y de las consecuencias de la
Guerra Civil Española lo consideraremos fuera de una decisión estrictamente
voluntaria, regida por la necesidad de evitar el peligro de muerte– y el 
resultado de sus gestiones durante tres años, queda plenamente justificado 
el desánimo y la sensación de haber tocado fondo en muchos aspectos de la vida.
La posibilidad de iniciar una labor de gestión cultural a través de la publica-
ción de libros, el dictado de seminarios y la distribución de boletines nunca 
llegó a concretarse por los obstáculos económicos dentro (las garantías banca-
rias) y fuera del país (la situación de la editorial Espasa-Calpe en la España
franquista); la incorporación al claustro de la Universidad de Buenos Aires 
careció del impulso que le hubieran podido dar sus colegas de los viajes ante-
riores como Coriolano Alberini o Francisco Romero, y, finalmente, sus amista-
des porteñas se habían reducido en número9 y no alcanzaron para hacerle 

38 José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

7 Cfr. Javier ZAMORA BONILLA, op. cit., p. 435.
8 Para analizar la relación entre Ortega y dicha editorial, cfr. Marta CAMPOMAR, “Ortega y

el proyecto editorial de Espasa Calpe Argentina”, Revista de Occidente, 216 (1999) –especialmen-
te p.106–, y el muy documentado trabajo de Azucena LÓPEZ COBO, “Un proyecto cultural de
Ortega con la Editorial Espasa-Calpe (1918-1942)”, Revista de Estudios Orteguianos, 26 (2013), 
pp. 23-76.

9 Ha escrito al respecto su hijo José: “Mi padre llegaba enfermo y maltrecho; no esperaba
mucho ahora de los argentinos, que te atienden –le oí decir– cuando ven en tu solapa el billete
de vuelta a tus lares” (José ORTEGA SPOTTORNO, Los Ortega. Madrid: Taurus, 2002, p. 387).

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:42  Página 38

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



olvidar la distancia que lo separaba de su familia en la Península Ibérica. To-
dos estos contratiempos, además, atravesados por un malestar físico que nun-
ca lo abandonó del todo y por una depresión que amenazaba con convertirse
en crónica.

La obsesión por las cuentas, los ingresos económicos, el volumen de ventas
de sus libros, la necesidad de contar con un presupuesto sustentable en el tiem-
po, que se revelan, incluso, en la longitud con que estos asuntos son tratados,
asoman como los muros que estrechaban el tamaño de su esperanza.

En estas circunstancias, la amistad de Ortega con un joven Etchecopar, por
un lado perteneciente al círculo social que frecuentaba (lo cual le permitía ha-
blar en confianza sobre los comportamientos de tal o cual miembro del grupo)
y por otro, capaz de acompañarlo en sus excursiones y paseos10, significaba
ejercer una docencia intelectual, aunque más cercana a la paternidad espiri-
tual, sobre un criollo cuya vitalidad creciente actuaba a modo de paliativo 
sobre su vitalidad “sudamericana” menguante. A su vez, para aquel Etcheco-
par, esos años fueron, a la par, de deslumbramiento intelectual y de madura-
ción vocacional, como deja ver a través de los giros laudatorios y agradecidos
de su epistolario.

Después de febrero de 1942, pues, se producirá un quiebre mayúsculo en
la relación de Ortega con la Argentina, y desde ese año sólo podrá mantener
vínculos con algunos “argentinos” pero ya no con “la Argentina”. Las páginas
que siguen son el testimonio valioso de una de esas amistades que ni el tiempo
ni la lejanía lograron destruir.

Nota a la edición
Para esta edición se ha consultado el Archivo de la Fundación José Ortega y

Gasset – Gregorio Marañón, donde se conservan las cartas enviadas por 
Máximo Etchecopar; se indican al pie las referencias de los documentos en el
catálogo. Por otro lado, se han recuperado dos cartas provistas por la hija de
Máximo, Dolores, quien las cedió para su consulta y publicación.

El criterio utilizado en esta edición es cronológico y se han cruzado las
cartas entre ambos, de manera que su lectura mantenga la fisonomía de un
diálogo.

39Presentación y edición de ROBERTO E. ARAS

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

10 Aquí conviene citar al propio Etchecopar cuando relata la excursión a la estancia de 
Rodríguez Larreta, y también la descripción de Jordi GRACIA (José Ortega y Gasset. Madrid: Tau-
rus, 2014, p. 549) sobre las salidas de ambos: “Menudean los paseos por la avenida Quintana
hasta la calle Florida y también visita los «barrios distantes», como si de veras rechazase «el 
centro de la ciudad con sus calles intestinales, de fachadas mudas, de veredas angostas» e 
intransitables, con sedes de bancos y oficinas, por Corrientes, «donde pulsa violentamente esa
fauna atroz de factoría»” (IX, 228).

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  03/07/17  13:42  Página 39

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



En la transcripción, se han mantenido los rasgos estilísticos de los autores
(p. e., en el caso de Ortega: flúido, rigoroso) incluyendo resaltes expresivos 
(p. e., mayúsculas enfáticas), así como las peculiaridades morfológicas y sin-
tácticas (leísmos, laísmos, concordancias ab sensum, pares de términos con y sin
consonantes implosivas del tipo substancia/sustancia, obscuro/oscuro, etc., y otros
rasgos propios de la ortografía del siglo pasado) y las distintas grafías en nom-
bres de personas y lugares siempre que no sean una errata evidente. Se han
normalizado los usos gráficos sin trascendencia fonética, pero se ha respetado
la variación que en algún momento de la historia de la escritura haya podido
tener relevancia fónica. Se mantienen las grafías que indican una falta de 
distinción fonémica tanto si emplean el grafema que indica la articulación del 
sonido en cuestión como las grafías que indican la falta de distinción mediante
hipercorrección. Se mantienen también las grafías que pueden ser indicadoras
de una pronunciación particular, así como reflejo de la reproducción de la 
oralidad de la lengua popular o hablada. Se mantienen las grafías propias de
sistemas ortográficos distintos del académico y aquellas extrañas a la norma
actual que pueden ser reflejo de la reciente adopción de un extranjerismo y el
progreso de su adaptación al español. Se ha modernizado la acentuación en ca-
sos como fué/fue, guión/guion y otros similares.

Las palabras o expresiones breves en lenguas distintas al español se seña-
lan en cursiva, incluso cuando no están resaltadas en la carta. Todo resalte de
los autores se señala en cursiva.

Se ha evitado al máximo la intervención del editor en el texto, de modo que
se mantiene la versión original incluso cuando se ha detectado algún lapsus 
calami –generalmente de precisión de una fuente al citar el autor de memoria.
Estos lapsus se señalan en nota al pie.

Toda intervención de los editores en el texto se indica entre corchetes [ ].
Cuando una palabra o grupo de palabras ha resultado ilegible, se marca con
[ileg.]. Cuando se interrumpe el manuscrito, bien porque se ha dejado una frase
sin completar, bien porque falta alguna página o se han perdido unas líneas, 
se refleja con […].

Las palabras que aparecen de forma abreviada en el texto se desarrollan
incluyendo entre corchetes lo añadido por el editor, excepto las abreviaturas
más frecuentes en los epistolarios como “Ud.”, “D.”, “Dña.”, “M.”, “Mme.”,
“etc.”, “ptas.”, “cts.”, “s. r. c.” (“se ruega confirmación”), “q. b. s. m.” (“que
besa su mano”), que se mantienen. Las abreviaturas utilizadas en las fechas
se han desarrollado sin que se haya considerado necesario señalarlo entre
corchetes. Cuando las cartas no están fechadas, se señala entre corchetes [s.
f.] o se indica, también entre corchetes, la fecha que se colige de los datos de
la investigación.

40 José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  03/07/17  13:42  Página 40

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Todas las notas al pie, salvo que se indique lo contrario, son del editor. En
las mismas, se han anotado fechas, datos, personas aludidas, acontecimientos,
etc., que se piensa que hoy requieren una explicación para un lector común.

Respecto a la puntuación, se respeta esencialmente la que aparece en las
cartas, pero se ha ajustado cuando se considera que así se facilita la lectura.

El editor ha intentado intervenir en la edición sin marcar su impronta desde
un punto de vista interpretativo de la obra y de la biografía de los autores de es-
tos epistolarios, porque se trata de poner a disposición de los investigadores y del
público en general nuevas fuentes, la mayoría de ellas hasta ahora inéditas o muy
poco conocidas, que completan el corpus textual orteguiano al tiempo que dan
información de las personas con las que se carteó y de una época muy rica de
nuestra historia reciente.

41Presentación y edición de ROBERTO E. ARAS

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  03/07/17  13:42  Página 41

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:42  Página 42

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar
Epistolario (1942-1952)

[1]1

[De José Ortega y Gasset a Máximo Etchecopar]

República Argentina
[Estampillas: 2 de 1.000 Rs Brasil Correo. Matasellos ilegible]

Sr. Máximo Etchecopar
Juncal 721
VÍA AÉREA Buenos Aires

En el mar, 16 Febrero 19422

Querido Máximo: no quiero dejar de enviarle un recuerdo desde esta esca-
la de Río3. Salvo la detención de tres días a pocas millas de la Avenida Alvear4,
el viaje va con agua y cielo excelentes; mi salud perfecta.

Recibí por telegrama el visado para Portugal5. Todo va, pues, en forma. Mi
ánimo continúa en el mismo estado que estos últimos días –vacío que dejo
atrás, vacío que presiento adelante. Esto impide que aun estando bien de cuer-
po y de temple se me movilice el alma y se dispare el pensamiento. Este punto

1 Archivo de la Fundación José Ortega y Gasset – Gregorio Marañón (en adelante AO), sig.
CD-E/30. Carta y sobre me fueron facilitados generosamente por Dolores Etchecopar, hija de
Máximo. En la Fundación Ortega-Marañón no hay copia del sobre.

2 Esta carta es mencionada pero no reproducida en Jordi GRACIA, José Ortega y Gasset, ed.
cit., p. 570.

3 Ortega abandona el puerto de Buenos Aires el 9 de febrero de 1942 a bordo del barco
“Cabo de Hornos” con rumbo a Portugal.

4 La Avenida Alvear está ubicada en el barrio de Recoleta de Buenos Aires, desembocando
en el cementerio que le da nombre al barrio. Mide siete cuadras de largo y es la zona más exclu-
siva de la ciudad. Fue trazada por el entonces intendente Torcuato María de Alvear, que le otor-
gó el nombre de su padre, Carlos María de Alvear, por Ordenanza del 31 de enero de 1833.
Anteriormente se denominó “Progreso” (1879) y “Bella Vista” (1880). Paralela a ella se ubica la
Avenida Presidente Quintana donde, en el número 520, había vivido Ortega durante el último
tiempo en su tercera visita.

5 La idea de Ortega era radicarse en Lisboa.

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:42  Página 43

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



44 José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 44

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



45JOSÉ ORTEGA Y GASSET - MÁXIMO ETCHECOPAR

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

muerto es lo que hay que salvar pero temo que ha de pasar aún tiempo sin lo-
grarlo6. Pareja detención de todo mi ser es el efecto grave de cuanto me ha
acontecido en B[uenos] A[ires] el año pasado.

No deje de escribirme dándome noticias de cuanto usted juzgue que debo
estar enterado7.

Supongo que esta segunda parte del estío será para usted la más muerta por
la dispersión general que produce y la parálisis interior que suscita. Aproveche
para emborracharse con lecturas y con algún estudio.

Somos afortunadamente muy pocos pasajeros y ellos nulos.
Un abrazo de

Ortega

Fotografía de José Ortega y Gasset en una fiesta campera en “Acelain”, es-
tancia de Enrique Larreta, de blanco en el centro, con Máximo Etchecopar,
sentado con traje, y otros. Buenos Aires, enero de 1941.

6 Al estado de ánimo de Ortega en esta época nos hemos referido en la “Introducción” y fue
una de las causas principales para decidir el regreso a Europa.

7 Se refiere, seguramente, a las gestiones editoriales, pues Ortega había dejado a Máximo
Etchecopar como su apoderado frente a Espasa-Calpe Argentina.

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 45

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



[2]8

[De José Ortega y Gasset a Máximo Etchecopar]

Curaçao – 28 Febrero 19419

Querido Máximo: ¡llevamos diez y nueve días de viaje y nos encontramos
en el punto más hondo y neurálgico de él! Desde Montevideo la navegación ha
sido excelente de mar y de temperatura pero de una monotonía superlativa. El
pasaje no existe como no sea para quitarle a uno el reducto de la soledad.

Los torpedeamientos recientes en estos parajes han hecho el paso por esta
región sumamente peligroso y no ve uno el momento de estar fuera del Mar
Caribe con la proa ya dirigida resueltamente a Europa.

Los tres días de envaramiento me permitieron ver en Montevideo el artículo
de “Crítica”, última palabra que me ha llegado de la Argentina10. Cuando en una
ciudad se publica un periódico así, la ciudad vive envilecida. No necesito decir
que cuanto, puesto entre comillas, se me atribuye y que es un conjunto de imbe-
cilidades, no ha sido jamás ni escrito ni enunciado ni pensado por mí. Por cier-
tos detalles colijo que todo ello es una operación de María Rosa Alvear11, el 
sapo hembra de que gozan ustedes ahí.

Mi salud ha sido buena hasta hace tres días pero desde entonces no anda
bien. Es demasiado trópico y excesivo ecuador para un hígado claudicante.

Mañana vamos a La Guaira12 y el martes estaremos en Trinidad13 donde el

46 José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

8 AO, sig. CD-E/29.
9 Error de Ortega al consignar el año. Es 1942.
10 El diario Crítica fue un periódico argentino fundado el 15 de septiembre de 1913 por el

uruguayo Natalio Botana. Su época de esplendor la tuvo en la década de 1920 y en 1933 llegó
a tener un suplemento cultural denominado Revista Multicolor de los Sábados, con la dirección de
Jorge Luis Borges y Ulises Petit de Murat. Dejó de editarse el 30 de marzo de 1962. En la edi-
ción del 12 de febrero de 1942 se insinuaba que Ortega dejaba la Argentina bajo la protección
alemana, compartiendo la ideología nazi y como “refugiado vergonzante” del régimen franquis-
ta (véase Marta CAMPOMAR, Ortega y Gasset. Luces y sombras del exilio argentino. Madrid:
Biblioteca Nueva, especialmente el capítulo XXVI, pp. 410-411).

11 La mención de María Rosa Alvear parece equivocada. He constatado en el libro de Pedro
FERNÁNDEZ LALANNE, Los Alvear (Buenos Aires: Emecé, 1980), que no existía ningún miembro
de la familia con ese nombre. Lo más probable es que se tratara de María Rosa Oliver (10 de
septiembre de 1898 – 19 de abril de 1977), escritora, ensayista y activista política, amiga 
de Victoria Ocampo y cofundadora de Sur. Marta CAMPOMAR en su libro sobre el exilio orte-
guiano la menciona explícitamente como la incitadora (quizás redactora) del artículo del diario
Crítica.

12 La Guaira es un puerto que se encuentra en la costa norte de Venezuela sobre el mar
Caribe, a 30 kilómetros de Caracas.

13 Trinidad es una isla del mar Caribe, la mayor de la república de Trinidad y Tobago y de
las Antillas Menores. La capital de la isla y del país es Puerto España, situado en el noroeste.

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 46

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



control inglés nos detendrá por lo menos dos jornadas. La llegada a Lisboa no
creo que sea antes del 15. Note usted que en todo el viaje solo habremos baja-
do a tierra unas horas en Río14.

Nos desespera llevar tanto tiempo sin noticias de los nuestros.
Confío en que usted y su familia y los amigos anden bien.
Un abrazo de

Ortega
Cariñosísimo recuerdo y saludos a su madre de Rosa.

47JOSÉ ORTEGA Y GASSET - MÁXIMO ETCHECOPAR

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

14 Se refiere a la ciudad de Río de Janeiro, en Brasil.

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 47

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



[3]15

[De José Ortega y Gasset a Máximo Etchecopar]

Compañía editora ESPASA-CALPE ARGENTINA, S.A.
Calle Tacuarí 328 – Teléfono: Defensa 34-0074 – Buenos Aires

E C A

Señor
Máximo Etchecopar
Juncal 721, Piso 5°

C A P I T A L
- - - - - - - - -

Avenida 5 de Outubro n° 10–16 Lisboa 5 Diciembre 1943

Querido Máximo: ¡ya era hora! Dos años de silencio. Espero que ni por un
instante haya admitido Ud. que este silencio se debe a olvido, falta de cariño,
desidia u otra causa cualquiera de orden inferior y que no procede de plena y
resuelta deliberación. Precisamente el caso de mi silencio hacia Ud. aclara pa-
radigmáticamente las causas de mi universal silencio durante todo este tiempo.

Tienen Uds. que representarse la cuestión que me planteaba escribir, en sus
concretas condiciones. Yo no podía escribir a unos sin escribir a otros, lo cual
no significa democracia alguna sentimental y falta de jerarquía en mis afectos.
Pero cualesquiera sean mis preferencias es evidente que no pocas personas de
ahí tenían, en efecto, derechos mayores o menores a que yo les escribiese.
Quiero hacer constar que reconozco todos esos derechos, que los acato y que
precisamente por eso he tenido que tomar la resolución radical de no escribir
a nadie ya que había motivos para no hacerlo en algunos casos.

48 José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

15 AO, CD-E/31. Esta carta –que efectivamente le llegó al domicilio a Etchecopar– fue mecano-
grafiada con algunos textos agregados a mano. Sin embargo, en la Fundación Ortega-Marañón
(CD-E/31(a)), se encuentra también un borrador manuscrito (letra de Rosa Spottorno) con
numerosas tachaduras y correcciones que dan cuenta de la importancia que le atribuía Ortega
a la presente redacción y especial cuidado en la elección de las palabras que utilizó. En el archi-
vo también se registra una copia mecanografiada (CD-E/33). El acceso a la carta original me fue
facilitado por la Sra. Dolores Etchecopar, hija de Máximo, quien conserva esta nota y la ante-
rior, de fecha 16 de febrero de 1942. Agradezco públicamente su generosa colaboración para la
edición de este epistolario.

16 Es el domicilio de Ortega en Lisboa.

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 48

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Ahora bien, estos motivos son los que me interesa aclarar y muy especial-
mente en el caso de Ud. porque es donde más acusadamente se manifiesta. En
efecto, aparte el gran cariño que le tengo, la gratitud intensa que le debo –afec-
to y gratitud que no han hecho sino condensarse con el tiempo como los vinos
generosos en la bodega– había razones de extremo egoísmo que reclamaban ha-
berle yo escrito al ser Ud. quien quedaba representando ahí mis materiales y
urgentes intereses. Pero aun hay más. Como enseguida verá, esos intereses,
durante las semanas de mi viaje marítimo, habían padecido una nueva injusta
complicación que llevaba al colmo –y en el mismo estilo– los que durante todo
el año 1941 me habían atormentado ahí. Esa complicación, como verá, me ha
traído graves perjuicios durante todo el 1942. Sin embargo, yo no le he escrito a
Ud. Desearía que hiciese Ud. ver la ejemplaridad del caso para que los demás
excelentes amigos comprendan mi silencio. La causa de este ha sido lisa y lla-
namente la necesidad en que me sentía de cortar radicalmente las preocupa-
ciones y malos humores que hicieron del año 41 algo sin ejemplo en mi vida,
incomparable con cualquier otro instante de mi existencia. Ahora bien, yo no
podía escribir a los amigos y callar sobre todo eso, contribuyendo así a dar la
impresión de que “todo eso” había sido cosa de poca importancia y fácilmente
olvidable. Los hombres, aun los mejores, propenden demasiado a olvidar el 
pasado absurdo, sobre todo cuando lo ha padecido el prójimo. Pero yo no
acepto esta obliviscencia, antes bien, por razones muy hondamente científicas,
creo que lo esencial del hombre es la memoria y que el grado de humanidad de
cada persona se mide por la memoria que sepa tener de cuanto él ha dicho y
hecho, oído decir a otros o presenciado, de lo que pasó y de lo que dejó de 
pasar, aunque debiera. No podía yo, pues, escribir a los amigos sin volver una
vez más sobre todas aquellas penosas incidencias lo cual me obligaba a seguir
prisionero de ellas en vez de aprovechar la única ventaja de la enorme distan-
cia a que me hallaba de Uds., a saber: romper de raíz con mis preocupaciones. 
Ya que esto no compensase mi nostalgia de Uds. era siquiera un tanto a mi fa-
vor. Ya que no podía gozar de Uds. me convenía quedar, al menos, libre de
aquellas obsesiones.

Y ahora va Ud. a tener la confirmación más concreta y precisa que cabe de
cuanto acabo de decir. Otras cosas son más largas o más difíciles de contar, por
lo mismo conviene aprovechar esta para que le sirva de ejemplo.

Recordará Ud. que cuando decidí venir aquí me encontraba en la situación
económica más desesperada: literalmente no tenía un centavo. Ello me obliga-
ba a buscar medios para hacer el costosísimo viaje y para afrontar la vida aquí
durante los primeros meses pues yo no tenía la menor idea de cómo iba a 
poder existir en Portugal. (Y, en efecto, de Portugal como tal Portugal, al cabo
de dos años, no he extraído un solo cobre). ¿A quién recurrir? Este último pro-

49JOSÉ ORTEGA Y GASSET - MÁXIMO ETCHECOPAR

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 49

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



blema de mi vida argentina es un símbolo de lo que todo el año 41 había sido
para mí, pues me vi obligado a recurrir al propio Calpe17, a pesar de su incali-
ficable conducta conmigo. Tuve que tascar el freno y humillarme a pedirle un
anticipo de 10.000 pesos.

Como compensación entregaba yo todos los ingresos de mis libros y de la
Revista –bloque que representaba una cuantía de volúmenes muy respetable
(no olvide Ud. nunca esta observación cuantitativa)– hasta enjugar aquella ci-
fra según documento que Ud. conoce. Todo ello debió hacerse hacia 1° de Fe-
brero de 1942. Pues bien, al llegar aquí en 21 de Marzo lo primero que me comu-
nicaron mis hijos fue que en primeros de Febrero Calpe-Madrid había recabado
cobrarse en España del anticipo por lo cual mis hijos tuvieron que hacer a ma-
tacaballo la edición de un libro mío que yo tenía en reserva18 precisamente por
si mi vida en Portugal se hacía, como era probable, difícil. Luego Olarra19 había
comunicado por cable a Madrid la cuestión del anticipo que me hacía.

50 José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

17 Espasa-Calpe nace de la fusión de la editorial Espasa –fundada por José Espasa Anguera
en 1860– y Compañía Anónima de Librería, Publicaciones y Ediciones, C.A.L.P.E. –fundada
por el ingeniero vasco Nicolás María Urgoiti en 1918. Calpe ya tenía una representación en
Buenos Aires desde 1923. Para ampliar la historia de Calpe, cfr. Juan Miguel SÁNCHEZ VIGIL,
“La editorial CALPE y el Catálogo general de 1923”, Documentación de las Ciencias de la
Información, vol. 29 (2006), pp. 259-277. El 30 de diciembre de 1925 se firma la escritura de la
sociedad Espasa-Calpe S.A. y Ortega extiende la colaboración que ya venía prestando en El Sol
a las nuevas colecciones de la editorial naciente. Incluso, cuando se trata de expandir la influen-
cia de la editorial en Sudamérica, Ortega le escribe a Coriolano Alberini el 29 de marzo de 1921,
anticipándole un viaje de Julián Urgoiti para que le dispense su acogida y orientación en Buenos
Aires (cfr. Roberto E. ARAS (ed.), “José Ortega y Gasset – Coriolano Alberini. Epistolario
(1916-1948)”, Revista de Estudios Orteguianos, 30 (2015), p. 55).

18 Se trata de Teoría de Andalucía y otros ensayos (1942), publicado por Revista de Occidente.
Es una recopilación de dos artículos aparecidos en el diario madrileño El Sol en 1927.

19 Manuel Olarra Garmendia nace el 7 noviembre de 1896 y muere el 9 enero de 1987.
Habiendo comenzado su labor en la Papelera Española, luego pasa a la editorial Calpe para,
finalmente, participar en la fusión con Espasa en calidad de apoderado de Calpe en 1925.
Nicolás María Urgoiti, director de Calpe antes de la fusión, lo propone como encargado de ges-
tionar las relaciones entre España y América. Olarra junto a Pedro Coll, apoderado de Espasa,
diagraman la nueva empresa en Madrid que continuará el gran proyecto de la Enciclopedia
Universal Ilustrada. A él también se le encargó un papel decisivo en la reestructuración de la dele-
gación de Buenos Aires durante la Guerra Civil española, gerenciamiento que se extendió luego
a otros países del cono sur. Su responsabilidad principal consistía en el contacto con los autores
y también en la selección de obras. De esta forma, inicia en octubre de 1937 su etapa de editor
en Hispanoamérica, con el respaldo de la casa matriz que autoriza el estatuto legal de una
Sociedad Anónima Argentina en la que Olarra asume el cargo de director en las sedes de
Argentina y México. Al finalizar la Guerra Civil, Olarra está perfectamente instalado en Buenos
Aires, donde se había iniciado el proyecto de la Colección Austral, que tuvo un gran éxito. En
estos años la editorial publica diversas obras, como el Diccionario Enciclopédico Abreviado, y colec-
ciones de calado científico, filosófico y literario, como la colección “Grandes Obras Actuales”,
“Historia y Filosofía de la Ciencia”, “Grandes Biografías”, etc. En 1951, Olarra, que tenía res-
ponsabilidad en Buenos Aires y en México, es secundado en Buenos Aires por Ramón García

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 50

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



No sé si se hace Ud., desde luego, cargo de la gracia especial que esto tenía.
Pues resultaba que, por tercera vez (las otras dos fueron mis dos intentos de cré-
dito en bancos ahí20) por las razones más imprevisibles, me encontraba con 
haber tenido que dar doble garantía por un solo y mismo préstamo. El Destino
continuaba ejercitando sobre mí el propio estilo con que durante más de un
año me había perseguido. Yo me limité a escribir inmediatamente unas líneas a
Olarra comunicándole lo que mis hijos me habían notificado. Lo natural hu-
biera sido que Calpe-Madrid hubiese a su vez comunicado por cable a Olarra
la nueva situación y no estoy seguro de que no lo hiciera en su hora, pero el he-
cho es que hasta el 6 de Junio no comunica a Ud. el traspaso y que durante 
todo el año 1942 he tenido en suspenso mis ingresos de Calpe-Argentina, por un
lado, y el cobro de varios libros y de todos los pagos de Calpe-Madrid a la Re-
vista de Occidente (por tanto los ingresos de mis hijos) por otro –o lo que es
igual, que lejos de ser ellos quienes me hacían a mí un anticipo he sido yo quien
se los ha hecho a ellos. La cosa era tan enorme que si yo no hubiera echado un

51JOSÉ ORTEGA Y GASSET - MÁXIMO ETCHECOPAR

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

Adamuz y por su hijo Rafael Olarra. Se retira de Espasa-Calpe Argentina a finales de los años
sesenta y regresa a Madrid, donde pasa a formar parte del Consejo de Administración de la
empresa española. Cfr. Ainhoa RODRÍGUEZ LEAL, “Semblanza de Manuel Olarra Garmendia
(1896-1987)”, [en línea] en Portal de Editores y Editoriales Iberoamericanos (siglos XIX-XXI) – EDI-
RED. Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2016. Dirección URL: http://www.cer-
vantesvirtual.com/obra/manuel-olarra-garmendia-1896-1987-semblanza/. [Consulta: 16 de
marzo de 2017]. Ver también Rafael OLARRA JIMÉNEZ, Espasa-Calpe. Manuel Olarra, un editor con
vocación hispanoamericana. Buenos Aires: Dunken, 2003, especialmente pp. 27-33.

20 En este asunto conviene confrontar la queja de Ortega con el relato del hijo de Manuel
Olarra, Rafael Olarra Jiménez, quien presenta la situación de la búsqueda de un crédito con
estas palabras: “Por cierto que respecto a Ortega, este profundo y original pensador, que captó
tal vez como nadie algunos rasgos de la personalidad de los argentinos y que ha dejado mar
cada una huella en tantos intelectuales del país, tenía un estilo literario de una belleza y una 
claridad imposible de encontrar en otros filósofos. Pero, como a menudo ocurre con los que se
mueven en el campo de las ideas, no tenía igual claridad para las operaciones comerciales. Así
es como, continuando en Buenos Aires la relación casi cotidiana con Manuel Olarra que se plas-
maba en valiosas sugerencias de títulos y autores, concibió un grandioso plan de publicaciones
que el editor no encontraba viable. Pero no le era fácil rechazarlo dada la posición y consi-
deración de que gozaba en la empresa. Así que opuso la insuficiencia de recursos para ese
emprendimiento. Ortega, rechazó las objeciones arguyendo que para eso estaban los bancos y
pidiendo una entrevista con el que Espasa-Calpe operaba. Y así fue como ambos, Olarra y él,
fueron a visitar al entonces Gerente o Presidente del Banco City en Buenos Aires, Sr. Fernando
Carlés. Ortega expuso su proyecto, la entrevista transcurrió amablemente y cuando Olarra vol-
vió a su oficina en la calle Tacuarí, muy preocupado, sonó el teléfono apenas entraba. Era Carlés
para decirle que el plan era disparatado, que se quedara tranquilo que no habría financiamiento
pa-ra el mismo” (Rafael OLARRA JIMÉNEZ, ob. cit., pp. 35-36). El otro intento al que se refiere
Ortega, lo realizó “por medio de un amigo suyo cercano a los círculos financieros, Ernesto
Hueyo”, en que “solicitó al Banco de la Nación 30.000 pesos con ese objetivo [creación de una
editorial], pero al no tener bienes raíces y sin las garantías adecuadas, no se le otorgó préstamo
alguno” (Carta de Ortega a Rafael Vehils, 11 de agosto de 1941, citado en Tzvi MEDIN, Ortega
y Gasset en la cultura hispanoamericana. México: Fondo de Cultura Económica, 1994, p. 130).

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 51

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



telón metálico que me separase en absoluto de pensar en esos asuntos, más irri-
tantemente complicados aun por la tardanza en las comunicaciones postales,
no habría podido restaurar mi temple y mi humor21. Ahora bien, si yo le escribía a
Ud. una palabra de cariño, no tenía más remedio que añadir muchas otras poniéndole 
a Ud. en autos de toda esa lamentable historia so pena de que al silenciar esto pareciese
que daba por buena esta postrera conducta de Calpe.

He ahí, querido Máximo, explicado con todo su detalle por qué no le he es-
crito a Ud. Las condiciones precisas de la historia le dan, repito, carácter de
paradigma para que aclare Ud. a Bebé22, Fernando23 etc. etc. el motivo de no
escribirles a ellos. Pues en sus casos hubiera habido que entrar en historias
aunque menos precisas y más largas de referir, no menos penosas.

Pero si la narración anterior va hecha primero con esa finalidad general de
servir como ejemplo para hacer inteligible mi silencio, claro es que tiene ade-
más la misión ineludible de que reanudemos la conversación sobre mis asuntos
con Calpe, de los cuales es Ud. mi representante. Por eso continuo ahora com-
pletando cuanto sobre ellos tengo que decir.

52 José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

21 Marta CAMPOMAR recupera un diálogo epistolar de Ortega con Lorenzo Luzuriaga indi-
cando que “Luzuriaga, percatándose de que detrás del retraimiento de Ortega estarían sus
«asuntos editoriales», con cariño le ofrece desde Tucumán su ayuda, según consta en carta del
13 de agosto de 1941, a la que responde Ortega desde Buenos Aires el 20 de octubre que 
estaría en «lo más grave y desazonador» de su lucha con Olarra sin saber cómo interpretar su
conducta y sin poder concretar proyectos o ediciones. Su amigo lo anima quejándose del 
«creti-nismo inconcebible» de esos señores de Calpe y asegurándole a Ortega que si tuviera
dinero disponible apostaría al éxito de la nueva editorial que Ortega pusiera en marcha [4 de
octubre de 1941]”, en “El exilio argentino en la correspondencia de Ortega y Gasset: la crisis 
de las etimologías”, Revista de Estudios Orteguianos, 20 (2010), pp. 144-145.

22 Elena “Bebé” Sansinena de Elizalde nació el 14 de junio de 1882 y falleció el 28 de diciem-
bre de 1970. Fue presidenta de la Asociación Amigos del Arte (1926-1944) (cfr. Verónica MEO

LAOS, Vanguardia y renovación estética – Asociación Amigos del Arte (1924-1942). Buenos Aires:
Ediciones Ciccus, 2007), y condecorada con la Legión de Honor y la Cruz de Oro al Mérito de
Austria. Era hija de Francisco Sansinena Jarcquemand y de Agustina Luro Pradere, hija, a su
vez, del fundador de la ciudad de Mar del Plata. Se casó el 11 de mayo de 1903 con Luis
Francisco Silverio de Elizalde Leal (quien nació el 20 de junio de 1872 y falleció en Buenos
Aires el 19 de agosto de 1949), abogado, magistrado, profesor de historia del Colegio Nacional
Mariano Moreno, defensor de pobres y ausentes, agente fiscal en lo criminal (1931), Juez del
Crimen (1937-1943). Tuvieron cinco hijos. Cfr. Los Elizalde. Dos siglos y medio de historia y tradición.
LARA Producciones Editoriales, 2005, especialmente el capítulo IV. La familia poseía la estan-
cia “Dos Talas” y, según relata Juan José SEBRELI (Cuadernos. Buenos Aires: Sudamericana,
2011), “la estación ferroviaria Sevigné se construyó especialmente para los que iban a la estan-
cia ya que nadie más vivía por esos lugares. Se decía que cuando llegaba Bebé Sansinena, el jefe
de estación hacía desplegar sobre el pastizal una alfombra roja hasta la entrada del casco. La
alfombra sobre la pampa, más allá de sus intenciones ceremoniales, resultaba tan surrealista
como el piano sobre los Alpes que reclamaba Rimbaud”.

23 Fernando de Elizalde Sansinena, hijo menor de Elena, nació el 5 de julio de 1915 y falle-
ció el 23 de abril de 1989; se casó el 1 de diciembre de 1943 con Inés Dari Larguía.

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 52

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



No sólo demoró inaceptablemente Olarra el libertar mi garantía dada a él y
que, como Ud. ve, en realidad desde Febrero mismo era ya indebida puesto que
se había dado otra en Madrid, sino que dejó de cumplir la promesa que me ha-
bía hecho de enviarme copia de las liquidaciones semestrales cuyos originales
supongo daría a Ud. Trajo ello consigo que yo no pudiera entender ninguna de
las cartas que durante 1942 y los primeros meses del año corriente me ha 
escrito. Esta comprensión me era especialmente difícil porque, al no enviarme
esas liquidaciones, no podía reconstruir yo –que he dejado a Ud. casi todos mis
papeles– por qué resultaba debiendo a Calpe en Enero de 1942 -6.536 pesos. Yo
recordaba 3.290 del “Conocimiento del Hombre” y registro a mi nombre del 
título Revista de Occidente más algún gasto menudo. Solo al llegarme copia de
las dos liquidaciones del 42, hace tres meses, he visto por qué, en efecto, debía
yo 3.240 más. (Este punto del no envío al tiempo debido y el envío inesperado
ahora, son un buen ejemplo de comportamiento que pone nervioso. Pues note
que durante 1942 y comienzos de este mi situación era grave y me hallaba a
enorme distancia postal de la única fuente normal de ingresos. Si se salta uno
estos que parecen detalles, todo parece maravilloso y todos unos santos). Quie-
ro hacer constar que estas quejas no implican sospecha ninguna de irregularidad
en las cifras que Calpe da. En este punto quiero que no haya equívoco porque
considero que las cuentas de Calpe son siempre muy precisas y serias en lo que
tienen de cuentas es decir, de cifras hasta el punto de que me fio más de las suyas
que de las mías. Pero las cifras tienen un lado que no es aritmético sino jurídi-
co o simplemente de buena fe o mala intención humanas. Y esto es ya otra
cuestión porque es materia opinable.

Conviene hacer constar, pues, que ni yo he recibido precisión sobre esa
deuda ni me han sido enviadas copias de las liquidaciones de 1942 –según 
habíamos acordado– hasta Agosto de 1943. Como Ud. no podía tener al dedillo
todas estas cuestiones, tal vez creyera que se estaban portando conmigo 
ejemplarmente durante todo ese tiempo siendo así que su conducta sabían ellos
muy bien que no era la debida. Esta falta de envío de las liquidaciones era tan-
to más grave cuanto que ya la de Octubre 1941 resultó –por vez primera du-
rante mis relaciones con Calpe– que no arrojaba saldo a mi favor. Y, en efecto,
contando desde ella ha habido cuatro liquidaciones o sea hasta la de Abril 1943
inclusive que, por haches o por erres, no han dado saldo a mi favor. Es más,
todavía en la liquidación que acabo de recibir –Octubre 1943– hay todavía una
partida de 743$ que pertenece a mi deuda en Enero 1942. ¡Restemos esta cifra ahora
(liquidación Octubre 1943) enjugada de la cifra de deuda en Enero 1942 y te-
nemos: 5.942. Reste, a su vez, 4.360 de reediciones hechas entre mi partida Fe-
brero 42 y Julio 42, quedan: 1.582. Es decir, que entre Enero 1942 y Abril
1943 no da esa masa de libros ni esa cifra!

53JOSÉ ORTEGA Y GASSET - MÁXIMO ETCHECOPAR

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 53

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Yo le agradecería mucho que en una etapa en que esté Ud. un poco menos
abrumado de trabajo, hiciese Ud. un estudio sobre lo que ha pasado en estos 
dos años. Esto supone: hacer fichas de cada obra –mía o de la Revista– que ha-
ya publicado Calpe-Argentina desde que empezó a publicar obras de que soy 
autor o propietario, anotando: 1º- tanto por ciento acordado en contrato o carta
mía a Calpe. Para ello debería Calpe mostrarle los documentos correspondien-
tes. 2°- Reediciones que se han hecho –especialmente en los dos últimos años. 3°-
estado de pagos en relación con los contratos o cartas cuasi-contractuales.

Sobre esta base podría Ud., en conversaciones con Olarra, intentar escla-
recer el porqué de las –por lo visto– escasas ventas desde el 2° semestre de
194124, fenómeno que contrasta con el aumento enorme de venta de mis libros
en todo el mundo, hasta el punto de ser yo hoy el escritor filosófico que vende
más en Norte-América, Alemania, Hungría, Países Escandinavos y empieza a
serlo en Inglaterra y Francia. En España se venden también hoy más que nun-
ca. (Añado ahora, fuera de esta cuestión administrativa, que debe Ud. tomar
nota de este hecho porque él precisa a Ud. que su amigo Ortega tiene por 
delante la etapa más activa y destacada de toda su vida. Pero no quiero aún 
entrar en detalles sobre esto. La sorpresa ahí va a ser enorme y muchos harán
pésimas digestiones).

Con esto termino, por ahora, mis consideraciones sobre este asunto.
Vamos ahora a otros temas.
Ante todo quiero expresar mi aprobación a todos los pasos que ha dado Ud.

hasta aquí en relación con Calpe sobre asuntos míos. Muy especialmente se re-
fiere esta aprobación al permiso para las reediciones que se han hecho. Esta
aprobación va ampliada a todas las que se quieran hacer y que, a juicio de Ud.,

54 José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

24 En efecto, la información de que dispone Ortega contradice las propias afirmaciones de la
Cámara Argentina del Libro que se enorgullece al constatar que “el movimiento editorial argen-
tino ha conseguido verdadera primacía en el mercado librero de todo el continente, colocándo-
se el país en posición privilegiada como exportador de libros, lo cual aparece evidente a poco
que se atienda a los guarismos de volúmenes despachados por vía postal, que ha hecho conocer
recientemente la Dirección General de Correos y Telégrafos de la Nación. La cifra oficial de que
más de 10 millones de ejemplares de libros impresos en el país fueron remitidos por intermedio
de las oficinas postales, durante el año 1942, habla con elocuencia irrefutable. Los pueblos de
nuestro idioma satisfacen sus apetencias intelectuales mediante las ediciones que salen a milla-
res de las prensas argentinas, correspondiendo destacar que estas ediciones han logrado im-
ponerse por la seriedad de los procedimientos editoriales, el noble progreso gráfico del libro
nacional y la conveniencia de los precios, que no tienen posible parangón con los que caracteri-
zan a otros centros editoriales” (cfr. Cámara Argentina del Libro, Memoria y Balance, ejercicio
1942-1943, p. 7, citado por Alejandra GIULIANI en “El mercado interno en la edad de oro del
libro argentino. Libros y Primer Peronismo”, [en línea] en Cultura editorial. Cátedra libre de edición
y proyecto social Boris Spivakow, 1 (2017). Dirección URL: http://culturaeditorial.org/el-mercado-
interno-en-la-edad-de-oro-del-libro-argentino-libros-y-primer-peronismo/. [Consulta: 16 de
marzo de 2017]).

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 54

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



no se aparte demasiado, en cualquiera de sus términos, de las hechas hasta
aquí. En el caso de convenirle a Calpe alguna innovación, que de buena fe pue-
da considerarse como importante, conviene que se me proponga previamente.
Todo lo dicho vale también para los libros de la Revista.

Deben serme enviados por Calpe, directamente, los ejemplares que me co-
rrespondan de todas esas ediciones. En cuanto a los de las reediciones hechas
entre mi salida de ahí y la fecha actual, que según me escribe Olarra le han si-
do entregadas a Ud., le agradeceré que me los envíen a mi nueva dirección
arriba indicada. Le ruego que se la comunique a Calpe. Los gastos de este en-
vío, como los que por cualquier otro motivo tenga Ud. que hacer, en sus ama-
bles y generosos trabajos para auxiliarme, deberán serle a Ud. sufragados por
Espasa-Calpe-Argentina que los descontará de mi saldo favorable; muy espe-
cialmente debe hacerse esto con la cantidad que Ud. pagase al notario que 
hizo mi poder a Ud. y que por no conocer Ud. los honorarios al tiempo de par-
tir yo, no fue pagado por mí. Esta indicación debe valer como ruego formal he
cho en esta carta por mí a Espasa-Calpe para que lo ejecute. En rigor, no ha-
ría falta esta declaración mía porque demandas de ese tipo me parece que 
entran rigorosamente en las atribuciones que mi poder concedía a Ud. Con-
viene que lo antes posible renueve Ud., también, el registro a mi nombre del 
título “Conocimiento del Hombre”. El coste de esta inscripción debe ser satis-
fecho por el mismo procedimiento.

Urgiría también que comunicase Ud. a Desclée de Brouwer y Cía. edito-
res25 –Santiago del Estero 907, Buenos Aires– que el libro de J. Huizinga Oto-
ño de la Edad Media26 fue publicado por mí en la Revista de Occidente hace 

55JOSÉ ORTEGA Y GASSET - MÁXIMO ETCHECOPAR

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

25 La fundación de la casa editorial Desclée de Brouwer et Compagnie se produjo en Bélgica
en 1877 por iniciativa de Henri y Jules Desclée a quienes se asoció Alphonse de Brouwer, pro-
pietario de una peletería. Comenzaron su labor imprimiendo obras de San Agustín destinadas a
apoyar los esfuerzos de la sociedad San Juan Evangelista de Desclée. Esta iniciativa coincide
con un tiempo de desarrollo de la industria en Bélgica, de escolarización progresiva y de edicio-
nes católicas. Instalados en Francia se la conoció como una “editorial pontificia” por publicar los
libros para el clero. Después de la Primera Guerra Mundial ganaron prestigio internacional gra-
cias a autores como Jacques Maritain y Etienne Gilson. Sus catálogos se enriquecieron con
colecciones que representaban la “renovación católica”, como Cuestiones disputadas, Elegir,
Tiempo y rostro, Biblioteca francesa de Filosofía y, desde 1932, con la revista Esprit. Su edición
de la Santa Biblia fue un éxito mundial y requirió ser traducida a muchos idiomas. La editorial
se instaló en Bilbao (1945), Buenos Aires, Utrech, Nueva York y Montreal, y desarrolló una
cadena de librerías en Bruselas, Lovaina, Utrech y Breda.

26 Johan Huizinga fue un filósofo e historiador holandés que nació el 7 de diciembre de 1872
y falleció el 1 de febrero de 1945. Inició su actividad docente en 1897 y a partir de 1905 en la
Universidad de Gröning, y luego, desde 1915 hasta 1942, en la Universidad de Leiden. Fue
miembro de la Academia de Ciencias de Holanda y presidente de la sección de Humanidades de
la Real Academia de Holanda. En 1942, cuando las fuerzas de ocupación alemanas cerraron la
Universidad de Leiden, fue detenido y encarcelado, desterrándolo finalmente a Overijssel y

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 55

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



muchos años27, ha sido reeditado ahora y, sigo siendo propietario de los dere-
chos para su versión en castellano. Pretende publicarlo él.

Por vez primera desde que salí de ahí he tenido en estos últimos tres meses
un ingreso importante de Espasa-Calpe-Argentina debido a las reediciones úl-
timamente hechas y resultado de la liquidación de Octubre último que acabo
de recibir. Me llegaron en Octubre 15.800 escudos y ahora 12.742. En carta de
2 de Agosto de Olarra confirmada en otra de 9 de Octubre se me dice que la
primera cantidad corresponde a 3.000 pesos. En cuanto a la segunda no sé aun
a qué atenerme pues se me habla del envío seguro de 1.860 pesos y el mera-
mente probable (por razones legales) de 311 pesos más. Esto se ha aclarado
con posterioridad. Ahora bien, me encuentro con que no veo claro el tipo de
cambio a que han sido hechos cada uno de estos envíos. El primero resultaría
a unos 5,26 escudos por peso, lo que me parece un poco bajo. Ahora bien, Cal-
pe me ha obtenido siempre buenos cambios. Convendría que me lo aclarase es-
to Olarra en alguna carta. Espero, pues, que se anime ahora un poco esa fuente
de ingresos. Desearía que, si no tiene Espasa-Calpe inconveniente ninguno, me
hiciesen –puesto que no parece haber ahora saldo deudor por mi parte– el en-
vío de cantidades que provienen de reediciones o mitades de edición u otros
conceptos de este tipo, cuando la causa se produjese sin esperar a la liquida-
ción dejando, como envíos resultantes de éstas, lo que proviniese de ventas por
ejemplar vendido.

Ignoro si han llegado ahí las cosas mías publicadas en España desde Fe-
brero 1942. Son estas: Teoría de Andalucía, Esquema de las Crisis, Historia como
Sistema28, el prólogo de casi 100 páginas al libro de caza del conde de Ye-

56 José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

Güeldres hasta su muerte. La mayor parte de sus trabajos se centran en la historia de Francia y
los Países Bajos en los siglos XIV y XV, a lo que hay que añadir estudios sobre la literatura 
y cultura de la India y la biografía Erasmus (1925) entre otros trabajos históricos. Sin embargo,
la gran fama de Huizinga se debe a dos de sus obras: El otoño de la Edad Media (Herfsttij der
Middeleeuwen) de 1919, muy valorada por Ortega, y Homo Ludens, de 1938.

27 Johan HUIZINGA, El otoño de la Edad Media. Estudios sobre las formas de la vida y del espíritu
durante los siglos XIV y XV en Francia y en los Países Bajos, traducción del alemán de José Gaos, 2
vols. Madrid: Revista de Occidente, 1930.

28 Teoría de Andalucía y otros ensayos (VI, 173-265) fue publicado por Revista de Occidente,
Madrid, 1942. Previamente “Teoría de Andalucía” apareció en entregas periodísticas: “Teoría de
Andalucía. Preludio”, El Sol, 9 de abril de 1927; “Teoría de Andalucía. El ideal vegetativo”, El
Sol, 30 de abril de 1927; “Ideas de Andalucía” se repite en La Nación (Buenos Aires), 8 de mayo
de 1927, junto con “Teoría de Andalucía”, La Nación (Buenos Aires), 5 de junio de 1927. Esquema
de las crisis y otros ensayos (Madrid: Revista de Occidente, 1942) es la publicación parcial de lo
que luego sería el texto de En torno a Galileo (VI, 367-506). Incluye las lecciones V, VI, VII y VIII
del curso explicado en 1933 en la Cátedra Valdecilla de la Universidad Central. Se publicó ante-
riormente en entregas del diario argentino La Nación entre el 21 de mayo y el 7 de octubre de
1933. Respecto a Historia como sistema y Del Imperio romano (VI, 43-132), “Historia como sistema”
(VI, 43-81) nace del artículo “History as a system”, publicado en Philosophy and history. Essays pre-

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 56

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



bes29 y el prólogo sin firmar pero que es, tal vez, lo más cuidado que he hecho
en los últimos tiempos, al libro de aventuras Alonso de Contreras publicado por la
Revista de Occidente30. Ahora van a salir en un libro titulado Dos Prólogos el del
libro de caza y el hecho para la historia de la Filosofía de Brehier que salió ahí31.

Apenas llegué aquí encontré inmediatamente facilidades plenas y absoluta-
mente a mi discreción para fundar una editorial. Esas facilidades provenían de
elementos españoles residentes aquí. La conveniencia de atar una porción 
de cabos de orden legal, aduanero, etc. más las largas interrupciones de los dos
veranos pasados aquí, demoraron la aparición del primer volumen de esa edi-
torial que no he podido denominar “Ediciones de la Revista de Occidente” por-
que ya hay aquí una editorial portuguesa que se titula “Occidente”. Le he 
dado, pues, el nombre de editorial “Azar”. La creación de esta editorial riza el
rizo de toda una etapa de mi vida que ha girado en torno al afán de lograrlo32.
Por ese afán tuve que padecer tanto ahí durante más de un año. De esos sufri-
mientos lo más grave es lo irremediable –la pérdida de tres años críticos para 
mi propósito. Al nacer ahora, por fin, nace ya un poco tarde y no dará tiempo
a producirse alguno de los efectos que yo me proponía, si bien creo que se 
lograrán otros y, desde luego, la porción de los previstos ahí que no tienen 
carácter tan circunstancial. Al terminar, pues, este proceso de tres años con-
viene recalcar el contraste entre lo acaecido ahí y lo acaecido acá. 1°- A pesar
de ser Portugal tierra humilde no he tenido casi que acabar de decir la prime-
ra palabra para que el asunto estuviese hecho y hecho en absoluto a mi gusto
y albedrío. 2°- Los medios económicos proceden de españoles que tienen aquí
negocios comerciales y aquí residen exactamente lo mismo que residen ahí los
ricachones de la colonia española. Recordará Ud. que yo hacía siempre cons-
tar que eso, precisamente eso, es lo que debía haber acaecido ahí como solu-

57JOSÉ ORTEGA Y GASSET - MÁXIMO ETCHECOPAR

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

sented to Ernst Cassirer (Oxford: Clarendon Press, 1936, pp. 283-322); y luego en la edición de
Revista de Occidente (Madrid, 1942) se añade la colección de artículos publicados en La Nación
en 1940 con el título “Del Imperio romano” (VI, 83-132), resultando de su unión un solo volu-
men.

29 José ORTEGA Y GASSET, “Prólogo”, en Conde de YEBES, Veinte años de caza mayor. Madrid:
Espasa-Calpe, 1943, pp. IX-XCI.

30 José ORTEGA Y GASSET, “Prólogo”, en Aventuras del capitán Alonso de Contreras (1582-1633).
Madrid: Revista de Occidente, 1943, pp. VII-L.

31 José ORTEGA Y GASSET, Dos Prólogos: a un tratado de montería; a una historia de la filosofía.
Madrid: Revista de Occidente, 1944. En Buenos Aires se editó en 1942 por Editorial
Sudamericana el “Prólogo (Ideas para una historia de la filosofía)”, en Émile BRÉHIER, Historia
de la Filosofía. Tomo primero. La Antigüedad y la Edad Media, pp. 17-57. Luego se reeditó en Dos
Prólogos por Revista de Occidente, en Madrid, 1944.

32 El primer volumen, publicado en 1943 por Editorial Azar (Lisboa) en la “Biblioteca
Conocimiento del Hombre”, dirigida por Ortega, es Homo Ludens. El juego como elemento de la his-
toria, de Johan HUIZINGA. Fue el único.

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 57

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



ción de mi proyecto. Pero era de tal modo inimaginable, dado nuestro conoci-
miento de los susodichos ricachones, mis compatriotas, que ni por un momen-
to había que intentarlo. No obstante, para que no me quedase el resquemor de
no haber tocado esa tecla, yo cuidé de que tuviesen noticia de ese mi propó-
sito, de manera que no tienen disculpa. Pero el hecho que fulminantemente se
produjo aquí me da derecho a recordarles a Uds. el hartazgo de razón que yo
tenía cuando juzgaba inaceptable la conducta que tanto esos elementos como
todos los demás, a quienes en vano se recurrió, tuvieron conmigo. Esto le ha-
ce ver a Ud. que no ha disminuido lo más mínimo al cabo de dos años –antes
bien se ha intensificado– mi irritación contra todo lo que ahí me pasó y mi con-
vicción de que no era un capricho ni una presunción injustificada pensar que
no debía haberme pasado. Contribuye a este aumento de ambas cosas –mi irri-
tación y la convicción de mis derechos– el que cuanto ha ido pasando en el
mundo no ha hecho sino confirmarme en que aquello era una idea objetiva-
mente mucho más importante de lo que pudiera parecer. Es muy posible que
no tarde mucho en comprobarse esto de manera suficientemente sonora para
que nadie pueda dudarlo. Y si en la dimensión que tenían de sufrimientos per-
sonales míos estaría dispuesto a perdonar aquellos comportamientos, no tengo
derecho a olvidar lo que han significado como estorbo a una actuación que a
estas horas tendría notoria importancia histórica.

Bueno, querido Máximo, y ahora vamos a Ud. Deseo vivamente tener no-
ticias de cómo están Ud. y los suyos, de cómo le va en el orden material de la
vida, en el sentimental y en el público. Porque toda esa irritación mía contra
muchas cosas de ahí que, como le manifiesto, no ha hecho sino crecer superla-
tivamente, convive perfectamente con mi cariño y mi entusiasmo por muchas
personas y cosas de ahí. Es más, al tener que convivir con mi furia, se han de-
purado y se han intensificado también. Dígale a Bebé que la quiero y la admi-
ro más que nunca, que en cuanto pueda le escribiré largo, hablándole de cosas
tiernas y para que al través de lo que le escriba advierta el cambio fantástico
de salud, de arrestos, de optimismo y yo creo que hasta de años, que se ha pro-
ducido en mí. A Fernando dígale que no le olvido y que recuerdo con mucho
placer nuestras divertidas charlas. Lo mismo a Horacio33 y al resto de Callao

58 José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

33 Horacio Luis de Elizalde Sansinena, otro hijo de Elena Sansinena, nació el 19 de junio de
1910 y falleció el 9 de junio de 1988; se casó con Guillermina van den Baard. El resto de sus her-
manos eran Luis Francisco de Elizalde Sansinena (nació el 11 de agosto de 1904 y falleció el 17
de abril de 1970); Eduardo Luis de Elizalde Sansinena (nació el 11 de junio de 1906 y falleció
el 7 de febrero de 1982), industrial, presidente del mercado algodonero, se casó el 29 de octubre
de 1942 con Isabel María Rivara; Lía Elena de Elizalde Sansinena (nació el 28 de octubre de
1908 y falleció el 5 de febrero de 1990), se casó el 5 de noviembre de 1930 con Ignacio Pirovano;
y Carlos Luis de Elizalde Sansinena (nació el 20 de octubre de 1911 y falleció el 8 de agosto de
1968), se casó el 18 de diciembre de 1939 con Silvia Pueyrredon.

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 58

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



151534. A la Nena Gándara35 que sigo teniéndola muy presente con esa pre-
sencia distante en que estábamos ¡ay¡ y que en mí, entonces como ahora, ali-
mentaba el deseo permanente de hacer que la presencia se tragase la distancia.
No le he escrito36, aparte de las razones generales que al principio de esta car-
ta le enuncio, porque no había encontrado medio de hacerlo en forma que mi
carta tuviese alguna utilidad. Procuraré hacerlo en cuanto pueda.

Un gran abrazo al gran Pico37. Pronto recibirán Uds. un enorme mamotre-
to hipermetafísico. Tengo muchos deseos de saber cómo le va.

A Perriaux38 si le encuentra, dígale que le escribimos por otro correo tanto
Rosa como yo y que provisoriamente le va un abrazo mío.

59JOSÉ ORTEGA Y GASSET - MÁXIMO ETCHECOPAR

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

34 En el número 1515 de la Avenida Callao estaba el domicilio de la familia Elizalde, ubica-
do en la zona de Recoleta de la capital argentina.

35 Carmen Rodríguez Larreta de Gándara. Nació en Buenos Aires el 8 de julio de 1900 y
falleció en la misma ciudad en el año 2000. Fue esposa de Jorge Gándara con quien se casó el
23 de diciembre de 1920 y residió casi toda su vida en la estancia La Espadaña, en el partido de
Magdalena (Provincia de Buenos Aires). Escritora y colaboradora de la revista Sur y una de las
fundadoras de Realidad, la revista que dirigió Francisco Ayala en Buenos Aires, también escribió
para el diario La Nación. Entre sus textos más destacados hay que citar La Habitada, El lugar del
Diablo y Los Espejos.

36 Sin embargo, Carmen GÁNDARA se refiere, en el artículo que escribe para el número
homenaje a Ortega publicado en la revista Sur, 241 (1956), titulado “Claridad sobre las cosas”,
a una carta que le manda desde el barco que lo lleva a Europa.

37 César Pico nació en Buenos Aires en 1895 y murió en la misma ciudad el 20 de junio de
1966. Estudió en el Colegio del Salvador (perteneciente a los jesuitas) y luego prosiguió estu-
dios universitarios de Medicina, si bien se dedicó fundamentalmente a la investigación biológi-
ca. Sin embargo, podría afirmarse que su auténtica vocación fue la filosofía. De la mano de
Lugones escribió para La Nueva República y luego con Tomás Casares, Carlos Sáenz y Atilio
Dell�Oro Maini participó del grupo fundador de la revista Criterio y de los denominados Cursos
de Cultura Católica. Ocupó cátedras de filosofía en la Universidad de La Plata y en la Universidad
del Salvador. Su producción escrita abarca temas científicos, filosóficos, artísticos, políticos,
sociológicos y religiosos, y está distribuida en publicaciones de diversa índole como Iatría,
Ortodoxia, Número, Criterio, Sol y Luna, Balcón, Nueva Política, y tantas otras. Participó del Primer
Congreso Nacional de Filosofía (Mendoza, 1949) con una comunicación titulada “Los usos
como causa formal de la sociedad” que enlazaba la temática orteguiana con el sistema tomista.
Estuvo casado con Amalia Castaño desde 1932. Con respecto a su amistad con Ortega, José
María de Estrada explica que: “La apreciación de Pico por Ortega y Gasset se vinculaba tam-
bién con esta toma de conciencia del nuevo estilo de pensar, como también de la problemática
que nuestra situación y circunstancia histórica plantean. En diversas ocasiones le hemos oído a
Pico, con la pasión y énfasis que en estas cosas solía poner, referirse a la gran impresión y al
impacto intelectual que le produjo el conocimiento de Ortega. Fue para él la apertura de un hori-
zonte novedoso y de fecundas posibilidades, significó el esclarecimiento de una nueva perspec-
tiva para el trato con la realidad, sobre todo para la comprensión de lo social e histórico”, José
María de ESTRADA, Semblanza de César Pico. Buenos Aires: Ateneo de la República, 1967, p. 28.
Ver también Pedro LAÍN ENTRALGO, “César Pico”, Revista de Occidente, 47 (1967), pp. 217-219.

38 Jaime Luis Enrique Perriaux nació en Buenos Aires el 21 de agosto de 1920 y falleció en
la misma ciudad el 5 de septiembre de 1981. Ocupó el Ministerio de Justicia desde el 18 de junio
de 1970 hasta el 11 de octubre de 1971. Su obra más conocida es Las generaciones argentinas en la
que aplica el método orteguiano de las generaciones a la historia de su país.

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 59

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



14 Enero 1944

Concluyo ahora la carta.
En principio sigo creyendo que no sobraría hacer alguna vez la faena pesa-

dísima que le propongo en la página 3, pero conste que no urge. Tal vez lo me-
jor sería irla haciendo poco a poco.

Acabo de recibir un tercer giro de 19.000 y pico de escudos. He puesto un
cable a Olarra diciendo: “Recibidos los tres giros – Gracias – Aprobadas ree-
diciones. Renueven registro Conocimiento. Nuevas señas: Avenida 5 Outubro
10 - 2° dr.”

Note Ud. lo que el hecho de estos tres giros hechos tan rápidamente, uno
tras otro, significan. Durante dos años –1942-43– me tienen prácticamente sin
ingreso apreciable. De pronto, me encuentro con casi 10.000$. ¿A qué se de-
be este cambio? Admito que parte de él se deba a que durante esos dos años
se han ido vendiendo ediciones cobradas previamente por mí y ahora han sido
necesarias muchas reediciones juntas. Pero no me quedo convencido de que
sea ésta la única causa. ¿Es un cambio de clima? A mi juicio Ud. no debe va-
riar en absoluto el tono sereno, tranquilo y apacible de su relación con Olarra.
Solo creo que debe Ud. hacer –aparte otras preguntas e informaciones que 
esta carta le sugiera– dos cosas: una, expresarle gratitud por estos recientes 
envíos: otra, hacerles constar muy precisamente (es decir, con fechas) lo indebido
de su conducta al mantenerme durante meses en situación de doble garantía.

Adjunto un recibo que le ruego entregue a Espasa-Calpe. La duda sobre a
qué respondía en pesos el giro de 12.742 esc[udos] se aclaró por carta recibi-
da por mí después de escrito lo anterior. Parece, pues, que las cosas todas de
mi relación con esa casa están en claro y corrientes. Note que la primera par-
te de esta carta se refiere al pasado: tiene usted que imaginarme pasándolo y no
como estoy en el presente.

Ruégole que telefonee al Dr. Pozzo39 –tenía el consultorio Paraguay 577 y
el teléfono de su casa 60-6371– saludándole de mi parte y pidiéndole que me
envíe el libro americano sobre las culturas de los Andes a mis señas Av. 5 de
Outubro 10.

Querido Máximo ¡cuánto quisiera saber de su vida, de sus problemas 
íntimos, de sus proyectos! Crea en mi indeleble cariño y en mi consolidada
estimación.

Ortega

60 José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

39 No se han encontrado referencias sobre el Dr. Pozzo.

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 60

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



40Querido Máximo: unas líneas que le lleven mi afecto y el deseo de un año
grato para Ud. y los suyos, especialmente su mamá41 a quien envío muy afec-
tuosos recuerdos. Siempre pensamos en Ud. con especial cariño. Escríbanos
pronto, todo lo pronto que ahora puede ser. Todo mi afecto a Bebé y Callao
1515, particular a Fernando.

Con todo el cariño de su vieja amiga
Rosa

Primera página del borrador manuscrito con letra de Rosa Spottorno. CD-
E/31(a)

61JOSÉ ORTEGA Y GASSET - MÁXIMO ETCHECOPAR

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

40 Estas líneas finales son de Rosa Spottorno.
41 Era la Sra. Dolores Paz Colombres. Enviudó cuando Máximo tenía 4 años.

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 61

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Última página del borrador manuscrito con letra de Rosa Spottorno. CD-
E/31(a)

62 José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 62

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Añadido manuscrito de Ortega al borrador. CD-E/31(a)

63JOSÉ ORTEGA Y GASSET - MÁXIMO ETCHECOPAR

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 63

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Primera página de la primera copia al carbón de la carta enviada. CD-E/31

64 José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 64

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Última página de la primera copia al carbón de la carta enviada. CD-E/31

65JOSÉ ORTEGA Y GASSET - MÁXIMO ETCHECOPAR

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 65

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Primera página de la carta enviada por Ortega a Etchecopar el 18 de enero de
1944. CD-E/33

66 José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 66

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Última página de la carta enviada por Ortega a Etchecopar el 18 de enero de
1944. CD-E/33

67JOSÉ ORTEGA Y GASSET - MÁXIMO ETCHECOPAR

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 67

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



[4]42

[De José Ortega y Gasset a Máximo Etchecopar]

Lisboa 12 Julio 1945

Sr. D. Máximo Etchecopar
Buenos Aires

Querido Máximo:

Por María de Maeztu43 tuve noticias de Ud. y algunas otras me han llega-
do por diferentes conductos. De todas maneras me interesaría sobremanera
conocer más minuciosamente su vida para poder apreciar en qué temple entra
Ud. en esta nueva etapa que para todos se inicia.

Le envío adjunta una carta que mi hijo José44 escribe a Lorenzo Luzuria-

68 José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

42 AO, sig. CD-E/32.
43 María de Maeztu Whitney nació en Vitoria, 1881 y falleció en Mar del Plata, Argentina,

en 1948. Entre 1896 y 1898, siguió estudios en la Escuela Normal de Maestras de su ciudad
natal, y en 1902 obtuvo una plaza de maestra en una escuela pública de Santander. En 1907
comienza a cursar en la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Salamanca, finali-
zando la carrera de Filosofía en la Universidad Central, en 1915, con premio extraordinario.
Entre octubre de 1909 y junio de 1912 estudia en la recién creada Escuela de Estudios Superiores
del Magisterio. Fue alumna de José Ortega y Gasset en la Escuela de Estudios Superiores del
Magisterio. Adhirió al reformismo educativo de la Institución Libre de Enseñanza a través de la
Junta para Ampliación de Estudios e Investigaciones Científicas, gracias a la que obtuvo una
amplia formación europea. Fue directora, desde su apertura, en octubre de 1915, del grupo
femenino de la Residencia de Estudiantes –la Residencia de Señoritas–, y dirigió también, desde
su creación, en 1918, la Sección Preparatoria del Instituto-Escuela. Durante la dictadura de
Primo de Rivera, realizó la actividad de más claro significado político de su vida, al aceptar ser
miembro de la Asamblea Nacional. Accedió a la docencia universitaria en 1932, en la recién cre-
ada Sección de Pedagogía de la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad Central.
Alejada de España por la Guerra Civil, se instaló en Argentina, donde desarrolló una intensa
actividad docente en la Universidad de Buenos Aires, que completó con numerosos cursos y
conferencias en diversas ciudades de ese país, así como en Chile y Uruguay. Escribió dos ensa-
yos –acordes con la línea de pensamiento de su hermano, Ramiro–, El problema de la ética (1938)
e Historia de la cultura europea (1941). En 1943 publicó su obra más conocida, Antología-siglo XX.
Prosistas españoles, para uso de los profesores de bachillerato. Cfr. Isabel PÉREZ-VILLANUEVA

TOVAR, “La Residencia de Estudiantes”, en J. M. SÁNCHEZ RON, A. LAFUENTE, A. ROMERO y
L. SÁNCHEZ DE ANDRÉS (eds.), El laboratorio de España: la Junta para Ampliación de Estudios e
Investigaciones Científicas, 1907-1939. Madrid: Sociedad Estatal de Conmemoraciones Culturales,
2007, pp. 433-463.

44 José Ortega Spottorno nació en Madrid el 13 de noviembre de 1916, cuando su padre se
hallaba dictando cursos en Buenos Aires, donde recibió la noticia del nacimiento de su tercer
hijo. Falleció en la misma ciudad el 18 de febrero de 2002. Se graduó como ingeniero agrónomo
del Estado y su primer destino profesional fue en Girona. A pesar del exilio de su padre siguió

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 68

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



ga45, uno de mis más antiguos y continuos amigos. Conviene que la lea Ud. y
aun tal vez de que, confidencialmente, se quede con copia de ella. Por su con-
tenido verá que se trata de hacer un pequeño ensayo para facilitar la expansión
de los libros de la Revista en Iberoamérica. Si Luzuriaga viene a acuerdo con
nosotros deberá Ud. darle permiso para emplear en los libros nuestros que se
reediten el pie editorial “Ediciones de la Revista de Occidente” o “Revista de
Occidente”.

De todos modos me interesaría mucho recibir de Ud. una impresión y un
juicio sobre el proyecto que la carta enuncia.

69JOSÉ ORTEGA Y GASSET - MÁXIMO ETCHECOPAR

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

viviendo en Madrid, aunque con frecuentes desplazamientos a Portugal para asistir a su proge-
nitor, quien, por la persuasión familiar, volvería a visitar España a partir de 1946, recién termi-
nada la Segunda Guerra Mundial. Había colaborado decisivamente en la reanudación de la edi-
torial Revista de Occidente. La revista se volvió a publicar en 1963 y Ortega Spottorno pasó a
dirigirla. En 1949 se casó con Simone Klein, con quien tuvo tres hijos. Consagrado a la tarea de
divulgar el pensamiento de Ortega y Gasset fundó once años después de su muerte, en 1966,
Alianza Editorial, de la cual llegaría a ser consejero delegado. Con Jesús de Polanco fundó
Promotora de Informaciones Sociedad Anónima, PRISA, el 18 de enero de 1972 e intentó con-
seguir el permiso de edición de un diario de información general que llamaría El País, bajo la
dirección del periodista Juan Luis Cebrián, pero que no saldría a la calle hasta el 4 de mayo de
1976. Fue senador por designación real en la Legislatura Constituyente de 1977-1979. Durante
su vida siguió fiel al compromiso de divulgar el pensamiento orteguiano, aunque no pudo dedi-
carse de lleno a la escritura antes de la década del ochenta. Así, dejó una novela, El área remota
(1986), y Relatos en espiral (1990); dos años después publicó Historia probable de los Spottorno y
poco antes de morir, culminó Los Ortega, que vio la luz en abril de 2002.

45 Lorenzo Luzuriaga Medina nació el 29 de octubre de 1889 en Valdepeñas y falleció en
1959 en Buenos Aires. Estudió en la Escuela Superior de Magisterio en Madrid, donde conoció
a José Ortega y Gasset. En 1913 la Junta de Ampliación de Estudios le concedió una beca para
estudiar durante dos años en las Universidades de Marburgo, Jena y Berlín (Alemania). A su
regreso se incorporó a la Liga de Educación Política, fundada por Ortega. Colaboró con la revis-
ta España y El Socialista, y entre 1917 y 1921, en el periódico El Sol. En 1922 fundó la Revista de
Pedagogía. Durante la Segunda República fue catedrático de Pedagogía en la Facultad de
Filosofía y Letras de Madrid, y se exilió en Gran Bretaña y Argentina tras la Guerra Civil
Española, en 1933. Fue profesor y vicedecano en la Universidad Nacional de Tucumán, y se
trasladó a Buenos Aires en 1944. Trabajó como director de la Colección Pedagógica de la
Editorial Losada. Tradujo varias obras de John Dewey como Experiencia y Educación y Mi credo
pedagógico. Colaboró con el diario La Nación y fundó –junto a Francisco Ayala– la revista Realidad
(dirigida por Francisco Romero), que se publica entre 1947 y 1949. Entre 1954 y 1955 dictó cla-
ses en la Universidad Central de Caracas y a su regreso a Buenos Aires ocupó la cátedra de
“Didáctica e Historia de la Educación” en la Facultad de Filosofía y Letras. Entre sus obras más
importantes es necesario señalar La preparación de los maestros (1918); Ensayos de pedagogía e ins-
trucción pública (1920); La escuela unificada (1922); Las escuelas nuevas (1923); La educación nueva
(1927); Ideas para una reforma constitucional de la educación pública (1931); La pedagogía contemporá-
nea (1942); La enseñanza primaria y secundaria argentina comparada con la de otros países (1942);
Reforma de la educación (1945); Pedagogía (1950); Diccionario de pedagogía (1950); Historia de la edu-
cación y de la pedagogía (1951); Pedagogía social y política (1954); La Institución Libre de Enseñanza y
la educación en España (1958).

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 69

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Transmita Ud. mis más afectuosos saludos a María Elena46 y a la Nena
Gándara.

Especialmente a Bebé y a los suyos.
Con un cariñoso abrazo de

Ortega
47Siempre le recuerdo mucho y le envío muy cariñosos saludos extensivos a

su mamá. Ruégole trans […]

70 José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

46 Se refiere a María Elena Ramos Mejía, de quien relata Soledad Ortega que la apodaban
“Lesmes” en recuerdo de un mecánico eibarrés pues llevaba a su padre “en coche con generosa
dedicación” durante su último viaje a Buenos Aires (cfr. Soledad ORTEGA, José Ortega y Gasset:
Imágenes de una vida (1883-1955). Madrid: Fundación José Ortega y Gasset / Ministerio de
Educación y Ciencia, p. 54). Falleció en Madrid, el 21 de febrero de 2003. Se había casado con
don Alejandro Ruiz de Grijalba y Avilés –marqués de Grijalba– quien falleció el 22 de julio de
1977.

47 Estas líneas finales son agregado manuscrito de Rosa Spottorno.

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 70

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



[5]48

[De Máximo Etchecopar a José Ortega y Gasset]

Embajada
de la

República Argentina
ante la Santa Sede

Roma Enero 3 – 1950

Viale Regina Margherita 260
Roma

Querido Don José: Me había propuesto escribirle el primer día de 1950.
Mas, para contradecir ese propósito se multiplicaron ese día y el siguiente mis
obligaciones oficiales. Lo hago, pues, hoy. Quería que mi imperceptible entra-
da en la segunda mitad del siglo XX, se hiciese bajo el íntimo auspicio de unas
líneas dirigidas a Ud. en actitud de invariable amistad y fervor hacia su perso-
na y hacia su obra. Innumerables excusas debiera presentarle por el largo
tiempo que he pasado sin escribirle. ¿Mitigaría en parte esa omisión el que des-
de Febrero de 1942 en que Ud. se despedía de Buenos Aires no haya pasado
un día sin que en ese mismo Buenos Aires, en El Cairo luego, luego en 
Londres, por último, ahora, en Roma, le tuviese presente en todo momento?49

Presente en mis lecturas, en mi breve labor escrita, en mis tareas oficiales, en
conversaciones con gentes de la más diversa índole nacional y personal; pre-
sente, sobre todo, en mi amistad y fervor íntimos.

El menos seguro de que la respuesta a esa pregunta resulte favorable a mi
conducta soy, claro está, yo. La verdad es que sobre este asunto que yo mismo
he querido ahora rozar no tengo la conciencia tranquila. Y eso que desde que
llegué a Egipto mi preocupación dominante fue hacerme una escapada a Es-
paña o Portugal para visitarle. La verdad es también que la forma en que se ha
cumplido mi carrera diplomática hizo imposible casi que yo pudiese disponer
de una licencia adecuada a tal intento.

71JOSÉ ORTEGA Y GASSET - MÁXIMO ETCHECOPAR

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

48 AO, sig. C-136/11.
49 Los destinos diplomáticos de Máximo Etchecopar habían sido hasta ese momento: El

Cairo (Egipto) desde el 26 de febrero de 1947 hasta el 22 de marzo de 1948, Londres (Gran
Bretaña) en 1948 y la Santa Sede (Roma, Italia) desde el 27 de octubre de 1949 hasta el 3 de
diciembre de 1951.

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 71

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



Don José, en estos últimos tres años he visto y andado mucho. El modesto
horizonte de mi vida argentina se amplió, de golpe, hasta abarcar perspectivas
mundiales. Y no habría podido mantener firme mi personalidad íntima ante mu-
chas experiencias nuevas, de no haberme asistido –por una especie de mila-
grosa acción de presencia en mi memoria– todas y cada una de las palabras que
recogí de Ud. en los años de Buenos Aires. ¡Cuántas veces me he dicho al to-
parme con alguna circunstancia nueva para mí, con modalidades humanas que
venían a quebrar los cuadros usuales de mi estimativa: si pudiese someter al
juicio de Ortega lo que acabo de ver y más o menos interpretar! Y al mismo
tiempo, un pasaje de nuestras conversaciones bonaerenses venía, súbitamente,
a iluminar mi perplejidad. A Ud. puedo decir, sin pecar por ello de fea petu-
lancia, que mi vida ha seguido desde que sobrepasó la muchachez una trayec-
toria coherente. A los años decisivos para mi formación personal que pasé en
la frecuentación de su amistad, siguieron los de la más variada experiencia de
personas y cosas. De todo ello y lo menos mal que he podido, he sacado pro-
vecho. Parte de ese tiempo vivido con intensidad, he tratado de volcarlo en ob-
servaciones escritas.

Estoy, ahora, de embajador de mi país ante la Santa Sede50. Presenté creden-
ciales el 23 de Diciembre, esto es, el día antes de la apertura de la Puerta Santa,
y desde entonces mi pobre persona ha sido dócil instrumento de innumerables
compromisos oficiales. Pero, Don José, aunque inserto en la “especie” embaja-
dor no por ello pertenezco al “género” diplomático. El azar quiso que entrase a
esta profesión por la vía consular51 –mucho más llana y próxima a la realidad co-
tidiana– y, además, que llegase a mi actual posición en un momento de mi vida
en que conducirme convencionalmente me resultaría imposible.

Don José: ¿No vendría Ud. a Roma? Quiero decirle en muy pocas pala-
bras que estoy aquí para, si el caso llegase de su venida, serle útil en todo lo
que esté a mi alcance, y hacerle grata y fácil su estada en Roma.

No pretendo que Ud. personalmente me conteste. Pero hágame mandar
unas palabras a través de Miguel o José52.

Reciba con todos los suyos el invariable afecto de

Máximo

72 José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

50 Fue designado por Hipólito Jesús Paz, canciller del gobierno de Juan Perón, y presentó
sus cartas credenciales ante S.S. Pío XII.

51 Etchecopar comenzó su carrera diplomática cuando fue nombrado cónsul general de ter-
cera clase el 23 de diciembre de 1944.

52 Son los hijos de Ortega: José Ortega Spottorno y Miguel Ortega Spottorno (1911-2006),
que era el hijo mayor de don José. Médico destacado, había sido jefe del Servicio de Patología
Digestiva en el Instituto de Patología Médica de Madrid –Hospital de San Carlos– que dirigía
el doctor Marañón, con quien le unía una entrañable amistad. Es autor del libro Ortega y Gasset,
mi padre donde comunica su visión del filósofo desde la perspectiva filial.

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 72

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



73JOSÉ ORTEGA Y GASSET - MÁXIMO ETCHECOPAR

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 73

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



74 José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 74

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



75JOSÉ ORTEGA Y GASSET - MÁXIMO ETCHECOPAR

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 75

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



[6]53

[De Máximo Etchecopar a José Ortega y Gasset]

Buenos Aires Junio 16 – 1952

Nuestro querido Don José:

Apenas concluida la lectura de su artículo “Sobre el estilo en arquitectura”54

queremos hacerle llegar la expresión de nuestro entusiasmo y de nuestra ale-
gría al ver de nuevo impreso su nombre en una colaboración para un diario ar-
gentino55.

Ese reanudar de su actividad periodística en nuestro país acontece en el
preciso momento en que su obra intelectual y su persona hallanse rodeadas de
máxima admiración y respeto. No creemos que nunca en el pasado se le haya
leído y escuchado como se le escucha y lee en la actualidad, en la Argentina.
Todos los que desde hace años hemos recibido la inestimable enseñanza de sus
libros, vemos hoy con renovada y optimista alegría la reaparición de sus in-
comparables artículos entre nosotros.

Reciba el más afectuoso y cordial abrazo de

Máximo Etchecopar  César E. Pico56

76 José Ortega y Gasset - Máximo Etchecopar. Epistolario (1942-1952)

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

53 AO, sig. C-147/17.
54 El diario es La Nación y el artículo se publica en una trilogía bajo el título común de “En

torno al «Coloquio de Darmstadt, 1951»” (VI, 797-810): “Sobre el estilo en arquitectura”, pu-
blicado el 15 de junio de 1952; “El especialista y el filósofo”, el 6 de julio de 1952 y “Sobre el
estilo filosófico”, el 27 de julio de 1952. Los mismos artículos fueron publicados antes en España
de Tánger, entre el 7 y el 21 de enero de 1952.

55 En efecto, con este artículo reaparece Ortega en La Nación después de un período de doce
años (su serie de artículos anterior había sido “Sobre el Imperio Romano”, 1940).

56 Vale citar aquí las palabras de José María de Estrada refiriéndose a la relación entre
Etchecopar y Pico: “Máximo Etchecopar, en su excelente libro Unos papeles de Lodofredo Paz, des-
cribe en breves y expresivas líneas a César Pico en el Convivio. «La persona –dice– que de
hecho, por espontánea gravitación de su gran inteligencia y original índole, tenía allí cargo 
de maestro, de verdadero maestro de novicios era Julio Garay –nombre bajo el cual el autor
cubre a César Pico. Formado en la disciplina del laboratorio y dotado al mismo tiempo de unas
espléndidas entendederas filosóficas, de él recogimos –continúa Etchecopar–, nuestra primera
iniciación en la filosofía». Y agrega más adelante: «La cabeza de Julio Garay –su cabezota calva,
monda y rosada como un melón– por filosófica justamente se desenvolvía con destreza y segu-
ridad en los temas más diversos. Sus clases, más allá del árido tecnicismo escolástico, derivaban
a temas de arte, poesía o literatura y también a hechos del acaecer cotidiano. Imprimía a su cáte-
dra un sello originalísimo, en que todo era asumido por una suerte de humor desconcertante»”,
José María de ESTRADA, ob. cit., p. 25.

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 76

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



77JOSÉ ORTEGA Y GASSET - MÁXIMO ETCHECOPAR

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

D
O
CU

M
EN

TO
S
D
E
A
RC

H
IV
O

04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 77

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 

© Herederos de José Ortega y Gasset. 



04 ITINERARIO_006 Itinerario 07  29/06/17  16:43  Página 78

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Artículos

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 79

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre



La Estimativa de Ortega y sus circunstancias
Javier Echeverría Ezponda y Sandra García Pérez

Las Meditaciones del Quijote de 1914 y México
Juan Antonio Pascual Gay

Hölderlin – Ortega – Heidegger. El pensador indica “El Ser”, 
el poeta indica “Lo Sagrado”
Rosemarie Winter

El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista
Antonio Manuel Liz Gutiérrez

Ortega: retazos de Europa
Miguel de Dompablo Guerrero

< Ortega, 1925.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 80

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Resumen
Partiendo de recientes documentos de Ortega
durante el período 1914-1918, este artículo
propone una nueva interpretación del proyecto
orteguiano de una Estimativa y distingue siete
dimensiones en él. Muestra la relevancia filosó-
fica de la Estimativa e intenta ubicarla en el
conjunto de las obras de Ortega y Gasset. Tras
resumir y analizar las principales aportaciones
de otros investigadores españoles sobre la Éti-
ca y la filosofía de los valores de Ortega,
pretende reabrir el estudio de las relaciones en-
tre la Estimativa, la Ética, la Ontología y la
Metafísica orteguiana.

Palabras clave
Ortega y Gasset, Estimativa, Filosofía de los Valo-
res, Ética, Ontología, Metafísica

Abstract
Starting from Ortega’s recent documents of the
period 1914-1918, that paper proposes a new
interpretation of the orteguian Estimative
Project and distinguishes seven dimensions
there. It shows the philosophical relevance of
the Estimative and it tries to place it among
Ortega’s works. By summarizing and analyzing
previous contributions of Spanish researchers
on Ortega’s Ethics and Philosophy of Values, it
tries to re-opening the study of the relations
between Ortega’s Estimative, Ethics, Ontology
and Metaphysics.

Keywords
Ortega y Gasset, Estimate, Philosophy of Values,
Ethics, Ontology, Metaphysics

La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Javier Echeverría Ezponda y Sandra García Pérez

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 33. 2016

1. Introducción

En el número 4 de la Revista de Occidente (1923), Ortega y Gasset publicó
un ensayo titulado “Introducción a una Estimativa. ¿Qué son los valo-
res?”, que ha sido considerado referencial para su filosofía de los va-

lores1. Allí resumió el debate que se había producido en Alemania entre Mei-
nong, Ehrenfels y otros autores, y al final hizo sus propias aportaciones.
Asumió la concepción objetivista de los valores expuesta por Max Scheler en
su obra Der Formalismus in der Ethik (1913) y propuso una clasificación de tipos

1 José ORTEGA Y GASSET, Obras completas, 10 vols. Madrid: Fundación José Ortega y 
Gasset / Taurus, 2004-2010, III, 531-549. (En adelante, el volumen irá en romanos y las páginas
en arábigos).

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 81

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Echeverría Ezponda, J. y García Pérez, S. (2017). La Estimativa de Ortega y sus 
circunstancias. Revista de Estudios Orteguianos, (34), 81-115.
https://doi.org/10.63487/reo.297

ORCID: 0000-0001-7316-4717 ORCID: 0009-0003-7129-9505



de valores, distinguiendo valores útiles, vitales, espirituales y religiosos, y en-
tre los espirituales los valores intelectuales, morales y estéticos (III, 548). En
1923 retomó la cuestión axiológica en los últimos capítulos de El tema de nues-
tro tiempo (III, 557-616), reflexionó sobre los valores vitales y presentó su
doctrina del punto de vista, vinculando la Estimativa y el perspectivismo.

El presente artículo reconsidera el proyecto axiológico orteguiano en base
a documentos anteriores a 1923, como su [Discurso para la Real Academia de Cien-
cias Morales y Políticas], que Ortega terminó de redactar en 19182. También 
tiene en cuenta sus “Notas de trabajo sobre Estimativa” (1917-18), que han
permanecido inéditas hasta 20163.

El [Discurso…] de 1918 fue redactado con mucho cuidado. A nuestro en-
tender, constituye el documento principal para interpretar el proyecto
axiológico de Ortega. Buena parte de las “Notas” recién publicadas por la 
Revista de Estudios Orteguianos fueron escritas con vistas a la elaboración de dicho
[Discurso…]. En ellas se muestra que, habiendo sido elegido académico a fina-
les de 1914 y tras haber optado por el tema de los valores para su Discurso de
ingreso, Ortega lo preparó a conciencia, leyendo y consultando a numerosos 
autores; no sólo filósofos, también psicólogos, antropólogos y pedagogos. Mos-
traremos a continuación que la Estimativa de Ortega tiene varios referentes
conceptuales e implica un proyecto filosófico muy ambicioso, que va mucho
más allá de lo que el propio Ortega publicó en 1923.

Al analizar la filosofía orteguiana de los valores, sus comentaristas e intér-
pretes se han centrado en la “Introducción a una estimativa” y en El tema de
nuestro tiempo, ambos de 1923. La mayoría de los estudiosos de la Estimativa la
han relacionado con la Ética de Ortega; por ejemplo, Aranguren (1958), 
Morón Arroyo (1965), Orringer (1979 y 1984), Sánchez Cámara (2000), San
Martín (2000), Cortina (2001) y De Salas (2003). Ferrater Mora (1952 y
1957), en cambio, subrayó más la relación entre la filosofía orteguiana de los
valores y su ontología. Se centró en los valores vitales y en la filosofía de la 
vida, como también Sobejano (2004), quien investigó a fondo la influencia de
Nietzsche sobre Ortega. Por su parte, Cerezo (1984, 2007 y 2011) y Lasaga
(2003 y 2006) han analizado las relaciones entre la Ética y la Estimativa de 
Ortega, pero también entre ésta y la Ontología: las aportaciones de Cerezo y
Lasaga tienen particular interés, así como los libros anteriores de dos discípu-
los de Ortega, Julián Marías (1983) y Antonio Rodríguez Huéscar (1985). Sin

82 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

2 VII, 703-738.
3 José ORTEGA Y GASSET, “Notas de trabajo sobre Estimativa. Primera parte”, edición de

Javier ECHEVERRÍA y Lola SÁNCHEZ, Revista de Estudios Orteguianos, n.º 32, mayo de 2016, pp. 5-
54; y “Notas de trabajo sobre Estimativa. Segunda parte”, edición de Javier ECHEVERRÍA y Lola
SÁNCHEZ, Revista de Estudios Orteguianos, n.º 33, noviembre de 2016, pp. 7-25.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 82

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



83JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

embargo, casi ninguno de estos comentaristas ha tenido en cuenta el [Discur-
so…] de 1918, ni mucho menos las “Notas de trabajo” de 19174, las cuales
aportan una interesante base documental al [Discurso…].

Así pues, los investigadores de la obra de Ortega se han ocupado de dos
dimensiones de su Estimativa, la ética y la ontológica. A la luz de los nuevos
documentos hay otras facetas a tener en cuenta. Tanto en el [Discurso…] de
1918 como en las “Notas” de 1917 Ortega la relacionó estrechamente con la
Psicología de finales del siglo XIX y principios del XX, llegando a proponer
una Psicología Evaluativa (VII, 731)5. En las “Notas” de 1917 hay muchas
menciones a psicólogos y no hay que olvidar que en 1914 Ortega escribió su
Sistema de Psicología, donde reflexionó ampliamente sobre distintas funciones
mentales. Por nuestra parte subrayaremos que en el [Discurso…] de 1918
afirmó la existencia de una capacidad estimativa de los seres humanos y la
distinguió de los juicios de valor, noción respecto de la cual se mostró muy
crítico en las “Notas”, citando a Benedetto Croce6. Ortega estuvo al tanto de
las investigaciones sobre psicología en su época, en particular las iniciadas por
Brentano y continuadas por sus estudiantes y discípulos, algunos de ellos tan
relevantes como Ehrenfels, Husserl, Kraus, Marty, Meinong y Stumpf (con
quien Ortega siguió un curso), así como Pfänder, Geiger y Schapp7. Estos
aspectos de su investigación apenas aparecen en 1923, pero tienen gran
relevancia en los escritos orteguianos del período 1914-1917.

Una cuarta dimensión de la Estimativa orteguiana la emparenta con la
fenomenología. Javier San Martín ha investigado a fondo este tema (San
Martín 1996, 2012 y 2013), razón por la cual asumiremos sus aportaciones.
Según él, Ortega rompió con la escuela neokantiana cuando leyó a fondo a
Husserl. El artículo donde esa ruptura se trasluce es “Sensación,
construcción, intuición”, publicado en junio de 1913 (I, 642 y ss.). Hasta
ahora, San Martín ha sido el único que ha señalado la riqueza filosófica del
[Discurso…] de 1918 (San Martín, 2013, p. 52), aunque sólo ha comentado
los pasajes del mismo donde la influencia fenomenológica es clara. Tras dejar

4 Salvo Javier SAN MARTÍN (2013), a quien luego aludiremos.
5 En una nota a pie de página de su [Discurso…] (VII, 711, nota 1), Ortega mencionó a 

Félix KRUGER y su obra Über Entwicklungspsychologie (1915), la cual sería un precedente de dicha
psicología evaluativa.

6 Varios de los autores mencionados en el Sistema de Psicología de 1914 aparecen citados en
las “Notas sobre Estimativa” de 1917, lo cual avala la hipótesis de una dimensión psicológica de
su proyecto axiológico. Sobre Croce, ver “Notas de trabajo sobre Estimativa. Primera parte”,
ed. cit., nota 189.

7 La importancia de estos tres últimos autores para el desarrollo intelectual de Ortega en 
esta época ya había sido señalada por Nelson ORRINGER (1979, p. 37).

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 83

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



84 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

claro que el Sistema de Psicología de 1914 es una obra importante para
interpretar la fenomenología orteguiana, San Martín dice otro tanto del
[Discurso…] orteguiano sobre los valores.

También será de origen fenomenológico, en este caso inspirado en la feno-
menología de Scheler, la teoría de los valores que Ortega prepara para su
nunca leído discurso de entrada en la Real Academia de Ciencias Morales y
Políticas (San Martín, 2013, pp. 48-49).

En este texto, la fenomenología muestra toda su fuerza (ibid., p. 49).

El análisis que San Martín ha hecho de la dimensión fenomenológica de la
Estimativa es acertado, sin perjuicio de que haya otros aspectos a tener en
cuenta, además del fenomenológico. Como el propio San Martín señala: “un
ejercicio apasionante sería comparar ambos textos (el del Discurso de 1918 y el
del Ensayo de 1923) para ver la estructura y progresos entre ellos” (idem). En el
presente artículo daremos los primeros pasos en ese sentido y señalaremos
algunas diferencias significativas entre ambos documentos. También tendremos
en cuenta las “Notas de trabajo sobre Estimativa”, fechadas en 1917-18. Sin
embargo, no vamos a ocuparnos a fondo de la tercera dimensión de la
Estimativa, la psicológica, ni tampoco de la cuarta, la fenomenológica, por una
razón clara: las “Notas de trabajo sobre Estimativa” de 1917 muestran que para
profundizar en ellas habría que releer a varios psicólogos y fenomenólogos a los
que Ortega leyó con atención en el período 1914-17, además de Husserl y
Scheler, que son los autores comentados por San Martín. Estos nuevos
documentos de Ortega evidencian que las fuentes de la Estimativa orteguiana
son más amplias de lo que hasta ahora se había pensado. De hecho, incluyen a
varios fenomenólogos (Alexander Pfänder, Oscar Kraus, Carl Stumpf, Otto
Selz, Francesco Orestano, Theodor Conrad), pero también a otros autores, en
particular psicólogos de finales del siglo XIX y principios del siglo XX (Franz
Brentano, Wilhelm Wundt, Anton Marty, Richard Wahle, Hans Schmidkunz,
Theodor Ziehen, August Messer, Heinrich Maier, Théodule-Armand Ribot,
Albert Michotte, Oscar Kutzner y Narciss Ach), así como algunos pedagogos
(Johann Friedrich Herbart, Ernst Meumann, Giovanni Cesca), antropólogos
(Leo Frobenius, Fritz Graebner) y diversos filósofos que se ocuparon de los
valores (Alexius Meinong, Christian von Ehrenfels, Rudolph H. Lotze,
Friedrich Eduard Beneke, Theodor Lipps, Heinrich Rickert, Edith Landmann-
Kalischer, Hans Westphal, Joseph Mausbach, Hermann Schwarz, Georg
Misch, Victor Cathrein, Joseph Kreibig, Benedetto Croce, Henry Sigdwick y
Jean-Marie Guyau). Obvio es decir que algunos de ellos fueron criticados por
Ortega, pero otros fueron elogiados, por ejemplo Lotze, Brentano, Herbart,
Kraus y Lipps. En suma: hay un elenco de fuentes secundarias de la Estimativa

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 84

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



85JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

de Ortega cuya mayor o menor influencia en el proyecto axiológico de Ortega
queda por investigar, a la luz de dichas “Notas de trabajo” de 1917-18.

Por ahora nos limitaremos a afirmar que Ortega no sólo intentó responder
a la pregunta “¿Qué son los valores?”, siguiendo a Husserl y a Scheler. Los
problemas relacionados con los valores son varios, no sólo ontológicos o éticos.
En particular, prestó mucha atención a las valoraciones que llevan a cabo los se-
res humanos, las cuales provienen de procesos mentales que dependen de la
conciencia, así como de las circunstancias. Esta idea está expresada en el [Dis-
curso…] de 1918, no así en la “Introducción a una Estimativa”:

La función de estimar y desestimar es el más profundo y radical estado de la
conciencia –individual y colectiva–, todo lo demás, sentimiento, apetito e in-
telección dependen de aquélla. Un hombre es antes y más hondamente que
otra cosa cualquiera un régimen de estimaciones y desestimaciones: el resto de sus
actividades se modela y mueve dentro del marco de su carácter estimativo
(VII, 731, n.).

Pensamos, pues, que el ensayo orteguiano de 1923 resulta insuficiente para
entender cabalmente su proyecto axiológico. Ortega no sólo afirmó la
objetividad y la idealidad de los valores. Además de ello, postuló la existencia de
una capacidad estimativa propia de la mente humana y anterior a la facultad 
de juzgar, con lo cual se distanció de Kant y de los neokantianos. Ortega retomó
así una idea de Lotze, quien aparece citado en el [Discurso…] como uno de los
precursores de su filosofía de los valores8. Dicha hipótesis orteguiana es de
índole psicológica y, siendo anterior al interés de Ortega por la fenomenología,
implica por sí misma una ruptura con el pensamiento neokantiano. En tanto
hipótesis general tiene múltiples consecuencias para la psicología y también para
la antropología, por la que Ortega se interesó en el período 1914-1923. De
acuerdo con ella, las capacidades estimativas del ser humano son anteriores a los
sentimientos, a los apetitos e incluso a las intelecciones humanas. No es de
extrañar que la filosofía de los valores de Ortega rompiera con las éticas
intelectualistas al modo de Kant9.

8 “En cierta manera, [Herbart, Beneke y Lotze] podían ser considerados como los descubri-
dores de la noción nuestra de valor, sobre todo el último. Aún no se ha hecho –que yo sospeche–
estudio ninguno en que se trate de fijar el concepto de valor en cada uno de estos tres pensadores”
(VII, 706, n.).

9 “Kant para no hablar sino de lo extremo, pretende reducir el «bien» a caracteres puramente
intelectuales: lo bueno «en sí mismo» es la «buena voluntad» y la «buena voluntad» es la que se
subsume en el imperativo categórico, principio racional de la moralidad. Ahora bien, el conteni-
do de este principio, lo que en él se impera es que no tengamos voliciones contradictorias. Se 
disuelve, pues, el mundo moral en el principio lógico de no contradicción” (VII, 708, n.).

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 85

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



86 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

La frase recién citada nos parece importante porque en ella se afirma la ra-
dicalidad de la capacidad estimativa humana, de la cual pudiera derivarse una
posible ética basada en valores. Todo ello sin perjuicio de que los valores sean
cualidades ideales de las cosas y estén adscritos a un mundo específico, el de
los valores, que Ortega tuvo buen cuidado en distinguir del mundo platónico
de las ideas10. Por otra parte, la capacidad humana de estimar está presente
también en los animales, no sólo en los seres humanos11, lo cual plantea otro
desafío filosófico. En publicaciones ulteriores volveremos sobre estas cuestio-
nes, que aquí nos limitamos a señalar.

La quinta dimensión del proyecto orteguiano no ha sido comentada hasta
ahora y tiene asimismo gran interés. Implica una relectura de varios filósofos
clásicos (Platón, Aristóteles, los estoicos, Bacon, Vives, Descartes, Malebran-
che, Locke, Kant, Bentham, etc.) desde la perspectiva de la filosofía de los
valores, tal y como la concibió Ortega en este período de su vida12. Para ello,
Ortega analizó los conceptos morales básicos (bien, felicidad, virtud, placer,
deber, etc.) partiendo de dos importantes hipótesis:

1) La idea del bien no es más que una especie del género valor: “el Bien no
es sino o el sustrato del valor o una clase de valores, una especie del gé-
nero valor” (VII, 709).

2) La filosofía de los valores es más amplia que la moral: “la moralidad y el
derecho, lo estético del arte y la naturaleza, los usos, formas, funciones
y realidades vitales constituyen áreas de valoración a las cuales extiende
su instancia apodíptica la ciencia general Estimativa” (VII, 736).

Estas dos afirmaciones son muy relevantes filosóficamente y deben ser 
tenidas en cuenta para ubicar su proyecto estimativo en el conjunto de su obra.

10 En el [Discurso…] de 1918 Ortega escribió lo siguiente: “Son, pues, los valores cualidades ideales
de los objetos. No se dan aparte de éstos ni sirven en un lugar sobreceleste como las Ideas platóni-
cas, no son naturalezas angélicas o místicas como no lo son la igualdad o la semejanza” (VII, 729).

11 Ortega también estuvo muy influido en esta época por el biólogo Jakob von Uexküll.
Años después, en la introducción a la edición en Revista de Occidente de un libro de VON UEXKÜLL

(1934), escribió que: “Debo declarar que sobre mí han ejercido, desde 1913, gran influencia es-
tas meditaciones biológicas. Esta influencia no ha sido meramente científica, sino cordial. No
conozco sugestiones más eficaces que las de este pensador, para poner orden, serenidad y opti-
mismo sobre el desarreglo del alma contemporánea” (III, 415). Por tanto, algunos biólogos han
de ser releídos a la hora de indagar las fuentes de la Estimativa orteguiana, no en vano los valo-
res vitales son una componente importante de dicho proyecto.

12 Javier San Martín sí ha señalado el interés de los comentarios de Ortega sobre Séneca
(SAN MARTÍN, 2013, p. 50), los cuales aparecen en el [Discurso…] de 1918 (VII, 737), pero no
en el ensayo de 1923.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 86

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



87JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

En este artículo les prestaremos algo de atención, aunque por falta de espacio
volveremos sobre ellas en posteriores publicaciones. En cuanto a la quinta di-
mensión de la Estimativa, nos limitaremos a citar algunos pasajes del
[Discurso…] de 1918 y de las “Notas” de 1917 que dejan muy clara esta dimen-
sión histórica del proyecto orteguiano.

Una sexta componente requiere investigar la terminología axiológica dis-
ponible en los diversos idiomas, empezando por la lengua española:

Hay en el vocabulario vulgar palabras cuyo significado alude especial y ex-
clusivamente al mundo de los valores: bueno y malo, mejor y peor, valioso o
inválido, precioso y baladí, estimable, preferible, etcétera. Con ser bastante rica
esta lengua valorativa apenas si forma un rincón imperceptible de las significa-
ciones estimativas. Por causas hondas, de las cuales algunas se harán patentes
en este discurso, existe en el lenguaje la tendencia económica a expresar fenó-
menos de valor por medio de un halo de significación complementaria que rodea
a la significación primaria objetiva de la palabra” (VII, 711-712).

A nuestro modo de ver, al pronunciar estas frases Ortega pretendía plan-
tear a la Real Academia de Ciencias Morales y Políticas un proyecto institu-
cional, puesto que concebía la Estimativa como un quehacer interdisciplinario,
no sólo filosófico. Una de las tareas a realizar consistiría en investigar esa “len-
gua valorativa”, la cual no se reduce al vocabulario, puesto que el habla (y no
digamos la gestualidad) dispone de muchos recursos para expresar las estima-
ciones positivas y negativas. La filosofía de los valores estaba en pleno auge a
principios del siglo XX y un proyecto como el esbozado por Ortega, tan am-
plio y ambicioso, requería de algún apoyo institucional sólido para ser llevado
a cabo. Con el fin de ganar adeptos a su causa, Ortega llegó a escribir lo si-
guiente en su [Discurso…] de 1918:

He comenzado tiempo hace esta labor sobre el diccionario castellano pero
es un trabajo demasiado lento que requeriría numerosos y delicados colabora-
dores. Cierto que una vez logrado ofrecería a la Estimativa una base incom-
parable de datos apreciativos. Para la psicología del pueblo e historia de España
sería de importancia superlativa (VII, 712, n.).

Alguna consecuencia debió tener esta sugerencia, aunque fuese indirecta,
puesto que, pese a no haberse producido el ingreso formal de Ortega en dicha
Academia13, una de las personas entonces relacionadas con él, el Padre Juan
Zaragüeta, ingresó en ella el 20 de junio de 1920 leyendo un discurso titulado

13 Tampoco aceptó ser miembro de la Real Academia de la Lengua: ver VII, 897-898.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 87

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



88 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Contribución del lenguaje a la filosofía de los valores (Zaragüeta, 1920). Curio-
samente, le dio réplica Eduardo Sanz y Escartín, quien había sido designado
previamente como comentarista de Ortega.

Aquí nos limitaremos a señalar el interés de esta sexta componente del pro-
yecto orteguiano, a la que podemos denominar lexicológica, aunque iría más allá
de las cuestiones terminológicas y preludiaría una lógica de la preferencia, dado
que Ortega caracterizó a los valores mediante dos propiedades formales, la 
polaridad y el meliorismo14. Convendría retomar esa dimensión del proyecto
orteguiano y abordar el estudio del lenguaje axiológico, e incluso el de las 
expresiones estimativas, las cuales exceden en variedad y complejidad a los sim-
ples juicios de valor. Quizá por eso Ortega se mostró crítico con respecto a esta
última noción, los juicios de valor15. Esta sexta dimensión del proyecto orte-
guiano también tiene largo recorrido y merece ser investigada, aunque en este
artículo nos limitamos a indicarla.

Hay un séptimo aspecto a considerar: las relaciones entre el perspectivismo
orteguiano y los valores. En este caso conviene remitirse a la obra de Antonio
Rodríguez Huéscar, quien investigó exhaustivamente las diversas facetas del
concepto orteguiano de perspectiva y subrayó la existencia de un perspectivismo
estimativo, que se manifestó en 1923, sobre todo al final de El tema de nuestro
tiempo, en cuyo capítulo décimo Ortega expuso su doctrina del punto de vista.
Partiendo de la base de que “conforme evoluciona el ser vivo, se modifica
también su contorno y, sobre todo, varía la perspectiva de las cosas en él” (III,
607), Rodríguez Huéscar habla de “la identificación entre perspectivismo y
raciovitalismo, pero también de la existencia de crisis históricas en las que la
perspectiva se disloca”. Y añade luego: “es de notar que Ortega refiere estas
dislocaciones al sistema de valores, a la dimensión estimativa de la perspectiva”
(Rodríguez Huéscar, 1985, p. 297). Ello le llevó a distinguir luego entre la
perspectiva “objetiva” y la perspectiva “estimativa”, las cuales aparecen bajo las
especies del “mundo del ser” y “mundo del valer”: “deseos y sentimientos hacen
referencia directa al mundo de los valores, a la esfera estimativa” (ibid., p. 317).
Los cambios de valores y los cambios de perspectiva (individual o colectiva) es
otro de los temas a investigar, y en general las relaciones entre circunstancias y

14 La polaridad de los valores se muestra en los idiomas por la existencia de un contrario pa-
ra cualquier término que exprese un valor. El “meliorismo”, que no es una expresión de Ortega,
sino de Peirce, se manifiesta por la posibilidad de usar las expresiones “mejor que” o “peor que”
cuando se valora algo.

15 “No me parece aceptable la noción «juicio de valor» que en estos últimos años corre por
la literatura filosófica. No hay más juicios que aquellos actos cuyo correlato es el ser, el ser co-
mo diría Aristóteles, en el sentido de la verdad” (VII, 734, n.).

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 88

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



89JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

valores, aunque aquí tampoco vayamos a ocuparnos de esta cuestión, pese a
formar parte del núcleo duro de la filosofía de Ortega.

2. Documentos de Ortega sobre filosofía de los valores

El [Discurso…] que Ortega escribió para ingresar en la Real Academia de
Ciencias Morales y Políticas es una obra clave para entender el proyecto axio-
lógico de Ortega. Ha sido publicado en 2009 junto con otros escritos póstumos
y sus editores han señalado que la “Introducción a una Estimativa” de 1923 no
es más que un resumen del documento de 1918. De hecho, algunos párrafos son
idénticos, pero el [Discurso…] es bastante más extenso16 y, filosóficamente ha-
blando, más preciso y más profundo. No es de extrañar que así sea, puesto que
Ortega publicó la “Introducción” en el número 4 de la Revista de Occidente, que
estaba dirigida a un público amplio, y no a especialistas en Ciencias Morales y
Políticas, como era el caso de los Académicos. De hecho, al comienzo de su
[Discurso…] Ortega dejó claro este aspecto. Tras quejarse de que en España ra-
ras veces puede un filósofo expresarse de manera técnicamente rigurosa,
Ortega afirmó que ésa era la ocasión singular en la que él se encontraría:

Éste es el motivo que me determina a no desaprovechar la presente co-
yuntura y, ante un auditorio de conocedores en ciencias morales, desarrollar
un tema filosófico con toda la brevedad que el tiempo exige pero a la vez con
todo el rigor que la competencia del auditorio reclama (VII, 706).

Siendo Ortega un gran escritor, el [Discurso…] de 1918 sobresale entre sus
obras por su precisión y rigor, sin apenas florituras literarias. De hecho, inclu-
ye largas notas a pie de página en las que Ortega rastrea la noción de valor a lo
largo de la historia de la filosofía y comenta a fondo algunas concepciones del
valor previas a la suya, como las de Aristóteles, Descartes o Kant. Ninguno de
estos excursus sobre filósofos clásicos fue publicado en 1923, lo cual resulta 
explicable, puesto que su lectura requiere formación filosófica. Tanto la “Intro-
ducción” como El tema de nuestro tiempo fueron escritos para un público amplio,
al que Ortega ahorró las cuestiones filosóficamente más densas, algunas de las
cuales aparecen apuntadas en la “Introducción”, pero sin desarrollar.

Por lo que respecta a la dimensión ética de la Estimativa, el [Discurso…] de
1918 no sólo distingue entre la filosofía de los valores y la filosofía moral, 
dejando claro que la primera es un género y la segunda una de sus especies, 

16 Los editores del volumen VII afirman lo siguiente: “este texto en más de la mitad de su
contenido es rigurosamente inédito” (VII, 898).

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 89

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



90 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

sino que, además, aporta una relectura de las diversas éticas y filosofías mo-
rales de la historia, las cuales se convierten en apartados históricos de la Esti-
mativa orteguiana. Esta es otra diferencia entre ambos documentos y nos
permite poner en cuestión una interpretación habitual, según la cual la Esti-
mativa es un simple desarrollo de la concepción scheleriana de los valores17.

Ortega fue elegido miembro de número de la Real Academia de Ciencias
Morales y Políticas (medalla número 20) el 22 de diciembre de 1914. Se le conce-
dió un año para preparar su discurso de ingreso, pero el 12 de noviembre de
1915 solicitó una prórroga, que le fue concedida, posiblemente a causa de su
primer viaje a Argentina, que tuvo lugar en 1916. Ortega trabajó intensamente
en la preparación del [Discurso…] durante julio de 1917, mientras veraneaba en
Zumaya. Fue allí donde elaboró y recopiló las “Notas de trabajo sobre Estima-
tiva” (Ortega y Gasset, 2016)18. Ortega se refirió en términos positivos a Lotze,
Brentano, Herbart, Kraus, Lipps y Pfänder. Estos seis autores son, como míni-
mo, fuentes de la Estimativa orteguiana, además de Husserl y Scheler.

El texto final del [Discurso…] fue depositado en la Real Academia el 23 de
abril de 1918. Como el plazo inicial y la prórroga habían pasado, el 30 de abril
se le volvió a elegir como Académico (medalla 25, en esta segunda tentativa).
La lectura pública quedó fijada para el 10 de diciembre de 1918. Algún pro-
blema adicional debió de cruzarse, puesto que, como han señalado los editores
del mencionado volumen de escritos póstumos de Ortega, el 25 de noviem-
bre de 1919 la Real Academia le envió un último aviso para la lectura definiti-
va, el cual no fue atendido por Ortega. Unos meses después, el 16 de junio de
1920, se volvió a declarar vacante la medalla y cuatro días después el Padre
Zaragüeta fue recibido como miembro de la Academia. Su discurso versó pre-
cisamente sobre filosofía de los valores19.

Debido a estos avatares, cuyos detalles habrá que investigar más a fondo en
los archivos de la Real Academia de Ciencias Morales y Políticas, el texto del

17 Es lo que afirman, por ejemplo, ARANGUREN (1958), ORRINGER (1984), SÁNCHEZ CÁMARA

(2000), CORTINA (2001) y GIBU (2015). Este último autor llega incluso a decir que: “el filósofo es-
pañol se muestra poco original en su propuesta axiológica al hacer suyos los principales resultados
a los que su par alemán había llegado años antes en su Ética” (GIBU, 2015, p. 1).

18 Así lo acreditan las notas que escribieron Soledad Spottorno y el propio Ortega en las cua-
tro carpetillas que las contienen.

19 El discurso de Zaragüeta se tituló Contribución del lenguaje a la filosofía de los valores. Replicó
Eduardo Sanz y Escartín, quien había sido designado anteriormente para responder al [Discur-
so…] de Ortega y había llegado a escribir su escrito de réplica al [Discurso…] de Ortega cuando
éste lo entregó. No consta que Ortega diera una explicación clara de por qué no leyó su Discur-
so, pese a que lo había entregado y había trabajado mucho en él. Pudiera ocurrir que esta iniciativa
sobrevenida de nombrar académico a Zaragüeta tuviese alguna influencia en el asunto.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 90

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



91JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

[Discurso…] no ha sido publicado hasta 2009, razón por la cual muy pocos 
investigadores de la obra orteguiana se han ocupado de él20. Ubicar adecua-
damente esta obra en el conjunto del pensamiento de Ortega y mostrar su gran
relevancia filosófica son los principales objetivos del presente artículo, me-
diante el cual pretendemos reabrir el debate sobre la Estimativa.

Conviene recordar asimismo que, aunque puntualmente, Ortega ya había
presentado sus primeras ideas sobre los valores en algunos textos juveniles. El
momento clave, a nuestro entender, se produjo en 1914, cuando introdujo el
término “Estimativa” en su “Prólogo a Pedagogía general derivada del fin de la 
educación, de J. F. Herbart”21. Según esta hipótesis, a partir de esa fecha conci-
bió y comenzó a perfilar su proyecto axiológico. Para ello llevó a cabo
numerosas lecturas y reflexiones, hasta el punto de llegar a proponer una 
ciencia general estimativa (VII, 736), idea que va mucho más allá que las pro-
puestas de Scheler en su Ética (1913 y 1921). Dicho proyecto quedó plasmado
en ese [Discurso…] y las “Notas de trabajo” de 1917 le añaden matices intere-
santes, aunque también hay otros textos de Ortega a tener en cuenta, como
mostraremos en el apartado final.

En cuanto a su proyecto de investigar a fondo el vocabulario axiológico de
las lenguas y su contraposición entre el mundo del ser y el mundo de los valo-
res, también plantea cuestiones filosóficas de largo alcance, que en este artículo
nos limitaremos a señalar. Ortega dejó claro que la filosofía de los valores es
más amplia que la ética y la filosofía moral, como muestra el siguiente pasaje
del [Discurso…] de 1918:

De todas las confusiones que han retardado el progreso de la Estimativa,
por otros intentada con el nombre de Axiología, ninguna más grave que la de
no separar la idea de valor de la idea de bien (VII, 728).

Poco antes había escrito:

Así la versión en que más reiteradamente ha preferido ocultarse el Valor es
la idea del Bien. Durante los siglos, la idea de lo bueno ha sido la que aproxi-
mó más el pensamiento a la idea de lo valioso. Pero como pronto veremos, el

20 Diego GRACIA (2011) y Javier SAN MARTÍN (2013) han señalado el interés de ese docu-
mento de Ortega, aunque sin entrar a analizarlo, salvo los comentarios de San Martín sobre la
fenomenología en el mismo, a los que ya aludimos en el apartado anterior.

21 En el [Discurso…] se refiere a ello: “hace años, obligado a desmenuzar la obra de Herbart
a fin de hacer una condensada exposición de su sistema, me encontré sorprendido por la 
modernidad de sus ideas en torno al problema del valor e hice constar el interés que su recons-
titución podía tener” (VII, 706-707, n.).

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 91

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



92 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Bien no es sino el sustrato del valor o una clase de valores, una especie del gé-
nero valor (VII, 708-709).
(…) al hablar del Bien llegaremos tan sólo a conocer una forma específica del
valor, sin que sospechemos tras ella el género valor. Y prueba inmediata de
que es algo muy distinto tenemos en la sencilla consideración de que el Bien y
el Mal se excluyen, son el uno y lo contrario del otro, sin embargo, uno y otro
son valor, el Bien un valor positivo, el Mal un valor negativo.

¿Qué es, pues, ese sustantivo “valor” común a ambas y que se especifica de
tal modo en caracteres contrarios? (VII, 709).

Lo bueno, lo malo y, en general, los valores morales determinan una especie
de la Estimativa, razón por la cual la moralidad ha de estar basada en valores,
pero no al revés, puesto que el género es el valor y los valores morales una de sus
especies. La estimativa orteguiana se caracteriza por poner a los bienes morales
como uno de los tipos de valores espirituales, junto con los valores intelectuales
y los valores estéticos. Pero también los valores vitales componen otra clase, a la
que Ortega prestó mucha atención. Para los seres humanos los valores morales
son decisivos, porque regulan sus acciones voluntarias e incluso muchos de sus
usos y costumbres. Pero el problema filosófico de los valores es más amplio y
más general. No sólo atañe a los valores estéticos e intelectuales, sino también a
los valores vitales, los cuales hunden sus raíces en la biología. Siguiendo en este
punto a Jakob von Uexküll, Ortega no sólo habló de valores vitales22, sino tam-
bién de valores biológicos23.

Estas reflexiones de Ortega justifican nuestra propuesta de reconsiderar y
reinterpretar la Estimativa de Ortega, que hasta ahora ha sido investigada ante
todo en relación a su filosofía moral. La ética basada en valores es importante,
sin duda, pero la Estimativa orteguiana va más allá de la filosofía moral, e incide
en varias ciencias morales y políticas. Su [Discurso…] empieza así:

22 Al respecto, en El tema de nuestro tiempo (1923) Ortega dejó claro que su principal fuente
de inspiración es Nietzsche: “en este punto ha sido Nietzsche el sumo vidente” (III, 603).

23 Valga como ejemplo esta frase de Ortega en “El Quijote en la escuela” (1920): “Antes que
hable la ética, tiene derecho a hablar la pura biología. Sin salir de ella, desde el punto de vista es-
trictamente vital, nos aparece el uno como un valor biológico positivo, como vitalmente bueno; el
otro, como un valor biológico negativo, como vitalmente malo. Luego vendrá la ética y habrá lu-
gar para discutir si lo moralmente bueno y lo moralmente malo coinciden o no con esos otros
valores vitales. Por lo pronto, tenemos que asegurar la salud vital” (II, 417). Esta afirmación de
Ortega no implica un reduccionismo biologicista en axiología. Ortega afirmó desde joven, 
siguiendo a Nietzsche (y a partir de 1913 a Scheler) que los valores morales tienen un rango pro-
pio, diferente y superior al de los valores biológicos; pero ello no obsta para que también haya
que reconocer la existencia de valores biológicos, empezando por la vitalidad y siguiendo por 
la salud. Ésta es una de las razones por las que la filosofía orteguiana de los valores no se reduce
a la filosofía moral.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 92

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



93JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Ética y Filosofía del Derecho, Economía y Sociología y Política constituyen el
núcleo central de vuestras ocupaciones colectivas.

Pues bien, creo poder afirmar que esas investigaciones preferentes de esta
Academia se hallan en vísperas de una fecunda transformación, originada en
los recientes estudios sobre el problema del valor. Acaso no exista otra cues-
tión menos atendida por el pasado filosófico y que, en cambio, ocupe hoy con
mayor intensidad la meditación de los pensadores (VII, 706)24.

La Estimativa orteguiana pretendía aportar un nuevo fundamento al 
conjunto de las Ciencias del Espíritu, por decirlo en términos de Dilthey. Para
ello empezó por la Psicología y la Pedagogía. Pero su tesis principal era meta-
física: “si por mundo entendemos la ordenación unitaria de los objetos tenemos
dos mundos, dos ordenaciones distintas, pero compenetradas: el mundo del
Ser y el mundo del valer” (VII, 711). Propuso así una línea de investigación
muy ambiciosa, aunque luego no la exploró a fondo, limitándose a presentarla
ante el gran público en 1923. Lo notable es que en 1918 puso a la axiología al
mismo nivel que la ontología, tras dejar claro que los valores no son cosas,
pero tampoco ideas platónicas. 

3. Estudios orteguianos sobre la Estimativa

Pasemos a comentar lo que otros han escrito sobre la Estimativa de Ortega.
Tampoco en este apartado pretendemos ser exhaustivos. No aludiremos a los
contemporáneos ni a los discípulos directos de Ortega, pese a que algunos me-
recen atención especial en relación a los valores, en particular García Morente,
pero también Gaos, Marías, Xirau, Vela, Zambrano, Zaragüeta y, last but not
the least, Zubiri. En lo que sigue mencionaremos únicamente a aquellos inves-
tigadores españoles que se han ocupado de la filosofía de los valores de Ortega
y que han pertenecido a las siguientes generaciones, sin ser discípulos ni ami-
gos suyos25.

Empezaremos con Ferrater Mora y Aranguren, puesto que han tenido una
influencia considerable en la recepción de la filosofía orteguiana en España.
Ambos parten de enfoques muy distintos y aportan marcos interpretativos
contrapuestos, que por lo general han orientado a los intérpretes ulteriores.

24 En las frases finales de su [Discurso…] de 1918, Ortega volvió a plantear esa misma idea.
Es una de las razones por las que pensamos que su proyecto estimativo tenía una componente
institucional disciplinar.

25 No olvidamos que el pensamiento de Ortega también tuvo influencia en México, Argen-
tina y en otros países latinoamericanos. Queda por indagar la repercusión allí de su Estimativa,
por ejemplo en José Gaos, Eduardo Nicol o Fernando Salmerón.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 93

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



94 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Ferrater distinguió tres etapas en el pensamiento de Ortega: objetivista,
perspectivista y raciovitalista (Ferrater Mora, 1973, p. 19). Nos atendremos ini-
cialmente a ese criterio, aunque Morón haya preferido denominar racionalista a
la primera etapa (Morón, 1968, pp. 82-83)26. El primer período llega hasta
1914. El segundo arranca con las Meditaciones del Quijote (1914) y termina en
1923 con El tema de nuestro tiempo, obra a la que Ferrater considera clave para el
perspectivismo orteguiano (ibid., p. 19). El tercero abarca desde 1924 hasta su
muerte en 1955 y es el período en el que Ortega desarrolló su propio sistema 
filosófico, centrado en el raciovitalismo y en la razón histórica. La cuestión de
los valores apareció puntualmente en el primer período, fue central en el se-
gundo y prácticamente desapareció en el tercer período, como ha señalado José
Lasaga (2006, p. 151). En el tema que nos ocupa, la clasificación de Ferrater se
adecua muy bien a la temporalidad de la Estimativa orteguiana, puesto que ese
proyecto arranca como tal en 1914 y ofrece sus últimos resultados explícitos a
finales de 192327. Como hemos indicado, el perspectivismo orteguiano tiene una
componente axiológica, que fue señalada por Rodríguez Huéscar28. En cambio,
Ferrater apenas se ocupó de la filosofía de los valores de Ortega29, porque se
centró en su ontología y en su filosofía de la vida. Por cierto, Ferrater subrayó
las raíces biológicas de la misma: “esta concepción orteguiana parece muy in-
fluida por la conceptualización biológica de von Uexküll y Driesch” (Ferrater,
ob. cit., p. 60). Además de estos dos autores y de Nietzsche, Ferrater señaló la
influencia de Simmel en el vitalismo orteguiano.

Estas primeras interpretaciones de la Estimativa orteguiana propusieron
varias fuentes: Nietzsche, Simmel, von Uexküll, Driesch y Goethe. Desde 
luego, los filósofos de la vida influyeron en la ruptura de Ortega con el pen-
samiento neokantiano y en su evolución hacia el perspectivismo, que culminó

26 Más atinada nos parece la propuesta de Cerezo, quien subrayó que durante un período de
su juventud, 1902-1905, Ortega fue subjetivista, y en particular nietzscheano (cf. CEREZO, 2011,
p. 140).

27 También coincide con la distinción de cuatro etapas cronológicas en la obra de Ortega,
propuesta por José Gaos y asumida por Fernando SALMERÓN (1959): hasta 1914 (las moceda-
des, al decir de Salmerón), desde 1914 al verano de 1924, de 1924 a 1932, y de 1932 hasta su
muerte (1955). Casi todos los estudiosos de Ortega aceptan que su pensamiento de madurez 
(racio-vitalismo y razón histórica) está plenamente constituido en 1932. La segunda etapa, la
cual es el objeto principal del presente artículo, es aquella en que el pensamiento propiamente
orteguiano se conforma, de ahí su particular interés.

28 “Toda perspectiva supone una jerarquía. Esa «jerarquía» tiene dos sentidos: primero, la 
mera ordenación de planos o términos. Pero segundo, una ordenación de rangos o valores –pers-
pectiva afectiva o, como la podemos llamar también desde ahora, «estimativa»” (RODRÍGUEZ

HUÉSCAR, 1985, p. 277).
29 En su Diccionario de Filosofía sí la expuso, pero brevemente.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 94

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



95JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

en El tema de nuestro tiempo (1923). Asimismo hay que tener en cuenta que el
perspectivismo orteguiano mantuvo una componente objetivista, que queda
clara en sus referencias y citas a Max Scheler a lo largo de este segundo perío-
do30. A partir de 1913 la fenomenología marca cada vez más el pensamiento de
Ortega, como ha recalcado Javier San Martín (1989, 2012, 2013).

En 1958 Aranguren investigó la dimensión ética de la Estimativa orteguia-
na, la cual había sido anticipada y estudiada en vida por algunos de los amigos
y discípulos de Ortega, como Manuel García Morente y Julián Marías. Tras
su muerte en 1955, el integrismo católico, representado ante todo por el P. 
Ramírez, de la orden dominicana, lanzó en España un duro ataque a la filoso-
fía de Ortega y Gasset. En la defensa de Ortega destacó Marías, quien
polemizó con energía contra el escolasticismo promovido desde el régimen de
Franco. También intervino Aranguren, quien había obtenido la Cátedra 
de Ética en la Universidad Complutense de Madrid en 1955. Como represen-
tante del grupo Escorial, Aranguren defendía el neoescolasticismo, pero aportó
una reflexión más ponderada sobre la compatibilidad del pensamiento de 
Ortega con el catolicismo ortodoxo entonces vigente. Para ello sistematizó en
diez puntos la concepción orteguiana de la filosofía moral31, tarea que queda-
ba por hacer, puesto que Ortega nunca publicó un libro sobre ética, aunque sí
llegó a anunciar que iba a escribir uno32. Aranguren reconoció que “Ortega, en
esta fase de su pensamiento, está próximo a Scheler (lo que no obsta a que le
refute éticamente cuando debe hacerlo): ambos exaltan los valores vitales fren-
te a los utilitarios y a un exangüe idealismo moral” (ibid., 1958, p. 32)33. Sin

30 Para analizar la influencia de Scheler sobre Ortega suele citarse siempre la Ética de Sche-
ler, cuya primera parte se publicó en 1913 y la segunda en 1916. En las “Notas” de julio de 1917,
recién publicadas en la Revista de Estudios Orteguianos, consta que Ortega leyó a fondo dicha obra,
pero también el libro de Scheler sobre el resentimiento (Das Ressentiment im Aufbau der Moralen,
en Abhandlungen und Aufsätze. Leipzig: Verlag der Weissen, 1915). Sin embargo, suele olvidarse
que la primera publicación de Ortega sobre Scheler no se refirió a estas dos obras, sino a su 
libro sobre la Primera Guerra Mundial (Der Genius des Krieges und der deutsche Krieg, 1915). La 
recensión de Ortega se publicó en El Sol en 1917 (“El genio de la guerra y la guerra alemana”,
en El Espectador II, II, 323-351). En ella hay todo un apartado sobre la ética de la guerra, en el
que Ortega critica duramente las tesis que Scheler había defendido en su libro de 1915.

31 Para un buen resumen de dicha sistematización, SAN MARTÍN, 2000.
32 En ¿Qué es filosofía? (1929), Ortega anunció una posible obra suya sobre ética: “La ética

que acaso el año que viene exponga (…) se diferencia de todas las tradicionales en que no con-
sidera al deber como la idea primaria en la moral, sino a la ilusión” (VIII, 363). Aranguren se
equivocó en este punto, al decir que: “Ortega nunca escribió ni se propuso escribir un libro de
ética” (ARANGUREN, 1958, p. 43).

33 Este vitalismo procede en último término de Nietzsche, así como la afirmación de los 
valores vitales: “Su actitud por estos años es paralela a la de Max Scheler, que no sin razón fue
llamado «el Nietzsche cristiano». Ambos buscan lo mismo, a saber, la superación de la antítesis

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 95

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



96 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

embargo, Aranguren apenas se interesó en la Estimativa de Ortega, en buena
medida porque él mismo era contrario a las éticas basadas en valores34. Su in-
terpretación de la ética orteguiana fue de índole metafísica y ha tenido una
influencia considerable en autores posteriores.

Tras afirmar que “la ética de Ortega, al contrario que la de Kant y la del
utilitarismo, se funda en la metafísica” (ibid., p. 42) y que “la moral de Ortega
es una moral de la perfección y no una moral del deber” (idem), Aranguren fue
más preciso y dejó claro que “estamos ante una ética del ser” (ibid., p. 43) que
se concreta en un nuevo tipo de imperativo, diferente del kantiano: “el impe-
rativo supremo de la ética es, según Ortega, el de Píndaro: «llega a ser el que
eres»” (ibid., p. 53). De los valores se infieren reglas y normas, pero la base de
la ética orteguiana no radica en ellos, sino en “ser el que eres”: “cada cual 
debe cumplir unas mismas normas, válidas para todos; pero cada cual las
cumple con su peculiaridad y modo propios” (ibid., p. 45). Culminando su 
sistematización de la ética de Ortega, Aranguren concluyó que “la ética 
orteguiana consiste en una ética de la vocación” (ibid., p. 49) y precisó a con-
tinuación que dicho concepto “es una secularización del concepto religioso de
vocación” (ibid.). De esta manera, la filosofía de Ortega resultaba ser compa-
tible con el catolicismo, puesto que su ética, aunque fuese ocultamente, tenía
un trasfondo religioso. Por lo que respecta a la actitud de Ortega ante lo tras-
cendente, Aranguren dijo que “la filosofía de Ortega está ya abierta a la
Trascendencia, no es menester abrirla. Ciertamente está solamente abierta”
(Aranguren, 1958, p. 13).

Esta interpretación ha tenido bastante aceptación en el ámbito de los estu-
dios orteguianos, puesto que autores como San Martín (2000), De Salas
(2003), Lasaga (2006) y en parte Cerezo (2011) han aceptado la expresión
“ética de la vocación”. Sin embargo, otros investigadores de la obra de Ortega
han atribuido a Scheler y a la filosofía de los valores mayor importancia que
Aranguren, por ejemplo Orringer (1979 y 1984), y más recientemente Sánchez
Cámara (2000), Cortina (2001), Gibu (2015) y González Serrano (2015). Se-
gún la interpretación de Orringer y de Sánchez Cámara, el proyecto estimativo
de Ortega es prácticamente identificable con la ética de los valores de Scheler.
Ignacio Sánchez Cámara reeditó en 2004 la Introducción a una Estimativa de
1923 y en su introducción afirmó que: “ni la ética de Ortega y Gasset ni, en ge-
neral, su filosofía, pueden ser cabalmente comprendidas sin la referencia a su
adhesión a la teoría de los valores” (Ortega, 2004, p. 5).

entre racionalismo y vitalismo. La fórmula orteguiana de superación fue el raciovitalismo”
(ARANGUREN, ob. cit., pp. 26-27).

34 Véase ARANGUREN, Ética, cap. X.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 96

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



97JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Este tipo de interpretación ha sido criticada por José Lasaga (2003 y 2006)
y por Pedro Cerezo (2007 y 2011), quienes afirman que las raíces de la ética
orteguiana están en su vitalismo, más que en su filosofía de los valores. Ambos
investigaron a fondo la filosofía de Ortega, y en particular su ética, al igual que
Javier San Martín. Sus aportaciones son relevantes para nuestra propia 
investigación sobre la Estimativa. En esta misma línea de pensamiento cabe
mencionar asimismo el artículo reciente de Rodolfo Gutiérrez Simón (2015).
Tras analizar y comentar la “ética de la vocación”, éste último afirma que 
“Sánchez Cámara otorga una presencia a la filosofía de los valores en la obra
orteguiana mayor de la que tiene” (Gutiérrez Simón, 2015, p. 136). Como al-
ternativa, acepta la interpretación de Lasaga, sobre la que volveremos más
adelante. Por cierto, Gutiérrez Simón se pregunta en un momento dado si el
concepto de vocación puede ser interpretado como un valor y concluye que
no35, en base a dos argumentos claros, el primero de los cuales nos parece 
concluyente: la polaridad de los valores no es extrapolable al concepto de 
vocación (ibid., p. 135). Ortega siempre afirmó que la polaridad, es decir, la
existencia de un valor negativo para cada valor positivo, es una de las propie-
dades características del mundo de los valores. Gutiérrez Simón tiene, pues,
razón al decir que la vocación no es un valor, pese a ser algo ideal y cualita-
tivo. Ello no impide, sin embargo, la presencia de valores en toda opción 
vocacional, como mostraremos al final de este artículo.

Su segundo argumento es interesante, pero menos convincente: la vocación
siempre es individual mientras que los valores son transubjetivos (ibid., p. 136).
La afirmación es cierta, puesto que los actos de valorar y estimar, en tanto 
acciones, son subjetivas, como el propio Ortega reconoció más de una vez. La
cuestión de la objetividad, intersubjetividad y subjetividad de los valores es
uno de los grandes problemas de la Estimativa orteguiana, que abordaremos
en el apartado siguiente36.

Esta breve aproximación a los intérpretes y comentaristas de Ortega nos 
remite a que su Estimativa se formuló en su etapa perspectivista (Ferrater) y 
fenomenológica (San Martín), contribuyendo a generar su racio-vitalismo, 
cuya primera formulación, todavía germinal, está en El tema de nuestro tiempo
(1923). Cerezo, San Martín, Lasaga, De Salas y Zamora Bonilla, independien-
temente de las diferencias entre ellos, coinciden en este canon interpretativo de

35 “la vocación no puede considerarse como un valor, pese a compartir características esen-
ciales“(ibid., 135).

36 Gutiérrez Simón cita en su artículo una contribución de Ángel Peris Suay que, lamen-
tablemente, todavía no hemos podido consultar (PERIS SUAY, 2006). “Ángel Peris Suay entien-
de que, para Ortega, los valores son una suerte de orientación para vivir, no contradictoria con
la circunstancialidad de la vocación” (GUTIÉRREZ SIMÓN, 2015, p. 135).

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 97

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



98 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

la filosofía de Ortega, según el cual su pensamiento maduro se conforma a fína-
les de los años 20 en torno al racio-vitalismo (la vida como realidad radical) y 
a partir de los 30 en base a la razón histórica (la vida como biografía, no sólo 
como proceso biológico), sin olvidar el circunstancialismo, que es constante en
la trayectoria intelectual de Ortega.

4. De la objetividad de los valores a la vida como realidad radical

En su libro Figuras de la vida buena (2006), Lasaga cuestionó la importancia
que Sánchez Cámara atribuyó a la filosofía de los valores para la ética orte-
guiana37. Lasaga aportó varios argumentos al respecto, entre los cuales hay
uno particularmente importante:

No es casualidad que todas las citas no ocasionales sobre teoría de los va-
lores que podemos encontrar en la obra de Ortega tengan una fecha límite:
1929, el año del curso ¿Qué es filosofía? (en rigor desaparecen antes; desde 1927
sería difícil encontrar referencias). Ortega no podía seguir asumiendo los com-
promisos ontológicos y gnoseológicos que conlleva una teoría del valor
objetivista y realista” (ibid., p. 151, nota 26).

Esta ausencia de la cuestión de los valores en los escritos de madurez de
Ortega plantea un problema interesante para los estudios orteguianos. Aunque
sólo sea ocasionalmente, hay pasajes posteriores de Ortega donde la relevan-
cia filosófica de la cuestión de los valores vuelve a ser reafirmada. Valga como
ejemplo su Introducción a Velázquez de 1947, donde Ortega dice que “La sensi-
bilidad a priori de los valores (…) es una de las más sorprendentes potencias
del hombre” (IX, 901). Después de 1923 no desarrolló su proyecto estimativo,
pero su interés por los valores permaneció.

Para explicar esto, Lasaga aportó una interpretación:

La adscripción de Ortega a una filosofía de los valores, de fuerte sabor
scheleriano, a principios de los años veinte, tenía una doble razón de ser. Por
un lado, hallar un punto de apoyo objetivo a los ideales, evitando el formalis-
mo idealista que a la postre hace del ideal un imposible. Por otro y en la
medida en que el valor se transforma en proyecto por la acción del sujeto que
lo estima, adquiere capacidad para orientar acciones concretas de hombres
concretos. El valor puede ser eterno en su esencia pero temporal o histórico

37 “A mi juicio y a pesar de lo dicho, la doctrina de los valores no ocupa en la obra de Ortega
un lugar decisivo” (LASAGA, ob. cit., p. 148). “Por tanto, no discuto que en Ortega haya una éti-
ca de los valores inspirada en Scheler, sino su alcance en el todo de su filosofía” (ibid., 168).

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 98

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



99JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

en su función. Ni el valor es totalmente independiente de las cosas (platonismo:
coextensividad del “ser” y del “valor”); ni el valor se somete a la subjetividad
humana; sin embargo, es en la subjetividad individual inserta en una circuns-
tancia espacio-temporal pragmática, en sus estimaciones concretas, en donde
cobra realidad “personal” el valor (Lasaga, ob. cit., p. 142).

Este comentario de José Lasaga resulta adecuado para interpretar la 
“Introducción a una Estimativa” y El tema de nuestro tiempo, que eran las dos
obras a tener en cuenta cuando Lasaga publicó su Figuras de la vida buena
(2006). Sin embargo, la publicación en 2009 de los Escritos póstumos y la edi-
ción reciente de las “Notas de trabajo sobre Estimativa” de 1917 (Ortega,
mayo y noviembre de 2016), en donde las ideas expuestas en el [Discurso…] de
1918 quedan ratificadas y sus fuentes documentadas, plantean cuestiones adi-
cionales. No es lo mismo entender los valores como entidades ideales que
orientan proyectos humanos que admitir que los seres humanos tienen una ca-
pacidad estimativa anterior a la capacidad de juzgar, como afirmó Ortega en
su [Discurso…]. Esa afirmación orteguiana plantea problemas no reducibles a
la cuestión de si su ética está basada en valores o no, ni a la pregunta de índo-
le ontológica: ¿qué son los valores?

No hay duda de que Ortega afirmó la objetividad de los valores, siguiendo
en este punto a Scheler. Eso no le impidió reconocer la dimensión subjetiva de
las valoraciones, y en particular de las estimaciones, algunas de las cuales es-
tán relacionadas con los sentimientos (Ortega, mayo de 2016, p. 41). Si esa
capacidad mental existe y es previa a la facultad de juzgar, surge de inmediato
la cuestión de si es una capacidad anterior a la emergencia del lenguaje en los
individuos. Asimismo aparece el problema de las posibles estimaciones no
conscientes, por ejemplo la intuición de un peligro. Son temas para la “psico-
logía estimativa” que llegó a imaginar Ortega, pero también para la
fenomenología, en la medida en que la noción de objeto depende de la con-
ciencia. En suma: una cosa es el problema filosófico de los valores, el cual
puede ser abordado desde una perspectiva metafísica, ontológica o ética, y otra
los problemas psicológicos, cognitivos y antropológicos que las capacidades de
estimar y valorar plantean. Este tipo de cuestiones están claramente presentes
en el proyecto orteguiano y sólo se manifiestan cuando alguien estima positiva
o negativamente algo (intuye inconscientemente un peligro, por ejemplo), o
cuando alguien valora algo de forma explícita, sea como positivo o como ne-
gativo (polaridad de los valores). En la “Introducción a una Estimativa” de
1923 esas otras dimensiones del proyecto apenas aparecen, o simplemente son
mencionadas; pero ahora sabemos que Ortega también las investigó, como
prueban los documentos de 1917-18, aunque él no los publicase. Como dijimos
al principio, Ortega tuvo claro que la cuestión de los valores tiene otras ver-

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 99

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



100 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

tientes, además de su dimensión metafísica (objetividad e idealidad de los valo-
res) y de su dimensión moral. Por nuestra parte dejaremos abiertas esas facetas
adicionales de la Estimativa orteguiana, porque nuestro objetivo en el presente
artículo consiste en reabrir el debate sobre ella, más que pretender resolverlo.

Dicho esto, volvamos a la interpretación de Lasaga, que nos parece correc-
ta en relación a los textos que tuvo en cuenta. En su debate con Sánchez
Cámara sobre la presencia de los valores en la ética de Ortega, Lasaga afirma
lo siguiente:

La vida humana no precisa de entrada valores objetivos ni ideales raciona-
les universales porque ella misma, en cuanto que es dada por hacer, contiene
su propio ideal y exigencia normativa “absoluta”, cumplimiento de una misión
en una circunstancia que no se elige y a la que es preciso salvar para salvar la
propia vida. La vida humana genera su propio imperativo ético porque vivir
significa atender simultáneamente a dos mandatos: el de fidelidad al propio yo,
a la vocación que en última instancia lo constituye, y el de fidelidad al mundo
en el que ese yo vive, a las cuestiones de su época, de su generación, de su en-
torno, lo que obviamente exige fidelidad para con las personas, pero también
con las cosas (Lasaga, ob. cit., p. 152).

Salvo que consideremos a la vida como un valor, y como un valor objetivo,
añadiríamos nosotros. En los escritos de Ortega se encuentran algunas afir-
maciones que justifican esa hipótesis, por ejemplo en el artículo “El Quijote en
la escuela”, que fue publicado en marzo de 1920 (II, 401-430):

Antes que hable la ética, tiene derecho a hablar la pura biología. Sin salir de
ella, desde el punto de vista estrictamente vital, nos aparece el uno [pulso 
vital ascendente] como un valor biológico positivo, como vitalmente bueno; el
otro [pulso vital descendente], como un valor biológico negativo, como vital-
mente malo. Luego vendrá la ética y habrá lugar para discutir si lo moralmente
bueno y lo moralmente malo coinciden o no con esos otros valores vitales.

Por lo pronto, tenemos que asegurar la salud vital, supuesto de toda otra
salud. Y el sentido de este ensayo no es otro que inducir a la pedagogía para
que someta toda la primera etapa de la educación al imperativo de la vitalidad
(II, 417).

Cuando Ortega distingue los valores vitales de los valores espirituales y mo-
rales, sea en este texto de 1920, sea en 1923, ya ha reflexionado mucho sobre la
cuestión de los valores. Siendo vitalista y estando influido por von Uexküll, 
Ortega aceptó que los animales también tienen la capacidad de estimar, no sólo
los seres humanos. Además, fue consciente de la importancia que tienen los va-
lores en todas las etapas de la vida humana, no sólo en la época adulta:

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 100

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



101JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Los objetos que para el niño vitalmente existen (…) no son los objetos reales,
sino los objetos deseables. (…) Al hombre maduro le acontece lo inverso: le
interesa lo real por serlo, aunque no sea deseable (II, 427-428).

La teoría orteguiana de los valores fue perdiendo presencia explícita confor-
me Ortega afirmó el racio-vitalismo, y más tarde la razón histórica. Lasaga 
tiene razón al respecto, pero ello no mengua la importancia de los valores 
vitales, que Ortega también afirmó. De hecho, ambas afirmaciones se conju-
gan perfectamente, siempre que se tenga claro que una cosa son los valores
vitales, incluida la vida, y otra los valores morales y espirituales. En sus 
“Notas de trabajo sobre Estimativa” de 1917 Ortega dejó escrito que los valo-
res vitales “suelen presentarse con un semblante de inmoralidad” (Ortega,
mayo de 2016, p. 20).

Este tipo de ideas también aparecen en El tema de nuestro tiempo, en particu-
lar la afirmación de la vida como valor38: “No menos que la justicia, que la
belleza o que la beatitud, la vida vale por sí misma” (III, 603).

Comentando esta frase de Ortega, Cerezo dice que “implica ya cierta res-
tricción a la soberanía absoluta de la vida, puesto que Ortega, en este texto, al
menos, la pone a la par de la objetividad de los valores. No tiene nada de 
extraño que por aquí se le cuele la axiología de Max Scheler, de la que se ocu-
pa Ortega por estas fechas” (Cerezo, 2011, p. 172). También está presente
Simmel, siempre según Cerezo (idem)39.

La vida es un valor, diríamos nosotros, y todavía más: es una fuente de 
valores, por eso cabe hablar de valores vitales e incluso afirmarlos como un tipo
de valores, puesto que son objetivos, como lo es la vida, la cual es anterior al
sujeto individual. Mas los valores vitales no son los únicos a tener en cuenta,
puesto que también hay que tener en cuenta otros valores-fuente, como la jus-
ticia, la belleza, la beatitud y, por supuesto, la verdad: “La vida sin verdad no
es vivible. (…) Sin hombre no hay verdad, pero, viceversa, sin verdad no hay
hombre” (IX, 148; citado en Cerezo, 2011, p. 173). Según Cerezo, aquí es don-
de Ortega se separa radicalmente de Nietzsche, porque éste siempre se mostró
escéptico en relación a la verdad, entendida ésta como un valor objetivo, algo
que Ortega afirmó netamente, remitiéndose en la cita anterior al propio 

38 A diferencia de la vocación, que no tiene antónimo, la vida sí tiene el disvalor corres-
pondiente, la muerte (polaridad de los valores) y es individual. Por tanto, es candidata clara a
ser reconocida como valor, conforme a los criterios del propio Ortega.

39 En este artículo no nos ocupamos de la influencia de Simmel sobre Ortega, cuestión que
ha sido investigada por Pedro Cerezo. En las “Notas de trabajo sobre Estimativa” de 1917 
Simmel no aparece mencionado, ni tampoco en el [Discurso…] de 1918, de modo que su influen-
cia sobre la filosofía de los valores de Ortega es posiblemente menor, caso de existir.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 101

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



102 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Sócrates. Por nuestra parte interpretamos que en estos pasajes se traslucen las
razones por las que Ortega propuso la clasificación de tipos de valores que lue-
go presentó en su “Introducción a una Estimativa” de 1923 (cf., III, 548).
Llama la atención que en esa obra no aportase argumentos que justificasen por
qué esa clasificación y no otra.

Nosotros interpretamos que algunos de los valores superiores de Ortega no
sólo lo son por jerarquía objetiva, sino porque son fuente o raíz de otros valores.
Tal es el caso de la vida para los valores vitales, de la verdad para los valores in-
telectuales, del bien para los valores morales, de la belleza para los valores
estéticos y de la beatitud para los valores religiosos. Para completar la clasifica-
ción de Ortega cabría denominar “valores técnicos” al primer tipo de valores que
él postuló, a los cuales denominó “valores útiles” (idem). La utilidad sería el 
valor-raíz de los valores técnicos.

Ortega criticó el subjetivismo en axiología y afirmó la objetividad de los
valores, y otro tanto hizo en relación a la noción de perspectiva; pero tanto la
vida como la perspectiva, siendo objetivas, son a la vez subjetivas, en la 
medida en que un determinado sujeto se apropia de ellas y afirma “su vida” y
“su circunstancia”. En este punto la Estimativa orteguiana se separó de la 
filosofía de los valores de Nietzsche, puesto que éste negó la noción de obje-
tividad. Como han sugerido Lasaga y Cerezo, el objetivismo axiológico de
Scheler le vino muy bien a Ortega, porque le permitió transitar sin grandes
desgarros desde el objetivismo neokantiano al perspectivismo axiológico y a
la fenomenología, inaugurando así su etapa racio-vitalista, que arranca en El
tema de nuestro tiempo.

Desde nuestra perspectiva, la “Introducción a una Estimativa” de 1923 
sería un preludio o texto de acompañamiento a dicho libro. Independiente-
mente de su proyecto estimativo, que era más ambicioso y que quedó plasmado
en el [Discurso…] de 1918, las reflexiones sobre los valores publicadas en 1923
fueron importantes porque le llevaron a afirmar que los valores vitales eran
una clase de valores, en principio irreductibles a los valores morales. Eso le
permitió darse cuenta de la singularidad del valor “vida”, el cual es objetivo,
pero también tiene una dimensión subjetiva. Por otra parte, la distinción entre
valores vitales y valores morales no impide su composición, puesto que cabe
hablar de una “vida buena”, pero también de una “buena vida”, predominando
en la primera expresión la faceta moral y en la segunda la dimensión vital.

El paso decisivo, a nuestro juicio, consiste en afirmar el valor de la vida. És-
ta es objetiva y tiene su contrario, la muerte. También cabe decir de ella que 
es mejor o peor, de modo que el término “vida” encaja en la categoría de los 
valores, tal y como Ortega la teorizó en 1918. Ocurre además que las valora-
ciones que los seres humanos pueden hacer tienen a la vida como condición

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 102

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



103JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

necesaria. Aunque Ortega no llegó a decirlo explícitamente (que sepamos), no
sólo se dio cuenta del valor de la vida, sino que, además, asumió que la vida es
fuente de otros valores humanos, y en particular de los valores vitales, tan impor-
tantes para él. La influencia de Nietzsche y de von Uexküll es clara en este
punto, así como sus propias intuiciones juveniles.

Proponemos, pues, la hipótesis de que su investigación del mundo de los 
valores, sus clases y su jerarquía fue una de las vías que le condujeron al pers-
pectivismo, y más concretamente al racio-vitalismo. En efecto, además de los
valores vitales afirmó la existencia de valores intelectuales, los cuales giran en torno
a la verdad y a su disvalor correspondiente, la falsedad. Es importante subra-
yar este paso de Ortega en el desarrollo de su Estimativa, porque la gran
mayoría de los filósofos de aquella época solían centrarse en los valores mora-
les y en los estéticos, añadiendo a lo sumo algunos valores político-jurídicos,
como la justicia. Una de las singularidades de la Estimativa de Ortega consis-
tió en afirmar los valores intelectuales, a los que hoy en día denominaríamos
epistémicos, siguiendo a Hilary Putnam (Putnam, 1981). Una segunda singula-
ridad fue afirmar la importancia de los valores vitales, punto éste en el que fue
precedido por varios filósofos de la vida, empezando por Nietzsche. En suma:
la Estimativa de Ortega fue más allá de las éticas tradicionales porque incluyó
a los valores técnicos, vitales y epistémicos. Sus críticas al utilitarismo y al sub-
jetivismo no le impidieron reconocer la existencia de los valores útiles ni
admitir la dimensión subjetiva de las valoraciones, sin renunciar por ello a la
objetividad e idealidad de los valores.

5. Estimativa, vocación y circunstancia

La noción orteguiana de vida tiene múltiples facetas: una de ellas atañe a la
capacidad de valorar, que tiene un desarrollo individual y colectivo, aunque
Ortega sólo se ocupó del primero. Nuestra capacidad estimativa personal se va
ampliando y afinando a lo largo de la vida, puesto que valoramos positiva o 
negativamente muy distintos contenidos de conciencia: objetos, personas, su-
cesos, ideas, ocurrencias e incluso ficciones. Ahora bien, la capacidad
estimativa cuya existencia Ortega afirmó, también existe en los animales, al
menos en lo que respecta a los valores útiles y vitales. Lo notable en los seres
humanos es que esa capacidad no sólo atañe a los objetos físicos (Dinge), sino
a cualesquiera cosas (Sachen), incluyendo entidades imaginarias, artísticas y
religiosas. Siendo tan amplia y transversal, el ejercicio de la capacidad de esti-
mar evoluciona a lo largo de la vida.

A partir de 1923, la investigación orteguiana de los valores se orientó hacia
el vitalismo y el racio-vitalismo, como quedó claro en El tema de nuestro tiempo.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 103

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



104 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Ese mismo año, en “Introducción a una Estimativa”, Ortega había afirmado la
existencia de valores vitales e intelectuales, los cuales no se confunden con los
valores morales, estéticos y religiosos. En el mundo orteguiano de los valores
hay una jerarquía, la cual se muestra en todos los seres estimativos: la capacidad
humana de valorar está mucho más desarrollada que la de los animales y tiene
su propia jerarquía. Nuestra hipótesis es que la afirmación de la vida como 
valor radical, común a unos y otros, y por ende objetivo, facilitó el descu-
brimiento orteguiano de la vida como realidad radical, así como su afirmación
del racio-vitalismo.

Visto el proyecto estimativo desde esta perspectiva, su relevancia para la
trayectoria intelectual de Ortega resulta significativa, independientemente de
que no fuese desarrollado en los términos en los que pensó en proponerlo a la
Academia de Ciencias Morales y Políticas, cosa que tampoco hicieron sus 
discípulos y colaboradores40. Lo importante es que su giro racio-vitalista no
trajo cambios drásticos en su concepción de los valores, aunque sí evolutivos,
como vamos a mostrar. La idea de una ciencia estimativa ya fue presentada pú-
blicamente en 1916, concretamente en sus primeras conferencias en Argentina.
Particular interés para nuestro tema tiene la novena charla, que fue dictada en
Buenos Aires el 7 de octubre de 1916. Este texto también ha permanecido iné-
dito hasta la edición de sus Escritos póstumos, razón por la cual apenas ha sido
tenido en cuenta por los investigadores de la obra orteguiana. En él hay algu-
nas frases sobre los valores de gran interés.

En dicha conferencia Ortega afirmó que la filosofía ha de ocuparse de la
constitución de diversos tipos de objetos, tratando de cuidar la condición que
a cada uno de ellos le corresponde. Hay objetos físicos reales (como la rosa),
fantásticos (como don Quijote o Hamlet) y también ideales (como los núme-
ros y los cuerpos geométricos), y todos ellos han de ser considerados por la
filosofía. Pues bien:

Cuando nos parece que hemos agotado todas las clases posibles de objetos nos
encontramos con raras cosas ante las cuales no tiene sentido que nos pregun-
temos si las vemos, si las tocamos, si las imaginamos. Pensamos: nada de esto
puede hacerse con ellas, únicamente podemos reconocerlas, estimarlas o de-
sestimarlas. Son esas extrañas naturalezas que hoy tanto preocupan a la
filosofía, que se llaman valores (VII, 662).

40 Una excepción fue Manuel García Morente, cuya filosofía de los valores merecería un 
estudio específico. Armando MENÉNDEZ (2005, pp. 121-124) ha hecho contribuciones al res-
pecto, y también se ha ocupado brevemente de la filosofía de los valores de Juan Zaragüeta,
Joaquín Xirau, y el propio Ortega y Gasset. En este último caso en términos bastante críticos.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 104

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



105JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Tras señalar la singularidad del problema de los valores, Ortega afirmó una
idea clave, de clara inspiración lotzeana:

Más allá de los objetos empieza el mundo de los valores; más allá que el mun-
do de lo que es y de lo que no es, el mundo de lo que vale y de lo que no vale,
el mundo de la ética y el mundo de la estética. Todo ello reunido en una cien-
cia peculiar distinta de todas las demás, sería lo que yo propongo llamar
ciencia estimativa (VII, 662-663).

Aquí radica uno de los principales problemas del proyecto orteguiano de
una Estimativa: si el mundo de los valores va más allá del mundo del ser. Co-
mo ha mostrado Armando Menéndez (2005, p. 48 y ss.), esta propuesta tiene
su origen en Lotze, a quien Ortega reconoció como una de sus fuentes de ins-
piración en filosofía de los valores. Bien es cierto que entre los escritos de
Ortega en esta época hay pasajes en donde la separación entre el ser y los va-
lores no es tan clara, por ejemplo en las siguientes anotaciones privadas de
Ortega, que forman parte de sus “Notas de trabajo sobre Estimativa” (1917):

Desde luego se adelantará al oyente o lector la pregunta del género o ca-
pítulo de investigaciones filosóficas [al que] pertenecen en rigor el problema
que aquí trato. La respuesta es difícil de dar en pocas palabras porque en los
últimos años la filosofía, como a la par las demás ciencias, ha ampliado enor-
memente y especificado sus disciplinas. Temas que tradicionalmente iban
inclusos en una misma parte de la filosofía hoy constituyen disciplinas formal-
mente distintas. Y viceversa[,] problemas conocidos hasta ahora sólo en sus
formas específicas hoy pueden en su forma genérica integrar una disciplina
aparte (Ortega, mayo de 2016, p. 16).

No es, pues, fácil traducir al lenguaje de la antigua Sistematización del
cuerpo filosófico la actual estructura de los problemas.

Yo diría, sin embargo y con las reservas oportunas, que una investigación
sobre el concepto del valor pertenece al tipo de cuestiones que la ciencia tra-
dicional estudiaba en la ontología.

La ontología estudiaba, en efecto, el ser y sus formas fundamentales. Para
la escuela arist[otélica] el ser era sólo el ente o ser substancial. Pero, en rigor,
bajo ese nombre buscaba el correlato de la conciencia (idem).

Ortega señala aquí el problema de las relaciones entre ontología y axiolo-
gía, que fue suscitado por Lotze y su célebre dictum: “los valores no son, valen”.
El mundo de los valores difiere en gran medida del mundo del ser, pero aun así
tiene profundas relaciones con la Ontología, incluso más que con la Ética, 
según Ortega, no en vano ésta es una especie de la Estimativa. Eso sí, para que
la Estimativa se integre en la Ontología ésta ha de cambiar profundamente, 

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 105

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



106 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

dejando de basarse en la categoría de sustancia y convirtiéndose en una espe-
cie de “ciencia de la conciencia”, por así decirlo. Dejando de lado este debate,
que Ortega no resolvió en el período comentado (1914-1923), y que a nuestro
juicio está en la médula de El tema de nuestro tiempo, ahora estamos en mejores
condiciones para entender la envergadura filosófica del proyecto estimativo or-
teguiano, pero también su considerable dificultad. En los momentos finales de
sus conferencias de 1916 en Buenos Aires se limitó a señalar el problema, sin
abordarlo. Pensamos que porque entonces no lo tenía resuelto. Por cierto, es-
ta circunstancia se repitió en sus segundas conferencias bonaerenses en 1928,
como veremos un poco más adelante.

A nuestro entender, esta prudencia de Ortega en 1916 y 1917 se debe a que
tenía claro que los valores conforman una nueva región para la reflexión filo-
sófica, a caballo entre la Ética y la Ontología, pero también era consciente del
desafío que la axiología plantea a otras Ciencias del Espíritu (psicología, 
sociología, antropología, historia), no sólo a la Filosofía. De hecho, él mismo se
encargó de recalcarlo al comienzo y al final de su [Discurso para la Real Acade-
mia de Ciencias Morales y Políticas] del año 1918 y, aunque en menor medida,
dicho desafío también fue señalado en la “Introducción a una Estimativa” de
1923. Y es que el problema es de gran envergadura, porque implica una rees-
tructuración de las disciplinas filosóficas, entre otras cosas.

En efecto, no sólo es posible hacer la pregunta ontológica de qué son los 
valores, sino también cómo se constituyen para nosotros, esto es, cómo llegan
los valores a tener sentido en nuestra vida (vida estimativa). Si, como dice 
Lasaga, la filosofía tiene que ocuparse de todo aquello que tiene lógos, es decir,
de todo aquello que se aparece o presenta en la vida como algo que tiene un
sentido, una filosofía de los valores es imprescindible, máxime si los seres hu-
manos tienen una capacidad estimativa específica, como postuló Ortega,
siguiendo también a Lotze en este punto. Los valores no se reducen a la razón
pura, aunque tienen que ver con ella, puesto que hay valores intelectuales;
tampoco se reducen a la razón práctica, puesto que hay diferentes tipos de 
valores, como los valores útiles y los valores vitales, que se distinguen de los
valores morales. Y no hay que olvidar la existencia de los valores estéticos, a
los que Ortega siempre prestó gran atención. Siendo los valores un objeto de
reflexión filosófica tan singular, y por otra parte tan variado, Ortega se atrevió
a proponer una ciencia estimativa que de llegar a existir trastocaría el orden de
las disciplinas filosóficas, y también el de las ciencias del espíritu. Ortega tuvo
muy claro esto, y así lo expresó en su [Discurso…] de 1918, aunque la idea ya
aparece nítidamente en 1916 y 1917.

Yendo un poco más allá de lo que él dijo, podríamos identificar el traba-
jo de Ortega como un esfuerzo por ampliar los dominios de la razón, añadiendo una

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 106

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



107JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

razón estimativa a la racionalidad pura y a la razón práctica. La facultad kantiana de
juzgar, a su vez, también se vería afectada por esa racionalidad estimativa. De ser
así, “los sentimientos, la expresividad, las preferencias estéticas, es decir, todos
los componentes de la subjetividad, que parecían interferir en los procesos del
conocimiento” (Lasaga, 1997, p. 29) se inscribirían en un marco racional, den-
tro de lo que tiene sentido. En suma: pensamos que el mundo de los valores y
la propia estimativa orteguiana se fueron integrando en un proyecto más 
general, el de la razón vital, que comenzó a cristalizar a partir de 1923.

En su “Introducción a una Estimativa” de 1923, en efecto, Ortega escribió
que “allí donde se habla de «valor» existe algo irreductible a todas las demás
categorías, algo nuevo y distinto de los restantes ámbitos del ser” (III, 532).
Nuestro trato con las cosas que nos circundan no sólo está mediado por un in-
terés cognoscitivo: “No nos contentamos, pues, con percibir, analizar, ordenar
y explicar las cosas según su ser, sino que las estimamos o desestimamos, las
preferimos o posponemos; en suma, las valoramos” (ibid., 534). Sin embargo,
también nuestra percepción y nuestro conocimiento pueden ser valorados, por
ejemplo por su claridad y distinción, y en último término por su verdad o fal-
sedad.

Los valores plantean un desafío importante a la filosofía, Ortega no tenía 
dudas al respecto. Cuestión muy distinta es que consiguiese resolver ese desafío
en el período que estamos comentando, 1914-1923. Sobre esto, tenderíamos a
dar una respuesta negativa. Si volvemos ahora a las relaciones entre la filo-
sofía orteguiana de los valores y su pensamiento moral, podremos entender
mejor algunas de las cuestiones que Ortega dejó abiertas, en particular dos: ni
desarrolló plenamente su proyecto estimativo ni tampoco escribió una obra 
sobre ética. Varios de sus intérpretes, empezando por Julián Marías y José
Luis Aranguren, han reconstruido la ética de Ortega, afirmando que el pen-
samiento moral orteguiano está basado en una ética de la vocación. La mayo-
ría de los investigadores ulteriores, y en particular José Lasaga, coinciden en
este punto. Por nuestra parte, no descartamos esa interpretación. Sin embar-
go, queda por dilucidar qué papel tienen los valores en esa concepción de la
moralidad, siendo así que la filosofía orteguiana de los valores va más allá de
los valores morales, como hemos argumentado. ¿Qué decir de la vocación y 
los valores, partiendo de los escritos de Ortega?

Esta pregunta, recientemente planteada por Gutiérrez Simón (2015), tiene
interés a la hora de ubicar la Estimativa en el conjunto de la obra de Ortega,
razón por la cual aportaremos alguna respuesta hipotética al respecto. En su
segundo viaje a Argentina (1928) Ortega volvió a impartir conferencias y, jus-
to al terminar la última, sacó a colación de nuevo la cuestión de los valores y
planteó sus relaciones con la Ética:

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 107

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



108 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Porque la ética que ya desde su principio, desde la primera gran obra que
creó hasta su nombre, el famoso libro de Aristóteles, no ha sido sino esto: el po-
nernos en contacto con el gran repertorio de valores posibles de la humanidad.

Así en las primeras frases de su libro, el maestro viejo de Grecia emplea
una fórmula encantadora para definir la ética: Busca el arquero un blanco 
para su flecha y ¿no lo buscaremos para nuestras vidas? (VIII, 114).

Obsérvese la precisión de Ortega: hay un gran repertorio de valores posi-
bles y, desde Aristóteles, la Ética ha permitido a los seres humanos entrar en
contacto con algunos de ellos. Ello no implica que el mundo de los valores se
agote en la Ética. Como hemos señalado anteriormente, la Ciencia Estima-
tiva, de llegar a existir, sería más general que la Ética, al menos si pensamos
que esta última se centra en los valores morales. Por otra parte, la célebre me-
táfora orteguiana del arquero se plantea aquí en un contexto axiológico: ¿no
serán los valores otros tantos blancos que orientan la flecha de nuestra vida 
y que, en su conjunto, marcan la vocación de cada cual, es decir, lo que uno
quiere llegar a ser?

La reflexión orteguiana sobre los valores tiene muchos matices y algunos de
ellos aparecen en escritos no sistemáticos, en los que no hace filosofía de los 
valores, pero sí dice lo que piensa sobre los valores. Valga un ejemplo. En “[La
verdad no es sencilla]”, ensayo escrito en 1926 (VIII, 3-8), Ortega afirmó 
la existencia de una infinidad de valores, y eso que se refería únicamente a los
valores estéticos:

El número de calidades bellas, de valores estéticos que existen es literalmente
infinito. Pero cada obra de arte sólo puede realizar algunos y es forzoso que
cada época, cada grupo de artistas, cada artista singular seleccione de esa ri-
queza innumerable un pequeño repertorio de delicias para instalarlas en su
obra (VIII, 6).

Pensamos que otro tanto cabe decir de los valores propios de cada persona,
los cuales tienen mucho que ver con su vocación y con su circunstancia. Cada
época y cada cultura tienen su propio elenco de valores, tanto objetivos como
intersubjetivos, lo cual no impide que dichos valores cambien a lo largo del
tiempo y de la historia. Tres años después, en el curso que muchos consideran
clave para su pensamiento de madurez, ¿Qué es filosofía? (1929), Ortega volvió
a aludir a la cuestión de los valores, aunque sólo de pasada. Y lo hizo en los
términos siguientes:

(…) el sistema de las verdades y el de los valores estéticos, morales, políticos,
religiosos tiene inexorablemente una dimensión histórica, son relativos a una

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 108

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



109JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

cierta cronología vital humana, valen para ciertos hombres nada más. La 
verdad es histórica. Cómo, no obstante, puede y tiene que pretender la verdad
ser sobrehistórica, sin relatividades, absoluta, es la gran cuestión. Muchos de
ustedes saben ya que para mí el resolver dentro de lo posible esa cuestión
constituye “el tema de nuestro tiempo” (VIII, 256).

Su pensamiento sobre los valores fue evolucionando y por eso planteó el
problema en otros términos, afirmando en 1929 con toda naturalidad la histo-
ricidad de los valores, pero sin dejar de mantener su tesis previa sobre su
objetividad. Así como en 1923, según nuestra interpretación, había dado un
paso significativo al afirmar la objetividad de los valores y, a la vez, su dimen-
sión subjetiva, así también en 1929 comenzó a afirmar la historicidad de los
valores, idea ésta que no aparece en sus escritos de la década anterior. Las cir-
cunstancias de la Estimativa orteguiana han cambiado, y por varios factores:
consecuentemente, sus ideas sobre los valores han evolucionado.

Para intentar interpretar este nuevo cambio diremos que también en este
caso hay una razón de fondo por la que Ortega orientó su mirada hacia la his-
toricidad de los valores. Y es que, en el fondo, la propia noción de “objetividad”
era un valor en la anterior etapa de su pensamiento. Para el Ortega del “pri-
mer período” valía más el conocimiento objetivo que el subjetivo: Ferrater
Mora se encargó de señalar este punto, al denominar “objetivista” la primera
etapa de la evolución intelectual de Ortega, y a la segunda “perspectivista”. 
Pero Rodríguez Huéscar contrapuso con razón la perspectiva “objetivista” a la
perspectiva “estimativa”, como vimos al principio. Pues bien, esta perspectiva
estimativa comenzó a ser evolutiva a partir de 1929, coherentemente con 
la evolución del pensamiento de Ortega, aunque manteniendo su condición ob-
jetiva, como muestra la condición supra-histórica de la verdad y de los valores.

Quede claro que esta nueva hipótesis que presentamos es debatible. No 
conocemos ningún pasaje de Ortega en el que se diga que la objetividad es un
valor. Sin embargo, pensamos que una hipótesis así ayuda mucho a la hora de
interpretar la evolución de su Estimativa, y concretamente su subsunción en el
racio-vitalismo y en la racionalidad histórica. En la medida en que Ortega fue
elaborando y consolidando su pensamiento de madurez, cabe hablar de una 
objetividad histórica, del mismo modo que la verdad ha devenido histórica. Ello
vale para la historia individual (cronología personal), pero también para la his-
toria colectiva. Parafraseando a Ortega diríamos que la verdad y la objetividad
son históricas, como también algunos valores, si no todos. Éste es el paso que
Ortega fue dando a lo largo la década de los veinte y que le llevó a difuminar
su proyecto estimativo, debido a que éste había quedado englobado en una
nueva concepción filosófica: el raciovitalismo y la razón histórica. La raciona-
lidad estimativa a la que antes hacíamos alusión desemboca sin problemas en

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 109

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



110 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

la racionalidad histórica, gracias a que Ortega ha ido aceptando que algunos
valores relevantes, como la verdad y la belleza, son históricos. Esto queda cla-
ro también en el caso de los valores estéticos, en efecto, y a nuestro entender
podría ampliarse a los valores en general. Sin embargo, ello no impide que 
Ortega siga afirmando la objetividad de los valores, en este caso en forma de
perspectivismo estimativo y de supra-historicidad. En todo caso, el desafío 
filosófico sigue abierto, aunque en otros términos: seguimos ante “el tema de
nuestro tiempo”.

Con respecto a la noción orteguiana de vocación, la componente axiológi-
ca de la misma nos parece muy clara, sin perjuicio de que la vocación no sea
un valor, como mostró Gutiérrez Simón. En apoyo de esta última hipótesis
nuestra aportaremos un texto de Ortega que fue publicado bastantes años
después (1947), en la obra ya mencionada, Curso de cuatro lecciones. Introduc-
ción a Velázquez (IX, 887-927). Allí alude a los valores y a la vocación en los
términos siguientes:

Cada hombre, cada pueblo, cada época es, antes que nada, un cierto siste-
ma de preferencias, a cuyo servicio pone el resto de su ser. La vida es siempre
un jugarse la vida al naipe de unos ciertos valores y, por eso, toda vida tiene
estilo –bueno o malo, personal o vulgar, creado originalmente o recibido del
contorno. Por eso yo no puedo ver a una persona sin percibir enseguida, aun-
que a veces yerre en la apreciación, a qué tiene puesta su vida, cuáles son los
resortes del preferir que ponen tensión en su existencia. […] Al ser lo prima-
rio en el hombre, es la realidad en él más suya, profunda y constitutiva –previa
a la intervención de lo extraño y ajeno, aunque logre o no realizarse, a su 
deformación por los azares de la vida. Es, en suma, nuestra “vocación” –pala-
bra estupenda que describe exactamente esa vocecita insonora que en el fondo
de nuestra persona nos llama en todo instante a ser de un cierto modo. La 
vocación es el imperativo de lo que cada cual siente que tiene que ser, por tan-
to, que tiene que hacer para ser su auténtico yo (IX, 901).

Este pasaje deja claro que la noción orteguiana de vocación tiene una clara
componente axiológica, puesto que implica preferencias, y por ende valoracio-
nes. Parafraseando a Ortega, podríamos decir que los valores de cada cual son
los resortes del preferir que ponen tensión en la existencia de cualquier perso-
na: por eso son los blancos a los que apunta la flecha del arquero. Y esto no sólo
vale para cada persona, sino también para cada pueblo y cada época, como el
propio Ortega afirma taxativamente al principio de este pasaje. Conclusión:
hablar de vocación de una persona implica hablar de preferencias y de valores.
La noción orteguiana de valor está presupuesta en la de vocación y se oculta
debajo de ella, así como a lo largo de la historia estuvo oculta bajo la noción de
bien.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 110

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



111JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Comprobamos así que los valores siguieron teniendo para Ortega una 
importancia filosófica radical, y ello en 1947, un cuarto de siglo después de sus
publicaciones más sistemáticas sobre el tema. Los valores son constitutivos de
la vida humana, y también de la vocación de cada cual. Ello es cierto en todas
las dimensiones de la vida (valores vitales), incluidas las artes (valores estéti-
cos), pero también en el caso de la razón pura (valores intelectuales, o
epistémicos) y de la razón práctica (valores morales y espirituales). Todo ello
sin olvidar que también hay valores útiles (técnicos, podríamos decir) y reli-
giosos. Por cierto, en este artículo no nos hemos ocupado de estos dos tipos de
valores, pero no hay que olvidar que Ortega los incluyó en su clasificación de
1923. Cierto es que ocasionalmente habló también de valores políticos41, como
la justicia, así como de valores económicos (Ortega, mayo de 2016, p. 25), aun-
que sin determinar qué tipos de valores son. El mundo de los valores es infinito
y admite la creación de nuevos valores. No es de extrañar que, una vez apare-
cida la pólis y la ley, hayan surgido también los valores políticos y los valores
jurídicos; pero siempre en la medida en que las ciudades y las leyes estén 
vivas, y a poder ser en auge.

Lo más notable del pasaje recién citado estriba en la afirmación de que los
valores se crean, por una parte, pero también se descubren. Al afirmar lo se-
gundo Ortega sigue manteniendo su tesis de la objetividad de los valores. Al
decir lo primero reconoce asimismo la dimensión subjetiva de los valores, o por
lo menos de algunos de ellos. La cuestión de la objetividad/subjetividad de la
verdad, y en general de los valores, es, pues, la “cuestión de nuestro tiempo”,
sobre la que Ortega volvió una y otra vez a lo largo de su vida, aunque recu-
rriendo a conceptos distintos para presentar el problema.

6. Conclusiones abiertas

A manera de cierre, diremos que en su Estimativa Ortega propuso una cla-
sificación de tipos de valores, distinguiendo valores útiles, vitales, espirituales
y religiosos, y entre los espirituales los valores intelectuales, estéticos y mo-
rales. Al entender los valores morales como “una moral de la perfección y no del
deber”, la Ética de Ortega es una ética del Ser, como señaló Aranguren (1958): de
los valores se infieren normas y reglas para todos. Sin embargo la ética orte-
guiana también afirma el imperativo de Píndaro, “sé el que eres”, lo cual implica
modos propios (perspectivas) de cumplir esas normas. En su [Discurso para la
Real Academia de Ciencias Morales y Políticas] (1918), Ortega mostró que el pro-
blema filosófico de los valores puede ser abordado desde una perspectiva

41 Véase el pasaje recién citado de ¿Qué es filosofía? (1929), VIII, 256.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 111

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



112 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

metafísica, ontológica o ética, pero también lo relacionó con cuestiones psico-
lógicas, cognitivas y antropológicas, puesto que afirmó la existencia de una
capacidad de estimar anterior a la capacidad de juzgar, distanciándose de Kant
y los neokantianos. En conjunto, este artículo propone seis dimensiones a 
tener en cuenta en la Estimativa de Ortega (ontológica, ética, psicológica, 
fenomenológica, histórica y lexicológica), más una séptima, que entronca su
Estimativa con la teoría de la circunstancia, el raciovitalismo y la razón his-
tórica.  

Aceptamos que Husserl y Scheler inspiraron la filosofía de los valores de 
Ortega, y en particular su objetivismo, pero señalamos que otros autores tam-
bién influyeron en ella, en particular Lotze, Brentano, Herbart, Kraus, Lipps y
Pfänder. Además, su proyecto estimativo presenta perfiles propios y originales.
Los documentos inéditos de Ortega recientemente publicados avalan una nueva
conclusión: hay una pluralidad de fuentes para su Estimativa, que habrá que te-
ner en cuenta en investigaciones ulteriores. Asimismo afirmamos que su filosofía
de los valores es más amplia que la ética y la filosofía moral.

Nuestra breve aproximación a los intérpretes y comentaristas de Ortega
nos lleva a concluir que la Estimativa de Ortega se formuló en su etapa pers-
pectivista (Ferrater) y fenomenológica (San Martín), contribuyendo a generar
su racio-vitalismo, cuya primera formulación, todavía germinal, está en El tema
de nuestro tiempo (1923). Cerezo, San Martín, Lasaga, De Salas y Zamora 
Bonilla, independientemente de las diferencias entre ellos, coinciden en este
canon interpretativo de la filosofía de Ortega, según el cual su pensamiento
maduro se conformó a fínales de los años 20 en torno al racio-vitalismo (la vi-
da como realidad radical) y a partir de los 30 en base a la razón histórica (la
vida como biografía, no sólo como proceso biológico). Aceptando esta inter-
pretación canónica, por nuestra parte añadimos que la Estimativa de Ortega
estuvo conectada a su circunstancialismo y que desempeñó un papel en su evo-
lución intelectual hacia el raciovitalismo, al afirmar la existencia de los valores
vitales y, más concretamente, de la vida como un valor radical que es fuente de
otros valores. Conforme a la clasificación propuesta por Ferrater Mora, el pro-
yecto estimativo de Ortega se sitúa en su transición desde el objetivismo al
perspectivismo, a la fenomenología y al vitalismo.

En este artículo no pretendemos extraer conclusiones definitivas sobre la
Estimativa de Ortega, sino volver a plantear el debate sobre su filosofía de los
valores y apuntar algunas vías nuevas para analizarla, interpretarla y, en su ca-
so, desarrollarla.

En primer lugar, queda mucho trabajo por hacer en relación a las fuentes ori-
ginarias de la filosofía de los valores de Ortega. Hemos apuntado una ruta de
investigación, que tiene siete facetas, como mínimo. En segundo lugar, habrá que

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 112

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



113JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

precisar los factores que disuadieron a Ortega de leer su [Discurso…] de 1918
ante la Real Academia de Ciencias Morales y Políticas, así como la recepción
de sus ideas sobre la Estimativa entre sus contemporáneos y discípulos. En 
tercer lugar, hemos propuesto un conjunto de hipótesis sobre la Estimativa, la
Ontología y la Ética, que quedan por contrastar. Por último, hemos sugerido 
la idea de una racionalidad estimativa que sería transversal a la razón pura, a la
razón práctica y a la facultad de juzgar: en los tres casos operan valores que
pueden ser analizados desde la perspectiva de una racionalidad estimativa. 
Dicha modalidad de racionalidad permitiría reinterpretar el raciovitalismo 
orteguiano y desempeñaría un papel en su teoría de la razón histórica, tanto
por la vía de la evolución axiológica como mediante la creación y el descubri-
miento de nuevos valores. Completando una cita de su ensayo de 1947,
Introducción a Velázquez, merece la pena resaltar que Ortega llegó a formular
una especie de imperativo propiamente axiológico, que valdría para cualquier
tipo de valores:

Me refiero a ese imperativo que algunos hombres sienten de ser mejor –se en-
tiende, de ser siempre mejor de lo que ya son, de no vivir jamás en abandono
y a la deriva de los usos en torno y de los propios hábitos sino, por el contra-
rio, exigirse a sí mismos y de sí mismos siempre más. Es, por excelencia, el
imperativo de la nobleza de alma –noblesse oblige– y esto significa que poseer
auténtica calidad de nobleza es sentirse a sí mismo no tanto como sujeto de de-
rechos cuanto como una infinita obligación y exigencia de sí mismo ante sí
mismo (IX, 902).

Si pensamos en una vida estimativa, es decir, si concebimos la vida como un
decurso espacio-temporal en el que las personas realizan valores, sea porque
los descubren en las cosas o porque los crean mediante sus acciones, entonces
resulta que es posible tener una vida mejor desde cualquier perspectiva axio-
lógica que consideremos. “Salvar la circunstancia”, como preconizó Ortega,
implica mejorarla. Ese sería el camino real que se me ofrece para mejorarme a
mí mismo, dado que “yo soy yo y mi circunstancia”.

Fecha de recepción: 20/06/2016
Fecha de aceptación: 19/09/2016

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 113

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



114 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

ARANGUREN, José Luis L. (1958): La ética de Ortega.
Madrid: Cuadernos Taurus.

— (1958; 2ª ed., 1972): Ética. Madrid: Revista de
Occidente.

— (1999): El Ortega de 1914. Madrid: AEDE /
UCM, Facultad de Ciencias de la Información,
Cátedra Ortega y Gasset.

CEREZO, Pedro (1984): La voluntad de aventura
(Aproximación crítica al pensamiento de Orte-
ga y Gasset). Barcelona: Ariel.

— (2007): “Significación de Ortega en la cultura
española”, en P. CEREZO (ed.), Ortega en Pers-
pectiva. Madrid: Instituto de España, pp. 
29-58.

— (ed.) (2007): Ortega en Perspectiva. Madrid:
Instituto de España.

— (2011): José Ortega y Gasset y la razón prácti-
ca. Madrid: Biblioteca Nueva / Fundación José
Ortega y Gasset-Gregorio Marañón.

CONILL, Jesús (2001): “Nietzsche y Ortega”, Estu-
dios Nietzsche, 1, pp. 49-60.

— (2013): “Una cierta lectura hermenéutica de la
filosofía orteguiana”, en J. ZAMORA BONILLA

(ed.), Guía Comares de Ortega y Gasset. 
Granada: Comares, pp. 207-227.

CORTINA, Adela (2001): Valores morales y compor-
tamiento social. Madrid: FAES, pp. 319-345.

DÍAZ ÁLVAREZ, Jesús M. (2013): “Cuestión de liber-
tad. Ética y filosofía política”, en J. ZAMORA

BONILLA (ed.), Guía Comares de Ortega y 
Gasset. Granada: Comares, pp. 251-286.

FERRATER MORA, José (1957): Ortega y Gasset. Yale:
Yale University Press.

— (1973): Ortega y Gasset: Etapas de una filo-
sofía, 3ª ed. Barcelona: Seix Barral. (1ª ed. en
inglés, Londres: Bowes and Nowe, 1952).

GARCÍA MORENTE, J. (1966): Obras completas, 2 
tomos con 2 volúmenes cada uno. Barcelona:
Anthropos y Madrid: Fundación Caja Madrid.

GIBU, R. (2015): “En torno a la esencia del poder.
Un estudio comparativo entre Max Scheler y
José Ortega y Gasset”, Franciscanum, 57, 163,
pp. 1-13.

GONZÁLEZ SERRANO, C. J. (2015): Ortega y Gasset.
Pensar la circunstancia. Barcelona: Batiscafo.

GRACIA, Diego (2011): La cuestión del valor. Ma-
drid: Real Academia de Ciencias Morales y
Políticas, Discurso de Ingreso, 11-1-2011.

GUTIÉRREZ SIMÓN, Rodolfo (2015): “Sobre la inter-
pretación del concepto orteguiano de
vocación”, Revista de Estudios Orteguianos,
31, pp. 115-139.

LASAGA MEDINA, José (2003): José Ortega y Gasset
(1883-1955): Vida y Filosofía. Madrid: Biblio-
teca Nueva.

— (2006): Figuras de la vida buena. Madrid: Enig-
ma / Fundación José Ortega y Gasset-Gregorio
Marañón.

MARÍAS, Julián (1983): Ortega. Circunstancia y vo-
cación. Madrid: Alianza.

MENÉNDEZ VISO, Armando (2005): Las ciencias y el
origen de los valores. Madrid: Siglo XXI.

MORÓN ARROYO, Ciriaco (1968): El sistema de Orte-
ga y Gasset, 1.ª ed. Madrid: Alcalá. (2.ª ed., A
Coruña: Mendaur, 2011).

ORRINGER, Nelson R. (1979): Ortega y sus fuentes
germánicas. Madrid: Gredos.

— (1984): Nuevas fuentes germánicas de ¿Qué es
filosofía? de Ortega. Madrid: CSIC / Instituto
de Filosofía “Luis Vives”.

ORTEGA Y GASSET, José (2004): Introducción a una
estimativa: ¿qué son los valores?, introduc-
ción de Ignacio SÁNCHEZ CÁMARA. Madrid:
Encuentro.

— (2004-2010): Obras completas, 10 vols. Ma-
drid: Taurus / Fundación José Ortega y Gasset.

— (2016): “Notas de trabajo sobre Estimativa.
Primera parte”, edición de J. ECHEVERRÍA y 
Dolores SÁNCHEZ ALMENDROS, Revista de Estu-
dios Orteguianos, 32, pp. 5-54.

PERIS SUAY, Ángel (2006): “La ética de Ortega y
Gasset: ilusión, autenticidad y valores”, Ana-
les Valentinos, 64, pp. 315-369.

PUTNAM, Hilary (1981): Reason, Truth and History.
Londres: Cambridge University Press. (Hay tra-
ducción en Madrid: Tecnos, 1988).

RAMÍREZ, Santiago, O. P. (1958): La filosofía de 
Ortega y Gasset. Barcelona: Herder.

RODRÍGUEZ HUÉSCAR, Antonio (1985): Perspectiva y
verdad. Madrid: Alianza.

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 114

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



115JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

SALAS, Jaime de (2003): “Ortega y la ética de la
perspectiva”, Revista de Estudios Orteguia-
nos, 6, pp. 89-100.

SALMERÓN, Fernando (1959), Las mocedades de Or-
tega y Gasset. México: El Colegio de México.
(Reimpresión en México: UNAM, 1983).

SAN MARTÍN, Javier (1994): Ensayos sobre Ortega.
Madrid: UNED.

— (2000): “La ética de Ortega: nuevas perspecti-
vas”, Revista de Estudios Orteguianos, 1, pp.
151-158.

— (2007): “Ortega, inédito”, Revista de Estudios
Orteguianos, 14-15, pp. 13-21.

— (2007): “Vocación y profesión: Bases orteguia-
nas para una ética del futuro”, en P. CEREZO

(ed.), Ortega en Perspectiva. Madrid: Instituto
de España, pp. 89-112.

— (2010): “Tres análisis fenomenológicos orte-
guianos”, Revista de Estudios Orteguianos,
21, pp. 9-26.

— (2012): La fenomenología de Ortega. Madrid:
Biblioteca Nueva / Fundación José Ortega y
Gasset-Gregorio Marañón.

— (2013): “La recepción de la fenomenología y su
filosofía en torno a El tema de nuestro tiem-
po”, en J. ZAMORA BONILLA (ed.), Guía Comares
de Ortega y Gasset. Granada: Comares, pp.
47-68.

SÁNCHEZ CÁMARA, Ignacio (2000): “Ortega y Gasset
y la filosofía de los valores”, Revista de Estu-
dios Orteguianos, 1, pp. 159-170.

SCHELER, Max (1912): Über Ressentiment und mo-
ralisches Werturteil. Leipzig: Weissen.

— (1921): Der Formalismus in der Ethik und die
materiale Wertethik: Neuer Versuch der
Grundlegung eines ethischen Personalismus.
Halle: Max Niemeyer. (1.ª edición en 1913 y
1917).

— (2009): Ética. Nuevo ensayo de fundamenta-
ción de un personalismo ético, 3ª ed. Madrid:
Caparrós Editores / Fundación Blanquerna.

SOBEJANO, Gonzalo (1967): Nietzsche en España
(1890-1970). Madrid: Gredos. (2.ª ed. corregi-
da y aumentada, 2004).

UEXKÜLL, Jakob von (1909): Umwelt und Innenwelt
der Tiere. Berlín: Springer.

— (1934): Ideas para una concepción biológica
del mundo. Madrid: Espasa Calpe.

ZAMORA BONILLA, Javier (2002): Ortega y Gasset.
Barcelona: Plaza y Janés.

— (ed.) (2013): Guía Comares de Ortega y Gasset.
Granada: Comares.

ZARAGÜETA, Juan (1920): Contribución del lenguaje
a la filosofía de los valores. Madrid: Jaime Ra-
tés.

ZUBIRI, Xavier (1984): Inteligencia sentiente. Inteli-
gencia y realidad. Madrid: Alianza.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 115

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 116

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Resumen
A partir de las Meditaciones del Quijote y de El 
Espectador, la obra de Ortega y Gasset comienza
a conocerse en México por mediación de Alfonso
Reyes, desde 1914 residente en España y, a partir
de 1920, ocupando la plaza de Secretario de la
Legación Mexicana en Madrid. La recepción de
Ortega entre 1914 y 1940 fue sobre todo la del
escritor, la literaria. Este texto muestra la primera
recepción de la obra de Ortega en México.

Palabras clave
Ortega y Gasset, Meditaciones del Quijote,
recepción, literatura, cosmopolitismo, Alfonso
Reyes

Abstract
From Meditaciones del Quijote and El
Espectador, the work of Ortega y Gasset
becoming known in Mexico by means of Alfonso
Reyes, resident in Spain since 1914 and, from
1920, occupying the post of secretary of the
Mexican legation in Madrid. Ortega receiving
between 1914 and 1940 was primarily the
writer, literary. This text shows the first reception
of the work of Ortega in Mexico.

Keywords
Ortega y Gasset, Meditaciones del Quijote,
Reception, Literature, Cosmopolitanism, Alfonso
Reyes

Las Meditaciones del Quijote de 1914 y México

Juan Antonio Pascual Gay

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Notas sobre Meditaciones del Quijote

Aquel año de 1914, cuando se publicaron por primera vez las Meditacio-
nes del Quijote –ensayos atentos a “temas de alto rumbo; otros sobre
temas más modestos, algunos sobre temas humildes– todos, directa o

indirectamente, acaban por referirse a las circunstancias españolas”1, un asun-
to que acaparaba la atención de la inteligencia española era la pertinencia de la
denominación de “generación del 98” que introdujo a sus integrantes en el ha-
bitual carrusel de aceptaciones y rechazos. Pío Baroja declaraba que “yo no
creo que haya habido, ni que la haya, una generación de 1898. Si la hay, yo 
no pertenezco a ella”2; con todo, registra en el volumen I de sus memorias, Des-

1 José ORTEGA Y GASSET, Meditaciones del Quijote. Madrid: Alianza / Fundación José Ortega
y Gasset-Gregorio Marañón / Publicaciones de la Residencia de Estudiantes, 2014, p. 13.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 117

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Pascual Gay, J. A. (2017). Las “Meditaciones del Quijote” de 1914 y México. Revista de 
Estudios Orteguianos, (34), 117-144.
https://doi.org/10.63487/reo.298

ORCID: 0000-0001-6342-7165



de la última vuelta del camino, un capítulo dedicado a “Nuestra generación” en
que se enmienda:

Fue una generación excesivamente libresca. No supo, ni pudo, vivir con
cierta amplitud, porque era difícil en el ambiente mezquino en que se encon-
traba. En general, sus individuos pertenecían, en su casi totalidad, a la
pequeña burguesía, con pocos medios de fortuna. (…)

La época puso a la juventud literaria en esta alternativa dura: o la cuque-
ría y la vida maleante, o el intelectualismo, con la miseria consecutiva3.

Miguel de Unamuno no dudaba de labios hacia afuera de su pertenencia a
dicho grupo: “Procedo de la generación del 98, el año del Desastre”4. Pero fue
Azorín quien mejor expresó aquellos lazos tan impalpables como invisibles que
cruzaban transversalmente la sensibilidad de los supuestos miembros. En rea-
lidad, José Martínez Ruiz compendió esa afinidad intelectual en un asunto tan
concreto como particular: la idea de España traducida en un acercamiento sen-
timental a su lengua, a sus artes, a sus tradiciones, a su historia. Una
sensibilidad compartida pero condicionada por un individualismo que a la pos-
tre cohesiona a las personalidades noventayochistas. Así lo registra en la
“Advertencia importante” a la segunda edición de sus Obras completas de 1959,
refiriéndose a sus primeras escrituras:

No; no volvería a escribirlos. Hay en ellos demasiada juventud alocada por
las lecturas en mezcolanza y por los ateneos en ignición permanente, por las
prédicas subversivas y hasta por la natural extravagancia de que tanto alar-
dean los años mozos. Fueron publicados en una época de liquidaciones y de
confusiones, en la que cada español dudaba de todo y se irritaba con su duda;
época sin asideros y sin proyectos5.

118 Las Meditaciones del Quijote de 1914 y México

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

2 Pío BAROJA, Ayer y hoy. Madrid: Caro Raggio, 1938, p. 54. Paradójicamente, Pedro Salinas,
integrante emblemático del grupo siguiente, el del 27, anotaba a pie de página en “El problema
del modernismo en España, o un conflicto entre dos espíritus”: “Y no necesito decir que para mí
la existencia de una generación del 98 es indudable a pesar de que se empeñe Baroja, y Baroja
siempre se empeña mucho, en negarla”, Pedro SALINAS, Literatura española siglo XX. Madrid:
Alianza, 2001, p. 15.

3 Pío BAROJA, Desde la última vuelta del camino, vol. I. Prólogo de Fernando PÉREZ OLLO. 
Barcelona: Tusquets, 2006, p. 521.

4 Miguel de UNAMUNO, “Nuestra egolatría de los del 98”, en Obras Completas, vol. V. Madrid:
Afrodisio Aguado, 1958, apud Javier VARELA, La novela de España. Los intelectuales y el problema de
España. Madrid: Taurus, 1999, p. 145.

5 AZORÍN, “Advertencia importante”, en Obras completas. Madrid: Aguilar, 1959, p. XI.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 118

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



119JUAN ANTONIO PASCUAL GAY

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Poco después Azorín añade nuevos ingredientes a la cocina generacional,
pero las líneas citadas ofrecen una entrada rebosante de extravíos y de tanteos
aplicables a la adolescencia y primera juventud del resto de integrantes. José
Ortega y Gasset no pertenece en rigor a la promoción del “Desastre”, sin em-
bargo, más joven que éstos, asume como propios algunos asuntos y cierta
sensibilidad afín. Juan Ramón Jiménez, en su conmovedora evocación del 
filósofo, abocetaba con trazos escuetos pero firmes que:

Yo comprendía perfectamente, por las críticas de Ortega sobre algunos es-
critores contemporáneos españoles, que él no estaba muy de acuerdo con mi
dirección poética verlainiana y baudeleriana de entonces, porque él era tan ger-
manista, tan goethiano (aunque Goethe fuera afrancesado); y lo que a él le
gustaba de lo mío era la expresión conseguida, por la que me daba la maestría.
Él hubiera preferido que yo cantase a Castilla como Unamuno o como Antonio
Machado, o como un conjunto de los dos6.

Desde luego, entre los motivos, no fue menor el de Don Quijote. Unamuno
firmaba en 1896 “El Caballero de la Triste Figura. Ensayo iconológico” y “So-
bre la lectura e interpretación del Quijote”, en 1905. Machado, en misiva 
de 1912, establecía la distancia entre su formación y el cerebralismo vivaz de
Ortega, conminándolo a mezclar campo y ciudad, perfilando la silueta del ca-
ballero recortada en sus palabras: “Cuando los intelectuales, los sabios, los
doctores se dignen ser algo folkloristas y desciendan a estudiar la vida campe-
sina, el llamado problema de nuestra regeneración comenzará a plantearse en
términos precisos”7. Don Quijote, aventurero anacrónico, por igual recorre ca-
minos y vericuetos de la meseta castellana que pasea por callejuelas y
empedrados de Barcelona, concentrando en su tristeza aquella mirada hereda-
da por los noventayochistas. Pero no es sino en el artículo “Las Meditaciones del
Quijote de José Ortega y Gasset” en que Antonio Machado ofrece una lectura
tan lúcida como personalísima; un ejercicio a la par intelectual y emocionado
capaz de cartografiar las cimas y simas de un territorio visitado pero apenas in-
dagado de manera metódica y consistente. Hay una cualidad que Machado
subraya por encima de otras: “Una preocupación arquitectónica es, a mi 
entender, la característica de Ortega y Gasset”8. Si la estructura de las Medita-
ciones no oculta su deuda con el temperamento germánico, en su apuesta no

6 Juan Ramón JIMÉNEZ, “Recuerdo a José Ortega y Gasset”, en Guerra en España. Prosa y
verso (1936-1954), edición de Ángel CRESPO. Sevilla: Point de Lunettes, 2009, p. 606.

7 Antonio MACHADO, “Carta a José Ortega y Gasset. 9 de julio de 1912”, en Prosas dispersas
(1893-1936). Edición de Jordi DOMÉNECH. Madrid: Páginas de espuma, 2001, p. 306.

8 Antonio MACHADO, “Las Meditaciones del Quijote de José Ortega y Gasset”, en ibid., p. 369.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 119

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



120 Las Meditaciones del Quijote de 1914 y México

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

aparece por ninguna parte la previsible defensa de la erudición como piedra
angular sobre la que edificarlo, tal como consigna en el prólogo: “Estas Medi-
taciones, exentas de erudición”9. Al contrario, desde estas páginas se impugna
el saber intrascendente y avaro, o en palabras también de Antonio Machado:
“Sí ha habido en España una tendencia (…) a desdeñar otra forma de cultura
que el saber erudito, noticioso y libresco”10. En realidad, el poeta de Campos de
Castilla se rinde seducido por el estilo ensayístico de Ortega.

La evidencia podría resultar menor, pero es decisiva a la hora de compren-
der la temprana recepción de la obra del español en México. En ese momento,
José Ortega y Gasset recién había salido a la plaza pública con el propósito de
acaparar el centro de esa generación de la que el propio Azorín se desmarca en
cuatro artículos sucesivos en 191311. Javier Varela exhibe las dudas y las am-
bigüedades de Ortega, aunque no omite que es el único con claridad suficiente
para compendiar una nómina de integrantes:

Ya fuera en público o en la correspondencia privada con sus miembros, ha-
ce gala de una mezcla de admiración y reproche, de reconocimiento y sentido
de superioridad, la superioridad que daba la ciencia y la precisión europeas 
sobre la literatura y el periodismo algo diletante de sus predecesores12.

La cuestión generacional y, en particular, la referida al 98 atrajo el pensa-
miento del filósofo de manera reiterada, dedicándole numerosas páginas como
atestigua el volumen Ensayo sobre la “Generación del 98” y otros escritores españoles
contemporáneos. Los textos reunidos ofrecen un retrato de primera mano del 
novecentismo antes que propiamente de la generación del “Desastre”. Por sus
páginas desfilan Francisco Giner de los Ríos, Benito Pérez Galdós, el regene-
racionista Joaquín Costa, Miguel de Unamuno, Ángel Ganivet, Ramón del
Valle-Inclán, Pío Baroja, Azorín, Ramiro de Maeztu, Antonio Machado, 
Gabriel Miró, Ramón Pérez de Ayala y Ramón Gómez de la Serna. Los artícu-
los recogen ideas y opiniones del autor sobre sus contemporáneos en que la
severidad del crítico no escatima la admiración del discípulo.

Conviene precisar el descubrimiento de la meseta castellana por parte del jo-
ven filósofo en compañía de Pío Baroja, desde un vagón de ferrocarril, camino
de Francia, hacia 1907. Es posible que entonces comenzara a fraguar en su fue-

9 José ORTEGA Y GASSET, Meditaciones del Quijote, ed. cit., p. 31.
10 Antonio MACHADO, Ibid., p. 372.
11 Julián MARÍAS precisa que Ortega y Gasset abandona su vida oculta e inaugura la públi-

ca en 1914, el mismo año de las Meditaciones. En Ortega. Circunstancia y vocación. Madrid: Alianza,
1983, p. 221.

12 Javier VARELA, ob. cit., p. 147.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 120

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



121JUAN ANTONIO PASCUAL GAY

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

ro la “razón geográfica”, un tópico en sus reflexiones, que no acaba de ocultar
cierta deuda con el determinismo decimonónico, a pesar de su filiación evolucio-
nista: “A cada tipo humano corresponde un paisaje; a cada paisaje una forma
vital determinada”13. Varela, con todo, descarta el positivismo de la premisa 
orteguiana, para proponer una solución que no deja de ser tan ambivalente 
como la de Ortega mismo: “La relación entre el hombre y el medio físico no es,
pues, la del positivismo. (…) Entre hombre y medio existe una rara intimidad,
una suerte de armonía preestablecida”14. Próximo a Maurice Barrès, Ortega no
oculta su afinidad electiva con el francés durante sus mocedades: “Yo fui en mi
mocedad un delirante lector de Barrès”15 (1923), quien había propuesto una 
relación semejante a la del español16. La meseta venía a concentrar un quijotis-
mo patológico en los autores del 98, pero reparador en la pluma de Ortega según
consigna en los preliminares:

Al lado de gloriosos asuntos, se habla muy frecuentemente en estas Medi-
taciones de las cosas más nimias. Se atiende a detalles del paisaje español, del
modo de conversar de los labriegos, del giro de las danzas y cantos populares,
de los colores y estilos en el traje y en los utensilios, de las peculiaridades del
idioma, y, en general, de las manifestaciones menudas donde se revela la inti-
midad de una raza17.

Don Quijote no es imaginable fuera de la castilla concreta y de la sucesión
de estaciones; no es que el determinismo opere en él de manera automática y
previsible, sino que su constitución física y moral reacciona modificándose se-
gún las mudanzas temporales y geográficas, como ha demostrado Agustín

13 Ibid., p. 181.
14 Id.
15 José ORTEGA Y GASSET, Obras completas. Madrid: Fundación José Ortega y Gasset / Tau-

rus, 2006, V, p. 157. (Las Obras completas de Ortega y Gasset se citarán en adelante con tomo en
romanos y número de página en arábigos).

16 El francés es autor de El Greco o el secreto de Toledo (1914), en que rehabilita a un personaje y
una ciudad que se vuelve referencia obligada para los autores del 98; tanto El Greco como Toledo
reúnen aquello que Unamuno calificó como “casticismo”, un poso asentado en la “intrahistoria”,
concepto cercano a otros empleados por Barrès inspirados en el vitalismo de Taine. Barrès a dife-
rencia de Ortega más tarde fue un furibundo antidreyfusista y adversario de Zola, de quien dijo
“es un hombre, pero no un francés”. Vicente Blasco Ibáñez, quien no disimula sus diferencias con
el francés, sin embargo reconocía que era “en Francia una pluma española”. Ortega influido por
las doctrinas barresianas mostró siempre su rechazo a su egotismo y cultivo del yo. Ver Pedro 
Carlos GONZÁLEZ CUEVAS, “Maurice Barrès y España”, [en línea]. Dirección URL:
https://web.archive.org/web/20150126234739/http://revista-hc.com/includes/pdf/
34_09.pdf. [Consulta: 7 de julio de 2015], pp. 201-224.

17 José ORTEGA Y GASSET, Meditaciones del Quijote, ed. cit., p. 34.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 121

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



122 Las Meditaciones del Quijote de 1914 y México

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Redondo18. Pero hay algo más que no es otra cosa que una semejanza indiscuti-
ble entre la España de principios del siglo XVII y la de comienzos del XX; una
España en crisis.19 El término “crisis” da cuenta de la postura generacional en
oposición a la del filósofo: si para los primeros Alonso Quijano representa la “cri-
sis”, para el pensador más bien opera como crítica de esa “crisis”. Para ello era
necesario que Ortega hubiera recibido el legado de sus mayores, pero también
que se distanciara una vez asumida la herencia intelectual. Así se expresa el filó-
sofo a la hora de presentar al Quijote, emblema del fin de siglo:

Porque en cierto modo es Don Quijote la parodia triste de un cristo más di-
vino y sereno: es él un cristo gótico, macerado en angustias modernas; un cristo
ridículo de nuestro barrio, creado por una imaginación dolorida que perdió su
inocencia y su voluntad y anda buscando otras nuevas. Cuando se reúnen unos
cuantos españoles sensibilizados por la miseria ideal de su pasado, la sordidez de
su presente y la acre hostilidad de su porvenir, desciende entre ellos Don 
Quijote y el calor fundente de su fisonomía disparatada compagina aquellos 
corazones dispersos, los ensarta como en un hilo espiritual, los nacionaliza, po-
niendo tras sus amarguras personales un comunal dolor étnico20.

Quizás por ello, las Meditaciones no dejan de evocar en su impulso primario
la Vida de Don Quijote y Sancho, de Unamuno, publicado en 1905, durante el Cen-
tenario de la primera edición, en cuyo prólogo el autor parece suscribir avant
la lettre aquella cualidad de la novela que, ya en México, Ramón Gaya defini-
ría como “un portalón abierto de par en par”21, al decir: “y sostuve que hoy ya
es el Quijote de todos y cada uno de sus lectores, y que puede y debe cada cual
darle una interpretación, por así decirlo, mística, como a las que a la Biblia sue-
le darse”22; palabras apostilladas por Machado en los siguientes términos:

Es esto, a mi juicio, lo que se propone Ortega y Gasset. Es evidente que el
Quijote vive en nuestras almas y de ellas se alienta. Caben diversas concep-

18 Ver Agustín REDONDO, “La melancolía y el Quijote de 1905”, en Otra manera de leer El Qui-
jote. Madrid: Castalia, 2005, pp. 121-146.

19 Ibid., p. 123.
20 José ORTEGA Y GASSET, Meditaciones del Quijote, ed. cit., pp. 54-55.
21 Ramón Gaya en el capítulo así titulado de El sentimiento de la pintura introduce aquella distin-

ción entre erudición y vida, ya enunciada por Machado y Ortega, en relación con el Quijote: “Pocas
obras tan generosas como Don Quijote. Se diría que hay libros engrosados por la codicia y libros alar-
gados por la generosidad”. En Obra completa, edición de Nigel DENNIS e Isabel VERDEJO. Valencia:
Pre-textos, 2010, p. 61.

22 Miguel de UNAMUNO, Vida de don Quijote y Sancho según Miguel de Cervantes Saavedra explica-
da y comentada por Miguel de Unamuno, en Obras completas, edición de Ricardo SENABRE. Madrid:
Biblioteca Castro / Fundación José Antonio de Castro, 2009, vol. X, p. 3.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 122

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



123JUAN ANTONIO PASCUAL GAY

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

ciones del Quijote, según los espíritus que lo reflejen. El Quijote de un Heine,
de un Turgueneff o de un Miguel de Unamuno son Quijotes muy bellos, y no
son el mismo; son, sin duda, más verdaderos que los Quijotes de sus comen-
taristas eruditos; pero no olvidemos la fuente originaria, el Quijote cervantino,
el quijotismo de Cervantes. Éste es el que trata de investigar Ortega en estas
sus Meditaciones del Quijote23.

La “razón geográfica” obra como elemento necesario para que Ortega cons-
truya su disidencia intelectual, pero igualmente la centralidad de su propuesta,
expuesta en el mismo prólogo a las Meditaciones en que inquiere una distinción
perentoria en torno al “quijotismo”:

En las Meditaciones del Quijote intento hacer un estudio del quijotismo. Pero hay
en esta palabra un equívoco. Mi quijotismo no tiene nada que ver con la mer-
cancía bajo tal nombre ostentada en el mercado. Don Quijote puede significar
dos cosas muy distintas: Don Quijote es un libro y Don Quijote es un persona-
je de ese libro. Generalmente, lo que en bueno o en mal sentido se entiende
por “quijotismo”, es el quijotismo del personaje. Estos ensayos, en cambio, in-
vestigan el quijotismo del libro24.

El interés de Ortega por el lenguaje del Quijote muestra igualmente su pre-
ocupación por el estilo. Pero aquel lenguaje, como su prosa, no puede
desligarse de la tierra hasta volverse materia propiamente de la novela, según
precisa Machado: “Pero la lengua hablada en España, con su castizo conteni-
do mental, es la materia en que Cervantes ha trabajado, no su obra; como una
estatua no es la piedra en la cual se ha esculpido, sino las líneas ideales que en
el mármol fue trazando un cincel”25. Imagen precisa y elocuente de la obra de
Cervantes, pero también de la atención que recibe de Ortega. La prosa del 
filósofo, la manera de situarse frente a los asuntos con el fin de alumbrarlos de
una manera insólita, explican que en México se apreciara su estilo literario an-
tes que su pensamiento, por lo que su recepción en primer lugar se debió al
escritor curioso, interesado en el ensayo, en lugar de formar parte directamen-
te de las bibliotecas de los filósofos. Pensador mejor que filósofo, ensayista en
vez de tratadista, tal parece su carta de presentación. Además, el “casticismo”
fue un asunto relevante para Unamuno y Machado, pero en algo también pa-
ra Ortega ya que se relacionaba con la gravedad de la tradición. Miguel de

23 Antonio MACHADO, “Las Meditaciones del Quijote de José Ortega y Gasset”, en ob. cit., p. 378.
24 José ORTEGA Y GASSET, Meditaciones del Quijote, ed. cit., pp. 53-54.
25 Antonio MACHADO, “Las Meditaciones del Quijote de José Ortega y Gasset”, en ob. cit., p.

374.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 123

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



124 Las Meditaciones del Quijote de 1914 y México

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Unamuno, autor de En torno al casticismo (1895), expresaba su íntima convic-
ción de que un lenguaje castizo sólo podía vehicular un pensamiento castizo:
“El casticismo del lenguaje y del estilo no son, pues, otra cosa que revelación
de un pensamiento castizo”26. Vocablos respecto de los que el propio Ortega
también tiene que añadir, en esta ocasión con el pretexto de Azorín:

La misma distinción establecida entre poeta de lo costumbrero y escritor
de costumbres tenemos que hacer entre escritor casticista y poeta de lo casti-
zo. Me interesa esta distinción porque, llamando a Azorín poeta de lo castizo,
quisiera conferirle un alto honor, y escritor casticista significa en mi léxico una
forma del deshonor literario, quiero decir, una de las muchas maneras, de las
infinitas maneras entre que un poeta puede elegir para no serlo27.

No es extraño por lo tanto que el espacio en que se gestaron estas Medita-
ciones fuera El Escorial, lugar de recuerdos asociados con su adolescencia y
juventud. Con demasiada insistencia se ha subrayado el propósito estricta-
mente académico, rigurosamente filosófico, de estos ensayos. Poco se ha dicho
de su aliento literario, de un pensamiento al servicio del idioma y no al revés,
exhibiendo una modernidad que se remonta a la abadía de Port-Royal y sus
disquisiciones sobre la gramática de la lengua luego retomadas por Noam
Chomsky, ante todo en su libro Lingüística cartesiana (1966). Jordi Gracia co-
menta la gestación de las Meditaciones:

En resumen, el libro verdaderamente central y primero de Ortega se es-
cribe en 1912, pero es un libro fantasma y ejemplarmente titulado: Pío Baroja.
Anatomía de un alma dispersa, como invenciblemente dispersa es el alma de 
Ortega. Así, y paradójicamente, Meditaciones del Quijote es el efecto colateral del
abandono del libro sobre Baroja, y quizá incluso nace de advertir que buena
parte de lo que había escrito a propósito de Baroja iba a valer también, y a una
altura más condigna, para Cervantes y el Quijote28.

A la vez, el español imparte la conferencia de marzo de 1914, Vieja y nueva
política29, frente a un auditorio congregado en el recinto del Teatro de la Co-

26 Miguel de UNAMUNO, En torno al casticismo, en Ensayos, prólogo de Bernardo G. DE

CANDAMO. Madrid: Aguilar, 1951, vol. I, p. 24.
27 José ORTEGA Y GASSET, “El casticismo y lo castizo”, en “Azorín o primores de lo vulgar”,

II, 318.
28 Jordi GRACIA, José Ortega y Gasset. Madrid: Taurus, 2014, p. 114.
29 Javier ZAMORA BONILLA afirma que “en Vieja y nueva política, Ortega hizo una demoledo-

ra crítica del sistema político de la Restauración, al que consideraba la «vieja política», de la que
formaba parte no sólo el Gobierno y el Parlamento sino también «los periódicos», «las Acade-

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 124

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



125JUAN ANTONIO PASCUAL GAY

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

media, en que introduce ya la aparente inadecuación entre palabra y pen-
samiento:

Porque antes de que las palabras vuelquen su sentido sobre los que escu-
chan, llegan a la audición como sones timbrados por una voz de un individuo,
y pudiera ocurrir que el haber juzgado previamente inmodesto y excesivo que
ese individuo levante su voz dañe a la comprensión seria de los pensamientos
que van a conducir las palabras sobre sus alas sonoras30.

Este desdoblamiento –hacia dentro, ensimismado en su trabajo propiamen-
te intelectual; hacia afuera, asumiendo ese prestigio como bandera para pre-
sentarse en público– es recurrente en la primera etapa del autor de España 
invertebrada. No hay que olvidar el caso Dreyfus y el libelo de Zola J’acusse, que
concitó un gran revuelo en 1897 al oponer la moral del ciudadano a la razón de
Estado; en otras palabras, certeza a conveniencia. Quizás Ortega, entre sus
contemporáneos, es quien mejor entendió el dilema dirimido en las páginas de
L’Aurore, y quien mejor aprovechó sus réditos. Si Zola había utilizado su presti-
gio como novelista para oponerse públicamente a la aprehensión del capitán
Dreyfus por razones antisemitas; Ortega encontró ese término medio entre el
hombre privado y el personaje público, alternando uno y otro desde muy tem-
prano. Tampoco hay que olvidar que gran parte de los firmantes del manifiesto
zoliano fueron jóvenes; un movimiento de adhesión semejante al concitado en-
tre la juventud por el pensamiento de Ortega. Algo, además, que Ortega
admiraba en Ferdinand Lasalle y que inevitablemente remite al caso Dreyfus
más que a Dreyfus. De Lasalle, escribe Ortega, es a la vez “ostentoso y amigo
de la vida delicada”31 y perteneciente a esa estirpe de judíos “revolucionarios na-
tos”32, ya que: “Por las venas judaicas ya sólo fluye espíritu: filosofía,
revolucionarismo, lirismo y partida doble”33. Particularmente le indigna la per-
secución antisemita: “Hemos matado judíos, y su sangre, conforme se iba
enrareciendo, se hacía más exquisita, se espiritualizaba, se convertía en pura
energía psíquica”34; una sentencia moral en atención a la experiencia cuyo co-
rrelato se aloja en unas palabras de la conferencia mencionada: “Nueva política
es nueva declaración y voluntad de pensamientos, que, más o menos claros, se

mias», «las Universidades» y «unos partidos fantasmas que defienden los fantasmas de unas 
ideas»”, en “Ahora hace un siglo”, en José ORTEGA Y GASSET, Meditaciones del Quijote, ed. cit., p. 12.

30 José ORTEGA Y GASSET, Vieja y nueva política, I, 709.
31 “En torno a un héroe moderno.– Lassalle”, I, 509.
32 Idem.
33 “Shylock”, II, 106.
34 Idem.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 125

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



126 Las Meditaciones del Quijote de 1914 y México

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

encuentran ya viviendo en las conciencias de nuestros ciudadanos”35. Hay que
detenerse en el prólogo de Meditaciones del Quijote para advertir el propósito fi-
nal, el verdadero objeto de su propuesta que a primera vista parece rebasar con
mucho al lector medio. Y, con todo, ese lector parece que es su destinatario, no
sin avisar antes que se trata de un ejercicio a la par de otros, pero todos ellos
presididos por el afecto: “Estos ensayos son para el autor –como la cátedra, el
periódico o la política–, modos diversos de ejercitar una misma actividad, de dar
salida a un mismo afecto”36. El afecto que pocas líneas después es ya amor re-
conocido. El atributo de este amor es su naturaleza “imprescindible”; aquello de
lo que para ser y para estar en el mundo no se puede prescindir. Pedro Salinas
utiliza un término más poético y, quizás, más ajustado a la idea de Ortega y 
Gasset: querencia; lo imprescindible es “una querencia íntima”; se refería a la 
literatura, y más precisamente a la poesía, puntualizando: “No hay hechura del
hombre que no provenga de su vida. Por eso no existe arte que no sea huma-
no”37. Pero es Machado quien pone el punto sobre las íes sobre este amor
orteguiano que no es sino el profesado hacia el conocimiento: “La actividad de
amar que Ortega y Gasset nos recomienda es un afán de comprensión. Que el
amor, en suma, nos induzca a comprender, y esta comprensión amorosa nos re-
velará la íntima arquitectura del universo. Este erotismo gnóstico-constructivo
es la filosofía de Ortega y Gasset”38. Un erotismo del conocimiento es la pro-
puesta cabal que no olvida el contorno agápico.

José Ortega y Gasset y Alfonso Reyes

En México, fuera de comentarios esporádicos sobre la obra del pensador,
no hubo propiamente una recepción rastreable y significativa de su impronta
en el primer tercio del siglo XX. No hay duda de que Meditaciones del Quijote es-
tá en deuda con la idea de España o, por lo menos, de aquella España del fin
de siglo sumida en una crisis moral. Este conflicto que afectó a todas las áreas
y ámbitos de la sociedad, escudriñó modelos y paradigmas, emblemas y sím-
bolos pertenecientes a la propia tradición nacional para proponer diferentes
soluciones. Desde este punto de vista, el ensayo de Ortega no puede leerse 
sino en clave castiza y, además, delimitada en ese periodo crítico. No obstante,
la recurrencia al Caballero de la Mancha como representación de la disyunti-
va y solución de la misma, aparentemente lo ciñe a unos años y un lugar que

35 Vieja y nueva política, I, 710.
36 Meditaciones del Quijote, ed. cit., p. 13.
37 Pedro SALINAS, La poesía de Rubén Darío. Barcelona: Seix-Barral, 1975, p. 9.
38 Antonio MACHADO, “Las Meditaciones del Quijote de José Ortega y Gasset”, en ob. cit., p.

370.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 126

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



127JUAN ANTONIO PASCUAL GAY

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

limitaría el número de destinatarios capaz de descifrarlo; pero justamente el
universalismo del Quijote opera como una lanzadera que despliega su interés
y fomenta su curiosidad en un ámbito supranacional. Hay que sumar al perso-
naje, el estilo escritural, vivaz y juguetón, de Meditaciones; una prosa cercana y
afectiva, como si el autor cuchicheara al oído del lector a la manera de una con-
fidencia que presupone una improbable amistad entre los dos; una intimidad
compartida que está en el origen del modo en que la obra de Ortega fue reci-
bida en México. No es una impertinencia asentar que fue el temperamento
literario en lugar del filosófico el que mereció la primera atención; entre otras
cosas porque en 1914 el país estaba en medio de la lucha armada revoluciona-
ria, la inteligencia nacional se había dispersado y la filosofía entonces era poco
menos que una disciplina novel, apenas presente en la Preparatoria Nacional
de San Ildefonso, en manos de Antonio Caso.

En 1905, Jesús Urueta, con motivo de la inauguración del nuevo curso, es-
tablece en su discurso dos directrices privilegiadas en la Preparatoria en que
no hay alusión alguna a la filosofía pero sí a la literatura: “Una educación cien-
tífica y literaria, fundamentalmente completa; que en virtud de ella, el país
adquiriera para su defensa en la lucha por la vida, legiones de hombres útiles,
pacíficos, honrados, fuertes y cultos, pues estamos seguros, como el Dr. 
Barreda, de la eficacia de esa educación para conciliar la libertad con la con-
cordia y el progreso con el orden”39. Tampoco la promoción posterior, la de los
Siete Sabios, entregada a la acción a la que urgía el momento, se hizo cargo del
pensamiento y de una tarea intelectual. Hay que esperar a los Contemporá-
neos y, más precisamente, al grupo integrado por Xavier Villaurrutia y Salvador
Novo, poco afines con la filosofía pero muy interesados en los procesos litera-
rios y críticos, para que la obra del español se vuelva objeto de curiosidad. Pero
en la curiosidad está también la falta, puesto que prefieren la prosa antes que
las propuestas propiamente filosóficas, atendidas después, sobre todo con la
llegada de José Gaos y otros miembros del contingente de exiliados españoles
como la propia María Zambrano o, desde otro lugar, Ramón Gaya. Desde fi-
nales de los veinte, el nombre de Ortega salpica aquí y allá reseñas, artículos,
reflexiones, ensayos que, en algunos casos, se vuelven sobre la obra de Ortega.
En realidad, se encuentran menos referencias de las esperadas en un primer
momento, pero todas ellas con importancia suficiente como para colegir que,
en efecto, su magisterio no pasó desapercibido y se aplicó a diferentes cuestio-
nes mexicanas. Independientemente de la relación o relevancia de unas y otras,
una propuesta cronológica permite advertir los intereses de la inteligencia 

39 En Clementina DÍAZ Y DE OVANDO, La Escuela Nacional Preparatoria. Los afanes y los días
(1867-1910). México: UNAM, 1972, vol. I, p. 247.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 127

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



128 Las Meditaciones del Quijote de 1914 y México

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

mexicana hacia la obra de Ortega a cada momento. Este criterio además mues-
tra como la lectura ameritada por Ortega, que no limito a las Meditaciones, va
adquiriendo progresivamente una complejidad pareja a la propia obra, de ma-
nera que puede deducirse que comentaristas y reseñistas, críticos y
académicos, en ocasiones dan por supuesta la familiaridad del lector con la
obra de Ortega y Gasset que permite colegir que si bien la atención expresa
que recibió resulta aparentemente reducida, el número de sus lectores debió de
ser amplio con un conocimiento acucioso de sus libros. La pauta elegida, ade-
más, subraya los intereses que movieron a los intelectuales mexicanos a
aproximarse a los ensayos del autor de las Meditaciones, y muestra un paulati-
no desplazamiento desde lo formal hacia lo filosófico stricto sensu.

Con todo, México encontró en Alfonso Reyes a un lector privilegiado de
Ortega quien le dedicó, durante su estancia en Madrid, tres “crisis” agrupadas
bajo el común “Apuntes sobre Ortega y Gasset” y recogidas en la cuarta serie
de Simpatías y diferencias. Se trata de tres breves colaboraciones tituladas “Cri-
sis primera: La salvación del héroe”40, fechada en 1916; “Crisis segunda:
Nostalgia de Ulises”41, de 1917; finalmente en 1922 apareció “Crisis tercera:
Melancolía de Fausto”42. La primera resulta una defensa del Ortega literato
antes que del filósofo, situando su escritura dentro del espacio de actividades
que Reyes denomina “personal”. Si la figura pública del español no es deslin-
dable de su puesto como Catedrático de Filosofía, como si el rigor únicamente
correspondiera a esta disciplina y no a la literatura, su escritura por el contra-
rio comparte una intimidad reactiva al pensamiento pero indisociable del
ejercicio literario. La observación no es menor puesto que opera como un lu-
gar común en la recepción posterior que su obra tuvo en México. Reyes
consigna ya un conflicto privado en Ortega que no deja de ser una simple re-
ducción al desdoblarlo en dos personalidades: “si como literato Ortega y
Gasset ve las cosas humanas bajo especies cálidas y concretas, y las expresa
con un ánimo de belleza, como filósofo quisiera ceñir su conducta intelectual
dentro de una sola tendencia, coordinarla con su conducta práctica y construir,
a través de la palabra, algo como un nuevo ideal de España, cuya última ma-
nifestación tendría que ser la obra de reforma política”43. La propuesta de
Reyes parece paradójica y contradictoria. El regiomontano se refiere a Vieja y
nueva política que ciertamente exhibe a un Ortega interesado en la cosa públi-
ca, pero Meditaciones del Quijote se presenta como una síntesis lograda tanto del

40 Alfonso REYES, “Crisis primera: La salvación del héroe”, en Obras completas. México: FCE,
1956, vol. IV, pp. 258-261.

41 Alfonso REYES, “Crisis segunda: Nostalgia de Ulises”, ed. cit., pp. 261-264.
42 Alfonso REYES, “Crisis tercera: Melancolía de Fausto”, ed. cit., pp. 264-265.
43 “Crisis primera: La salvación del héroe”, ed. cit., p. 258.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 128

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



129JUAN ANTONIO PASCUAL GAY

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

literato como del filósofo. Claro, hay que atender a la naturaleza de los textos:
el primero originado en una conferencia dirigida a un público definido en que
las virtudes del hombre público exigen igualmente un tratamiento retórico se-
vero, más acorde a lo que se pensaría que es el rigor filosófico; el segundo,
plenamente ensayístico, destinado a un lector ideal, en absoluto idealizado, que
opera mejor como su verdadera y más durable propuesta, aun cuando las ide-
as que lo impulsan muden con el paso del tiempo. En Meditaciones ya está
Ortega sin que propiamente esté todo él; mientras que en Vieja y nueva política
se muestra ese filósofo con vocación pública que en algún momento fue.

El interés por el opúsculo orteguiano de Reyes habría que atenderlo en cla-
ve generacional; es decir, como un punto de coincidencia entre Ortega y los
ateneístas que cabe situarlo en un arielismo inconfesable en el caso del espa-
ñol, asumido plenamente por los mexicanos. Dice Reyes que “en Vieja y nueva
política (1914), convoca a los jóvenes a ensayarse para los compromisos de la
vida pública, con intenciones de pureza espartana”44; palabras que convocan
estas otras de Pedro Henríquez Ureña, fechadas en 1904, para quien José 
Enrique Rodó desde las páginas de Ariel “se dirige a una juventud ideal, la élite
de los intelectuales”45. En este contexto, era previsible que Reyes incluyera las
Meditaciones del Quijote dentro de la directriz pública de Ortega al suscribir que
“se propone un fin esencialmente político”46. Lo curioso es que inmediatamente
después contradice esta afirmación al señalar una inadecuación de fondo en los
ensayos que configuran las Meditaciones, aunque parecería más bien que los co-
mentarios obedecen a una lectura apresurada del volumen e igualmente a una
nota precipitada, pues añade: “Sin embargo, este propósito parece como sobre-
puesto al libro artificialmente, como adaptado desde afuera para organizar una
serie de ensayos sueltos, para convertir en tesis un montón de artículos va-
rios”47. En todo caso, lo que es incuestionable es la perplejidad de Reyes ante
los textos de Ortega o, quizás haya que decir, frente a la propuesta de Medita-
ciones. Contrasta el desorden y la arbitrariedad de los materiales observados por

44 Idem.
45 Pedro HENRÍQUEZ UREÑA, “Epílogo”, en José Enrique RODÓ, Ariel. México: Factoría

Ediciones, 2005, p. 106. Rodó afirma en esta obra que “si la aparición y el florecimiento, en la
sociedad, de las más elevadas actividades humanas, de las que determinan la alta cultura, re-
quieren como condición indispensable la existencia de una población cuantiosa y densa, es
precisamente porque esa importancia cuantitativa de la población, dando lugar a la más com-
pleja división del trabajo, posibilita la formación de fuertes elementos dirigentes que hagan
efectivo el dominio de la calidad sobre el número. –La multitud, la masa anónima, no es nada
por sí misma. La multitud será un instrumento de barbarie o de civilización según carezca o no
del coeficiente de una alta dirección moral”, p. 45.

46 Alfonso REYES, “Crisis primera: La salvación del héroe”, ed. cit., p. 259.
47 Idem.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 129

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



130 Las Meditaciones del Quijote de 1914 y México

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Reyes, con “la preocupación arquitectónica” manifestada por Machado. Da la
impresión que Reyes adopta literalmente las palabras iniciales del ensayo: “Ba-
jo el título Meditaciones anuncia este primer volumen unos ensayos de varia
lección que va a publicar un profesor de Filosofía in partibus infidelium”48; es de-
cir, lecciones impartidas en tierra de infieles para promover su adhesión a la
nueva causa del conocimiento. Quizás Reyes esperaba algo más u otra cosa de
un profesor de filosofía, pero las Meditaciones no llaman a engaño, ni levantan
otras expectativas que las reunidas en la voluntad de ofrecer “ensayos de varia
lección”. Hay algo de injusto en la severidad crítica de Reyes hacia el libro, so-
bre todo si se repara en que no es capaz de detectar el temperamento que lo
dota de orden y cohesión: el afecto y la vigilancia por las cosas pequeñas o, se-
gún el propio Ortega, “unos ensayos de amor intelectual”49. Más afinidad
demuestra Reyes por El Espectador (1916), sin duda porque le concierne en lo
personal. Tanto en lo literario como en lo político, este Ortega está ya muy pró-
ximo a Reyes o por lo menos éste así lo siente, después de haber abdicado de
la actividad política para abrazar el idealismo:

El hombre puro había hecho de la política un ideal puro, y, al palpar la im-
posibilidad de dignificarla, se aparta, momentáneamente, del tráfago público;
vuelve a su encierro con las Musas, y sube otra vez, desde el comercio con los
hombres, al comercio de los libros: con lo mejor que hacen los hombres50.

No puede dejar de pensarse que estas palabras obedecían a un impulso auto-
exculpatorio por parte de Reyes; una justificación de apoliticismo a propósito de
la obra de Ortega y, a la vez, una reivindicación de su propia tarea en tanto hu-
manista concentrada en la sentencia final: “comercio de libros: con lo mejor que
hacen los hombres”. Más que una simpatía, Reyes reconoce y se reconoce en 
el autor de El Espectador; se trata de una afinidad electiva. No es difícil imaginar el
movimiento de adhesión del mexicano al leer las primeras páginas:

De todas las enseñanzas que la vida me ha proporcionado, la más acerba,
más inquietante, más irritante para mí ha sido convencerme de que la especie
menos frecuente sobra la Tierra es la de los hombres veraces. Yo he buscado
en torno, con mirada suplicante de náufrago, los hombres a quienes importa-
se la verdad, la pura verdad, lo que las cosas son por sí mismas, y apenas he
hallado alguno. Los he buscado cerca y lejos, entre los artistas y entre los 
labradores, entre los ingenuos y los “sabios”51.

48 José ORTEGA Y GASSET, Meditaciones del Quijote, ed. cit., p. 13.
49 Ibid., p. 14.
50 Alfonso REYES, “Crisis primera: La salvación del héroe”, ed. cit., p. 260.
51 José ORTEGA Y GASSET, El Espectador I, II, 160.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 130

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



131JUAN ANTONIO PASCUAL GAY

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

El estremecimiento causado en el ánimo de Reyes no fue pasajero puesto
que un año después publica nuevamente otro texto acerca del segundo tomo
de El Espectador. Las notas de Reyes exhiben un talante más reposado y madu-
ro, atento a cuanto surge de una reflexión sin otras pretensiones que no sea
compartir con los lectores. No es tanto el Reyes crítico, en ocasiones riguroso
y puntual, sino aquel otro interesado en asuntos cercanos a sus inclinaciones.
Escribe, por ejemplo, que “este escritor se busca a sí mismo, sin cesar, con una
inquietud de adolescente”52, en que parece que es más bien el propio Reyes
quien con esa “adolescente” impaciencia indaga en su intimidad a propósito 
de la segunda entrega de El Espectador. No se sabe muy bien si Reyes habla de 
Ortega o es Reyes quien selecciona los fragmentos que mejor le convienen a él
mismo en ese momento. El mexicano emplaza la lectura del volumen desde un
ámbito íntimo y privado, no es necesariamente lo más relevante aunque lo sea
para ese lector que es Reyes: “Ello es que el viaje de América ha dado rumbo
nuevo a esta investigación de sí mismo que embarga la atención de Ortega”53;
a pesar incluso de las palabras que presiden la entrega, “obra íntima para lec-
tores de intimidad”54. Más que intimidad habría que hablar de confidencialidad
entre autor y lector; una familiaridad que alcanza desde luego la intimidad pe-
ro no porque sea su propósito, sino porque la confianza las aproxima hasta
volverlas indisociables. Es innegable que Reyes capta desde el principio el 
vitalismo de Ortega ahora aplicado a América Latina, para sobreponer apa-
rentemente su mirada a la mirada del madrileño:

Creyó descubrir en aquellas sociedades, que comienzan, con efervescencia,
una nueva historia, el antídoto contra las dolencias de las sociedades caducas;
creyó descubrir nuevas alegrías posibles, una existencia más amplia y digna,
una mejor acogida para la obra del pensador; una posible rectificación total de
las viejas equivocaciones; la probabilidad de recomenzar una vida más con-
forme con nuestra idea. En suma: podemos decir, con una sonrisa, que José
Ortega y Gasset descubrió América55.

La pregunta es obligada: ¿es la América de Ortega o, por el contrario, la
que Reyes quiere ver en éste? Hay un poco de las dos, pero menos en el caso
de lo insinuado por el regiomontano. Esa América de Reyes, precisamente la
del Ateneo traspasada por Rodó, no es necesariamente la de Ortega y, en caso
de que sea así, en función de su doctrina. Soslaya Reyes unas palabras de El

52 Alfonso REYES, “Crisis tercera: Melancolía de Fausto”, ed. cit., p. 261.
53 Idem.
54 José ORTEGA Y GASSET, ob. cit., II, 155.
55 Alfonso REYES, “Crisis tercera: Melancolía de Fausto”, ed. cit., p. 261.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 131

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



132 Las Meditaciones del Quijote de 1914 y México

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Espectador que, no obstante, dotan de consistencia y envergadura su aprecia-
ción al situarla en el centro del pensamiento orteguiano:

En el uso ordinario de la vida, cuando decimos querer algo, no pretende-
mos decir que si quedásemos solos en el mundo ese algo y nosotros estaríamos
satisfechos. No: nuestro querer ese algo consiste en que nos parece necesario
para otra cosa, la cual queremos a su vez para otra56.

La perplejidad que América suscita en Ortega justifica algo la especulación
de Reyes, pero no a propósito para resumir la actitud asumida. El amigo, el
compañero, el cómplice, desvela sus prevenciones y airea sus renuencias ante
esa América que se presenta ante su confidente. De ahí Ulises, personaje bien
conocido por los integrantes del Ateneo, como término de comparación. No es
una casualidad, ni mera coincidencia, la alusión al héroe clásico. El viajero en
la primera década del siglo XX goza de un prestigio semejante al de Ariel o
Prometeo; imagen del intelectual moderno, reflejo de sí mismo y de su aventu-
ra; a contrapelo del contexto en que fragua un sentido moral en absoluto
privativo, al contrario, destinado a compartir sin imponerse. Algo hay de Zola
en este nuevo intelectual, pero también de las urgencias de un país necesitado
de una autoridad al margen de la política. Ulises reinventado, Reyes se refiere
a él como si hablara en primera persona:

Es la vieja historia de Ulises: mal podemos ser dichosos de vuelta a Ítaca
–así nos espere la fiel Penélope de la patria– si hemos escuchado en otros ma-
res el canto arrebatador de las sirenas. Y el símil tiene muy larga explicación;
porque yo me temo –y no lo quisiera– que las sirenas que han seducido a nues-
tro Ulises sean, por mucho, verdaderas sirenas y, por lo tanto, engañadoras.
Es decir: yo me temería que su entusiasmo por América estuviese también 
llamado a desvanecerse, como se ha desvanecido aquel hermoso sueño de re-
construcción de la patria, que inspiraba en otro tiempo las páginas de las
Meditaciones57.

Aviso y miramiento que algo tienen de confesión, pero también de adver-
tencia fraterna. Quien habla lo hace por propia experiencia, vertida en
palabras que denuncian cierto resentimiento o decepción. Más allá o más acá,
importa poco, a no ser que resida en la alarma de una intimidad compartida.
Reyes olvida, sin embargo, que la expectativa de Ortega se asocia con la ju-
ventud, del mismo que había ocurrido con la promoción de la que el mexicano

56 José ORTEGA Y GASSET, “Muerte y resurrección”, II, 286.
57 Alfonso REYES, ob. cit., p. 262.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 132

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



133JUAN ANTONIO PASCUAL GAY

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

formó parte. No sólo que se trata de jóvenes países, sino sobre todo de la ju-
ventud que albergan: “La impresión que una generación nueva produce, sólo
es por completo favorable cuando suscita estas dos cosas: esperanza y con-
fianza. La juventud argentina que conozco me inspira –¿por qué no decirlo?–
más esperanza que confianza. Es imposible hacer nada importante en el mundo
si no reúne esta pareja de calidades: fuerza y disciplina”58. Rasgos del carácter
griego nada azarosos si se toma en cuenta la referencia a Ulises. Tampoco es
una mera casualidad que Reyes precise que la estancia se limitó a Argentina
que, en su opinión, es el menos adecuado para extraer una lección aplicable a
toda América: “La Argentina es la morada de las Gracias americanas. De las
gracias, como las definen los modernos mitólogos: el espíritu de los deseos 
realizados”59; el escrúpulo reside en su excepcionalidad que nada dice peyora-
tivo de Argentina, pero que no es apropósito para asentar una causa general. 
Reyes sabía muy bien las singularidades de las nuevas naciones y que poco o
nada tenía que ver Argentina con México, por lo que es previsible que intro-
duzca en su texto una anécdota que sostuvo con Leopoldo Lugones:

Vosotros, mexicanos –me decía Leopoldo Lugones, en París–, sois casi como
los europeos: tenéis tradiciones, tenéis cuentas históricas que liquidar; podéis
jouer à l’autochtone con vuestros indios, y os retardáis concertando a vuestras
diferencias de razas y de castas. Sois pueblos vueltos de espalda. Nosotros esta-
mos de cara al porvenir: los Estados Unidos, Australia y la Argentina, los
pueblos sin historia, somos los de mañana60.

La distinción es relevante pero omite un elemento decisivo que quizás está
en el origen de la atracción de Ortega hacia Argentina. México, país con his-
toria, representa una nación en que la juventud a finales del XIX había sido
asumida como un valor autónomo y propio, pero dentro de una sociedad per-
fectamente jerarquizada; mientras que Argentina, nación de emigrantes, no
podía sino asociar la juventud al inicio de su historia. En cierta medida, lo que
aprecia Ortega es una asociación indivisible, algo que no podía predicarse 
entonces de México. La juventud era Argentina, mientras que en México no
alcanzaba a dotarla de todo el sentido. Como también consigna Reyes:

Pues bien: si a nuestro escritor ha podido seducirle la América que ríe y
que juega, ¿podría seducirle igualmente la América que llora y combate? Ha
admirado el músculo en reposo, la belleza estatuaria de la línea que se recrea

58 José ORTEGA Y GASSET, “Carta a un joven argentino que estudia filosofía”, II, 467-468.
59 Alfonso REYES, ob. cit., p. 262.
60 Ibid., p. 263.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 133

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



134 Las Meditaciones del Quijote de 1914 y México

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

en su quietud robusta. ¿Admiraría igualmente el músculo que se contrae bajo
el agobio de un duelo nacional? ¡Ay, el grito de Eneas se trueca en mis labios:
también en América hay lágrimas para las desgracias!61

Argentina, país sin historia, se vuelca con la juventud que lo concentra. Tal
parece que es la observación del filósofo: “Acaso lo esencial de la vida argenti-
na es eso –ser promesa. Tiene el don de poblarnos el espíritu con promesas,
reverbera en esperanzas como un campo de mica en reflejos innumerables”62.
En lo que no parece reparar Reyes es en el significado de la juventud en tanto
que aurora que albea a la vez que la nación. Ortega está más interesado en es-
ta concurrencia excepcional que en colegir un temperamento americano
compartido. La declaración está servida desde el título, “La Pampa… prome-
sas”, en que la tierra hospeda su inminencia o quizás en que la edad arraiga,
algo parecido a lo que dice también el pensador: “La Pampa no puede ser vis-
ta sin ser vivida”63. Vida y tierra que no son sino factores necesarios para la
historia. Quizás Ortega, a diferencia de lo que sugiere Reyes, advierte en 
Argentina una promesa llena del mejor futuro, pero donde lo importante no es
ni el país, ni la juventud, sino la idealización de ese porvenir al que contribu-
yen de manera determinante el uno y el otro. El ensayo último, “Crisis tercera:
Melancolía de Fausto”, supone un alto en el camino, una estadía reparadora
que vuelve los ojos hacia el pasado intelectual de un Ortega en 1922, ya en-
tonces un joven viejo un poco como su par mexicano, en que Reyes se
preocupa por erigirlo en el héroe goethiano, empleando el indefinido como si
ese pasado ingrávido se hundiera en lo remoto de la historia, en lugar de co-
rresponderse con el pretérito perfecto que mejor se ajusta en ese año a las
tareas realizadas por el filósofo. Recorre, como si de una biografía se tratara,
aquellos episodios que en lo cultural le parecen más relevantes; un recorrido
desbordado para una existencia todavía breve. La paleta biográfica ofrece las
tonalidades de la estima debida al amigo, en que los azules del respeto y la 
devoción se combinan con los ocres del contraste y la divergencia; donde lo 
relevante es a la vez lo vivido y lo por vivir: “Y así, del camino recorrido por
este viajero –en tan pocos años– resulta una gran lección de vivir la vida opor-
tuna, dando a nuestros anhelos lo que por derecho vital les corresponde”64. Las
colaboraciones de Reyes, a la par que exhiben una paulatina familiaridad con
la obra de Ortega y Gasset, muestran un proceso de íntimo reconocimiento en

61 Idem.
62 José ORTEGA Y GASSET, “La Pampa… promesas”, II, 731.
63 Ibid., 730.
64 Alfonso REYES, ob. cit., p. 265.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 134

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



135JUAN ANTONIO PASCUAL GAY

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

que se advierte cierta reciprocidad. Sin plegarse a las tesis de Ortega, Reyes
mantiene su criterio, introduce sus intereses, ofrece sus preocupaciones; el crí-
tico deja lugar al amigo que paradójicamente se transforma en otro crítico
distinto; aquel que lee lo que le concierne antes que lo que comprende; quien
asume la lectura de un autor como un aprendizaje personal en lugar de un juz-
gado; quien inaugura con otros ojos lo que el libro le ofrece, toda vez que ellos
se iluminan con los lentes de la amistad. No es que Reyes nos hable de la inti-
midad de Ortega, sino que con este pretexto expone la suya: una reciprocidad,
pero que no se da de golpe, sino que va sucediendo. Desde luego, no puede pa-
sarse por alto el deslumbramiento que causó en el mexicano la prosa proteica
y vivaz del español, un elemento determinante para entender el carácter de su
recepción en México en la tercera década.

Ortega y Gasset en las revistas Ulises, Tierra Nueva, Letras de México y El
Hijo Pródigo

En suelo mexicano, propiamente es Ulises. Revista de curiosidad y crítica, diri-
gida al alimón por Xavier Villaurrutia y Salvador Novo, la primera que dedica
dos artículos al autor de las Meditaciones. La primera, incluida en la sección fir-
mada por “El Curioso Impertinente”, publicada en el número 3, en agosto de
1927. La colaboración se titula “Ortega y Gasset, Espectador” y se centra pre-
cisamente en esta obra del español y en particular en la última entrega. No es
una casualidad que El Espectador, quizás la obra más atendida por Reyes fuese
igualmente de las primeras en merecer la curiosidad de los Contemporáneos.
Una afinidad no ya con Reyes, sino con el ideario ateneísta al que los Con-
temporáneos se adhirieron al principio. Como ya es habitual desde las
Meditaciones, el comentarista advierte que “la mitad es un libro de viajes; la otra
mitad es un libro de teorías”65. No le pasa desapercibido al reseñista la invita-
ción al juego intelectual al que invita Ortega, un ofrecimiento que denomina
“puerilizar”; pero nos equivocaríamos si pensáramos que se trata de una visión
peyorativa, al contrario, se ajusta con precisión al propósito de la publicación:
“Mientras leemos el libro nos viene la idea de que puerilizarse es lo mismo que
hacerse artista; cuando lo repasamos con mayor atención nos ha vencido el te-
mor de que puerilizarse es tan sólo trocar la gravedad por la ligereza”. Es decir,
una invitación a ese juego al que me referí antes y que da cuenta puntual del
espíritu de los directores de Ulises y de la revista misma. Villaurrutia o Novo
establecen una correspondencia interesada entre gravedad y ligereza, adjudi-
cando la práctica del arte a esta última como se afirma al final de la nota:

65 EL CURIOSO IMPERTINENTE, “Ortega y Gasset, Espectador”, Ulises, 3 (1927), p. 38.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 135

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



136 Las Meditaciones del Quijote de 1914 y México

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

De manera que hay que dejar el arte para los domingos, para los días fes-
tivos. Sólo entonces deberíamos leer las páginas ligeras de Ortega y Gasset, y
éstas como las que acabamos de citar nos servirían para hacer el fastidio ha-
bitual de los días entre semana. Cuánto mejor, cuánto más virtuoso sería su
ligereza, si no fuera tal, o si no fuera tanta, que le permitiera tan frecuentes ho-
ras de gravedad66.

La siguiente nota se publica en febrero de 1928, en el número 6, y también
dentro de la misma sección, “El Curioso Impertinente”. Titulada “Al pie de la le-
tra de Ortega y Gasset”, la reseña retoma el espíritu travieso y juguetón de la
anterior sin desmerecer en absoluto la obra del español, pero previniendo al lec-
tor en cuanto a su manera de leerlo: “José Ortega y Gasset espuma, renueva,
revive y prolonga los temas sustantivos de los libros y estudios que el azar lleva
a sus manos. Espuma y renuevo se mezclan en su último conjunto a cierta dosis
de incomprensión, peligrosa para quienes toman a Ortega al pie de la letra”. El
autor de estas líneas se muestra como un buen conocedor no ya de la obra, sino
ante todo del estilo del filósofo, esa capacidad para armar su discurso, presentar
su pensamiento entre unas bromas y veras que propiamente obedecen a una 
voluntad de forma pero indisociable de un pensamiento grave y serio. Se elogia
la oportunidad de Ortega a la hora de cambiar de opinión cuando los temas tra-
tados son ligeros, como sucede en este caso en Ideas de la novela, pero no olvida
situar el ensayo como cauce preferente en el centro de la expresión orteguiana
y, además, recuerda las exigencias del género de Montaigne: “Ensayista, Ortega
no pertenece a la casta de aquellos que «se lanzan a un etéreo espacio, donde na-
da cohíbe su albedrío», como escribe de quienes el ensayo cultivan”67. Si el
ensayo es a propósito para desplegar la libertad intelectual del escritor, muestra
asimismo la falta de unas directrices formales que afectan por igual a todos los
géneros a excepción de la novela, el reseñista introduce el siguiente comentario,
ácido y crítico, pero presidido por esa misma ligereza que advertía en el estilo de
Ortega:

Cree Ortega que, fuera de la novela, el resto de la producción actual care-
ce de normas y que de esta producción es difícil apartar lo bueno de lo malo.
La dificultad –si existe– de apartar lo bueno de lo malo reside, naturalmente,
en el lector, en el espectador. Culpa suya, pues, y no de la producción, por de-
sigual que ésta sea68.

66 Ibid., p. 39.
67 EL CURIOSO IMPERTINENTE, “Al pie de la letra de Ortega y Gasset”, Ulises, 6 (1928), p. 39.
68 Idem.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 136

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



137JUAN ANTONIO PASCUAL GAY

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Para Novo y Villaurrutia, a pesar de algunas reservas en particular vincu-
ladas con la poesía, la propuesta de Ortega parece convencerles puesto que el
lector, más allá de otras consideraciones, es la piedra de toque que exige al es-
critor tomarse en serio su tarea sin menospreciarlo. Y, a la vez, lanzan una
crítica velada que no oculta su reconocimiento y admiración hacia el español:
“lo cierto es que a nosotros nos sucede que los libros de Ortega nos parecen
tan incitantes como inclasificables”69. Ironía e inversión de la tesis de Ortega
que, con todo, no deja de ser un juego más del “Curioso Impertinente” para si-
tuar la propuesta reflexiva de Ortega al alcance del lector inteligente y avisado.

Es en las páginas de Tierra Nueva, en el número 2 de marzo-abril de 1940, don-
de en esta ocasión Leopoldo Zea reseña dentro de la sección “Páginas de hoy”, el
volumen Ensimismamiento y Alteración, publicado por Espasa-Calpe, en Buenos
Aires, en 193970. El grupo congregado alrededor de Tierra Nueva merece una con-
sideración particular puesto que además de que da nombre a la primera revista
propiamente sufragada por la Universidad Autónoma Nacional de México, entre
sus integrantes se encuentran quienes comienzan a reflexionar en términos filo-
sóficos sobre lo mexicano y el americanismo. No es que estos asuntos no hubieran
despertado antes el interés, sino que la perspectiva que inauguran es la estric-
tamente filosófica. Una novedad que contribuye a explicar otra mirada hacia 
la obra de Ortega en que el escritor cede por fin ante el pensador. José Luis 
Martínez pondera la aportación acaso más destacable del grupo:

El grupo que se dio a conocer en la revista bautizada por Alfonso Reyes
con el nombre de Tierra Nueva (1940-1942) tuvo, por entre sus designios, más
conscientes, el de buscar un equilibrio entre la tradición y la modernidad, en-
tre el entusiasmo iconoclasta de la juventud y la aceptación de un rigor en la
formación literaria. Su reconocimiento de algunos maestros en las generacio-
nes mayores, su aspiración a realizar una obra con la austeridad que requiere
un oficio que se aprende fatigosamente y su preocupación por ir conquistan-
do, sin prisa pero sin descanso, el mundo de la cultura, les confirieron, cuando
menos, sólidas bases de las que podían partir bien dirigidos. Pudiera decirse
de su actitud que trata de aprovechar las inquietudes más válidas de las gene-
raciones inmediatas evitando sus riesgos y abdicaciones71.

Para Martínez, el núcleo de este grupo estuvo formado por Alí Chumacero
y Jorge González Durán. Además, considera pertenecientes a esta hornada a

69 Idem.
70 Apud Octavio PAZ, “Antevíspera: Taller”, en Obras completas. México: FCE, 1991, vol. IV,

p. 96.
71 José Luis MARTÍNEZ, Literatura mexicana siglo XX (1910-1949). México: CNCA, 1990, p. 91.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 137

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



138 Las Meditaciones del Quijote de 1914 y México

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

autores como Manuel Calvillo, Bernardo Casanueva Mazo y Alfredo Cardona
Peña. Chumacero abunda en el origen del nombre de la revista:

El nombre, se ha publicado muchas veces, es de Alfonso Reyes. Fuimos a
ver al autor de La X en la frente José Luis Martínez, Jorge González Durán
y yo. Reyes era un hombre muy alegre, muy simpático, y lo fuimos a ver para
hablar de la revista, de la posibilidad del nombre, y dijo él que el nombre más
acertado que había conocido era el de una revista muy famosa que ya no me
acuerdo cómo se llama. Entonces dio un brinco y dijo: Tierra Nueva es el me-
jor nombre para una revista. Y después vi que Knut Hamsun tiene un libro
que se llama Tierra Nueva72.

Guillermo Sheridan describe así tanto a Tierra Nueva como a sus colabora-
dores:

Muchachos que andaban entonces en los veintiuno o veintitrés años de
edad, el grupo de amigos que lanza la revista era un ramal de la generación que
había hecho Taller entre 1938 y 1940 y que apenas era mayor por unos cuatro
o seis años. Como entre el grupo de Contemporáneos –en el que cuatro años de
diferencias marcaban enormes abismos, tal es el caso de Tores Bodet y Owen,
por ejemplo–, las diferencias intergeneracionales entre Taller y Tierra Nueva fue-
ron palpables desde el principio (…). De la bohemia a la academia, la función
del intelectual se modificaba con el país y comenzaba a ser expresión de una
clase que privilegia las aulas como terreno adecuado para su acción73.

Leopoldo Zea fue un actor relevante dentro de esta publicación. En lo re-
ferente a su reseña sobre la obra de Ortega y Gasset, Zea sitúa el ámbito de su
mirada hacia esta obra mediante el enigma que descubre en la propuesta orte-
guiana: “¿Cuáles son estos conceptos que sin decir nada al hombre, son
capaces de alterarle? Ortega se refiere a ellos, son los conceptos de lo social,
que no obstante el objeto a que se refieren nada expresan acerca de él”74. Zea,
a continuación, explica la voracidad del hombre para subsanar las carencias
que padece provenientes del mundo que le rodea sin pensar en los demás, 
como expresión de un individualismo radical que exhibe lo peor de sí mismo.

72 Apud Moramay HERRERA KURI y Alberto ARRIAGA, “Alí Chumacero: curador de genera-
ciones literarias. Entrevista con Alí Chumacero”, La Gaceta del Fondo de Cultura Económica, 451
(2008), p. 11.

73 Guillermo SHERIDAN, Poeta con paisaje. Ensayos sobre la vida de Octavio Paz. México: Era, pp.
386-387.

74 Leopoldo ZEA, “Ensimismamiento y alteración. José Ortega y Gasset. Espasa-Calpe.
Argentina, S. A. – Buenos Aires 1919”, Tierra Nueva, 2 (1940), p. 119.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 138

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



139JUAN ANTONIO PASCUAL GAY

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Dice el mexicano: “Ortega nos dice como el hombre es distinto del animal, en
que el primero, a diferencia del animal que siempre está alterado, es un ser que
se ensimisma (…). El hombre para poder existir se encuentra con que no sólo
tiene que vivir, sino también que convivir”75. Según Zea, el único modo, ha-
ciéndolo suyo, que propone Ortega para evitar la violencia entre los hombres
es el ensimismamiento, un ámbito de contemplación donde el instinto y el arre-
bato cesan para dar lugar a un estado meditativo que a la vez que lo separa de
los sus semejantes lo reconcilia con ellos. No hay que olvidar esa captatio bene-
volentiae con la que se inician las Meditaciones que vinculan su tentativa con el
afecto y, poco después, con el amor. En este sentido, quizás haya que retomar
la inclinación natural de Ortega por las cosas pequeñas, aparentemente apenas
casi significativas, pero que son capaces de permitir al ser humano sobrellevar
arrobado el día a día. El interés por lo cotidiano como un modo de recon-
ciliarse día tras día con la vida y la realidad entorno. Las notas de Zea difícil-
mente se entenderían si antes no hubiera leído las Meditaciones del Quijote, unas
consideraciones que operaron definitivamente como un caudal sobre el que el
español vierte sus sucesivas reflexiones.

Poco antes, en las páginas de Letras de México, en el número 29 del 1 de 
julio de 1938, se publicaron unas líneas del español bajo el título “La Alianza
de Intelectuales de Chile y los Problemas de la Propiedad Literaria”; una co-
laboración de la que se seleccionan los párrafos de una misiva enviada por
Ortega a Victoria Ocampo:

Desde hace hartos años la perduración –digámoslo, la consolidación– del
hecho bochornoso de las ediciones clandestinas deshonraba a las dos Américas,
del Centro y del Sur. Porque si bien carga la máxima responsabilidad sobre
Chile, casi todo el resto de la América Hispana participaba en ella. ¿Cómo ha
podido Chile hacerse solidario, activa o pasivamente de esta fechoría? ¿Qué
fuerzas y qué grupos han paralizado la protesta indignada que seguramente
germinó cien veces en muchas almas chilenas? ¿Cómo están hechos los inte-
lectuales chilenos para hacerse cómplices de faenas semejantes? Hay quien
cree que los escritores chilenos asisten al despojo de sus colegas extranjeros con
mal disimulada complacencia. ¿Qué quiere decir esto? ¿Resentimiento? ¿Y
por qué serán resentidos?76

La reconvención, un libelo en toda regla, no oculta la confrontación alenta-
da por un ánimo reivindicativo que la destinataria no duda en calificar como

75 Idem.
76 Apud Victoria OCAMPO, “La Alianza de Intelectuales de Chile y los Problemas de la Pro-

piedad Literaria”, Letras de México, 29 (1938), p. 11. Véase también en José ORTEGA Y GASSET,
“Ictiosauros y editores clandestinos.– Urgencia de una rectificación moral”, V, 433.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 139

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



140 Las Meditaciones del Quijote de 1914 y México

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

“el violento ataque del señor Ortega y Gasset a los editores y escritores chilenos”.
La Alianza Chilena contestó en términos igualmente vehementes y sarcásticos
llegando a la descalificación personal como se lee en el punto sexto:

Que la admirable valentía que el señor Ortega despliega en su artículo, debió
utilizarla en atacar al general Franco, enemigo de su patria y enemigo de la cul-
tura, asesino de su colaborador de la Revista de Occidente y escritor ilustre Antonio
Espina, inquisidor que hace quemar en las plazas públicas de la España, asolada
por la invasión italo-germana, los mejores libros de España y del mundo77.

A esta carta contestó Victoria Ocampo, directora de la revista Sur que a su
vez fue respondida de nuevo por los escritores chilenos. Vale para estas pági-
nas el espíritu cívico de Ortega que, en esta ocasión, defiende la legalidad de
las ediciones que siguen el debido proceso pero no aquéllas de las que él mis-
mo había sido objeto. Lo relevante es la autoridad moral ejercida por Ortega
y, en este sentido, el valor del intelectual que no olvida la lección de civismo
impartida por Zola. La carta remitida por Ortega, poco a propósito para 
entender su obra propiamente ensayística, resulta elocuente justamente de la
figura pública de un intelectual así reconocido por la opinión pública que no
olvida ejercer su derecho.

En la misma revista, pero ahora en el número 14 del 1 de febrero de 1944,
Adolfo Menéndez Samara reseña la obra firmada por José Sánchez Villaseñor
sobre el pensamiento de Ortega y Gasset que ya había publicado un estudio so-
bre José Vasconcelos. No es gratuita la relación entre Vasconcelos y Ortega,
aunque sería objeto de otro trabajo. En todo caso valen dos apuntes: si hay un
término de comparación en España para Vasconcelos ése es Ortega, igual que
para Alfonso Reyes es Menéndez Pelayo. Dos pensadores que hicieron de la ac-
tividad política un camino paralelo a su obra propiamente intelectual,
conjugando así las características del intelectual moderno. Zola procedió de
otra manera, ejerció su autoridad en tanto que intelectual una vez reconocido
ampliamente por su trabajo literario. Pero a principios del siglo XX, tanto en
México como en España el tiempo apremiaba y las urgencias de todo tipo de los
respectivos países condicionaron la intervención de quienes representaban la
llamada inteligencia. A esta demanda no pudieron renunciar ni el uno ni el otro,
unas circunstancias que tampoco impidieron que se entregaran a su tarea pro-
piamente filosófica. Menéndez Samara en relación al estudio de Villaseñor
subraya la contradicción entre Personas, obras, cosas, publicada por Renacimien-
to, Madrid, 1916, y las Meditaciones del Quijote: la primera es “el más imaginar

77 “La Alianza de Intelectuales…”, ed. cit., p. cit.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 140

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



141JUAN ANTONIO PASCUAL GAY

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

puro neokantiano que se pueda” y “no se compagina con el irracionalismo de la
razón vital que se trata de sorprender en las Meditaciones”78. No olvida estable-
cer las relaciones entre el español y Husserl, Heidegger, Dilthey.

Pero es José E. Iturriaga quien dedicó más páginas a Ortega en Letras de
México: la primera colaboración titulada “Anticipo de libros. La soberbia de un
intelectual (Fragmento de la introducción al libro en preparación: Antología del
pensamiento de Ortega y Gasset)”, en el número 17 del 15 de mayo de 1940. Dice
el autor en esta colaboración: “Ante todo él tipifica de un modo cabal al hom-
bre intelectual. Es él un maníaco de la reflexión. Siente una fruición
concupiscente con el ejercicio del pensamiento. Es un morboso del hurgar en
el interno sentido de las cosas”79; pero a continuación declara algo que quizás
le conviene al Ortega de 1940, pero no al de 1916:

El intelectual, por ser contemplativo, por ser amigo de mirar, es inactivo.
El intelectual es un preocupado de las cosas por esa causa. Ortega se siente in-
capacitado de nacimiento para la política, porque el político se ocupa de ellas;
no se preocupa por ellas. Pensar es antes que ocuparse; es pre-ocuparse80.

El mismo libro fue reseñado por Leopoldo Zea para El Hijo Pródigo, núme-
ro 2, el 15 de febrero de 1944. Más vigilante que Menéndez Samara, Zea
cartografía el talante filosófico de Ortega: “De todos es conocida la diversidad
del pensamiento de Ortega: mente polifacética, toca todos los temas sobre los
cuales es posible meditar: desde un marco, hasta la existencia de un hombre y
la existencia de Dios”81. Y en la otra entrega, “La germanofilia de Ortega”, en
el número 9, del 15 de septiembre de 1941, Iturriaga atribuye la noción “in-
vertebrada” aplicada a España por Ortega a que la fuerza del yo del español
está dispersa, a diferencia de la alemana cuyo individualismo explica la fuerza
y el vigor político e intelectual de esa nación82.

Un fragmento de la introducción a Ideas para una concepción biológica del mun-
do, de Von Uexküll, se reproduce en el número 41 del 15 de agosto de 1946 de
El Hijo Pródigo, donde Ortega discurre acerca de la guerra y la cultura. Dice el
filósofo:

78 Adolfo MENÉNDEZ SAMARA, “El pensamiento de Ortega y Gasset. José Sánchez Villaseñor”,
Letras de México, 14 (1944), p. 2.

79 José E. ITURRIAGA, “Anticipo de libros. La soberbia de un intelectual (Fragmento de la
introducción al libro en preparación: Antología del pensamiento de Ortega y Gasset)”, Letras de Méxi-
co, 17 (1940), p. 8.

80 Idem.
81 Leopoldo ZEA, “Antología del pensamiento de Ortega y Gasset”, El Hijo Pródigo, 2 (1944), p. 85.
82 Adolfo MENÉNDEZ SAMARA, “La germanofilia de Ortega”, Letras de México, 9 (1941), p. 7.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 141

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



142 Las Meditaciones del Quijote de 1914 y México

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

La verdad es que no se comprende cómo una guerra puede destruir la cul-
tura. Lo más a que puede aspirar el bélico suceso es a suprimir las personas
que la crean o transmiten. Pero la cultura misma queda siempre intacta de la
espada y el plomo. Ni se sospecha de qué otro modo pueda sucumbir una cul-
tura que no sea por propia detención, dejando de producir nuevos
pensamientos y nuevas normas. Mientras la idea de ayer sea corregida por la
idea de hoy, no podrá hablarse de fracaso cultural83.

Conclusiones

Este somero repaso, sin ser exhaustivo, elocuente de la recepción de Ortega
en las revistas literarias y culturales mexicanas, indica el tardío descubrimien-
to del español como filósofo, no tanto como escritor cuyo reconocimiento le
llegó muy pronto. Por otro lado, conviene precisar que son las cualidades,
asuntos, temas, formas, el estilo en definitiva lo que se vuelve una constante
para valorar la aportación orteguiana. A pesar de vaivenes, idas y venidas,
vueltas y revueltas, las Meditaciones del Quijote operan, si no explícitamente, sí
como el origen de un Ortega que poco a poco se va descubriendo y afinando
entre la intelectualidad mexicana. Parece indudable que el Ortega que des-
pierta en México el primer interés es el de Meditaciones del Quijote y El Espectador.
No es que las Meditaciones concentren por sí mismas la curiosidad, sino que
operan como el espacio en que Ortega se presenta en sociedad y en donde se
encuentra, si no el pensamiento, desde luego la forma. Justamente, el estilo li-
terario orteguiano atrajo el interés de escritores antes que de los filósofos
mexicanos y, a partir de las Meditaciones, el español se transforma en un autor
frecuentado. En ese periodo, entre 1927 y 1940, la recepción atestigua un des-
lumbramiento por el escritor que poco a poco cede en favor del pensador, pero
el pensamiento de Ortega mejor comienza a ocupar a los intelectuales mexica-
nos hacia 1940. Antes, es el Ortega ensayista, el escritor, quien concentra la
atención. 

Fecha de recepción: 08/02/2016
Fecha de aceptación: 14/03/2016

83 José ORTEGA Y GASSET, “Europa y la cultura”, El Hijo Pródigo, 41 (1946), p. 120. Véase
también en III, 411.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 142

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



143JUAN ANTONIO PASCUAL GAY

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

AZORÍN (1959): Obras completas. Madrid: Aguilar.
BAROJA, P. (1938): Ayer y hoy. Madrid: Caro Raggio.
— (2006): Desde la última vuelta del camino, vol.

I. Prólogo de Fernando PÉREZ OLLO. Barcelona:
Tusquets.

DÍAZ Y DE OVANDO, C. (1972): La Escuela Nacional
Preparatoria. Los afanes y los días (1867-
1910), vol. I. México: UNAM.

EL CURIOSO IMPERTINENTE (1927): “Ortega y Gasset,
Espectador”, Ulises, 3, pp. 38-39.

— (1928): “Al pie de la letra de Ortega y Gasset”,
Ulises, 6, pp. 38-39.

GAYA, R. (2010): Obra completa. Edición de Nigel
DENNIS e Isabel VERDEJO. Valencia: Pre-textos.

GONZÁLEZ CUEVAS, P. C. (2015): “Maurice Barrès y
España”, [en línea]. Dirección URL:
https://web.archive.org/web/2015012623473
9/http://revistahc.com/includes/pdf/34_09.pdf
pp. 201-224. [Consulta: 17 de julio de 2015].

GRACIA, J. (2014): José Ortega y Gasset. Madrid:
Taurus.

HERRERA KURI, M. y ARRIAGA A. (2008): “Alí Chuma-
cero: curador de generaciones literarias.
Entrevista con Alí Chumacero”, La Gaceta del
Fondo de Cultura Económica, 451, p. 11.

ITURRIAGA, J. E. (1940): “Anticipo de libros. La so-
berbia de un intelectual (Fragmento de la
introducción al libro en preparación: Antolo-
gía del pensamiento de Ortega y Gasset)”,
Letras de México, 17, p. 6.

JIMÉNEZ, J. R. (2009): Guerra en España. Prosa y
verso (1936-1954). Edición de Ángel CRESPO.
Sevilla: Point de Lunettes.

MACHADO, A. (2001): Prosas dispersas (1893-1936).
Edición de Jordi DOMÉNECH. Madrid: Páginas de
espuma.

MARÍAS, J. (1983): Ortega. Circunstancia y voca-
ción. Madrid: Alianza.

MARTÍNEZ, J. L. (1990): Literatura mexicana siglo XX
(1910-1949). México: CNCA.

MENÉNDEZ SAMARA, A. (1941): “La germanofilia de
Ortega”, Letras de México, 9, p. 7.

— (1944): “Un estudio sobre Ortega y Gasset. 
José Sánchez Villaseñor, S. J., José Ortega y
Gasset. Pensamiento y trayectoria”, Letras de
México, 14, pp. 1-2.

— (1944): “Coincidencias y divergencias. José 
Ortega y Gasset. Pensamiento y trayectoria”,
Letras de México, 19, pp. 9-10.

OCAMPO, V. (1938): “La Alianza de Intelectuales de
Chile y los Problemas de la Propiedad Litera-
ria”, Letras de México, 29, p. 11.

ORTEGA Y GASSET, J. (1946): “Europa y la cultura”, El
Hijo Pródigo, 41, p. 120.

— (2004-2010): Obras completas, 10 vols. Ma-
drid: Taurus / Fundación José Ortega y Gasset.

— (2014): Meditaciones del Quijote. Madrid:
Alianza / Fundación José Ortega y Gasset-
Gregorio Marañón / Publicaciones de la Resi-
dencia de Estudiantes.

PAZ, O. (1991): Obras completas, vol. IV. México:
FCE.

REDONDO, A. (2005): Otra manera de leer El Quijote.
Madrid: Castalia.

REYES, A. (1956): Obras completas, vol. IV. México:
FCE.

RODÓ, J. E. (2005): Ariel. México: Factoría Edicio-
nes.

SALINAS, P. (1975): La poesía de Rubén Darío. 
Barcelona: Seix-Barral.

— (2001): Literatura española siglo XX. Madrid:
Alianza.

SHERIDAN, G. (2004): Poeta con paisaje. Ensayos so-
bre la vida de Octavio Paz. México: Era.

UNAMUNO, M. de (1951): En torno al casticismo, en
Ensayos, vol. I. Prólogo de Bernardo G. de
CANDAMO. Madrid: Aguilar.

— (2009): Vida de don Quijote y Sancho según
Miguel de Cervantes Saavedra explicada y co-
mentada por Miguel de Unamuno, en Obras
completas, vol. X. Edición de Ricardo SENABRE.
Madrid: Biblioteca Castro / Fundación José
Antonio de Castro.

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 143

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



144 Las Meditaciones del Quijote de 1914 y México

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

VARELA, J. (1999): La novela de España. Los intelec-
tuales y el problema de España. Madrid:
Taurus.

ZEA, L. (1940): “Ensimismamiento y alteración. 
José Ortega y Gasset. Espasa-Calpe. Argenti-
na, S. A. – Buenos Aires 1919”, Tierra Nueva,
2, pp. 118-120.

— (1941): “Ortega y la historia. Ortega y Gasset y
la América española, de Samuel Ramos”, Le-
tras de México, 7, pp. 9-10.

— (1942): “Historia de la filosofía, de Émile
Bréhier”, Letras de México, 20, p. 5.

— (1944): “Antología del pensamiento de Ortega
y Gasset”, El Hijo Pródigo, 2, p. 85.

— (1944): “Pensamiento y trayectoria de Ortega y
Gasset”, El Hijo Pródigo, 11, pp. 85-86.

06 ART. PASCUAL_06 ART. PASCUAL  29/06/17  17:27  Página 144

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Resumen
Comparando las declaraciones de José Ortega y
Gasset en las Meditaciones del Quijote con los
trabajos de Martin Heidegger en la segunda 
parte de su vida (sobre todo en Los Conceptos
Fundamentales de la Metafísica. Mundo, Finitud,
Soledad, en el curso ¿Qué significa pensar? y en
El origen de la obra de arte) se ven similitudes.
Pero sorprende que estas similitudes parecen te-
ner su origen en los himnos de Hölderlin. Las si-
militudes entre las declaraciones filosóficas de
Ortega y de Heidegger han sido comprobadas. Lo
que queda por comprobar y de lo que trata este
artículo son las similitudes ideológicas entre es-
tos dos filósofos con las ideas poéticas de Höl-
derlin.

Palabras clave
Ortega y Gasset, Martin Heidegger, Friedrich
Hölderlin, filosofía

Abstract
Comparing the statements of José Ortega y
Gasset in Meditations of Quijote with the
declarations of Martin Heidegger in the second
part of his life (especially in The fundamental
Concepts of Metaphysics. World, Finiteness,
Loneliness, in the lecture What does thinking
mean? and in The Origin of works of art) there
appear certain similarities. But it is a surprise that
these similarities apparently have their origin in
the hymns of Hölderlin. The parallels between the
philosophical statements of Ortega and Heidegger
have been proved. But what has not yet been
proved –it is the contents of this article– are the
ideological parallels between these two
philosophers and the poetical ideas of Hölderlin.

Keywords
Ortega y Gasset, Martin Heidegger, Friedrich
Hölderlin, Philosophy

Hölderlin – Ortega – Heidegger
El pensador indica `̀ El Seŕ ,́ 

el poeta indica `̀ Lo Sagradó´
Rosemarie Winter

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 33. 2016

Leyendo las obras de José Ortega y Gasset –sobre todo las Meditaciones
del Quijote– y estudiando a Martin Heidegger –sobre todo sus trabajos a
partir de 1933, o sea, la segunda parte de su vida– no se entiende ni el

uno ni el otro a fondo si no se tiene en cuenta la base que Friedrich Hölderlin
ha dado a estos dos pensadores. Con Martin Heidegger esta base ha sido in-
vestigada, con Ortega aún queda por comprobar. Pero las similitudes entre el
pensamiento orteguiano y hölderiano saltan a la vista.

¿Pero qué base les da Hölderlin a Ortega y a Heidegger?

Premisa primera

Primeramente hay que definir el pensamiento de Friedrich Hölderlin
(1770-1843), compañero de estudio y de cámara de Friedrich von Schelling y

07 ART. WINTER_07 ART. WINTER  29/06/17  17:36  Página 145

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Winter, R. (2017). Hölderlin – Ortega – Heidegger. El pensador indica “El Ser”, el poeta 
indica “Lo Sagrado”. Revista de Estudios Orteguianos, (34), 145-152.
https://doi.org/10.63487/reo.299



146 Hölderlin – Ortega – Heidegger. El pensador indica “El Ser”, el poeta indica “Lo Sagrado”

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

de Georg Wilhelm Friedrich Hegel en el famoso Seminario Teológico de 
Tubinga. Hölderlin es el gran traductor de Píndaro y Sófocles, el autor de la
novela en cartas Hiperión y, sobre todo, el poeta del anhelo o de la nostalgia a
Grecia. Pero también de los himnos germánicos Germanien, Heidelberg, der 
Neckar, Brot und Wein (“Pan y vino”), Da ich ein Knabe war (“Cuando era niño”),
Wie wenn am Feiertage (“Tal y como en un dia de fiesta”), Friedensfeier (“Fiesta de
paz”), etc.

Lo primero en Hölderlin es que nos habla de los dioses huidos (entflohene
Götter). Los dioses en el entendimiento de Hölderlin son valores como la amis-
tad, la belleza, la libertad, la perfección, o sea, formas o figuras de lo divino, no
personas. El padre de los dioses es el éter y la madre la tierra y, además, son pa-
dres los dioses del sol y del mar, Apolo y Poseidón. En el espacio humano rige
la temporalidad (Zeitgeist), el numen del devenir y perecer similar a Dionysos,
un espíritu del metaxύ, del intermedio entre hombres y dioses; y en el fondo
Saturno/Cronos, como el numen de la Naturaleza. También hay dióscuros o
demiurgos como los ríos, el Rhin, el Danubio, el Ródano, el Ganges; los dioses
curativos, tales como Hércules el ordenador, el vencedor del caos, y Cristo,
quien es para Hölderlin el final de los dioses antiguos, quien para no perder la
confianza en la oscuridad de nuestra vida nos ha dejado pan y vino, la Euca-
ristía. El padre de estos dióscuros es Zeus. Como se ve, Hölderlin mezcla la an-
tigüedad clásica con el cristianismo. Otro concepto, muy importante en el
poema Wie wenn am Feiertage, es “Und was ich sah, das Heilige sei mein Wort” / “Y
lo que vi, lo Sagrado sea mi palabra”. Das Heilige / “Lo Sagrado” en la defini-
ción de Hölderlin es el devenir del todo en su forma individual, en su propio
ser. Así das Heilige es lo intacto, lo primitivo o nativo sin daño alguno y lo que
posibilita la complementariedad. Los dioses sólo tienen santidad según esta ca-
pacidad de lo intacto o de la perfección, o sea –como dice Hölderlin– en su es-
tado de puridad y sin diferencia. Así el cielo y la tierra tienen en Hölderlin
muchas veces nombres de dioses. Para Heidegger esto es das Ge-viert, la cua-
ternidad: el cielo y la tierra, la inmortalidad y la mortalidad. (GA, 4: Erläute-
rungen zu Hölderlins Dichtung / “Aclaraciones a la poesía de Hölderlin”).

Según Hölderlin, los dioses se han desvanecido, han huido, porque ya tie-
nen demasiado de los hombres y porque nos quieren curar.

Premisa segunda

Para poder comprender lo que Heidegger veía en la poesía de Hölderlin
hay que tener presente algunos de sus datos biográficos, los cuales –a mi 
entender– son decisivos para la inclinación heideggeriana hacia la poesía de
Hölderlin como algo similar a una seudo-religión o una religión de la Natura-
leza.

07 ART. WINTER_07 ART. WINTER  29/06/17  17:36  Página 146

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



147ROSEMARIE WINTER

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Martín Heidegger (1889-1976) nació en Meßkirch, un pueblo en la Selva
Negra, su padre era tonelero y sacristán. Terminado el bachillerato, comienza
un noviciado con los jesuitas en Feldkirch y –después de diez días– lo tiene que
dejar por insuficiencia cardíaca. Encuentra una solución entrando en el Semi-
nario Teológico Collegium Borromaeum en Friburgo. Después de dos años de
estudios teológicos lo tiene que dejar por haber estudiado demasiado, es decir,
por agotamiento. Va a su casa y allí recibe una carta imponiéndole el fin de sus
estudios teológicos. Después de una beca de la Iglesia para estudiar matemáti-
cas y física, recibe otra beca por un estudio filosófico. Hecha la promoción y ha-
bilitación (esta última con Heinrich Rickert, el neokantiano de Friburgo), en
1919 se hace asistente de Edmund Husserl, el fundador de la Fenomenología.

En la segunda parte de su vida empieza una clase de interlocución con Friedrich
Hölderlin, al cual ya había leído desde su juventud. Parece extraño, pero el fi-
lósofo Martin Heidegger, habiendo publicado Sein und Zeit en 1927 y ya bas-
tante conocido en Alemania, encuentra en los pensamientos hölderianos una
base común para pensar. A esto lo llama Heidegger Selbigkeit, un punto de par-
tida común que sirve al uno para poetizar, al otro para pensar, aunque la for-
ma sea diferente. En este conjunto no se debe olvidar que también en la
filosofía de Heidegger el lenguaje juega un gran papel. Muchas veces habla
con palabras completamente nuevas en el lenguaje filosófico alemán. Así se
puede decir que en la creación de palabras sí existe una afinidad entre los dos;
pero es más lo que encuentra Heidegger en Hölderlin: un esfuerzo por la mis-
ma cosa, die Lichtung, Erschlossenheit (“Iluminación, Desvelamiento”), sin decir
lo mismo. Aquí Hölderlin le ayuda y le guía. En este camino, el fin del pensar
del filósofo no es más que el pre-pensar para el poeta. Dicho de otra manera:
el filósofo pone ciertas preguntas para luego dejar el poetizar al poeta o –a la
inversa– el poeta le induce al filósofo a seguir pensando lo que el poeta había
puesto en el mundo.

Se trata de un comprender en sí, un comprender que primeramente no tie-
ne palabras; luego se le abre el habla poético al poeta y encuentra el filósofo
medios de expresarse. Un ejemplo de esto es el trabajo Der Ursprung des Kunst-
werkes / “El origen de la obra de arte” de Heidegger escrito en los años 1934-
36, en donde dice que hay formas de la  ’alh́qeia, “verdad”, que son das Welten
der Welt, significando que el Uno o el Todo está puesto en obra en toda su 
difusa y a la vez originaria Erschlossenheit / “apertura”, “finitud”. En este con-
junto sería un pecado no mencionar a Ortega y su aproximación al desvela-
miento, a quitar el velo de las cosas.

Tal como dice Hölderlin en su poema “Patmos”: Nah ist und schwer zu fassen
der Gott / “Cerca queda, pero muy difícil de definir/agarrar es el dios”. Esto sig-
nifica que los dioses siempre están cerca, pero sólo pueden ser alcanzados en

07 ART. WINTER_07 ART. WINTER  29/06/17  17:36  Página 147

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



148 Hölderlin – Ortega – Heidegger. El pensador indica “El Ser”, el poeta indica “Lo Sagrado”

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

el poema, en el pensar y en la imagen. Así, las obras de la palabra ejecutan la
verdad (ins Werk setzen). De esta forma se puede decir que Hölderlin es el po-
eta del poeta, o sea un poeta para el cual el pensamiento para poder poetizar
es primordial. Esto también vale para Heidegger, sobre todo en sus esfuerzos
en la filosofía de la religión, en donde encontramos otra vez das Heilige, lo que
en este conjunto dice que los dioses huidos quedan a distancia de nosotros has-
ta que quedemos tan naturales y perfectos y –con esto– en condiciones y con
facultades de soportar su presencia.

Conclusión

Aunque no sé si Ortega leyó a fondo a Hölderlin, sí mantengo que en cier-
tas expresiones básicas orteguianas hay una cercanía con Hölderlin, sea coin-
cidencia, sea realidad trabajada.

En cuanto a la vida, formación y relación de Ortega con la filosofía alema-
na me refiero a mi libro Ich bin Ich und mein Umstand…, Grundlegung der Philo-
sophie von José Ortega y Gasset / “Yo soy yo y mi circunstancia…, Fundamento
de la filosofía de José Ortega y Gasset”.

Examinando la Biblioteca personal de Ortega en la Fundación de José 
Ortega y Gasset en Madrid, consta que los siguientes libros están allí:

1. Friedrich HÖLDERLIN, Gedichte, introducción de Emil STAIGER. Zürich:
Atlantis, 1944 (signatura: 830-1 HÖL).

2. Friedrich Hölderlin, 1770-1843, textos reunidos y presentados a iniciativa
de L’Institut Allemand por Johannes HOFFMEISTER y Hans FEGERS.
París: Sorlot, 1943 (signatura: 830-1 HÖL).

3. Friedrich HÖLDERLIN, La mort d’Empédocles, traducción e introducción
de André BABELON. París: Gallimard, 1929 (signatura: 830-2 HÖL).

4. Friedrich HÖLDERLIN, Hymnen. Frankfurt: Vittorio Klostermann, 1923
(signatura: 830-1 HÖL).

Lamentablemente, todos estos libros –por su fecha de publicación– no ayudan
para respaldar una influencia de Hölderlin en Ortega, y tampoco hay anotacio-
nes de Ortega en los citados libros.

El libro numerado en cuarto lugar, los Himnos de Hölderlin, es el más usa-
do de los cuatro libros. Además, lleva una dedicatoria de Vittorio Klostermann,
con fecha de octubre de 1951, refiriéndose a los días pasados juntos. En el año
1951 Ortega pasó largos períodos en Alemania y en octubre tomó parte en los
encuentros de Darmstadt, donde se entrevistó por primera vez con Heidegger.

07 ART. WINTER_07 ART. WINTER  29/06/17  17:36  Página 148

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



149ROSEMARIE WINTER

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Leyendo y trabajando las Meditaciones del Quijote, que en el año 2014 han
cumplido el centenario de su publicación, saltan a la vista, en el contexto aquí
tratado, los siguientes puntos:

1. “¡Santificadas sean las cosas! ¡Amadlas, amadlas! Cada cosa es un hada
que reviste de miseria y vulgaridad sus tesoros interiores, y es una vir-
gen que ha de ser enamorada para hacerse fecunda” (I, 747-748)1.

2. “Para intentar esto [que los jóvenes expulsen de sus ánimos todo habito de
odiosidad y aspiren fuertemente a que el amor vuelva a administrar el uni-
verso] no hay en mi mano otro medio que presentarles sinceramente el es-
pectáculo de un hombre agitado por el vivo afán de comprender. Entre las
varias actividades de amor sólo hay una que pueda yo pretender contagiar
a los demás: el afán de comprensión” (I, 749).

3. “En este sentido [imperativo de la comprensión] considero que es la
filosofía la ciencia general del amor; dentro del globo intelectual repre-
senta el mayor ímpetu hacia una omnímoda conexión. Tanto que se hace
en ella patente un matiz de diferencia entre el comprender y el mero sa-
ber. ¡Sabemos tantas cosas que no comprendemos!” (I, 752).

4. “Mi salida natural hacia el universo se abre por los puertos del
Guadarrama o el campo de Ontígola. Este sector de realidad circuns-
tante forma la otra mitad de mi persona: sólo a través de él puedo inte-
grarme y ser plenamente yo mismo” (I, 756).

5. “Yo soy yo y mi circunstancia, y si no la salvo a ella no me salvo yo” (I,
757).

6. “(…) el hombre tiene una misión de claridad sobre la tierra. Esta misión
no le ha sido revelada por un Dios ni le es impuesta desde fuera por
nadie ni por nada. La lleva dentro de sí, es la raíz misma de su consti-
tución. Dentro de su pecho se levanta perpetuamente una inmensa am-
bición de claridad (…)” (I, 788).

En estas palabras de Ortega se encuentran:

1. Lo Sagrado en las cosas.
2. El afán de comprender en vez de odiar.
3. La filosofía como la ciencia general del amor.
4. La realidad circunstante.

1 José ORTEGA Y GASSET, Obras completas. Madrid: Fundación José Ortega y Gasset / Tau-
rus, 2004, I, pp. 747-748. (Las Obras completas de Ortega y Gasset se citan en el cuerpo del tex-
to con tomo en romanos y número de página en arábigos).

07 ART. WINTER_07 ART. WINTER  29/06/17  17:36  Página 149

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



150 Hölderlin – Ortega – Heidegger. El pensador indica “El Ser”, el poeta indica “Lo Sagrado”

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

5. El yo y su circunstancia.
6. La misión de claridad del hombre.

En cuanto a la realidad circunstante falta añadir que Heidegger –en su úl-
timo curso Was heißt denken? / “¿Qué significa pensar?”, en 1961– dice “Eine
seltsame Sache (…), daß wir erst auf den Boden springen müssen, auf dem wir eigentlich
stehen, auf dem wir leben und sterben, wenn wir uns nichts vormachen” (GA 8, 44) /
“Una cosa rara (…), que tenemos que saltar a la tierra en la que estamos, en
la que vivimos y morimos, si queremos ser sinceros”.

A mí esto me suena muy similar “a la salida natural hacia el universo” de
Ortega (cita 4).

Y también encontramos aquí el concepto de “tierra” y “patria”, que tanto
significó para Hölderlin.

Todo esto se puede bien resumir con una frase del poema hölderiano An-
denken / “Memoria”: “Was bleibet aber, stiften die Dichter” / “Lo que queda lo fun-
dan los poetas”. O con otra expresión tardía de Hölderlin: “Dichterisch wohnet
der Mensch auf dieser Erde” / “Poetizando vive el hombre en esta tierra”, lo que
significa creando; como creador vive el hombre en este mundo. Esencialmen-
te, son los diversos significados de la palabra “fundar” (stiften) los que aquí en-
tran en juego:

1. Fundar (stiften) quiere decir abrir un mundo, determinar algo, poner al-
go en presencia, tal como un poema abre un nuevo mundo, crea una aber-
tura principal. El trabajo del poeta es un poner en la franquía, y esto en
vista del hecho de que los componentes esenciales del mundo no son vi-
sibles, porque lo que nosotros llamamos mundo es más o menos lo que
nos dicen nuestros sentidos. Esto se refiere sobre todo a lo divino o “lo
demoníaco” –según dice Heidegger. Así el ser de las cosas depende de
nombrarlas; si no tienen nombre, no existen.

2. Fundar (Stiften) significa también poner la vida en una base sólida en el
aquí y el presente (Hier und Jetzt). Es la cuestión de que el hombre tome
posesión de lo suyo, de su tiempo, de su época –de su circunstancia. Por
el trabajo del poeta el mundo se abre a la vida, facilitándole al hombre
ciertas formas de vivir en esta tierra, creándose una patria. Heidegger ci-
ta en 1929-30 –en Grundbegriffe der Metaphysik: Welt, Endlichkeit, Einsam-
keit (GA 29/30, 7) / “Los Conceptos Fundamentales de la Metafísica.
Mundo, Finitud, Soledad”– como lema una frase de Novalis: “Philoso-
phie ist ein Trieb überall zu Hause zu sein” / “Filosofía es un anhelo de estar
en casa en cualquier lugar”.

07 ART. WINTER_07 ART. WINTER  29/06/17  17:36  Página 150

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



151ROSEMARIE WINTER

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

3. Fundar (stiften) también significa regalar. Esto es el poder o la facultad
de acomodarse en la vida, cierta gracia de poder disfrutar de los dones
de la vida y de poder luchar contra las dificultades. En este contexto
Heidegger cita frecuentemente el ya citado texto de un fragmento tardío
de Hölderlin: “Voll Verdienst, doch dichterisch wohnet der Mensch auf dieser Er-
de” / “Lleno de mérito, poéticamente vive el hombre en esta tierra”.

Concluyendo, se puede decir que el poeta, en todo caso, es imprescindible
para poner en presencia lo ausente, sobre todo lo divino.

Por último, me gustaría citar un texto del “Prólogo para alemanes” de 
Ortega y una información de su hijo Miguel Ortega en su libro Ortega y Gasset,
mi padre:

Hacia 1908 estuve un año entero en Marburgo y en 1911 volví, pero esta vez
recién casado. Allí nació mi primer hijo. Nació en un mayo florido, el día de San
Germán. Por esta razón le llamé Miguel Germán. Miguel es el nombre del ale-
mán vegetal, que vive todavía en la tierra y de la tierra, ese tipo del hombre 
labriego que es el humus de que se nutre toda nación. (…) Miguel es el nom-
bre de lo que hay antes del hombre y después del hombre (…) (IX, 135-136).

En 1934 Ortega acompaña su hijo a Alemania para introducirle en Fribur-
go para una especialización referente al aparato digestivo en su profesión de
médico. Escribe Miguel Ortega:

Aprovechó mi padre, sin darse de conocer, para asistir a dos lecciones de
Martin Heidegger, que en aquel momento daba un curso sobre Hölderlin. Le
acompañé yo; estuvimos en las últimas filas del aula, que naturalmente estaba
muy llena y mi padre me dijo que fueron dos lecciones magníficas (ob. cit.,
123).

(Era el curso sobre los himnos Germanien und Der Rhein de Martin Heidegger
en Octubre de 1934).

Hölderlin –en su poema Wie wenn am Feiertage / “Tal y como en un día de
fiesta”– habla de un labrador del campo que va a ver cómo está su campo 
después de una tempestad:

Jetzt aber tagts! Ich harrt und sah es kommen,
Und was ich sah, das Heilige sei mein Wort.
Denn sie, sie selbst, die älter denn die Zeiten
Und über die Götter des Abends und Orients ist,
Die Natur ist jetzt mit Waffenklang erwacht,

07 ART. WINTER_07 ART. WINTER  29/06/17  17:36  Página 151

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



HAEFFNER, Gerd (2004): Manuscrito del Curso 
“Heidegger liest Hölderlin” / “Heidegger lee a
Hölderlin”. München: Hochschule für Philo-
sophie, semestre de verano.

HEIDEGGER, Martin (1977): GA (Gesamtausgabe).
Frankfurt/Main: Vittorio Klostermann.

HÖLDERLIN, Friedrich (1969): Werke und Briefe.
Frankfurt/Main: Insel Verlag.

ORTEGA Y GASSET, José (2004-2010): Obras comple-
tas, 10 vols. Madrid: Taurus/Fundación José
Ortega y Gasset.

ORTEGA SPOTTORNO, Miguel (1983): Ortega y Gasset,
mi padre. Barcelona: Editorial Planeta.

WINTER, Rosemarie (2013): Ich bin Ich und mein
Umstand… Grundlegung der Philosophie von
José Ortega y Gasset / “Yo soy yo y mi circuns-
tancia… Fundamento de la filosofía de José
Ortega y Gasset”. Marburg: Tectum Verlag.

152 Hölderlin – Ortega – Heidegger. El pensador indica “El Ser”, el poeta indica “Lo Sagrado”

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Und hoch vom Äther bis zum Abgrund nieder.
Nach festem Gesetz, wie einst, aus heiligem Chaos gezeugt,
fühlt neu die Begeisterung sich,
Die Allerschaffende, wieder.

Pero ahora amanece. Esperaba y lo ví venir,
Y lo que ví, lo Santo, sea mi palabra.
Porque ella, ella misma, más antigua que los tiempos,
Y encima de los dioses del occidente y del oriente,
La Naturaleza, se ha despertado con rigor,
Y desde muy alto, del éter, hasta muy bajo, el abismo,
Según leyes eternas, como antiguamente creado por el Santo Caos,
emerge de nuevo el sentido de la Pasión,
la creadora del Todo.

Espero haber dado un impulso para pensar que también José Ortega y
Gasset –tal como Martin Heidegger– ha sido influenciado por el mundo poé-
tico de Hölderlin. Teniendo en cuenta la germanofilia de Ortega en casi toda
su vida, me parece posible que Hölderlin haya sido otra posible fuente de ins-
piración para el filósofo de la “razón vital”. 

(Traducción de los textos citados en lengua alemana de la autora).

Fecha de recepción: 04/04/2016
Fecha de aceptación: 13/07/2016

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

07 ART. WINTER_07 ART. WINTER  29/06/17  17:36  Página 152

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Resumen
En este artículo analizamos el perspectivismo de
Ortega tal como se presenta en su breve y tem-
prano trabajo “Verdad y perspectiva” (1916).
Planteamos cuatro preguntas cruciales para todo
perspectivismo. Y argumentamos que Ortega su-
giere un tipo de respuesta adecuada que pone el
énfasis en la naturaleza temporal de las perspec-
tivas o puntos de vista. Nuestra idea de fondo es
que el perspectivismo adquiere sustantividad co-
mo posición filosófica cuando se pone en juego
la temporalidad de las perspectivas. El perspecti-
vismo ha reaparecido con fuerza en el panorama
filosófico contemporáneo. Y en nuestros comen-
tarios, conectamos el perspectivismo de Ortega
con diversos planteamientos actuales.

Palabras clave
Ortega y Gasset, Perspectiva, realidad, verdad,
circunstancia, tiempo, perspectivismo

Abstract
In this paper, we analyse Ortega's perspectivism
such as it is presented in his brief and seminal work
“Verdad y perspectiva” (“Truth and perspective”,
1916). We raise four crucial questions for
perspectivism. And we argue that Ortega suggests
an adequate kind of answer, which emphasizes the
temporal nature of the perspectives or points of
view. Our main thesis is that perspectivism acquires
substantivity as a philosophical position when the
temporal character of perspectives or points of
view is seriously considered. Perspectivism has
reappeared with force in the contemporary
philosophical outlook. In our commentaries, we
connect Ortega's perspectivism with various
existing approaches.

Keywords
Ortega y Gasset, Perspective, Reality, Truth,
Circumstance, Time, Perspectivism

El perspectivismo de Ortega
Cuatro preguntas para un perspectivista*

Antonio Manuel Liz Gutiérrez

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

“El perspectivismo de Ortega” es un título tópico, rutinario, manido.
Sin duda, ha sido repetido mil veces. Y lo será otras tantas. Con to-
do, debería ser un tema filosófico importante. Una razón obvia es

la abundancia de posiciones perspectivistas en el panorama filosófico actual
junto con la escasez de análisis en profundidad del perspectivismo. Y menos
aún, de la propia noción de perspectiva.

* Este trabajo ha sido realizado en el marco de los proyectos de investigación “Puntos de Vis-
ta y Estructuras Temporales” (FFI2011-24549) y “Puntos de vista, disposiciones y tiempo. Pers-
pectivas en un mundo de disposiciones” (FFI2014-57409-R), ambos financiados por el
Ministerio de Economía y Competitividad. Una versión previa del mismo fue presentada en las
Jornadas sobre la Filosofía de Ortega, que tuvieron lugar en la Universidad de La Laguna, el 20 y
21 de noviembre de 2014, con motivo del Día Mundial de la Filosofía. Agradezco enormemen-
te los comentarios recibidos.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 153

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Liz Gutiérrez, A. M. (2017). El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un 
perspectivista. Revista de Estudios Orteguianos, (34), 153-178.
https://doi.org/10.63487/reo.300

ORCID: 0000-0002-2511-1108



Ortega tal vez sea el primer filósofo que explícitamente defendió un pers-
pectivismo como posición filosófica sustantiva. Se trata de un perspectivismo
que, en su momento, quiso diferenciarse del perspectivismo pragmatista de 
James, del relativismo de Nietzsche, del mero ficcionalismo de autores como
Vaihinger, y que también rehuyó formulaciones idealistas como las de Leibniz.
Hoy día, estos contrastes aún mantienen su vigencia.

En “Verdad y perspectiva” (1916)1, Ortega marca con nitidez las distancias2.
El trabajo es muy corto, de tono básicamente ensayístico, poco técnico. Sin em-
bargo, su relevancia es enorme, tanto a la hora de entender la propia obra de 
Ortega como respecto de algunas de las cuestiones centrales que debería abor-
dar todo perspectivismo. En lo que sigue, analizaré algunas de las ideas que en
él se exponen.

Pero antes, diré algo más sobre el tema que nos ocupa. Que el perspectivis-
mo de Ortega suela tomarse en un sentido tópico y rutinario se debe a una con-
cepción peculiar de su filosofía. De acuerdo a tal concepción, la filosofía de
Ortega esquiva los detalles conceptuales, centrándose más bien en los supuestos
e implicaciones generales; no se diferencia apenas las humanidades, de la refle-
xión cultural y antropológica, etc.; y sobre todo, es expresión de un sentir per-
sonal, o de los sentimientos, expectativas, valores, etc., de un pueblo, o grupo, en
un contexto muy concreto (el de la España que vive Ortega). Pero, podemos
preguntarnos, ¿puede interpretarse coherentemente el perspectivismo de Ortega
con independencia de lo acertada o no que resulte ser esta concepción de su 
filosofía? Más concretamente, ¿puede tomarse su perspectivismo con seriedad
epistemológica y metafísica?

Una concepción muy parecida afecta al propio perspectivismo dentro de la
filosofía. La noción de perspectiva, o de puntos de vista, es utilizada profusa-
mente en nuestro campo. También fuera de él. Las referencias a una perspec-
tiva son abundantes en todos los ámbitos: filosóficos, científicos y ordinarios.
Pero son muy escasos los análisis en profundidad de esa noción. En general, se
considera que la noción de perspectiva es demasiado vaga y general, que está
demasiado ligada a consideraciones humanistas, culturales y antropológicas, y

154 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

1 Incluido en El Espectador I (José ORTEGA Y GASSET, Obras completas. Madrid: Taurus / Fun-
dación José Ortega y Gasset, 2004, II, pp. 159-164). En adelante, el tomo en números romanos
y las páginas en arábigos.

2 La única nota que aparece en dicho trabajo, justo al citar un pequeño fragmento de Leibniz,
es la siguiente: “Como ha de hablarse en estos tomos muy frecuentemente del perspectivismo, me
importa advertir que nada tiene de común esta doctrina con lo que bajo el mismo nombre pien-
sa Nietzsche en su obra póstuma La Voluntad de Poderío, ni con lo que, siguiéndole, ha sustenta-
do Vaihinger en su libro reciente La Filosofía del Como si. Es más, del párrafo transcrito de Leibniz
apártese cuanto en él hay de referencias a un idealismo monadológico”, II, 162 n.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 154

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



155ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

que las aclaraciones pertinentes deben venir del análisis de otras nociones más
perfiladas; por ejemplo del análisis de la creencia, llevado a cabo en epistemo-
logía o en filosofía de la mente, del análisis de las teorías, llevado a cabo en 
filosofía e historia de la ciencia, del análisis del significado, llevado a cabo 
en filosofía del lenguaje, etc.

Cuesta encontrar trabajos filosóficos abordando de modo directo la noción de
perspectiva. Ya hemos destacado la importancia de Ortega. Russell es otra ex-
cepción notable3. Y también hay otras más recientes4. Pero son tan sólo eso, 
excepciones. Por supuesto, hay antecedentes clásicos. Los mismos que Ortega
considera: Leibniz, Nietzsche, James, Vaihinger. Y cómo no, el complejo ante-
cedente del relativismo.

El relativismo ligado a la perspectiva nos acaba llevando hasta los griegos,
hasta Protágoras y acaso también hasta Heráclito. Pero en esta línea de ante-
cedentes, el perspectivismo se une siempre a otras posiciones filosóficas que
son las que llevan la voz cantante: idealismo, relativismo, pragmatismo, ficcio-
nalismo, etc.

Hay vacíos legales. Y también hay vacíos filosóficos. La noción de pers-
pectiva, o puntos de vista, es uno de tales vacíos que hay que llenar. Es nece-
sario encarar el tema del perspectivismo por sí mismo. Es necesario, sobre
todo, analizar la propia noción de perspectiva. Y Ortega, en esto, fue real-
mente un pionero.

Quiero centrarme en el pequeño y temprano texto de Ortega, “Verdad y
perspectiva”, de 1916, para identificar cuatro cuestiones cruciales. Habrá una
manera de responder a estas cuatro cuestiones que daría sustancia filosófica al
perspectivismo, situándolo en una posición diferenciada respecto de otras po-
siciones filosóficas. Creo que esa manera peculiar de responder está de hecho
perfilada en Ortega. Y lo importante no será que con esa manera de responder
acaben ya las preguntas, sino que se abren preguntas nuevas. O nuevas mane-
ras de preguntar cosas que quisiéramos preguntar.

3 En los mismos años en los que Ortega publica “Verdad y perspectiva” (1916), Russell ela-
bora un ambicioso sistema fenomenalista en el que la noción de “espacio de perspectivas” tiene
un papel central a la hora de ofrecer construcciones lógicas de los objetos ordinarios, de los ob-
jetos físicos, del espacio y tiempo de la física, de la materia, etc. Al igual que Ortega, Russell 
reconoce la fuerte inspiración leibniziana de su proyecto. Véase RUSSELL (1914) y muy espe-
cialmente RUSSELL (1918).

4 Podemos mencionar autores como MOLINE (1968), WILLIAMS (1978), MCGINN (1983),
HAUTAMÄKI (1983 y 1986), PUTNAM (1981 y 1987), DENNETT (1987), SOSA (1991), PEACOCKE

(1992), MOORE (1997), GARDENFORS (2000), GIERE (2006), RECANATI (2007), FARKAS (2008),
CHARRO y COLOMINA (2014), etc. Cabe aumenta la lista. Con todo, no sería muy grande.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 155

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



156 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

1. Cuatro preguntas para un perspectivista

De modo preliminar y sin mayores precisiones, digamos que la tesis nuclear
del perspectivismo es algo tan simple, aparentemente tan simple, como lo si-
guiente: nuestro acceso a la realidad (acceso epistémico, emotivo, práctico,
etc.) depende siempre de una perspectiva.

Y consideremos las perspectivas, o los puntos de vista, como: estructuras en
las que el titular de la perspectiva (un sujeto individual o colectivo) se relacio-
na (de modos que pueden ser muy diversos) con unos contenidos (conceptua-
les o no conceptuales) en unas circunstancias concretas.

Alternativamente, podemos considerar las perspectivas, los puntos de vista,
como formas de acceder a la realidad desde ciertas posiciones de empla-
zamiento. Esas formas de acceder a la realidad pueden ser muy diversas, bási-
camente pueden ser conceptuales o no conceptuales, y en principio pueden ser
adoptadas por sujetos individuales o colectivos5.

No hemos dicho mucho, pero lo que hemos dicho basta para plantear cua-
tro importantes preguntas:

1. Si nuestro acceso a la realidad depende siempre de una perspectiva, ¿po-
dría ser la propia realidad, la realidad en sí misma, tan sólo un conjunto
de perspectivas?

2. Supongamos que la verdad siempre sea relativa a una perspectiva. ¿Có-
mo puede ser coherente una noción última de “verdad relativa”? ¿Cómo
puede ser coherente, por ejemplo, pensar que cualquier respuesta a es-
tas mismas preguntas (o el propio perspectivismo) sólo tiene un valor de
verdad relativo?

3. Sea lo que sea la realidad, apartarse de la perspectiva que nos permite
acceder a ella implicaría perder el contacto. Y así, cabría también rede-
finir la verdad como “fidelidad al propio punto de vista”. Pero, ¿cómo
entender esta noción? ¿Cuál es el precio a pagar, sobre todo si se tiene
en cuenta que nuestras emociones, nuestra imaginación, etc., también
pueden llegar a ofrecernos posibles perspectivas?

4. ¿Qué peso tienen las circunstancias en las que una perspectiva es adop-
tada? ¿Cabe decir de las circunstancias (externas pero también inter-

5 Sobre estas maneras de entender los puntos de vista, o perspectivas (utilizaremos de mo-
do intercambiable ambas nociones), véase la obra colectiva M. LIZ (ed.), Puntos de vista. Una in-
vestigación filosófica (Barcelona: Laertes, 2013). Respecto de algunas aplicaciones de este análisis,
véase M. VÁZQUEZ y M. LIZ (2011).

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 156

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



157ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

nas) que son el “fundamento de la perspectiva”? En otras palabras, ¿de-
terminan las circunstancias (externas e internas) la perspectiva?

La primera pregunta es directamente ontológica, sin ningún complejo. Es
una pregunta sobre la realidad misma, sobre aquello acerca de lo cual se su-
pone que nuestras perspectivas son perspectivas. Las dos siguientes preguntas
son epistemológicas. Tratan de la verdad. Las atribuciones de verdad (a nues-
tras creencias, enunciados, etc.) se proyectan siempre sobre dos dimensiones:
una es descriptiva, la otra normativa. La segunda pregunta se mueve en la di-
mensión descriptiva (¿es la verdad siempre relativa o, por el contrario, ha de
tener una última naturaleza absoluta?). La tercera pregunta se mueve en la 
dimensión normativa (¿a qué nos compromete la verdad?). Estas dos dimen-
siones pueden cruzarse, pero en principio sus caminos son diferentes. La últi-
ma pregunta involucra uno de los temas definitorios del propio perspectivismo.
Y lo hace, nuevamente, en un tono ontológico muy serio. Las perspectivas, los
puntos de vista, se adoptan siempre en unas circunstancias concretas, desde
ciertas posiciones de emplazamiento. ¿Cómo entender esto? Sobre todo, ¿có-
mo entenderlo en combinación con la primera de nuestras preguntas?

Es importante apreciar que ciertas respuestas a nuestras preguntas produ-
cirían el colapso del perspectivismo. Harían que el perspectivismo se transfor-
mara en otras posiciones filosóficas diferentes. Si, por ejemplo, se afirma que
la propia realidad no es más que un conjunto de perspectivas (en 1), lo que ob-
tendríamos sería claramente un idealismo. Apostar por la relatividad última de
toda verdad (en 2) haría indistinguible al perspectivismo del relativismo. No
diferenciar entre tener una perspectiva, tal vez incluso producida por nuestras
emociones o nuestra imaginación, y simular tener esa perspectiva, donde nue-
vamente podrían desempeñar un papel importante nuestras emociones, imagi-
nación, etc., nos acercaría (en 3) a un ficcionalismo extremo acerca de todas
las perspectivas. Y si las circunstancias sociales, culturales, históricas, etc., y
también las circunstancias personales y psicológicas, determinaran la perspec-
tiva (en 4), obtendríamos abiertamente un fundamentalismo clásico, de una
variedad determinista. Los detalles, y los adornos, podrían suministrarlos la
historia, las ciencias sociales, la psicología (acaso también la neurología). Pero
estaríamos ante un fundamentalismo clásico, y además determinista.

¿Hay otra salida? La hay. Ortega mismo la insinúa. Adelantaré este tipo de
respuesta respecto a cada una de las anteriores preguntas. Podría ocurrir que
dentro de nuestras mejores perspectivas desempeñaran un importante papel
algunas actitudes epistémicas postulatorias de una realidad con la aspiración
de contener a todas las perspectivas, o al menos capaz de contener a cualquier
perspectiva particular. Ser fieles a esas perspectivas que nos parecen ser mejo-

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 157

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



158 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

res (perspectivas ofrecidas tal vez por la ciencia, y tal vez también por la filo-
sofía, o incluso por el sentido común) implicaría entonces rechazar que la rea-
lidad sea simplemente, meramente, un conjunto de perspectivas6.

También podría ocurrir que la relatividad de la verdad no fuese una posi-
ción epistémicamente estable, sino muy al contrario el motor que incesan-
temente nos desplaza hacia nuevas perspectivas que pueden llegar a ser más 
ricas en contenido, más productivas, más sugerentes, etc. Si entendemos así la
relativización, como un proceso motivador de nuestros procesos epistémicos,
desaparecen los peligros de incoherencia que socaban el relativismo de tipo
protagoreano. La tesis de que todo sea relativo es inmediatamente auto-incon-
sistente. Pero no hay nada inconsistente en ir descubriendo verdades relativas.

Suele olvidarse que una de las posiciones relativistas más radicales, el pirro-
nismo, entendía justamente así la verdad relativa. Sexto Empírico, por ejemplo,
nos dice que descubrir la relativización de cualquier supuesta verdad particular
debe conducir simplemente a “seguir investigando”, y que ésta es la actitud 
auténticamente escéptica. Pues sería claramente dogmático pretender que, de
antemano, podemos afirmar la relativización de “toda” posible verdad7.

6 ¿Por qué parece tener más sentido la idea de que la belleza sea relativa, o incluso la idea
de que lo bueno y lo malo son nociones relativas, que la idea de una verdad siempre relativa?
Creo que acabamos de insinuar un tipo de respuesta interesante. El que dentro de nuestras me-
jores perspectivas desempeñen un importante papel algunas actitudes epistémicas postulatorias
de una realidad capaz de contener a todas las perspectivas, o al menos capaz de contener a cual-
quier perspectiva particular, da sentido a nuestro rechazo de una verdad siempre relativa. Sin
embargo, no hay nada comparable respecto a cosas como la belleza, ni puede que tampoco lo
haya respecto a lo bueno y lo malo.

7 Este importante aspecto del escepticismo pirrónico a menudo se pasa por alto. Pero está
muy presente en los escritos de Sexto Empírico. En la traducción crítica inglesa Outlines of Scep-
ticism (Julia ANNAS y Jonathan BARNES (eds.). Cambridge: Cambridge University Press, 2000)
podemos leer, justo al comienzo del texto: “When people are investigating any subject, the likely
result is either a discovery, or a denial of discovery and a confession of inapprehensibility, or 
else a continuation of the investigation. This, no doubt, is why in the case of philosophical in-
vestigation, too, some have said that they have discovered the truth, some have asserted that it
cannot be aprehended, and others are still investigating” (Libro I, I, #1). “The Sceptical per-
suasion, then, is also called Investigative, from its activity in investigating and inquiring” (Libro
I, III, #7).

Según avanza el texto, se va reforzando la idea de que la actitud del escepticismo académi-
co, en contraste con la del escéptico pirrónico, también acaba siendo dogmática. Refiriéndose a
alguien que afirmara que no es posible el conocimiento, matiza Sexto Empírico: “Even if he 
does make some utterances in sceptical fashion when, as they say, he is exercising, this will not
make him a Sceptic. For anyone who holds beliefs on even one subject, or in general prefers one
appearance to another in point of convincingness or lack of convincingness, or makes assertions
about any unclear matter, thereby has the distinctive character of a Dogmatist” (Libro I, XXXIII,
#223).

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 158

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



159ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Pero continuemos. ¿Cómo distinguir entre tener una perspectiva en la que
se acceda a algún aspecto de la realidad, incluso una que sea producto de nues-
tras emociones o de nuestra imaginación, y simplemente simular tener una
perspectiva? ¿Cómo distinguir entre “realidad” y “apariencia” en el hecho mis-
mo de adoptar perspectivas, más allá de hacer esa misma distinción respecto a
lo que nos ofrecen nuestras perspectivas? Una posible respuesta sería que 
sólo podemos hacer tal distinción a través de procesos en los que se adoptan
perspectivas reflexivas sobre nuestras propias perspectivas. Sin duda, esto im-
plica moverse en círculos y regresiones. Pero no toda circularidad epistémica,
no toda regresión, está condenada a ser viciosa. Y por otro lado, ¿qué más po-
dría hacerse?8

Finalmente, ¿cómo dar un peso no fundamentalista a las circunstancias?
Una posible respuesta rápida sería la siguiente. Las circunstancias son parte de
la realidad y son también parte de la perspectiva. Pero, estrictamente, las cir-
cunstancias en las que se adopta una perspectiva no forman parte del conteni-
do de tal perspectiva. Nuestro acceso epistémico a esas circunstancias depende
siempre de otra perspectiva. Son algo atribuido, interpretado, etc9. A partir de
aquí, los recursos del perspectivismo son claros. Podemos hacer postulaciones
teóricas sobre las circunstancias. Encontraremos relatividad y nuestra investi-
gación continuará. Y surgirán también las opciones de ser o no fieles a nues-
tras perspectivas (incluida la perspectiva del determinismo sociológico,
histórico, psicológico, neurológico, etc.).

Estas respuestas son prometedoras. Y comparten un rasgo crucial que de-
bemos destacar. El perspectivismo consigue diferenciarse de otras posiciones
dinamizando las respuestas. Más que respuestas, lo que hay es un “responder”.
Así podría evitarse el colapso del perspectivismo en las posiciones del idealis-
mo, el relativismo, el ficcionalismo, el fundamentalismo, etc.

Y un poco más adelante: “The members of the New Academy, if they say that everything is
inapprehensible, no doubt differ from the Sceptics precisely in saying that everything is inappre-
hensible. For they make affirmations about this, while the Sceptic expects it to be possible for so-
me things actually to be apprehended” (#226).

8 Una muy buena defensa actual de esta idea, que no toda circularidad epistémica es vicio-
sa, se encuentra en E. SOSA, Reflective Knowledge. Apt Belief and Reflective Knowledge, vol. II (Oxford:
Oxford University Press, 2009). Próximamente será traducida al castellano por Prensas de la
Universidad de Zaragoza.

9 Aquí, cabría distinguir entre “condiciones de posesión de un punto de vista” y “condicio-
nes de atribución de un punto de vista”. Las primeras son parte del punto de vista como entidad
realmente existente, pero no son parte de sus contenidos. Las segundas articulan los contenidos
de un cierto punto de vista sobre otros puntos de vista. Y ese punto de vista reflexivo tendrá a
su vez unas condiciones de posesión. Véase M. LIZ (ed.) (2013), op. cit., pp. 82-110.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 159

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



160 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

2. El texto “Verdad y perspectiva”

Examinemos algunos fragmentos del propio texto de Ortega, “Verdad y
perspectiva”. Comienza con un contraste entre la política (la práctica, la exi-
gencia de lo útil) y la contemplación (la visión, la teoría). Y Ortega hace la
siguiente declaración de intenciones respecto a la colección total de ensayos
que ha llamado El Espectador, colección a la que pertenece su trabajo “Verdad
y perspectiva”:

El Espectador tiene, en consecuencia, una primera intención: elevar un re-
ducto contra la política para mí y para los que compartan mi voluntad de pu-
ra visión, de teoría10.

Pero al mismo tiempo, en un giro arriesgado pero muy calculado, Ortega
afirma una segunda intención. Quiere que su contemplación se dirija a la vida.

El Espectador lleva una segunda intención: él especula, mira –pero lo que quie-
re ver es la vida según fluye ante él11.

Inmediatamente, Ortega reivindica el valor imprescindible del punto de vis-
ta individual en esa visión contemplativa de la vida, rechazándose los extremos
del escepticismo relativista y del dogmatismo racionalista:

Con razón se tachaba de gris la teoría [se trata de la conocida cita de Goethe],
porque no se ocupaba más que de vagos, remotos y esquemáticos problemas.
La historia de la ciencia del conocimiento nos muestra que la lógica, oscilando
entre el escepticismo y el dogmatismo, ha solido partir siempre de esta erró-
nea creencia: el punto de vista del individuo es falso. De aquí emanaban las
dos opiniones contrapuestas: es así que no hay más punto de vista que el indi-
vidual, luego no existe la verdad –escepticismo; es así que la verdad existe, lue-
go ha de tomarse un punto de vista sobreindividual –racionalismo.

El Espectador intentará separarse igualmente de ambas soluciones, porque
discrepa de la opinión donde se engendran. El punto de vista individual me
parece el único punto de vista desde el cual puede mirarse el mundo en su ver-
dad. Otra cosa es un artificio12.

No se trazan aquí diferencias entre el escepticismo y el relativismo (que aún
ausente en este texto, sí tiene una tesis positiva sobre el conocimiento, mien-

10 II, 160.
11 II, 162.
12 Idem.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 160

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



161ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

tras que el escepticismo no la tiene). Ni entre el dogmatismo, que podría lla-
marse también fundamentalismo (la verdad ha de existir, y ha de tener un fun-
damento extra-epistémico), y el racionalismo (¿dónde queda el empirismo?).
Pero esto no es aquí lo relevante. Ortega quiere desmarcarse de todas estas po-
siciones apelando a la primacía epistemológica del “punto de vista individual”
a la hora de buscar la verdad.

La figura de “un punto de vista desde el cual puede mirarse el mundo en su
verdad” nos remite a Leibniz. Las mónadas leibnizianas no tienen ventanas.
Pero de algún modo, cada una de ellas es un reflejo peculiar de la totalidad.
Ortega se hace eco de una analogía de Leibniz:

“Comme une même ville regardée de différents côtés paraît toute autre et est
comme multipliée perspectivement, il arrive de même, que par la multitude infi-
nie des substances simples –es decir, de conciencias–, il y a comme autant de
différents univers, qui ne sont pourtant que les perspectives d’un seul selon 
les différents points de vue de chaque Monade”13.

A partir de esto, Ortega afirma el carácter aspectual de la realidad. O lo que
es lo mismo, visto desde otro ángulo, el carácter perspectivado de nuestro ac-
ceso a la realidad.

La realidad, precisamente por serlo y hallarse fuera de nuestras mentes in-
dividuales, sólo puede llegar a éstas multiplicándose en mil caras o haces14.

Algo fuera de nuestra mente, una supuesta realidad, sólo podría llegar a
nuestra mente a través de una perspectiva o punto de vista. Y cada mente, en
cada circunstancia de acceso a la realidad, implica una perspectiva. Tal vez una
diferente perspectiva, tal vez no. No hay nada ni en éste ni en otros textos de

13 Idem. La cita procede de la Monadología, #57. Una traducción podría ser la siguiente: “Así
como una misma ciudad considerada desde diferentes lados parece ser otra, y se multiplica en
perspectivas, siendo no obstante la misma, por la multitud infinita de sustancias simples [es de-
cir, de conciencias, según añade Ortega], es como si hubiera muchos universos diferentes, que
sin embargo no son sino las perspectivas de acuerdo con los diferentes puntos de vista de cada
mónada”. Hablábamos, en una nota anterior, de la inspiración leibniziana que subyacía también
a la construcción hecha por Russell de un “espacio de perspectivas”. Hay, no obstante, una im-
portante diferencia entre ambos planteamientos. En Leibniz, cada mónada (cada sustancia 
simple, cada conciencia) refleja a su modo la totalidad de lo real. No hay en Russell ninguna 
exhaustividad de este tipo. Pero en su lugar, introduce la polémica idea, con un resultado equi-
valente, de que cabe postular la existencia objetiva de “sensibilia” que no sean datos de los sen-
tidos para ninguna conciencia.

14 Idem.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 161

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



162 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Ortega que impida la convergencia de diferentes perspectivas. Como veremos
dentro de un momento, tal convergencia puede existir. Es más, en muchas oca-
siones debe promoverse.

A continuación, el texto introduce el famoso ejemplo de la sierra de 
Guadarrama vista alternativamente desde el Escorial o desde Segovia (como
diferentes posiciones de emplazamiento, dos circunstancias externas). Y con la
ayuda de este ejemplo van surgiendo muchos de los temas principales del pers-
pectivismo de Ortega. O al menos, los temas que quiero analizar.

La noción de “verdad relativa” se insinúa del siguiente modo:

Desde este Escorial, rigoroso imperio de la piedra y la geometría, donde he
asentado mi alma, veo en primer término el curvo brazo ciclópeo que extien-
de hacia Madrid la sierra de Guadarrama. El hombre de Segovia, desde su tie-
rra roja, divisa la vertiente opuesta. ¿Tendría sentido que disputásemos los dos
sobre cuál de ambas visiones es la verdadera? Ambas lo son ciertamente, y
ciertamente por ser distintas15.

Hay que volver a destacar que, en esta cuestión de la verdad relativa, 
Ortega no insiste en la imposibilidad de acuerdo o convergencia, o en que 
carezca de sentido hablar de la “verdad”. Lo que Ortega defiende es que la ver-
dad sólo tiene sentido dentro de nuestras perspectivas. Y el énfasis se pone en
que cada una de las múltiples perspectivas puede ser verdadera justamente
porque se trata de perspectivas distintas.

Que para Ortega la convergencia es posible, y muchas veces deseable, a pe-
sar de la idiosincrasia de las perspectivas, se pone claramente de manifiesto en
párrafos como el siguiente:

El paisaje ordena sus tamaños y sus distancias de acuerdo con nuestra reti-
na, y nuestro corazón reparte los acentos. La perspectiva visual y la intelec-
tual se complican con la perspectiva de la valoración. En vez de disputar,
integremos nuestras visiones en generosa colaboración espiritual, y como las
riberas independientes se aúnan en la gruesa vena del río, compongamos el
torrente de lo real16.

Quiero también llamar la atención sobre un párrafo que encierra cierta am-
bigüedad. Más concretamente, dos ambigüedades. Es el siguiente:

15 Idem.
16 II, 163.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 162

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



163ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

la realidad no puede ser mirada sino desde el punto de vista que cada cual ocu-
pa, fatalmente, en el universo. Aquélla y éste son correlativos, y como no se
puede inventar la realidad, tampoco puede fingirse el punto de vista17.

Una primera ambigüedad la introduce la palabra “fatalmente”. ¿Se quiere
decir que las circunstancias determinan el punto de vista? ¿Que la propia 
realidad determina la perspectiva adoptada? ¿Que poco puede hacer el indivi-
duo aparte de ser el depositario, el portador, el titular, de un punto de vista?
¿Son las circunstancias, tanto externas (sociales, culturales, políticas, materia-
les) como internas (psicológicas, neurológicas) el “fundamento” determinante
de la perspectiva, un fundamento que escapa a todos nuestros poderes para de-
cidir y actuar? No parece ser ésta la interpretación más apropiada. En todo 
caso, el papel jugado por las circunstancias en el perspectivismo de Ortega 
es difícil de tratar. Dejemos de momento pendiente este tema, y con él la 
respuesta precisa a nuestra cuarta y última cuestión. En el último apartado de
nuestro trabajo volveremos sobre este punto.

Vayamos a la segunda ambigüedad. Nuestro acceso a la realidad se da siem-
pre a través de una perspectiva. Y Ortega argumenta que por ello, estricta-
mente, no se puede “fingir” la adopción de puntos de vista.

“Fingir el punto de vista” puede tener dos sentidos. Y sólo en uno de ellos
debe tomarse su afirmación de que no pueda fingirse el punto de vista. Lo que
no se puede es simular que se adoptan puntos de vista, en general, cualquier
punto de vista, sin adoptar realmente ningún punto de vista. No se puede por-
que ese “fingimiento” implica ya adoptar un punto de vista. Pero esto es muy
distinto de simular que se adopta cierto punto de vista particular. Los actores,
por ejemplo, simulan determinados puntos de vista, adoptan ciertos puntos de
vista simulados. Esto no puede negarse.

Es más, en todos nuestros puntos de vista hay contenidos generados por
nuestra fantasía e imaginación, por nuestras emociones, deseos y expectativas.
En la mayoría de nuestros puntos de vista operan mecanismos que, en otras
circunstancias, podrían llegar a producir puntos de vista tan sólo simulados. Y
esto nos lleva a la necesidad de distinguir puntos de vista adecuados, o autén-
ticos, de puntos de vista inadecuados, no auténticos, de una manera que no de-
penda exclusivamente de la intervención de la imaginación, las emociones, los
deseos y expectativas, etc. Los segundos puntos de vista nos apartarían de la
realidad, y con ello impedirían el pleno desarrollo de nuestras capacidades (nos
apartarían, llega a decir Ortega, del cumplimiento de nuestra “misión”).

Refiriéndose a su propia obra El Espectador, dice Ortega:

17 Idem.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 163

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



164 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

El Espectador mirará el panorama de la vida desde su corazón, como desde
un promontorio. Quisiera hacer el ensayo de reproducir sin deformaciones su
perspectiva particular. Lo que haya de noción clara irá como tal; pero irá tam-
bién como ensueño lo que haya de ensueño. Porque una parte, una forma de
lo real es lo imaginario, y en toda perspectiva completa hay un plano donde
hacen su vida las cosas deseadas18.

Ser fieles al propio punto de vista consistiría en resistirse a sustituir nues-
tros puntos de vista auténticos por puntos de vista que no lo son. El sentido en
el que la verdad es “fidelidad al propio punto de vista” se explica del siguiente
modo en el texto que estamos comentando:

La verdad, lo real, el universo, la vida –como queráis llamarlo–, se quiebra
en facetas innumerables, en vertientes sin cuento, cada una de las cuales da
hacia un individuo. Si éste ha sabido ser fiel a su punto de vista, si ha resisti-
do a la eterna seducción de cambiar su retina por otra imaginaría, lo que ve
será un aspecto real del mundo19.

Nuestro acceso a la realidad es dependiente de una perspectiva. Las pers-
pectivas nos ofrecen aspectos del mundo. Y son siempre perspectivas indivi-
duales. En último término, según Ortega, esto es lo que nos hace insustituibles:

cada hombre tiene una misión de verdad. Donde está mí pupila no está otra:
lo que de la realidad ve mi pupila no lo ve otra. Somos insustituibles, somos
necesarios. “Sólo entre todos los hombres llega a ser vivido lo Humano” –dice
Goethe. Dentro de la humanidad cada raza, dentro de cada raza cada indivi-
duo, es un órgano de percepción distinto de todos los demás y como un ten-
táculo que llega a trozos de universo para los otros inasequibles20.

Ciertamente, el carácter insustituible de cada cual, de cada sujeto particu-
lar, se cancelaría al compartir puntos de vista. Dos sujetos con el mismo pun-
to de vista serían intersustituibles respecto a ese punto de vista. ¿Supone esto
que debe evitarse la idea de convergencia entre nuestros puntos de vista? Na-
da de eso. Ortega asume la siguiente idea:

18 Idem.
19 Idem. Acerca de esta manera de entender la verdad, véase también el ensayo de Ortega “La

verdad como coincidencia del hombre consigo mismo”, incluido en En torno a Galileo (1947), VI,
432-442.

20 Idem.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 164

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



165ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Si la sierra materna fuera una ficción o una abstracción, o una alucinación, po-
drían coincidir la pupila del espectador segoviano y la mía21.

Esto quiere decir que nunca dos sujetos compartirán exactamente los mis-
mos puntos de vista. La convergencia completa es tan sólo una ficción, una
abstracción. Pero también es un límite ideal. Para Ortega, lo importante son
los procesos de convergencia. Y los procesos de convergencia necesitan tanto
puntos de vista diferentes como que su mutua interacción vaya limando las di-
ferencias.

3. Las respuestas y el responder de Ortega

Como acabamos de ver, todas las propuestas de Ortega comparten un im-
portante rasgo. Son propuestas que apelan al fluir de la vida, al desarrollo de
nuestras potencialidades en constante comercio con la realidad y con nuestros
semejantes.

Respecto a las cuatro preguntas que iniciaban nuestro trabajo, el perspec-
tivismo de Ortega no propondría propiamente respuestas, algo que pudiera ser
definitivo y concluyente, sino la posibilidad permanentemente abierta de un
“responder”. Ir respondiendo a esas preguntas desde nuestras perspectivas in-
dividuales, intentando ser fieles a ellas en una dinámica de interacción mutua.

Comentaremos brevemente cómo es ese “responder” en cada caso. Y lo co-
nectaremos con algunos planteamientos filosóficos recientes.

3.1. La cuestión sobre la realidad

En relación a si la propia realidad es o no un conjunto de perspectivas, no
hay en “Verdad y perspectiva” ningún argumento (por ejemplo, una argumen-
tación trascendental) que derive la existencia de la realidad a partir de las pers-
pectivas. Lo que hay es un concepto de realidad del que se sigue que nuestro
acceso a ella ha de depender siempre de una perspectiva. Lo que pueda haber
“más allá” de nuestros puntos de vista siempre llega a nosotros a través de una
multiplicidad de perspectivas22.

21 II, 162.
22 Serían profundamente desorientadoras interpretaciones como la siguiente: “Para Ortega,

la realidad o el conocimiento, entendidos como totalidades unitarias y coincidentes de puntos de
vista individuales, no pasan de ser abstracciones o ficciones construidas desde lo individual
–desde las perspectivas individuales– que es lo único real y existente. Y no es que Ortega nie-
gue la existencia de la realidad, más allá de las diferentes perspectivas, sino que «la realidad, pre-
cisamente por serlo y hallarse fuera de nuestras mentes individuales, sólo puede llegar a éstas

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 165

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



166 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Pero ese concepto de realidad, lo que puede existir “más allá” de las pers-
pectivas, de ninguna forma es prescindible. Siguiendo literalmente a Ortega,
cabe decir que desempeña una función en nuestras vidas, como todo concep-
to23. Una función que puede llegar a ser sumamente importante. Y es aquí don-
de deben resolverse nuestros compromisos ontológicos24.

Este juego de referencias cruzadas entre realidad y perspectiva nos es hoy
día muy familiar. Hace unos años, en una célebre frase, Hilary Putnam afir-
maba que “la mente y el mundo construyen conjuntamente la mente y el mun-
do”25. El contexto era su “realismo interno”, que puede considerarse una

multiplicándose en mil caras o haces». En otras palabras: la realidad existe más allá de las pers-
pectivas, las excede; sin embargo, la perspectiva individual es la realidad radical, primaria y ori-
ginaria, desde la cual el mundo se nos hace presente. No es posible, por tanto, una visión del
mundo sub specie aeternitatis, tal como el naturalismo materialista ha pretendido con la ciencia, o
el racionalismo mediante una razón universal, un sujeto trascendental o un espíritu absoluto. Es
más, ni siquiera sería posible pensar en la realidad más allá de las perspectivas”, (A. DEFEZ I

MARTÍN, “Verdad, conocimiento y realidad en Ortega”, Revista de Estudios Orteguianos, 6 (2002),
pp. 119-132).

Considerar que la realidad misma es una “abstracción”, o una “ficción”, “construida desde lo
individual –desde las perspectivas individuales–”, ¿no es justamente negar su existencia ”más
allá de las diferentes perspectivas”? ¿Se puede decir, un poco después, “en otras palabras: la 
realidad existe más allá de las perspectivas, las excede”? ¿Y acabar añadiendo “Es más, ni 
siquiera sería posible pensar en la realidad más allá de las perspectivas”?

23 “Cada nuevo concepto [escribía Ortega en 1914] es un nuevo órgano que se abre en 
nosotros sobre una porción del mundo, tácita antes e invisible”, Meditaciones del Quijote, I, 788.

24 Antii Hautämaki ha propuesto recientemente entender las perspectivas como conjuntos de
determinables (por ejemplo, “color”, “forma”, “tamaño”, etc.) adquiriendo valores determinados
(por ejemplo, “rojo”, “cuadrado”, “grande”, etc.). Esto crea espacios de posibilidades, estructu-
rados de maneras lógicas y extra-lógicas, y caminos concretos en los que de hecho una perspec-
tiva va adquiriendo contenidos concretos. Con un planteamiento así, la realidad en sí misma
parece a primera vista prescindible, o definible como el gran conjunto de todas las perspectivas.
Sin embargo, muchas de nuestras perspectivas incluyen también cosas como “realidad”, “objeti-
vidad”, “independencia epistémica”, etc., a la manera de determinables que, en cada caso, pue-
den adquirir unos valores determinados u otros. Y con ello, la determinación de una realidad en
sí misma, objetiva, epistémicamente independiente, etc., se convierte en un importante proble-
ma a resolver desde dentro de nuestras propias perspectivas. Véase el trabajo de A. HAUTÄMAKI,
“Points of view: A conceptual spaces approach”, [en línea] en Foundations of Science (próxima pu-
blicación). [Consulta: febrero de 2015].

25 “The mind and the world jointly make up the mind and the world”, H. PUTNAM, Reason,
Truth, and History. Cambridge: Cambridge University Press, 1981, p. XI. (Trad cast.: Razón, ver-
dad e historia. Madrid: Tecnos, 1981). Esto hace inviable la idea de una “concepción absoluta de
la realidad”, una representación completamente objetiva de la realidad en sí misma. Esa con-
cepción absoluta debería incluirse a sí misma convirtiéndose en una concepción absoluta, y tam-
bién a sí misma incluyéndose a sí misma, etc. Estructuralmente, el problema sería muy parecido
al planteado por Wittgenstein en su Tractatus a propósito de la representación (“figuración”) de

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 166

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



167ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

variedad reciente de perspectivismo. En tal contexto, Putnam defendía un pro-
fundo relativismo conceptual de tono kantiano. Nuestros conceptos configu-
ran toda la realidad que puede sernos accesible. Sin embargo, esto no impide
que queramos conocer la realidad. Ni que hablemos de ella. ¿Qué es, pues, la
realidad? Putnam adoptaba una solución peirceana (y sellarsiana). Hemos de
aceptar como real aquello, y sólo aquello, descrito por nuestras teorías en el lí-
mite ideal de la investigación. La verdad se sitúa en el límite ideal de nuestros
esfuerzos por conocer la realidad.

Si nuestra situación epistémica es la señalada por Ortega y por Putnam, si
“el punto de vista individual [es] el único punto de vista desde el cual puede mi-
rarse el mundo en su verdad”, si “la mente y el mundo construyen conjunta-
mente la mente y el mundo”, poco más puede decirse. Salvo que, si no queremos
asumir la referencia a una idealidad, a ese límite ideal del esfuerzo por conocer,
lo que nos queda es una dinámica de intentar conocer la realidad, siendo nues-
tras mejores teorías las que señalen nuestros compromisos ontológicos.

¿Mejores teorías respecto a qué? Podemos hacer comparaciones con el pa-
sado, podemos hacer comparaciones en el presente y podemos hacer compa-
raciones con futuros imaginados. Pero siempre tal como ese pasado, presente
y futuro son concebidos desde nuestras perspectivas individuales en interac-
ción. Sin duda, esto origina múltiples circularidades y regresos. Pero sólo re-
presentarán un grave problema si nos paramos.

3.2. Verdad relativa

Lo mismo ocurriría con la verdad relativa, que era el tema de nuestra se-
gunda pregunta. La verdad relativa no puede ser considerada como un punto
de llegada final, como un último término. El conocimiento no es un callejón sin

las propias relaciones representacionales. Según Wittgenstein, en último término estas relacio-
nes sólo podían “mostrarse” (a través de las “figuras” que representan), no “decirse” (no repre-
sentarse, no “figurarse”). Sobre estos temas wittgensteinianos, véase el reciente libro editado por
J. L. ZALABARDO, Wittgenstein’s Early Philosophy. Oxford: Oxford University Press, 2012. Sobre
la noción de una concepción absoluta de la realidad, véase B. WILLIAMS, Descartes: The Project of
Pure Enquiry (Harmondsworth: Penguin, 1978) y A. MOORE, Points of View (Oxford: Oxford
University Press, 1997). El principal argumento con el que puede defenderse la posibilidad de
una concepción absoluta es que la realidad ha de ser de algún modo determinada. Si la realidad
es así, si no es de cualquier manera, parece plausible que sea posible, al menos en principio, re-
presentar esa manera de ser. La propia realidad, por ejemplo, podría hacer de representante de
sí misma. Las cosas no son tan fáciles, sin embargo, si el representar la realidad es parte de lo
que la constituye, parte de su manera determinada de ser. Y por ello, la tesis de Putnam afecta
de lleno a planteamientos como los de Williams y Moore.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 167

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



168 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

salida. Siempre debemos seguir buscando. Sería dogmático, Ortega diría ra-
cionalista, postular un fin ideal. Pero con todo, el progreso también puede me-
dirse comparando con el pasado, con lo que tenemos alrededor y con los
futuros que imaginamos.

La verdad relativa como “estado epistémico terminal” es difícil de asumir. Y
no sólo por el pluralismo relativista que sugiere. En sí misma, conduce a múl-
tiples problemas conceptuales. En los últimos años, ha existido un intenso de-
bate en torno a la verdad relativa, principalmente en el campo de la filosofía
del lenguaje26. ¿Puede ser la verdad relativa un “estado (epistémico o semánti-
co) terminal”?

Supongamos, por simplicidad, que la verdad es siempre relativa a un deter-
minado punto de vista. En tal caso, la verdad sobre la misma existencia de otros
puntos de vista también será tan sólo relativa a un punto de vista. Estrictamen-
te, no podré afirmar con verdad que existen otros puntos de vista. Tan sólo que
desde mi punto de vista es como si existieran otros puntos de vista.

También se convierte en relativa la verdad sobre que uno tenga los puntos
de vista que parece tener. Esa verdad debería parafrasearse como que desde
cierto punto de vista que adopto es como si yo tuviera esos puntos de vista. Y
a su vez, esta verdad debería parafrasearse como que desde un nuevo punto de
vista adoptado es como si yo tuviera ese punto de vista desde el cual es como
si yo tuviera los puntos de vista iniciales. Y así sucesivamente. En un infinito,
y por lo demás imposible, movimiento reflexivo27.

26 Una buena muestra de ello se encuentra en el libro de M. GARCÍA-CARPINTERO y M.
KÖLBEL (eds.), Relative Truth. Oxford: Oxford University Press, 2009. En filosofía e historia de
la ciencia, el relativismo es un tema mucho más clásico. Y los planteamientos de Kuhn, Feyera-
bend y otros, han dejado una honda huella. Como ejemplo del surgimiento reciente, en este cam-
po, de posiciones perspectivistas más moderadas véanse los sugerentes libros de N.
CARTWRIGHT, The Dappled World: A Study of the Boundaries of Science (Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 1999) y de R. GIERE, Scientific Perspectivism (Chicago: University of Chicago Press,
2006). Sobre la relevancia filosófica general del relativismo, véase el libro de S. HALES, Relati-
vism and the Foundations of Philosophy. Cambridge: MIT Press, 2006.

27 Estos problemas son analizados por Paul BOGHOSSIAN en su libro Fear of knowledge. Against
relativism and constructivism. Oxford: Oxford University Press, 2006 (trad. cast.: El miedo al cono-
cimiento. Madrid: Tecnos, 2009). Según este autor, dichos problemas socavarían las pretensiones
del relativismo constructivista contemporáneo. Otro grave problema, que afectaría a la relativi-
zación de lo normativo, es el siguiente. Mientras que algo como “Se debe hacer x” es un enun-
ciado claramente normativo, su relativización a un determinado punto de vista, sistema de
valores, código moral, etc., por ejemplo “De acuerdo al punto de vista V (o según el sistema 
de valores A, o según el código D), se debe hacer x”, lo transforma en un enunciado descriptivo.
La relativización hace que se pierda toda normatividad. Hemos dejado de lado este problema.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 168

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



169ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Sin embargo, la noción de verdad relativa como “proceso”, como exigencia
motivadora de una revisión continua de nuestras creencias, resulta inocua. Es
inmune al pluralismo relativista. También a los anteriores problemas concep-
tuales. Y puede ser completamente oportuna y saludable.

Expresemos esta idea de un modo un poco más preciso. Supongamos que
la verdad de cierto contenido p (de nuestros pensamientos, creencias, enun-
ciados, etc.), pueda ser relativizada a determinados índices o parámetros. Así,
por ejemplo, podríamos tener:

1. p, desde cierto punto de vista V.
2. p, para el sujeto S.
3. p, para el grupo G.
4. p, en las circunstancias C.
5. p, de acuerdo al sistema de valores A.
6. p, según el esquema conceptual E.
7. p, desde el lenguaje L.

Cuando estas relativizaciones se toman como hechos epistémicos últimos,
surgen los problemas. Parece plausible una situación de pluralismo irreducible
para la verdad. Pero esto es epistémicamente destructivo, o cuando menos pa-
ralizante. Tomemos como referencia 1. El tratamiento de las otras relativiza-
ciones sería muy parecido. Bien, ¿qué hacer ante una situación como la
siguiente?

8. p, desde cierto punto de vista V1.
9. ¬p, desde otro punto de vista V2.

Podemos aceptar tanto 8 como 9, o podemos también revisar las anteriores
adscripciones de contenido perspectival, al menos una. Entonces, aunque re-
chacemos tener, respecto a todo punto de vista Vi, contenidos autocontradic-
torios, como:

10. p&¬p, desde cierto punto de vista Vi,

el término de nuestros esfuerzos epistémicos será siempre, o bien algo del tipo

11. (p, desde cierto punto de vista V1) & (¬p, desde cierto punto de vista
V2), desde cierto punto de vista V3,

o bien algo del tipo

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 169

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



170 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

12. ¬((p, desde cierto punto de vista V1) & (¬p, desde cierto punto de vis-
ta V2)), desde cierto punto de vista V4.

La situación 11 se produce al aceptar tanto 8 como 9. La situación 12 se
produce al querer revisar al menos una de las anteriores adscripciones de con-
tenido. Y 12 es equivalente a

13. ¬(p, desde cierto punto de vista V1) o ¬(¬p, desde cierto punto de vis-
ta V2), desde cierto punto de vista V4.

Mientras que V3 acepta las adscripciones 8 y 9, V4 nos obliga a revisar al
menos una. En este punto, podemos construir otros puntos de vista V5 y V6 con
la misma estructura que 11 y 12, pero aplicados esta vez a los propios puntos
de vista V3 y V4, con sus respectivos contenidos. No obstante, si nada ha cam-
biado respecto a las evidencias o razones para adscribir 8 y 9, parece que na-
da habrá cambiado tampoco con estos cambios de perspectiva. La situación de
bloqueo epistémico seguiría siendo exactamente la misma que con nuestros
puntos de vista de partida V1 y V2. De acuerdo a V3, aceptamos tanto V1 como
V2. De acuerdo a V4 , deberíamos revisar o bien V1, o bien V2. De acuerdo a
V5, aceptaríamos tanto V3 como V4. De acuerdo a V6, revisaríamos al menos
una de estas perspectivas.

¿Describe esto realmente nuestra situación epistémica última? Creo que
no. El anterior bloqueo epistémico se mantiene constante a través de la rei-
teración de puntos de vista porque parece que las evidencias o razones que
hacen difícil decidir entre 8 y 9 han de “seguir siendo” las mismas que las evi-
dencias o razones que entran en juego en 11 y 12, y las mismas que pueden
entrar en juego en cualesquiera otras reiteraciones de puntos de vista aún
más reflexivos. Pero éste es un supuesto muy poco plausible (muy poco rea-
lista).

Los puntos de vista son entidades temporales. Son procesos. Adoptar un
punto de vista, mantenerlo, enriquecerlo o empobrecerlo, reflexionar sobre él,
ser consecuente o no con él (ser o no “fieles a él”), etc., son procesos epistémi-
cos complejos. Y tanto los contenidos de un punto de vista como las evidencias
o razones que apoyen dichos contenidos pueden cambiar con el tiempo. Pue-
den cambiar a través de esos procesos, sin que necesariamente cambie el pun-
to de vista.

El factor crucial es que, si los puntos de vista son entidades temporales, en-
tonces resulta fácil decir que podrá haber cambios de contenido, y también
cambios en las evidencias o razones a favor de tales contenidos, sin que tenga
que cambiar el punto de vista. En otras palabras, no todo cambio de conteni-

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 170

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



171ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

do, y no todo cambio en las evidencias o razones para mantenerlo, tendría por
qué suponer un cambio “de” punto de vista28.

Hay, pues, un índice que hace que la posibilidad de un pluralismo irreduci-
ble sea tan sólo una posibilidad. Una posibilidad incapaz de imponer límites in-
franqueables a la convergencia. Es más, ese índice hace que la posibilidad de
un pluralismo irreducible pueda llegar a tener mucha menos plausibilidad que
la posibilidad de una convergencia. Tal índice es el tiempo.

Veamos qué ocurre si añadimos índices temporales (ti, tj, etc.) a 8 y 9. Al ha-
cer esto, obtenemos

14. p, desde cierto punto de vista V1, en ti.

Y esto no impide poder tener

15. ¬p, desde cierto punto de vista V1, en tj.

Si los puntos de vista son entidades temporales que pueden cambiar de con-
tenidos, un mismo punto de vista V1 puede tener en ti el contenido p, y en tj el
contenido ¬p. Algo similar podría decirse de V2. Temporalmente podría pasar
de tener el contenido ¬p a tener el contenido p. Esto, simplemente, hace explí-
cita una idea muy intuitiva: no todo cambio de contenido, y no todo cambio en
las evidencias respecto a un contenido, implican un cambio de punto de vista29.

La relativización temporal pone en su lugar todas las demás relativizacio-
nes. 10 puede seguirse manteniendo. Porque de 14 y 15 no se llega a 10. Por
lo que hemos dicho, incluso aunque llegara a producirse un conflicto entre 14
y 15, tal conflicto no tendría por qué contar con las mismas evidencias o razo-

28 Si cualquier cambio de contenido, o cualquier cambio en las evidencias o razones que lo
apoyan (estamos considerando ambos tipos de cambio), implicara un cambio “de” punto de vis-
ta, se produciría una imparable “explosión de perspectivas”, muchísimo mayor que la que de por
sí entraña la condición perspectival de nuestro acceso a la realidad o, alternativamente, el 
carácter aspectual de la realidad. Consideremos tan sólo los contenidos. Para n aspectos de la
realidad, y fijándonos únicamente en la posibilidad de tener en cuenta o no tener en cuenta 
cada uno de esos aspectos, tendríamos 2n diferentes perspectivas posibles, y 2 elevado a 2n dife-
rentes perspectivas reflexivas posibles sobre todas esas perspectivas, y así sucesivamente. No
parece que el perspectivismo obligue a tanto. Tener una perspectiva, un punto de vista, ha de
ser algo más “articulado”.

29 Por supuesto, deberíamos ofrecer criterios de identidad respecto a los puntos de vista. Pe-
ro son entidades complejas y cambiantes. Y tal vez esos criterios no puedan ser completamente
claros y precisos. Con todo, debe tener sentido poder decir cosas como que “nuestro punto de
vista se ha enriquecido/empobrecido de contenido”, o que “nuevas evidencias apoyan/quitan
apoyo a nuestro punto de vista”. Véase de nuevo M. LIZ (ed.) (2013), op. cit.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 171

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



172 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

nes que estaban presentes en el conflicto entre 8 y 9. Además, si introducimos
ahora puntos de vista sobre otros puntos de vista, si reiteramos la adopción de
perspectivas, es muy plausible pensar que vayan apareciendo nuevas eviden-
cias o razones que permitan revisar 8 o 9.

Nada impide que, para puntos de vista V1 y V2, inicialmente diferentes
respecto a si p o si ¬p, y para puntos de vista V3, y V4, inicialmente diferen-
tes respecto a los contenidos de V1 y V2, puedan existir ciertos tiempos tk y tl
tales que

16. tanto V1 como V2 tengan en tk el mismo contenido (por ejemplo p; o ¬p;
u otro contenido r); y que

17. tanto V3 como V4 tengan en tl el mismo contenido (por ejemplo, que
tanto V1 como V2 tienen el mismo contenido p; o que ambos tienen el
mismo contenido ¬p; o que ambos tienen otro contenido r).

El tiempo tk sería el tiempo de una convergencia de los puntos de vista V1
y V2. Y el tiempo tl (que por lo demás, podría ser el mismo tk) sería el tiempo
de una convergencia de los puntos de vista reflexivos V3 y V4 sobre los ante-
riores puntos de vista V1 y V2.

¿Qué significa todo esto? No significa que deban existir esos tiempos tk y tl
para cualquier discrepancia acerca de ciertos contenidos, o acerca de los con-
tenidos de otros puntos de vista. Ni mucho menos que deba existir una teoría
ideal putnamiana o peirceana (o sellarsiana), capaz de definir materialmente
toda verdad. Pero aún así, hay otras consecuencias sumamente importantes.
Cuando la verdad relativa se proyecta sobre el tiempo, se aclara la niebla del
relativismo. La tesis de que la verdad relativa necesariamente sea el “estado
epistémico terminal” es una tesis que no se sigue de que nuestro acceso a la 
realidad dependa siempre de una perspectiva. Es una tesis que olvida la natu-
raleza temporal de los puntos de vista. Y curiosamente, es una tesis que los
propios pirrónicos calificarían de profundamente “dogmática”30.

En muchos casos sí existe convergencia de contenidos en puntos de vista
inicialmente contrapuestos. Éste es un hecho que da confianza epistémica. Y
la única forma de llegar a tal convergencia es esforzarse en llegar a ella. Bajo

30 La tesis de Protágoras, que todo es relativo, sintetizaría tal dogmatismo. De todas formas,
tal vez al conocimiento le ocurra como a los postres, o como a nuestras maneras de vestir. No
hay un postre ideal, ni una manera ideal de vestir. Pero sí hay postres y maneras de vestir me-
jores y peores. Igual que hay obras de arte mejores y peores. Y en muchos casos, el relativismo
apenas puede encontrar margen de maniobra. Lo que no se puede es afirmar (dogmáticamente)
que la diferencia entre “conocer” y “no conocer” siempre es y siempre será inevitablemente, me-
ramente, una cuestión relativa.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 172

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



173ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

una dimensión temporal, la verdad relativa debe promover el “seguir investi-
gando”31.

Respecto a los problemas conceptuales del relativismo, más arriba señala-
dos, la situación también cambia por completo. ¿Qué problema hay en que
desde mis puntos de vista, repetidamente, insistentemente, parezca que existen
otros puntos de vista? Realmente, ¿qué más se podría pedir para estar autori-
zado a afirmar que realmente existen otros puntos de vista? Y, ¿qué más se po-
dría esperar si nuestro acceso a la realidad, incluyendo la realidad de los otros
puntos de vista, depende siempre de una perspectiva. Por otro lado, el que só-
lo pueda identificar y conocer mis propios puntos de vista adoptando ciertos
puntos de vista reflexivos se convierte en una descripción bastante adecuada
de mi auto-conocimiento. Los problemas conceptuales sólo surgen cuando se
olvida la dimensión temporal de estos movimientos reflexivos. Pero nada nos
obliga a mantener, en ningún momento, en ningún estado epistémico particu-
lar, todos los posibles niveles de reflexión.

3.3. Verdad como fidelidad al propio punto de vista

Vayamos a nuestra tercera pregunta. Como ya dijimos, debe distinguirse
entre:

1. Simular, o fingir, que se tienen puntos de vista, en general, cualquier
punto de vista, y

2. Simular un cierto punto de vista, tener un cierto punto de vista de ma-
nera tan sólo simulada, fingida.

Tiene razón Ortega: simular o fingir que se tienen puntos de vista, en ge-
neral, sin realmente tenerlos, es algo que no puede hacerse. Sin embargo, sí se
puede simular un cierto punto de vista particular. Se hace adoptando el punto

31 Nada de lo anterior presupone, sin embargo, una dimensión temporal “externa a los pun-
tos de vista” (un tiempo en sí mismo, con una objetividad situada más allá de todo punto de vis-
ta), aunque tal dimensión temporal sí deba ser algo “externo a los sujetos que adopten esos
puntos de vista” (un tiempo meramente subjetivo sería completamente arbitrario). Atribuir tem-
poralidad es adoptar puntos de vista con contenidos temporales. Respecto a la noción de un
“tiempo en sí mismo” tendríamos que hacer frente a los mismos problemas que afectan a la no-
ción de “realidad en sí misma”, y como veremos dentro de un momento, serían los mismos pro-
blemas que afectan a la noción de “circunstancias en las que se adopta un punto de vista”. Sobre
la importante distinción entre “interno/externo a un punto de vista” y “interno/externo al sujeto
que adopta tal punto de vista”, y su aplicación crucial a diversos problemas filosóficos, véase M.
LIZ (ed.) (2013), op. cit., pp. 111-151.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 173

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



174 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

de vista de la simulación, del “fingimiento”. Y esto es adoptar un punto de vis-
ta simulado.

Es tentador conectar el rechazo de Ortega a la posibilidad de “fingir” que se tie-
nen en general puntos de vista con el tema crucial en filosofía de la mente acerca
de si cabría o no distinguir entre una simulación completa de la mente y que 
“realmente exista” o se “duplique” una mente. Pero también es aventurado sugerir
conexiones demasiado estrechas. Con todo, puede haber un extremo en el que de
igual forma a como “fingir” que se adoptan puntos de vista, en general, es ya adop-
tar un punto de vista, “fingir” que se tiene mente, en general, sería ya tenerla32.

¿Implica el perspectivismo de Ortega una concepción no “sustancialista” de
la mente, del propio yo? ¿Hay en Ortega un cierto tipo, podríamos decir, 
de existencialismo latente aplicado a los sujetos titulares de las perspectivas?
Debemos dejar abierta esta interesante posibilidad.

Centremos nuestra atención en la necesidad de distinguir puntos de vista
auténticos, que mantienen una conexión adecuada con la realidad, aunque sea
a través de la ilusión o la imaginación, o del deseo, de puntos de vista simula-
dos que pierden esa conexión. Para Ortega, ser fieles a la propia perspectiva
es seguir la pista de los primeros. Y no ser fieles a la propia perspectiva, es
adoptar los segundos.

Aunque una determinada perspectiva sea sólo el producto de nuestra ilu-
sión, o imaginación, o deseo, es distinto “asumir” dicha perspectiva que “fin-
girla”. El fingirla, meramente simularla, nos aparta de la realidad, perdemos
conexión con lo que permitiría desarrollar plenamente nuestras potencialida-
des. Si la perspectiva es lo que nos conecta con la realidad, hay que tomarla en
serio. Hay que comprometerse con ella. Y esto sería así a pesar de que pueda
tratarse de una perspectiva imaginada o soñada. Debemos comprometernos
también con nuestros sueños. Debemos ser fieles a ellos33.

32 Esto es justamente lo defendido por Dennett (y lo que Türing también sugería). Daniel Den-
nett ha sido también uno de los representantes actuales más combativos del perspectivismo, prin-
cipalmente en el campo de la filosofía de la mente y de las ciencias cognitivas. Una de sus tesis
características es que llega un punto en el que carece de sentido diferenciar entre un “parece co-
mo si p” y un “realmente p”, por ejemplo cuando p es “x tiene mente”. Véase de D. DENNETT, The
Intentional Stance (Cambridge: MIT Press, 1987; trad. cast.: La actitud intencional. Barcelona: Ge-
disa, 1992) y Consciousness Explained (Boston: Little Brown, 1991; trad. cast.: La conciencia expli-
cada. Barcelona: Paidós, 1995). En las últimas décadas, John SEARLE ha defendido posiciones
totalmente contrarias a Dennett (contrarias al enfoque abierto por Türing, contrarias en gene-
ral a todo el computacionalismo). Véase, por ejemplo, “Minds, Brains and Programs”, The Be-
havioral and Brain Sciences, 3 (1980), pp. 417-424 y Minds, Brains and Science. Cambridge: Harvard
University Press, 1984.

33 “(…) el hombre para vivir tiene que pensar, gústele o no. Si piensa mal, esto es, sin ínti-
ma veracidad, vive mal, en pura angustia, problema y desazón. Si piensa bien encaja en sí mis-

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 174

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



175ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Ahora bien, ¿cómo identificar la fidelidad a un punto de vista? Creo que
aquí volvemos a enfrentarnos a algo que no es tanto una respuesta como un
“responder”. Pues la fidelidad se descubre en nuestras vidas, en nuestras ac-
ciones. La fidelidad al propio punto de vista no es tampoco un estado sino un
proceso: el proceso que consiste en “ser fieles”34.

La idea de que los puntos de vista sean entidades temporales, y que su des-
cripción incorpore siempre un índice temporal, sintoniza perfectamente con
esta manera de entender la fidelidad al propio punto de vista. Si los puntos de
vista se extienden en el tiempo, la fidelidad a ellos también ha de extenderse en
el tiempo. Dicho de manera sintética, carece de sentido afirmar la fidelidad
puntual (digamos, en lo que dura un instante) a algo.

3.4. Por fin, la circunstancia

¿Qué hay de las circunstancias? El texto de Ortega que estamos exami-
nando no es tan explícito en este punto. En general, en toda su obra, Ortega
da mucho peso a las circunstancias. La circunstancia parece ser un fundamento
último.

Como ya vimos, en uno de los fragmentos anteriores podía, por ejemplo, 
leerse:

la realidad no puede ser mirada sino desde el punto de vista que cada cual ocu-
pa, fatalmente, en el universo. Aquélla y éste son correlativos, y como no se
puede inventar la realidad, tampoco puede fingirse el punto de vista35.

La circunstancia parece ser aquí el “fundamento último de la perspectiva”,
un fundamento determinante que sobrepasa nuestros poderes para decidir y
actuar. Sin embargo, es claro que también abundan en Ortega indicaciones en
sentido opuesto.

mo –y eso, encajar en sí mismo, es la definición de la felicidad”, VI, 439. Este texto, y otros si-
milares, se encuentran en “La verdad como coincidencia del hombre consigo mismo”.

34 Uno de los pocos análisis filosóficos expresamente dirigidos a la noción de puntos de vis-
ta, el de John MOLINE, “On Points of View”, American Philosophical Quarterly, 5 (1968), consi-
deraba que todo punto de vista debía tener una caracterización en términos de disposiciones
a la conducta. Lo que distingue la perspectiva del ladrón de bancos, al planear un robo, de la
perspectiva del encargado de la seguridad del banco, que imaginativamente recrea en su men-
te posibles atracos, son en último término ciertos conjuntos de diferentes disposiciones a la
conducta. La “fidelidad al propio punto de vista” tendría, pues, que poder proyectarse en
nuestra conducta.

35 II, 163.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 175

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



176 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Un breve fragmento que condensa esta segunda orientación es el siguiente:

“yo soy yo y mi circunstancia, y si no la salvo a ella no me salvo yo” 36.

Ésta es una de las frases más popularizadas de Ortega. Pero la idea que en
ella se expresa aún esconde sorpresas. Las circunstancias no son nunca algo
dado. Requieren interpretación y perspectiva. Nosotros damos sentido a las
circunstancias, un sentido u otro. Y sólo haciéndonos cargo de las circunstan-
cias, podemos “salvarnos” a nosotros mismos.

Sin duda, hay aquí una importante tensión. Ha sido señalada muchas veces.
Pero creo que hay una forma “relativamente sencilla” de aliviarla. La tensión
puede aliviarse pensando las circunstancias como una parte de esa realidad a
la que siempre accedemos a través de perspectivas. La circunstancia es sim-
plemente nuestra “realidad más próxima”, donde la proximidad se mide a 
través de nuestra perspectiva. La circunstancia es la realidad que nos es epis-
témica y agentivamente más cercana.

Podemos asumir nuestra circunstancia o negarla. Y podemos ser fieles a
nuestras perspectivas o meramente simular tenerlas. La clase de respuesta que
dábamos a la primera pregunta acerca de la realidad en sí misma, acerca de la
existencia de una realidad más allá de nuestras perspectivas, puede ser repetida
aquí. Y debe ser repetida. Los compromisos con nuestra circunstancia han de
resolverse día a día.

4. Conclusiones

El perspectivismo no es una filosofía “blanda”. No es simplemente una re-
flexión antropológica o cultural. El perspectivismo puede ser una posición fi-
losófica sustantiva.

En la actualidad, el perspectivismo ha reaparecido con fuerza en diversos
campos filosóficos: filosofía de la mente, filosofía del lenguaje, filosofía de la
ciencia, epistemología, ética, metafísica, etc. Pero hay varias cuestiones de fon-
do, todas ellas cruciales, a la hora de formular de manera adecuada la posición
perspectivista. Cuestiones acerca de cómo entender la propia realidad, cómo
entender la verdad relativa, cómo entender que debamos ser consecuentes con
nuestras perspectivas, y cómo entender el peso de las circunstancias desde las
que adoptamos una perspectiva u otra. Si se toman en serio las conexiones en-
tre las perspectivas y el tiempo, esas cuestiones pueden tener un tipo de res-
puesta apropiada. Y Ortega es un autor clave respecto a cuál puede ser ese tipo
de respuesta.

36 Pertenece a Meditaciones del Quijote, I, 757.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 176

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



177ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Una importante característica de la filosofía, algo sumamente peculiar de su
“carácter”, de su manera de ser, es que muchas de las preguntas que se plan-
tea, especialmente las más generales y radicales, no reclaman tanto respuestas
determinadas, una u otra respuesta en particular, como que se muestre la po-
sibilidad de llegar a alguna respuesta, con alguna justificación, de una forma
plausible, razonable. Llegar a mostrar esto último es un destacado logro filo-
sófico. Y esto es justamente lo que encontramos en Ortega.

Lo que aprendemos de Ortega es que la respuesta más apropiada a cues-
tiones como las que hemos estado discutiendo consiste en decir que podemos
responderlas. La tesis principal sería que no hay obstáculos filosóficos inamo-
vibles que impidan hacerlo. Es más, que debemos hacerlo. En cada circuns-
tancia. En todo momento. 

Fecha de recepción: 22/02/2016
Fecha de aceptación: 10/10/2016

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

BOGHOSSIAN, P. (2006): Fear of knowledge. Against
relativism and constructivism. Oxford: Oxford
University Press. (Trad. cast.: El miedo al co-
nocimiento. Madrid: Tecnos, 2009).

CARTWRIGHT, N. (1999): The Dappled World: A Study
of the Boundaries of Science. Cambridge:
Cambridge University Press.

CHARRO, F. y COLOMINA J. J. (2014): “Points of View
Beyond Models: Towards a Formal Approach
to Points of View as Access to the World”,
Foundations of Science, 19, 2, pp. 137-151.

DEFEZ I MARTÍN, A. (2002): “Verdad, conocimiento y
realidad en Ortega”. Revista de Estudios Or-
teguianos, 6, pp. 119-32.

DENNET, D. (1987): The Intentional Stance. Cam-
bridge: MIT Press. (Trad. cast.: La actitud in-
tencional. Barcelona: Gedisa, 1992).

— (1991): Consciousness Explained. Boston: Little
Brown. (Trad. cast.: La conciencia explicada.
Barcelona: Paidós, 1995).

FARKAS, K. (2008): The Subject’s Point Of View. Ox-
ford: Oxford University Press.

GARCÍA-CARPINTERO, M. y KÖLBEL, M. (eds.) (2009):
Relative Truth. Oxford: Oxford University
Press.

GÄRDENFORS, P. (2000): Conceptual Spaces: On the
Geometry of Thought. Cambridge: MIT Press.

GIERE, R. (2006): Scientific Perspectivism. Chicago:
University of Chicago Press.

HALES, S. (2006): Relativism and the Foundations of
Philosophy. Cambridge: MIT Press.

HAUTAMÄKI, A. (1983): “The Logic of Viewpoints”,
Studia Logica, 42, 2/3, pp. 187-196.

— (1986): “Points of View and their Logical Analy-
sis”, Acta Philosophica Fennica 41.

— (2015): “Points of view: A conceptual spaces
approach”, [en línea], Foundations of Science,
próxima publicación. [Consulta: febrero,
2015].

LIZ, M. (ed.) (2013): Puntos de vista. Una investi-
gación filosófica. Barcelona: Laertes.

MCGINN, C. (1983): The Subjective View. Secon-
dary Qualities and Indexical Thoughts. Ox-
ford: Clarendon Press.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 177

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



MOLINE, J. (1968): “On Points of View”. American
Philosophical Quarterly, 5, pp. 191-198.

MOORE, A. (1997): Points of View. Oxford: Oxford
University Press.

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras completas,
10 vols. Madrid: Taurus / Fundación José Orte-
ga y Gasset.

PEACOCKE, C. (1992): “Scenarios, Concepts, and Per-
ception”, en T. CRANE (ed.), The Contents of
Experience. Cambridge: Cambridge University
Press, pp. 105-136.

PUTNAM, H. (1981): Reason, Truth, and History.
Cambridge: Cambridge University Press. (Trad.
cast.: Razón, verdad e historia. Madrid: Tec-
nos, 1981).

— (1987): The Many Faces of Realism. La Salle:
Open Court.

RECANATI, F. (2007): Perspectival Thoughts. A Plea
for (Moderate) Relativism. Oxford: Oxford
University Press.

RUSSELL, B. (1914): Our Knowledge of the External
World, as a Field for Scientific Method in Phi-
losophy. Chicago: Open Court.

— (1918): “The relation of sense-data to Phy-
sics”, en Mysticism and Logic, and Other Es-

says. London: George Allen & Unwin, pp. 113-
140.

SEARLE, J. (1980): “Minds, Brains and Programs”,
The Behavioral and Brain Sciences, 3, pp. 417-
424.

— (1984): Minds, Brains and Science. Cambridge:
Harvard University Press.

SEXTO EMPIRICO (2000): Outlines of Scepticism, edi-
ción y traducción crítica inglesa de Julia ANNAS

y Jonathan BARNES. Cambridge: Cambridge
University Press.

SOSA, E. (1991): Knowledge in Perspective.
Cambridge: Cambridge University Press.

— (2009): Reflective Knowledge. Apt Belief and
Reflective Knowledge, vol. II. Oxford: Oxford
University Press.

VÁZQUEZ, M. y LIZ, M. (2011): “Models as Points of
View. The Case of System Dynamics”, Founda-
tions of Science, 16, 4, pp. 383-391.

WILLIAMS, B. (1978): Descartes: The Project of Pure
Enquiry. Harmondsworth: Penguin.

ZALABARDO, J. L. (ed.) (2012): Wittgenstein’s Early
Philosophy. Oxford: Oxford University Press.

178 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 178

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Resumen
En este trabajo se ha querido incluir los aspectos
más destacados que definen las reflexiones de
Ortega acerca de Europa. Considerando sus es-
critos como un todo y partiendo principalmente
de la conferencia De Europa meditatio quaedam,
se han localizado una serie de contenidos que, a
nuestro juicio, construyen el pensamiento de Or-
tega sobre Europa. Así, hemos localizado en pri-
mer término una amplia consideración de la
historia antigua en la concepción orteguiana de
Europa. Igualmente hemos encontrado una cier-
ta teoría “estatalista” en su pensamiento, locali-
zable en prácticamente todas sus reflexiones al
respecto. Un elemento original y constante en
Ortega es el consistente en socializar la figura de
los pueblos y las relaciones entre los mismos,
muestra del planteamiento plenamente filosófico
que el autor emplea en su meditación sobre 
Europa. Independientemente de la riqueza de su
prosa y la brillantez de su pensamiento filosófico,
la relevancia y significación del pensamiento eu-
ropeo de Ortega se encuentra en ser uno de los
primeros pensadores de Europa en el pensa-
miento español. Desde una aproximación a Eu-
ropa como un todo, como una civilización que ha
pervivido a lo largo de un proceso histórico con-
sistente en la aparición y desarrollo de las reali-
dades nacionales y desde la concepción de lo
europeo como potencialidad, Ortega tiene una
idea de Europa, una concepción definida y real-
mente coherente con su pensamiento y con el
conjunto de su fascinante producción intelectual.

Palabras clave
Ortega y Gasset, Europa, Occidente, europeísmo,
romanización, sociedad, nación

Abstract
On the present paper there’s the intention to
expose the main aspects defining Ortega y
Gasset’s thoughts about Europe. Considering his
written works as a whole, concrete contents,
mainly extracted from his conference De Europa
meditation quaedam, have been located
identifying them as the definition of Ortega’s
idea on Europe. Thus, we can find a wide
consideration of Ancien History in the Orteguian
conception of Europe. A certain statist theory has
also been found in almost all of his written works
in the field. An original and constant element in
his thoughts is the one consisting in socializing
the figure of the peoples and the relations
among them, what is a demonstration of the
fully philosophical approach of the author in his
meditations about Europe. Apart from the
wonder of his prose and the brilliant
philosophical thinking, the relevance and
importance of Ortega’s meditations on Europe
reside in being one of the first Spanish thinkers
on Europe and its integration. Considering
Europe as a whole, as a civilization which has
been and survived along a historical process
consisting in the genesis and development of
nations, and approaching Europe as a
potentiality, Ortega does have an idea of Europe,
a conception defined and coherent with his
philosophy and his entire and captivating
intellectual production.

Keywords
Ortega y Gasset, Europe, West, europeanism,
romanization, society, nation

Ortega: retazos de Europa

Miguel de Dompablo Guerrero

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 179

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
De Dompablo Guerrero, M. (2017). Ortega: retazos de Europa. Revista de Estudios 
Orteguianos, (34), 179-216.
https://doi.org/10.63487/reo.301



Introducción

El pensamiento europeo ha dado numerosos y relevantes autores que ex-
ploraron la idea de Europa. En la búsqueda de la superación de un mo-
mento presente, la satisfacción o realización de la potencialidad

europea ha sido habitualmente el estímulo que lleva a la meditación sobre Eu-
ropa, siempre con el fin de encontrar claves que permitan una mejor com-
prensión del proyecto europeo en el objetivo de su realización.

En este contexto, encontramos en Ortega un relato discontinuo, entrelazado
con el resto de sus pensamientos, pero que entendemos puede ser valorado 
no sólo desde la aproximación filosófica propia del pensamiento orteguiano sino,
también, desde la perspectiva de la integración europea.

Para la elaboración de este trabajo se han consultado fundamentalmente las
fuentes primarias, acudiendo de forma directa a las Obras completas1. La biblio-
grafía manejada coincide por tanto exclusivamente con su obra, sin haber sido
consultada ninguna otra obra posterior incluyendo el pensamiento orteguiano
ni como referente principal ni como parte de él. Los pasajes están extraídos
principalmente de la conferencia De Europa meditatio quaedam, habiéndose loca-
lizado partes de interés para lo aquí expuesto también en otros escritos tales
como el “Prólogo a Las épocas de la historia alemana, de Johannes Haller”, Espa-
ña invertebrada, o “Sobre los Estados Unidos”, entre otros.

Se ha prescindido de añadir un contenido explicativo del contexto tempo-
ral del autor al entender que, por la naturaleza de su obra, la temporalidad de
lo expuesto no es elemento definitorio de su pensamiento, o lo que es lo mis-
mo, por una valoración de la extraordinaria “atemporalidad” de sus reflexio-
nes.

La exposición está dividida en ocho partes que tratan de desarrollar sucesi-
vamente diferentes aspectos que a nuestro juicio definen la idea orteguiana de
Europa y que encontramos plenamente incardinados en el pensamiento orte-
guiano como un todo; aspectos tales como la aproximación histórica y social,
junto a otros planteamientos que pueden encajar en la filosofía política, la teo-
ría del Estado, las relaciones internacionales o la propia integración europea.

Por último, la dinámica de trabajo ha pretendido responder a una metodo-
logía analítico-descriptiva, tratando de encontrar el sentido explicativo de las
reflexiones orteguianas al respecto de Europa como objeto analizado. En esa
misma línea de trabajo, se ha querido desarrollar el mencionado orden de ex-

180 Ortega: retazos de Europa

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

1 José ORTEGA Y GASSET, Obras completas, 10 vols. Madrid: Taurus / Fundación José Ortega
y Gasset, 2004-2010. (En adelante se cita el tomo en números romanos y la página en ará-
bigos).

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 180

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



181MIGUEL DE DOMPABLO GUERRERO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

posición de las principales ideas a partir de las cuales trazar la concepción or-
teguiana de Europa.

I. Europa: Un espacio histórico común

La visión europea de Ortega comprende una concepción dual de Europa
como concepto político y social. Por una parte queda concebida como un es-
pacio de naciones que experimentan un desarrollo histórico diferenciado aun-
que paralelo y, por otra parte, se nos presenta como una comunidad
igualmente histórica que dispone de una dimensión unitaria fundamentada en
un pasado común que actuaría como germen de las diferentes naciones que la
componen.

Concibe Ortega a Europa como un espacio común, un espacio que no es
planteado en términos físicos o geográficos sino que coincide con un proceso
histórico y común de desarrollo de los pueblos occidentales o europeos. Se tra-
ta de un espacio histórico resultado de la convivencia entre estos pueblos.

Este espacio histórico existe en relación a una base común que no respondería
tampoco a una realidad geográfica, sino a la realidad cultural representada por
la civilización del mundo antiguo, a partir del cual se desarrollaron los dife-
rentes modos de vida occidentales en una dinámica dual consistente en una
coincidencia tanto de intencionalidades como de similares hechos culturales
surgidos del desarrollo individual de cada uno de esos pueblos:

Lo de menos es que a ese espacio histórico común donde todas las gentes
de Occidente se sentían como en su casa corresponda un espacio físico que la
geografía denomina Europa. El espacio histórico a que aludo se mide por el
radio de efectiva y prolongada convivencia2.

Este basamento o cimientos comunes de los pueblos de Europa, significan la
existencia de una realización europea anterior que no es otra sino Roma y la ex-
tensión de su civilización por el continente; ello determina la existencia de una
homogeneidad europea, o lo que es lo mismo, la existencia de un origen común
o comunidad de origen. El heterogéneo desarrollo de los pueblos europeos, 
demostraría cómo esa dinámica dual homogeneidad-diversidad tendría como 
resultado la generación de una realidad común; es decir, la comunidad de origen
finalmente produciría, tras un desarrollo diverso o heterogéneo de los pueblos
europeos, una comunidad también de destino.

2 De Europa meditatio quaedam, X, 82.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 181

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



182 Ortega: retazos de Europa

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Pues ha acontecido que conforme cada uno iba poco a poco formando su ge-
nio peculiar, entre ellos o sobre ellos se iba creando un repertorio común de
ideas, maneras, entusiasmos. (…) Porque en ellos la homogeneidad no fue aje-
na a la diversidad. Al contrario, cada nuevo principio uniforme fertilizaba la
diversificación3.

En la formación de ese espacio europeo, como espacio histórico común, 
desaparece por completo la concepción geográfica, descansando en su totalidad 
sobre variables culturales que generaron una convivencia entre pueblos, convi-
vencia que sería la realizadora última del espacio europeo. La interacción entre
los pueblos de Europa generó por tanto la creación de ese espacio común.

Roma o la Europa subyacente

Occidente es concebido por Ortega como un espacio histórico asimilado a
Roma, o la civilización antigua, en el que una serie de usos y costumbres fru-
to de la romanización terminan por generar una red social en la que la lengua,
el derecho y el propio poder político de Roma contribuyen a la consolidación
de una realidad social común o sociedad europea.

Esta comunidad cultural forjada desde la romanización, transmitió a los
pueblos occidentales la conciencia de pertenencia a una realidad común. Esta
conciencia, instalada quizá en el subconsciente, desarrollada principalmente en
los primeros momentos de la edad post-romana y alimentada por una especie
de conducta de imitación de lo antiguo por parte de las jóvenes comunidades
medievales, ha perdurado en el tiempo fomentada a su vez por el contacto en-
tre estas sociedades particulares, lo que alimentaba el fondo o poso común 
remanente en todas y cada una de ellas.

En este sentido, el pasado romano como fondo común, no sólo permaneció
en los pueblos occidentales como un poso cultural, sino que además fue ali-
mentado por las relaciones existentes entre esos pueblos europeos. Roma es
por tanto el artífice de un espacio histórico común para los pueblos de Occi-
dente al haber colocado en los pueblos occidentales elementos integradores
que configuraron un espacio europeo al que Ortega concede la categoría de so-
ciedad, como veremos más adelante.

Tan originaria es la realidad romana en relación a Europa, que la propia or-
ganización del Imperio determina en gran medida lo que posteriormente será
el germen de las futuras naciones europeas, teniendo en cuenta que no siem-
pre los límites administrativos de Roma se correspondían con la existencia pre-
via de conjuntos sociales y culturales diferenciados.

3 Idem.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 182

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



183MIGUEL DE DOMPABLO GUERRERO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Este espacio histórico impregnado de usos, en buena parte comunes, fue
creado por el Imperio romano, y la figura geográfica de las naciones luego
emergentes coincide sobremanera con la simple división administrativa de las
Diócesis del Bajo Imperio4.

La desaparición de Roma como poder político aglutinador de los pueblos
europeos, produce un efecto de fragmentación de la uniformidad política del
Imperio. La fragmentación es también cultural, sin que ello signifique ruptura
con lo anterior sino más bien, el inicio de dinámicas de crecimiento o evolu-
ciones paralelas a partir de esa primera capa común sobre la que se asentarán
nuevas capas particulares.

Ese primer nivel, capa o poso común, representa el sustrato sobre el cual se
asentaron posteriormente las sociedades europeas que, precisamente por ello,
por su asentamiento sobre una realidad social primigenia, se han caracteriza-
do desde entonces por un desarrollo dual, paralelo o, por tanto, de conviven-
cia, entre su condición de sociedad europea y su condición de sociedad
particular, con características coincidentes con las de otras sociedades, por un
lado, y características privativas o particulares del grupo social al que definen,
por otro.

La civilización generada por Roma y expandida geográficamente por el
continente, alcanzó tales niveles de desarrollo que, tras su caída, y en los pri-
meros momentos de los pueblos medievales que surgen tras ella, se representa
a la civilización romana como una referencia idealizada de una forma de vida
superior y que, en todo caso, quizá favoreció en la mente medieval una ideali-
zación del mundo antiguo, propiciando el desarrollo de una memoria selectiva
que acabó por identificar en el pasado romano cualidades únicamente positi-
vas, representando a Roma como un compendio de virtudes. Sería éste, en
nuestra opinión, otro factor de permanencia de la cultura clásica en las nuevas
sociedades medievales.

En este sentido, las particulares sociedades medievales no sólo formaban, al
mismo tiempo, parte de una sociedad europea, de forma intrínseca e indisocia-
ble de su propia condición, sino que, además, fomentaron conscientemente su
parte en esa comunidad europea, alimentando así y como consecuencia de ello,
el propio europeísmo de su particular sistema de usos que resultaba, por tan-
to, doblemente europeo.

Por tanto, para las jóvenes sociedades medievales, Europa, representada
por el mundo antiguo, era al mismo tiempo un ser inconsciente y un deber ser fo-
mentado a propósito.

4 X, 84.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 183

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



184 Ortega: retazos de Europa

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Un importante factor a tener en cuenta en ese uso consciente de Roma, ese
deber ser o lo conveniente de la pervivencia de lo romano en el incipiente mun-
do medieval, proviene del hecho de que los propios líderes góticos, que sobre
las ruinas del mundo romano intentaban crear sus propias estructuras de 
poder, encontraron en Roma y sus leyes la única vía posible para el estableci-
miento de una estructura estatal.

Ataúlfo quiso extirpar el nombre de Roma y ser fundador de un Imperio gó-
tico, pero poco a poco fue reconociendo que los godos, bárbaros sin freno, no
tenían poder bastante para crear un Estado sin las leyes de Roma (…)5.

Vemos de esta forma cómo Roma es utilizada como guía o instrumento po-
lítico en la construcción de las nuevas realidades particulares desarrolladas a
partir de la Edad Media.

II. Europa como realidad histórica

Plantea por tanto Ortega a Europa como una entidad existente desde antes
de la consecución de los Estados-Nación que la conforman, que no son más
que meras realizaciones a partir de una realidad ciertamente unitaria en térmi-
nos históricos. 

Es, pues, un estricto error pensar que Europa es una figura utópica que aca-
so en el futuro se logre realizar. No; Europa no es sólo ni tanto futuro como
algo que está ahí ya desde un pasado remoto; más aún, que existe con ante-
rioridad a las naciones hoy tan claramente perfiladas6.

Es precisamente esa unidad la que hace no sólo posible sino necesario asu-
mir la comunidad de origen como medio para lograr un entendimiento del pa-
sado de los pueblos de Occidente y su psicología.

Este planteamiento orteguiano en términos de “pueblos occidentales” res-
ponde a una concepción comunitaria, casi familiar, de los pueblos europeos,
que quedaría explicada en esa comunidad de origen otorgada por la romani-
zación y en la historia medieval como momento histórico en el que se da la 
formación o segregación de los pueblos respecto de esa cultura romana unifi-
cadora.

5 Francesco CALASSO, “Storia e sistema delle fonti del diritto comune, I”, en Yolanda 
GÓMEZ y Javier ALVARADO, Enseñar la idea de Europa. Madrid: UNED, 2004, pp. 42-43.

6 De Europa meditatio quaedam, X, 84.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 184

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



185MIGUEL DE DOMPABLO GUERRERO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

La existencia de ese fondo común europeo es lo que permite el mero plan-
teamiento de Europa. Este planteamiento se haría más intenso, o se recurriría
a él, en aquellos momentos del desarrollo histórico de las naciones en los que
la dimensión europea de los pueblos cobra un mayor protagonismo sobre su di-
mensión nacional, las dos dimensiones entre las que los pueblos europeos fluc-
tuarían irremediablemente, en virtud de la fortaleza y vigencia del poso común.

El desarrollo de los primigenios pueblos occidentales respondería por tan-
to a una dinámica dual en la que esa comunidad europea se solaparía de forma
constante con las particularidades de cada uno de los pueblos, desarrollados a
partir del unitarismo cultural de la civilización antigua patente en todos ellos.
En esta dinámica dual que supone el desarrollo paralelo de ambas facetas, la
común y la particular, la evolución de los pueblos según sus propios usos ha
predominado en su camino hacia la constitución de las sociedades nacionales.
Sin embargo ello no ha sido óbice para que, a lo largo de ese proceso históri-
co, la comunidad europea o fondo común haya continuado a hacerse notoria,
manifestándose vivamente como los genes de un antepasado.

Un momento determinante en la evolución particular de cada pueblo es el
representado por la Edad Media, que favoreció la percepción del mundo anti-
guo como una referencia positiva de civilización, lo que contribuyó a consoli-
dar lo que de común quedaba en el subconsciente colectivo de los pueblos de
Occidente. En estos términos explica Ortega la pervivencia de un fondo co-
mún europeo que pondría de manifiesto la existencia de Europa como realidad
histórica.

Ortega explica el proceso de asimilación del mundo antiguo por parte de los
medievales pueblos occidentales, en términos de edad biológica de los mismos.
La condición o actitud pueril, en relación a su estado de desarrollo como pue-
blos, propició una asimilación natural y positiva del mundo antiguo, percibido
como el mundo “europeo” de un pueblo adulto, que encarnaba a una civiliza-
ción progenitora. Sea por la efectiva juventud de los pueblos germánicos que
ocuparon físicamente la geografía europea, o por la incertidumbre en la que los
pueblos romanizados quedaron tras la caída de Roma, los pueblos occidenta-
les fueron plenamente conscientes de su pertenencia a un Occidente que les
transmitía una civilización completamente desarrollada.

Esta dualidad entre su propio estado de evolución como pueblos y la asi-
milación, tan consciente como espontánea, de la civilización que les precedía,
marcó el desarrollo de los pueblos medievales que, si bien ya habían comenza-
do sus particulares andaduras como tales, adoptaban o procuraban adoptar los
usos antiguos, en una emulación pueril del Occidente romano del que se sen-
tían parte.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 185

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



186 Ortega: retazos de Europa

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Por una parte vivían, tanto el señor feudal como el labriego en su terruño, en
su gleba de angostísimo horizonte. (…) Por otra parte se sentían pertenecien-
do a un enorme espacio histórico que era todo el Occidente, del cual les llega-
ban muchos principios, normas, técnicas, saberes, fábulas, imágenes, en suma,
el organismo residual de la civilización romana7.

Así, se generó lo que Ortega denomina una doble vida de los pueblos occi-
dentales, que, en su evolución medieval, supuso el mantenimiento de ese poso
común europeo como realidad vigente también en los nuevos pueblos en for-
mación. La conciencia de Europa estaba servida.

En opinión de Ortega, es aquí donde empezaría esa doble dinámica entre la
dimensión europea y la dimensión nacional, que duraría hasta nuestros días
como expresión de las diferentes evoluciones de los pueblos occidentales a par-
tir de la unidad de vida colectiva europea. Esta dinámica dual en la formación de
las naciones europeas a partir de los pueblos medievales, ha manifestado, a lo
largo de la historia, la absoluta vigencia de Europa como realidad unitaria.

La convivencia entre la dimensión europea y la dimensión particular de los
pueblos de Europa, da como resultado periodos en los que los pueblos se mi-
ran a sí mismos, obviando relativamente su dimensión europea, intercalados
con otros periodos en los que la visión unitaria de Europa adquiere un mayor
protagonismo. Estos periodos de consideración de lo común, de lo europeo,
frente a lo particular, son los que se podrían denominar como periodos de eu-
ropeísmo, en contraposición con los nacionalismos.

Vemos cómo, de esta forma, Ortega concede a los pueblos de Europa una do-
ble personalidad que va de lo particular, que sería el conjunto de características
que un pueblo concreto ha desarrollado a partir del poso cultural común, a su
personalidad europea propiamente dicha, que representaría unas cualidades
que, siendo nacionales, están compartidas con el resto de pueblos de Europa.

Esta dualidad tendría un carácter pendular, es decir, aun cuando las dos di-
mensiones culturales de los pueblos, entendidos estos como sociedades, la par-
ticular y la europea, coexistiesen, la relación entre ellas sería de carácter
pendular, lo que significa que habría periodos en los que el particularismo pre-
dominaría sobre las cualidades europeas, entendidas como cualidades comunes,
alternándose con periodos en los que, sin perder los usos particulares diferen-
ciadores de ese pueblo, la sociedad europea cobraría un mayor protagonismo:

si contemplamos sinópticamente todo el pasado occidental advertimos que
aparece en él un ritmo en el predominio que una de esas dos dimensiones lo-

7 X, 85.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 186

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



187MIGUEL DE DOMPABLO GUERRERO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

gra sobre la otra. Ha habido siglos en que la sociedad europea predominaba la
vida particular de cada pueblo, a que han seguido otros en que la peculiaridad
nacional sobresalía en cada pueblo8.

En este sentido Ortega destaca dos periodos de la historia europea en los
que la sociedad europea se hace manifiesta por encima de las sociedades par-
ticulares y que serían por tanto dos momentos históricos que evidencian la
existencia de una realidad histórica europea, se trata de la Europa carolingia,
durante el siglo IX, y la Europa de la Ilustración, durante el siglo XVIII.

Todo ello parte de la concepción de los pueblos europeos como sociedades,
al entender Ortega la existencia de unos usos comunes a todas las sociedades
de Europa. La existencia no sólo de unos usos y costumbres comunes, sino
también de una opinión pública europea, un derecho europeo, o un poder pú-
blico europeo, que pondrían de manifiesto la existencia de una sociedad euro-
pea, de la que nos ocuparemos más adelante.

Es por tanto Europa no sólo un conjunto de sociedades nacionales o particu-
lares, sino una sociedad unitaria en sí misma, y en ella la interacción de los dife-
rentes pueblos occidentales contribuiría a la realización de Europa o a su
conservación como realidad social en el continente. Así, pone de manifiesto có-
mo la comunicación entre los pueblos occidentales se mantiene a lo largo de la
historia, aún después de la desaparición del Imperio romano, y lo hace de una
manera que evidencia la existencia de una comunidad. Esta pervivencia más allá
de la romanización evidenciaría hasta qué punto la europeización de los pue-
blos entendida como la realización de una comunidad, fue un hecho, y 
Europa por tanto, una realidad histórica constatada y vigente.

III. El Estado europeo

La vigencia de fuerzas sociales y culturales, además de otras estructuras po-
líticas y económicas, de carácter íntegramente europeo, común, o comunitario,
explican la existencia de lo que Ortega denomina Estado europeo. Este Esta-
do europeo queda explicado en base a dos conceptos principales que se en-
cuentran directamente relacionados: la sociedad europea y la opinión pública
europea.

Considera Ortega la existencia de una opinión pública europea que justifi-
caría en último término el funcionamiento de un Estado europeo en términos
de poder. La teoría descansa sobre la concepción de Europa como sociedad,
con la existencia de una sociedad europea que no sería la suma de las socieda-

8 X, 82.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 187

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



188 Ortega: retazos de Europa

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

des nacionales sino un cuerpo unitario en sí mismo que, como hemos visto, se
remonta a la propia formación de lo que hemos llamado comunidad europea.

En la sociedad, el individuo aparece como el objeto directo de la presión so-
cial que el sistema de usos que toda sociedad es en sí misma, ejerce sobre él. Es
decir, es el receptor de esa presión social, ya que esos usos en los que la socie-
dad consiste, recaen directamente sobre él, que se ve afectado por ellos. Por
tanto, el individuo es, en último término, entendido como un instrumento del
poder público, ocupando una posición central en la teoría estatista de Ortega,
al quedar considerado como un interventor de la opinión pública.

La opinión pública europea justifica así la existencia de un Estado europeo,
ya que allí donde existe una opinión pública existe consecuentemente un po-
der público, pues la opinión pública tiene la capacidad o el poder de influir y
coartar al individuo. Así, en virtud del proceso histórico europeo y de la co-
munidad europea como sustrato del espacio nacional constructor de la con-
ciencia europea, podemos afirmar que ha existido siempre una opinión pública
de dimensión occidental, lo que equivale a decir que ha existido siempre un po-
der público europeo.

En este sentido, que es el auténtico y rigoroso, una cierta forma de Estado europeo
ha existido siempre y no hay pueblo que no haya sentido su presión, a veces te-
rrible9.

Desde esta perspectiva, el individuo sería a la sociedad lo que las sociedades
nacionales a la sociedad comunitaria o sociedad europea. Es decir, la sociedad
europea, forjadora de una opinión pública del mismo orden, ejercería una pre-
sión sobre cada una de las sociedades nacionales, de forma que estaría existien-
do, de facto, una capacidad de influencia, un poder público europeo que se
extendería sobre las sociedades nacionales.

Esta realidad de la sociedad europea lleva así a la constatación de una opi-
nión pública europea que demuestra la existencia y acción efectiva de un po-
der público o Estado europeo.

La sociedad europea

El concepto de sociedad europea en Ortega parte, como hemos visto, del
hecho de la convivencia, prolongada en el tiempo, de los diferentes pueblos eu-
ropeos, siendo esta convivencia la que ha configurado ese espacio histórico 
europeo. La definición de sociedad es por tanto “la convivencia de hombres 

9 X, 116.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 188

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



189MIGUEL DE DOMPABLO GUERRERO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

bajo un determinado sistema de usos”, entendiendo por usos sociales, los alu-
didos conceptos de derecho, opinión pública y poder público. 

(…) los pueblos europeos son desde hace mucho tiempo una sociedad, una co-
lectividad en el mismo sentido que tienen estas palabras aplicadas a cada una de
las naciones que integran aquélla. Esa sociedad manifiesta todos los atributos 
de tal: hay costumbres europeas, usos europeos, opinión pública europea, dere-
cho europeo, poder público europeo10.

Desde esta concepción se hace evidente que Europa existe como sociedad,
y no sólo eso, sino que lo hace desde antes incluso que la configuración de las
posteriores naciones europeas. Anterior por tanto a las naciones, la sociedad
europea se diferenciaría de ellas en la disposición de un menor número de usos
o factores de socialización que las referidas sociedades nacionales, caracteriza-
das por la práctica de un mayor número de usos o, por decirlo de otro modo,
por un sistema de usos más denso, que integra un mayor número de lados de la
vida, empleando la expresión orteguiana.

En este sentido, Ortega nos plantea cómo desde la creación de ese espacio
europeo que compartía una serie de usos, éste se ha caracterizado por dispo-
ner de dos dimensiones paralelas en dos espacios sociales diferenciados por su
alcance y por su densidad como sociedad: la sociedad europea, común a la to-
talidad del espacio histórico europeo, y unas sociedades de ámbito más redu-
cido, precursoras de las sociedades nacionales, desarrolladas a partir de esa
uniformidad u homogeneidad de usos del espacio europeo, y caracterizadas
por una mayor intensidad social, o un mayor número de usos compartidos:

el hombre europeo ha vivido siempre, a la vez, en dos espacios históricos, en
dos sociedades, una menos densa, pero más amplia, Europa; otra más densa,
pero territorialmente más reducida, el área de cada nación o de las angostas
comarcas y regiones que precedieron, como formas peculiares de sociedad, a
las actuales grandes naciones11.

Entendida esta dualidad característica de lo europeo, entre la realidad eu-
ropea propiamente dicha, y las realidades nacionales de ella resultantes, nos
plantea Ortega cómo ello no implica necesariamente una convivencia entre las
naciones europeas sino que, lo que la existencia de la sociedad europea supo-
ne, es una convivencia de los individuos que viven en los límites del espacio 
europeo. Esta convivencia es por tanto anterior a las convivencias nacionales,

10 X, 83.
11 X, 84.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 189

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



190 Ortega: retazos de Europa

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

existía ya antes de la formación de estas últimas. De esta forma, la sociedad 
europea no consiste en la convivencia de las naciones europeas ya que las na-
ciones no conviven, sino que conviven los individuos que las componen.

Así, lo que diferencia a las sociedades nacionales respecto a la sociedad 
europea es que en esta última la convivencia es “más tenue, menos densa y
completa. En cambio fue previa y es más permanente. No ha llegado nunca a
condensarse en la forma superlativa de sociedad que llamamos Estado, pero
actuó siempre, sin pausa, aunque con mudable vigor, en otras formas caracte-
rísticas de una «vida colectiva» como son las vigencias intelectuales, estéticas,
religiosas, morales, económicas, técnicas. Si extirpamos a cualquiera de aque-
llas naciones los ingredientes específicamente europeos que las integran les ha-
bremos quitado las dos terceras partes de sus vísceras”12.

La dualidad social de las naciones europeas marca por tanto a Europa y el es-
pacio histórico que representa, poniendo de manifiesto en qué medida el factor
primario de desarrollo europeo es la plena existencia de una sociedad europea en
sí misma, como dimensión independiente de cualquier otra realidad adyacente o
sobrestante a ella. El concepto de sociedad europea como realidad unitaria o co-
munitaria, es esencial en el pensamiento europeísta de Ortega, que desarrolló en
torno a esta societas europaea su propia visión del europeísmo como movimiento
integrador de las naciones de Europa.

La consistencia de esta sociedad es tal que aun considerando a las socieda-
des de Europa en su dimensión estrictamente nacional, determina las diferen-
tes andaduras y la evolución de los acontecimientos nacionales así como el
modo en que estos repercuten en el resto de Europa. Esta comunidad de ori-
gen que afecta a todas las naciones europeas con la extensión de esa red social
de carecer primario, hace que las naciones europeas se vean inevitablemente
afectadas o determinadas, en su propio proceso histórico, por esa realidad so-
cial de ámbito superior de la que forman parte.

Vemos así cómo el hecho social europeo se pone de manifiesto tanto si lo
abordamos desde el plano europeo o común, desde una visión de conjunto, co-
mo si intentamos explicarlo desde una perspectiva nacional. En este aspecto,
Ortega encuentra con gran facilidad, y nos lo muestra con una claridad aún
mayor, el modo en que tanto Europa como las pluralidades nacionales que alo-
ja, se ven determinadas por una misma dinámica que las interrelaciona inexo-
rablemente.

Se trata por tanto de una dinámica evolutiva de doble sentido. Por una par-
te, la unidad inicial o comunidad de origen fomenta la aparición de particularis-
mos, lo que es una consecuencia de la natural búsqueda del perfeccionamiento

12 “Prólogo a Las épocas de la historia alemana, de Johannes Haller”, VI, 38.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 190

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



191MIGUEL DE DOMPABLO GUERRERO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

de esa sociedad originaria común por parte de cada uno de los grupos que la con-
forman. Por otra parte, la búsqueda de una personalidad propia y diferencial que
trata de sublimar la base originaria, tiene el efecto de incidir en la esencia de la
comunidad de origen, que determina la evolución particular. Es decir, el unita-
rismo inicial propicia la aparición de grupos diferenciados o particularismos pe-
ro estos a su vez, al imitar con denuedo las esencias originales e influir
directamente en el resto de grupos, alimentan el unitarismo prevaleciente.

La sociedad europea de Ortega no excluye por tanto lo nacional sino que lo
incluye, las dimensiones nacionales y europeas conviven en una dinámica de in-
fluencia mutua. De este modo, finalmente, la europeidad o comunidad subya-
cente se ve determinada por el estado de evolución de las unidades particulares:

Pero todos estos fenómenos sociales [los que definen a la sociedad europea] se
dan en la forma adecuada al estado de evolución en que se encuentra la socie-
dad europea, que no es, claro está, tan avanzado como el de sus miembros
componentes, las naciones”13.

Esta red de convivencias que es la sociedad en Ortega, determinaría el modo
en que las diferentes sociedades particulares están relacionadas entre sí, cons-
truyendo sociedad europea, contribuyendo a alimentar a la sociedad primaria
desde su propio nivel o dimensión nacional y sin la necesidad de tener siquiera
una mera conciencia de formar parte de una red de ámbito superior, cuánto me-
nos de estar participando en su perpetuación, mantenimiento o vigencia.

La exposición que Ortega hace del propio concepto de sociedad europea 
resulta de enorme utilidad para entender el proceso histórico del continente
desde la forja misma de esa red de convivencias de dimensión occidental. Ex-
trapolado al momento presente, su pensamiento al respecto es de gran utilidad
para entender las dinámicas que interactúan en la integración europea, en re-
lación a la importancia de la opinión pública como poder público que ejerce su
influencia al margen del poder estatal de las naciones14.

Su concepción de Europa desde la dimensión del individuo, coincide con la
actual visión comunitaria de fomento de una sociedad europea que, como ve-
mos, y desde el pensamiento orteguiano, se correspondería con la sociedad 
europea o Europa, de modo que, en este caso, lo que tendría lugar es la con-
secución de un sistema de usos que aumenta su densidad respecto a periodos

13 De Europa meditatio quaedam, X, 83.
14 Ello no comporta que encontremos en Ortega desconsideración alguna hacia el poder de

los Estados ni hacia la dimensión nacional de los pueblos, en relación a la figura de la Nación
como una realidad que encontramos ampliamente considerada en su pensamiento.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 191

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



192 Ortega: retazos de Europa

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

de la historia en los que los particularismos actuaron en detrimento del mallado
de la red social común o europea. 

La opinión pública europea

El hecho social europeo nos lleva al concepto de opinión pública europea
sobre el que Ortega reflexiona en su búsqueda del Estado europeo, o poder
público de dimensión comunitaria.

La opinión pública se nos presenta como un elemento esencial para la cons-
titución del poder público, entendido este como un poder contrapuesto al poder
privado o particular; de esta forma, la existencia de una opinión pública se con-
vierte en un requisito indispensable para evitar las situaciones de abuso por par-
te de grupos minoritarios que imponen su poder particular para la consecución
de sus intereses, igualmente particulares. Es por tanto en la ausencia de opinión
pública cuando la lucha entre grupos de opinión por imponer sus intereses pri-
vados puede desembocar en situaciones de conflicto o enfrentamiento que, al
acontecer en el seno de una sociedad, se manifiesta en forma de confrontación
civil, sea esta una confrontación armada o un enfrentamiento soterrado.

Pero, ¿en qué modo la opinión pública se convierte en un poder público de
facto? Para entenderlo Ortega acude a su teoría sociológica en la que encon-
tramos de nuevo al individuo como elemento central de la sociedad. Su papel
es fundamental en la consecución de los poderes públicos ya que es a partir 
del individuo cuando se genera el sistema de usos que ejerce su presión sobre
el resto de individuos que la componen, de tal modo que adquiere una capaci-
dad de coacción o poder público.

De esta forma, la opinión pública como suma de las opiniones, pareceres y
juicios de los individuos que componen la sociedad, actúa sobre el individuo
con autoridad, configurando un poder público real. El Estado aparece así co-
mo el conjunto de instrumentos que la opinión pública ha dispuesto para en-
cauzar su poder o capacidad de coacción de su poder público.

(…) este poder público, servido por órganos ejecutivos, que se suelen llamar Es-
tado, no es sino la intervención activa, enérgica, incluso corporalmente enér-
gica de la “opinión pública”. Si no hubiese opinión pública no habría poder
público y, menos aún, Estado15.

Extrapolando todo esto a un ámbito superior europeo, y considerando la
existencia de una sociedad europea compuesta en primer orden por los pueblos

15 X, 115.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 192

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



193MIGUEL DE DOMPABLO GUERRERO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

europeos, partimos de la existencia y vigencia de una opinión pública común
para la conclusión del poder público europeo como la capacidad última de la
sociedad europea de determinar las acciones de los miembros o pueblos que 
la componen.

La convivencia de todos los pueblos occidentales ha configurado una socie-
dad europea que, como tal, ha generado su propia opinión pública, y ha actuado
ejerciendo su poder de coacción sobre todas las unidades o particularidades in-
cluidas en ella. Esta capacidad de la sociedad europea como conjunto de incidir
en los demás es lo que determina el poder público europeo, necesario para con-
trarrestar o anular la acción de los intereses particulares que, en ausencia de ese
poder actuarían, con efectos de choque, en el conjunto de la sociedad europea.

En este sentido destaca Ortega cómo las guerras que durante siglos tuvie-
ron lugar en el continente responden al esquema de la confrontación de inte-
reses privados sin que supusieran un enfrentamiento real entre naciones sino
más bien un conflicto entre dinastías. Este hecho, y en consonancia con lo ex-
puesto anteriormente, pondría de manifiesto cómo la opinión pública europea
ha atravesado etapas de mayor solidez, intercaladas con periodos en los que la
escasa socialización o convivencia propiciaron una preponderancia de la di-
mensión particular sobre la dimensión europea, produciendo un descenso de
opinión pública europea que tiene como efecto directo la aparición de intere-
ses particulares que se ven satisfechos por la acción de poderes privados.

De ahí la importancia de la socialización para la aparición de una opinión
pública de ámbito europeo. La convivencia, el contacto de unos pueblos con
otros en el contexto europeo juega un papel determinante en la forja de una
opinión pública comunitaria que da lugar a la aparición de un poder público
cuya principal virtud es la de contribuir al equilibrio entre las partes que con-
forman el todo europeo, como veremos más adelante.

En último término, la existencia de una opinión pública europea, más o me-
nos visible según esa pendular dinámica inherente a los pueblos de Europa en-
tre lo particular y lo común, ha significado la existencia de un Estado europeo
que ha ejercido su poder de forma continua sobre las colectividades europeas.

(…) es incuestionable que todos los pueblos de Occidente han vivido siempre
sumergidos en un ámbito –Europa– donde existió siempre una opinión públi-
ca europea. Y si ésta existía no podía menos de existir también un poder pú-
blico europeo que sin cesar ha ejercitado su presión sobre cada pueblo16.

16 X, 116.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 193

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



194 Ortega: retazos de Europa

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Es importante resaltar cómo, en este aspecto, la visión actual de Europa y
su dimensión social, a pesar de estar perfectamente asumida y comprendida,
no ha terminado de traducirse en un reconocimiento de su relevante papel en
la construcción europea, como elemento generador de un poder público de ám-
bito europeo o de un Estado europeo que ya es.

Desde esta perspectiva, podríamos decir que los Estados nacionales gene-
rados a partir de las sociedades particulares del entramado occidental, tienden
a ignorar la existencia de una estructura de poder europea que, no por ser dife-
rente en su forma a las estructuras del poder nacional, resulta menos efectiva 
o real.

Esta incapacidad para percibir como Estado a cualquier dimensión que ex-
ceda de la puramente material y concreta de cualquier estructura orgánica tan-
gible, se explica quizá por la subconsciente reminiscencia de la incapacidad de la
que los griegos, en su condición de germen de lo europeo, adolecían a la hora de
asumir la dimensión política de aquellas estructuras sociales que excedían de su
radio de comprensión como realidades meramente físicas o tangibles:

Sería recaer en la limitación antigua no descubrir unidad de poder público
más que donde éste ha tomado máscaras ya conocidas y como solidificadas de
Estado; esto es, en las naciones particulares de Europa17.

Quizá las naciones, como superestructuras de Europa, no son capaces de asu-
mir la convivencia con poder público alguno que no sea el que emana de ellas
mismas, quedando incapaces para apreciar la acción que, sobre ellas, ejerce
una estructura social anterior, bien porque la entienden superada o aun inclu-
so por ignorar su vigencia y el vigor de su pervivencia bajo estructuras nacio-
nales que se consideran completas e independientes.

Partiendo de esta premisa se derivaría la actual concepción de la construc-
ción europea como una cesión de la soberanía o poder público de las naciones
de cara a la configuración de un poder público europeo a semejanza del ya ope-
rante en ellas, dotado de una estructura ejecutiva de poder.

Así, la dinámica subyacente a la propia existencia de Europa como entidad
social completa es la consistente en la consecución de un poder público de ám-
bito europeo, a partir de la opinión pública y de un concepto de sociedad fun-
damentado en el individuo y la convivencia e interacción de los pueblos; una
convivencia que, determinada por ese Estado europeo, tiene como resultado
una tendencia permanente a un equilibrio de poder que Ortega denomina equi-
librio europeo.

17 X, 117.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 194

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



195MIGUEL DE DOMPABLO GUERRERO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

IV. Europa como equilibrio

La concepción europea de Ortega coincide por tanto con la concepción de
un equilibrio. Desde esa concepción, sería Europa un espacio histórico en el
que, desde su propia génesis, conviven una serie de particularismos que por
una parte comparten una comunidad de origen y por otra tienden a desmar-
carse los unos de los otros en el camino hacia su diferenciación dentro de la co-
lectividad.

Estos particularismos son los que, en la búsqueda de esa diferenciación que
les conduzca a disfrutar de una posición de preponderancia sobre el conjunto,
activan una constante dinámica competitiva que no es otra cosa que un meca-
nismo de equilibrio, un equilibrio que sustenta a la propia Europa y posibilita
su pervivencia como colectividad al mismo tiempo plural y común.

En el pensamiento orteguiano, esa permanente búsqueda de la posición 
hegemónica, que se ve acentuada con el proceso de consolidación de los Estados-
Nación, no es otra cosa que la consecuencia del mecanismo de equilibrio exis-
tente en esa realidad plurinacional europea. Pues bien, esa permanente vocación
de equilibro de poderes, inherente a la propia estructura social europea, es la que
constituye un poder público operante en todas las colectividades, particularis-
mos o naciones pertenecientes al espacio histórico europeo.

Europa tiende al equilibrio de manera natural, de modo que ese equilibrio
resulta verdaderamente regidor del espacio europeo. Todo lo rige la tenden-
cia europea al equilibrio, de forma que los propios particularismos o nacio-
nes quedan convertidos en meros ejecutores de lo que, en último término,
constituye un auténtico poder comunitario bajo el cual las partes quedan so-
metidas.

Para Ortega, la Revolución Francesa representa un punto de inflexión en
la dualidad europea que hace pendular a sus partes entre lo propio y lo co-
mún; con ella, el péndulo se desplaza lentamente hacia un nuevo periodo de
preponderancia de lo particular. Sin embargo, a pesar de ser las naciones las
que cobren nuevo protagonismo, la Revolución conllevará un aumento con-
siderable del volumen de opinión europea, o por decirlo de algún modo, ele-
va el tono de lo común, incrementando el poder público europeo con el inicio
de una etapa en la que serán las naciones, y no ya los intereses privados de
las dinastías europeas, quienes pongan en marcha el mecanismo del equili-
brio europeo.

Ése es el auténtico gobierno de Europa que regula en su vuelo por la his-
toria al enjambre de pueblos, solícitos y pugnaces como abejas, escapados a las
ruinas del mundo antiguo. La unidad de Europa no es una fantasía, sino que

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 195

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



196 Ortega: retazos de Europa

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

es la realidad misma, y la fantasía es precisamente lo otro: la creencia de que
Francia, Alemania, Italia o España son realidades sustantivas, por tanto, com-
pletas e independientes18.

Por otra parte, como ya hemos comentado, lo sucedido en la nación fran-
cesa produce efectos, además de reacciones, en el resto de la colectividad 
europea, demostrando que el mecanismo de “comunitarización” de los aconte-
cimientos particulares continúa vigente y propiciando al mismo tiempo el 
aumento de la opinión pública común, además del sometimiento de los intere-
ses privados a los intereses públicos o nacionales.

El equilibrio como fuerza de Estado

Esta dinámica consistente en equilibrar fuerzas o atemperar la vocación de
preponderancia de unas naciones sobre otras es lo que constituye un verdade-
ro gobierno europeo que actúa en virtud del poder que representa esa dinámi-
ca de propensión al equilibrio.

Europa aparece así como un equilibrio, como una fuerza que actúa sin pau-
sa para equiparar a los miembros que la componen. Esa acción igualadora es
irrenunciable para los pueblos y naciones que quedan bajo ella por lo que cons-
tituye una norma o gobierno conjunto de las partes. La propia vigencia de 
este gobierno común se deja notar en todos las naciones, de forma que lo que
consigue es, en última instancia, la pervivencia de Europa como entidad co-
mún y unitaria.

Las naciones intentan imponerse al resto y ello tendría como consecuencia
una particularización de la totalidad, es decir, la extensión de una sola de las
particularidades sobre las demás. Sin embargo, lejos de destruir la colectivi-
dad, la preponderancia de una particularidad sobre las otras a lo que contri-
buye es a consolidar la unidad; esto que a priori puede parecer una
contradicción, no lo es, pues, en su acción; la particularidad que se ha hecho
fuerte e intenta imponerse a las demás responde a la dinámica del equilibrio
cuyo resultado es el mantenimiento de la comunidad.

Es decir, en su intención de contrarrestar al otro, la vocación última de esos
intentos de preponderancia de las naciones es el equilibrio del conjunto, y es
este equilibrio el que pone de manifiesto su función de ordenación o gobierno
europeo.

Explicándolo desde el punto de vista opuesto se hace igualmente evidente;
si las naciones hubiesen dirigido sus esfuerzos a su propia consolidación den-

18 Idem.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 196

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



197MIGUEL DE DOMPABLO GUERRERO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

tro de los límites de los territorios que habitan y sin ánimo alguno de extensión
de su particularidad sobre los demás, la fuerza equiparadora o gobierno de 
Europa se haría menos evidente por menos necesaria. En este caso el equili-
brio pacífico de Europa, entendiendo por dicho concepto la ausencia de afanes
hegemónicos, tendría un efecto de disminución de la intensidad gubernamen-
tal de Europa, al resultar menos necesaria su acción.

Es en estos contextos cuando se hace más necesaria la socialización europea,
de ahí que hoy resulte vital el fomento y la recuperación de los principios co-
munes que permitan la socialización de Europa y el mantenimiento de su pro-
pia vigencia como poder social, como poder público, es decir, como Estado.

Este equilibrio europeo es patente y se puede entender no sólo como el re-
sultado de las constantes luchas entre unos pueblos y otros sino también como
la confrontación entre las diferentes naciones y la propia Europa o el gobierno
europeo, entendido éste último como un ente en sí mismo, independiente de los
pueblos que lo componen.

En este aspecto, la continua tendencia hegemónica de las naciones en con-
traposición con la vocación homogeneizadora o equilibrante del conjunto, 
coloca a Europa en una situación de ventaja que la hace siempre victoriosa en
última instancia. Ésa es la propia motivación de los pueblos en su lucha hege-
mónica, el estímulo último que ha llevado a las naciones a sobrepasar sus pro-
pios límites territoriales y a tratar de imponer el desarrollo de sus europeos
particularismos por encima de los igualmente europeos particularismos ajenos.

Queremos decir que esa lucha inter-naciones que es la historia de Europa,
responde a un concepto de acción defensiva más que ofensiva, de modo que las
naciones habrían buscado expandirse no por una vocación nacionalizadora del
resto de los europeos, desde una conciencia de superioridad del particular 
europeísmo por ellas desarrolladas, sino más bien por una motivación defensi-
va, preventiva de las teóricas ansias expansionistas de las naciones vecinas que,
en todo caso, no serían tales pues las naciones no buscarían expandirse sino te-
nerse mutuamente vigiladas. Esa mutua vigilancia es la que, en último término,
coloca a Europa en una situación de ventaja como parte en la confrontación que
las naciones mantienen también con ella como entidad común.

Es decir, las naciones solas, en su mutuo temor, ejecutarían el equilibrio que
permite a Europa persistir como realidad colectiva vigente. La elección sería
hegemonía o sometimiento, y en esta disyuntiva las naciones habrían escogido
lógicamente su expansión hegemónica, una expansión que habrían sentido más
como una exigencia para la supervivencia que como un deseo belicista.

De todo lo expuesto se deduce que en los tiempos de paz, entendidos como
periodos en los que la fuerza equilibrante de Europa en su calidad de conser-
vadora de las vigencias comunes se hace menos patente, la red social europea dis-

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 197

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



198 Ortega: retazos de Europa

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

minuye de intensidad. Las naciones entran menos en contacto unas con otras,
se encierran en sí mismas, quedando menos influenciadas por el europeísmo
que las rodea y buscando sus elementos definitorios, sus aspectos diferencia-
les, mirándose al ombligo de su particular interpretación de Europa y enten-
diendo el legado común europeo como una referencia cultural que reside
únicamente en su pasado.

Europa está hoy “desocializada” o, lo que es igual, faltan principios de con-
vivencia que sean vigentes y a que quepa recurrir. Una parte de Europa se es-
fuerza en hacer triunfar unos principios que considera “nuevos”, la otra se
esfuerza en defender los tradicionales. (…) ésta es la mejor prueba de que ni
unos ni otros son vigentes19.

En tiempos de paz, y particularmente en aquellos tiempos “pacíficos” por
consumación, tiempos de post-guerra, las fronteras se acentúan, se van endure-
ciendo, dificultando la comunicación entre los pueblos.

El principal efecto negativo de los periodos de post-guerra, a excepción del
relativo al sufrimiento humano, es que distorsionan, cuando no destruyen, el
sistema de vigencias colectivas sobre el que se asienta la comunidad. Los tiem-
pos de paz tienen la potencialidad, confirmada o no, de hacer que esas vigen-
cias colectivas queden olvidadas o ignoradas, pero no por ello extinguidas, es
decir, están ahí independientemente de si se tiene o no conciencia de ellas; sin
embargo, los momentos inmediatamente posteriores a la guerra producen un
rechazo de las vigencias comunes al quedar éstas asociadas a la confrontación.
Así, y como consecuencia de todo ello, las vigencias comunes pierden operati-
vidad no sólo en la dimensión comunitaria o europea, sino también en la di-
mensión interna de las naciones.

Ortega llama la atención sobre los escasos niveles de socialización de la so-
ciedad europea de post-guerra, que considera tales como para cuestionar la
existencia o vigencia de instancias colectivas bajo las cuales articular la convi-
vencia:

Esta debilitación subitánea de la comunidad entre los pueblos de Occi-
dente equivale a un enorme distanciamiento moral. El trato entre ellos es difi-
cilísimo. Los principios comunes constituían una especie de lenguaje que les
permitía entenderse. No era, pues, tan necesario que cada pueblo conociese
bien y singulatim a cada uno de los demás20.

19 X, 126.
20 X, 127.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 198

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



199MIGUEL DE DOMPABLO GUERRERO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Alude Ortega al desconocimiento mutuo que la desocialización del espacio
histórico común produjo en los pueblos que lo conforman. A partir de la se-
gunda guerra mundial y sus devastadores efectos en el sistema de vigencias co-
munes, los europeos caen en el desconocimiento mutuo, elaborando ideas
preconcebidas que no se correspondían con la realidad de unos pueblos que
compartían una base cultural común, socializadora del colectivo europeo como
tal, aun a pesar de sus extraordinarias dimensiones.

Con la llegada del europeísmo posterior a las grandes confrontaciones béli-
cas europeas se ha pretendido recuperar, desde la ausencia de impulsos hege-
mónicos o actitudes defensivas, las instancias o principios de convivencia que
permitiesen recuperar los niveles de socialización de Europa e incluso incre-
mentarlos. Se trataba de poner fin al distanciamiento moral de los pueblos 
europeos.

En esta ausencia de europeísmos beligerantes, Europa queda concebida como
un reto de equilibrio alcanzable esta vez desde la paz. Es desde esta perspecti-
va desde la que se ha pretendido dotar a Europa de una estructura de poder
que genere una suerte de Estado a semejanza de los construidos por la nacio-
nes europeas, por lo que su visión tiene quizá el defecto de no considerar en su
justa medida la presencia constante del Estado europeo que perfila Ortega en
su pensamiento. En todo caso, el fomento de la socialización de los pueblos
junto con un nuevo modo de aproximación a las realidades nacionales son al-
gunos de los principales logros del integracionismo europeo actual.

El equilibrio europeo como instrumento de poder es esencial a la propia
Europa como realidad plurinacional. Tanto es así que, en ese integracionismo
europeo cuya mayor realización en la práctica es la Unión Europea, el equili-
brio manifiesta su plena vigencia como el modus operandi del propio proceso de
integración.

La Unión Europea aparece así como el último gran escenario en el que la
constante búsqueda del equilibrio por parte de las naciones europeas ma-
nifiesta su vigencia como fuerza de Estado. Se nos presenta como el espacio
contemporáneo en el que opera esa fuerza equilibradora que nivela las preten-
siones de preponderancia de unas naciones sobre las otras.

Esto pondría de manifiesto el modo en que, aún hoy, la dimensión ciudadana
queda excluida de las estructuras de poder en Europa. Así, en el proceso de 
integración las naciones no estarían otorgando a la sociedad europea como con-
junto su plena capacidad de socialización, sino que, en términos de poder, los 
Estados siguen determinando la definición y consecución del equilibrio europeo.
La búsqueda de las preponderancias seguiría, por tanto, plenamente vigente.

Por otra parte, también en los habituales procesos normativos y legislativos
de la Unión se pone de manifiesto la intencionalidad de extensión de los parti-

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 199

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



200 Ortega: retazos de Europa

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

cularismos europeos sobre los restantes, evidenciando la dinámica de preponde-
rancias patente en el propio proceso de integración que es la Unión Europea. 
Todo ello es, sin duda, una demostración de la absoluta vigencia de esa cons-
tante dinámica de anulación mutua entre preponderancia y equilibrio, como
fuerza de Estado en Europa. Se trataría así, como en el pasado, de una “lucha”
por imponer una visión de Europa.

V. Una pluralidad unitaria

El equilibrio de poderes en que consiste Europa se sostiene por la existencia
de la pluralidad que define a ese espacio común. Esta pluralidad resulta esencial
para la propia viabilidad del equilibrio como fuerza motriz de la europeización,
de tal forma que es la pluralidad presente en el continente la que hace de Europa
una realidad sola, unitaria. Si esa pluralidad desaparece, desaparecería también
la dinámica unidad europea.

No es posible mirar bien las naciones de Occidente sin tropezar con la uni-
dad tras ellas operante ni es posible observar esta unidad europea concreta-
mente y no sólo en mera frase, sin descubrir dentro de ella la perpetua
agitación de su interno plural –las naciones21.

Esta pluralidad se ha desarrollado a partir de la unicidad de un mismo espa-
cio histórico de modo que éste, a pesar de haber dotado a la comunidad de ca-
racteres homogéneos no ha impedido el desarrollo de los particularismos
nacionales. Al mismo tiempo, estos particularismos no han tenido como conse-
cuencia la eliminación de la comunidad.

El hecho social europeo explica el modo en que la unicidad europea no se ve
amenazada por el pluralismo que la caracteriza al ser ambas condiciones intrín-
secas a su propia condición como comunidad histórica. Desde el origen Europa
es un conjunto heterogéneo que se ve en cierto grado homogeneizado por una
fuerza socializadora, de modo que el resultado de la socialización es la construc-
ción de una entidad social que resulta al mismo tiempo plural y unitaria.

Esta incesante dinámica entre la unidad y la pluralidad constituye, a mi pare-
cer, la verdadera óptica bajo cuya perspectiva hay que definir los destinos de
cualquier nación occidental22.

21 “Prólogo a Las épocas de la historia alemana, de Johannes Haller”, VI, 39.
22 Idem.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 200

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



201MIGUEL DE DOMPABLO GUERRERO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Partiendo de esta doble condición o existencia de características que, aun
pareciendo opuestas, son compatibles e incluso imprescindibles en la constitu-
ción europea, veremos cómo en ocasiones, y en consonancia con la dualidad de
la sociedad europea, ha sido la pluralidad que representan las naciones lo que
ha marcado los acontecimientos, mientras en otros momentos el hecho decisi-
vo ha procedido de la unicidad u homogeneidad europea.

Este hecho es particularmente considerable a la hora de analizar los reco-
rridos históricos de cada único particularismo, al quedar marcados por la 
doble condición de Europa de ser al mismo tiempo un ente único y plural, o
plataforma unitaria sobre la que se han desarrollado diferencias grupales. Es-
tas diferencias grupales, con su propio crecimiento como grupos particulares,
alimentan la unidad originaria al desarrollar, aun en su comportamiento como
subgrupos, las características definitorias de la unidad de la que proceden y
forman parte.

Desde esta concepción explica Ortega el acontecer de algunos episodios de
la historia europea que, teniendo como origen uno de los particularismos na-
cionales, extienden su influencia y sus consecuencias por el resto del espacio
común de forma que, para entenderlos, es necesario asumirlos como una cues-
tión europea, de conjunto, más allá de su dimensión meramente nacional.

Los particularismos o pluralidad definitoria de cualquier unidad social se
entienden desde esta perspectiva como un factor de socialización del conjunto,
al ser imposible su disociación del todo original. Los acontecimientos particu-
lares tienen repercusiones directas sobre el resto de las individualidades o par-
ticularismos que conforman el todo; pero no sólo eso, sino que ese hecho, la
influencia de los acontecimientos particulares en el conjunto lo que hace es
consolidarlo, añadir al conjunto nuevos elementos de unicidad, representando
una verdadera pluralidad unitaria: proceden de una misma unidad y su mera
acción genera unicidad.

Nada acontece en un grupo social que no llegue a conocimiento del resto y 
deje en él su huella. La sociedad se hace más compacta y vibra integralmente de
polo a polo23.

En directa relación con todo ello, expresa Ortega cómo las naciones com-
parten en realidad sus propias problemáticas, de forma que lo que parece ser
una realidad o un problema propio de una sola nación, finalmente se presenta
como un hecho, problemático o no, constatable también en el resto de los par-
ticularismos, quizá no como tales pero sí observados en su conjunto, es decir,
como unidad.

23 España invertebrada.– Bosquejo de algunos pensamientos históricos, III, 459.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 201

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



202 Ortega: retazos de Europa

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

De ahí la necesidad a que apunta Ortega de analizar a las naciones siempre
desde una perspectiva de conjunto, tanto para encontrar el origen de las situa-
ciones a estudiar, como para comprender su desenlace y desarrollos futuros,
siempre en clave comunitaria.

Así, en su análisis sobre los particularismos internos españoles y los proble-
mas que aquejaban a España en su obra España invertebrada, Ortega concluye
que los problemas de España no son ajenos a otras naciones de Europa; que lo
que pensamos como un hecho únicamente español, se ve reproducido de igual
forma en otros particularismos europeos. Nadie es una isla dentro de la comu-
nidad, y los problemas de unos son en cierto modo también los problemas de
los otros.

La socialización en el pensamiento de Ortega, explica también esta pers-
pectiva en la que el cuerpo social europeo, la concepción de Europa como so-
ciedad, es el elemento de cohesión de la pluralidad existente en el espacio
histórico europeo. La sociedad europea como conjunto es el órgano donde re-
siden los elementos de la comunidad que, en su convergencia, revierte sus efec-
tos sobre el cuerpo social. Desde esta perspectiva la sociedad es el origen y el
destino de la comunidad y su convergencia, y es por tanto en su pluralidad
donde reside la fuerza unitaria de Europa como órgano social.

VI. El integracionismo europeo de Ortega

(…) la exaltación de las masas nacionales (…) era la vuelta que ineludible-
mente tenía que tomar la realidad histórica para hacer posible el auténtico fu-
turo, que es, en una u otra forma, la unidad de Europa24.

La convicción europea de Ortega se fundamenta en la concepción social que
caracteriza su visión de Europa. Desde esta visión percibe la unidad europea 
como una realidad de facto que bastaría sólo con dotarla de estructura física u
órganos ejecutivos de poder; un poder que, en todo caso, es igualmente una 
realidad operativa que emana de la unitaria realidad social.

En su teoría de la crisis, planteada en términos sociológicos que equiparan
las dinámicas inherentes a la persona con aquellas relativas a los colectivos o
grupos humanos, plantea Ortega cómo ésta, la crisis, posee la virtud de pro-
piciar la acción definitiva que conduce finalmente a un nuevo paso en la evo-
lución de esa realidad, sea ésta personal o colectiva. De esta forma, el sujeto de
la crisis se ve avocado a ella como cúmulo de una dinámica de intentos fallidos
en el intento de resolver una situación arrastrada con anterioridad.

24 III, 430.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 202

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



203MIGUEL DE DOMPABLO GUERRERO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

El fracaso uno tras otro de estas tentativas es lo que conduce a la crisis co-
mo lugar en el que la evidencia se muestra con claridad, con la rotundidad y
claridad que sólo la crisis concede. Como el resultado de haber eludido la de-
terminación de las medidas que resuelven la crisis, solucionando el problema y
generando al mismo tiempo un paso en la evolución de esa realidad, la crisis se
presenta como el instrumento único capaz de evidenciar la realidad.

En este sentido, y llevando estas reflexiones al terreno europeo, lo que plan-
tea Ortega es cómo la realidad del cuerpo social europeo como entidad unitaria
ha sido ignorada reiteradamente, eludiendo las naciones el momento de abordar
la tarea de equiparar la dimensión política europea a su dimensión social. Así, en
esta especie de evasión de sus responsabilidades para con el conjunto y como
parte de él, las naciones han ido actuando en direcciones opuestas a lo que con-
venía, resultando cada una de estas acciones más alejadas de la solución que la
acción inmediatamente anterior. El punto final de este proceso de evasión de 
la realidad subyacente en la historia europea sería la exaltación de los particula-
rismos, conducentes a la confrontación abierta entre los mismos, una confronta-
ción que situaría a Europa en una crisis sin precedentes.

Por lo tanto, el siglo XX como punto de maduración del proceso de germi-
nación, desarrollo y consolidación de las naciones, habría conducido finalmen-
te a la crisis capaz de evidenciar la necesidad de abordar la realidad unitaria de
Europa como cuerpo social primario y común a las naciones. Representaría
por tanto el momento en que la unidad del continente se muestra a las nacio-
nes como la vía única para la superación de los conflictos y la consecución del
equilibrio desde la paz. La integración europea como objetivo asumido.

La integración

El planteamiento integracionista de Europa ocupa un papel relevante en el
pensamiento de Ortega que, al respecto, mantiene una absoluta coherencia con
todos los demás “lados” de su reflexión filosófica. Observando sus referencias
a tantas otras múltiples temáticas podemos ver cómo todas ellas quedan fiel-
mente articuladas en torno a una serie de convicciones puramente filosóficas,
no muy numerosas pero realmente sólidas. Es a partir de esas convicciones, 
argumentadas siempre de un modo muy analítico, descriptivo y sencillo, que 
Ortega ofrece su visión y consideraciones acerca del problema europeo y su
forma de lograr una solución al respecto.

La percepción de Europa como una realidad susceptible de presentar carac-
teres problemáticos diferencia a Ortega de la concepción de lo europeo como al-
go perfecto, como la máxima realización del hombre occidental en el desarrollo
de su civilización, en visión propia de algunos de los pensadores de la Genera-

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 203

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



204 Ortega: retazos de Europa

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

ción del 98, de los que Joaquín Costa es quizá el ejemplo más paradigmático. Al
contrario, para Ortega, Europa no es ajena a la problemática española, omni-
presente en Costa y los autores a él contemporáneos que, en su regodeo en el
drama español, idealizaron una Europa de la que se sentían excluidos.

Analiza Ortega a Europa desde una perspectiva interior; es decir, Ortega,
en tanto que español, no siente a Europa como algo ajeno. Esta perspectiva 
resulta característica de su pensamiento sobre Europa ya que le coloca en una
situación lo suficientemente equidistante como para valorar lo europeo en su
justa medida. Su plena conciencia europea le permite por tanto llegar a con-
clusiones que se ajustan a la realidad.

(…) la opinión pública sensu stricto de un país cuando opina sobre la vida de
su propio país tiene siempre “razón”, en el sentido de que nunca es incon-
gruente con las realidades que enjuicia. La causa de ello es obvia. Las realida-
des que enjuicia son lo que efectivamente ha pasado al mismo sujeto que las
enjuicia25.

Es decir, el propio Ortega nos explica cómo las posibilidades de obtener con-
clusiones aproximadas sobre una realidad a la que no se pertenece son escasas,
siendo necesario pertenecer a ella para tener un pleno conocimiento de esa rea-
lidad. Se podría objetar que su cita sobre la capacidad para enjuiciar a una co-
lectividad hace referencia a las naciones o que, en todo caso, Europa es una
suma de naciones, de modo que, siendo imposible pertenecer a todas las nacio-
nes al mismo tiempo, no podremos elaborar juicios de valor congruentes con esa
realidad. Sin embargo, el concepto europeo de Ortega, como hemos venido
viendo, no es el de Europa como una suma de pueblos, sino como un pueblo en
sí mismo.

Ortega percibe constantemente a Europa como una unidad pre-nacional, co-
mo algo que ya es, y es precisamente eso lo que determina la, a nuestro juicio,
adecuada aproximación de Ortega a los temas europeos, pues su plena concien-
cia de pertenencia a la comunidad le permite emitir juicios ponderados al res-
pecto.

Es precisamente en este sentido en el que encontramos en todas las refle-
xiones orteguianas sobre Europa una constante proyección europea en su sen-
tido más estricto, pues parte de la concepción de Europa como una unidad y
al mismo tiempo su sentimiento de pertenencia a esa unidad es inequívoco.

De esta forma, percibimos la integración en el pensamiento orteguiano co-
mo una superación de las realidades nacionales por la realidad subyacente a to-

25 De Europa meditatio quaedam, X, 129-130.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 204

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



205MIGUEL DE DOMPABLO GUERRERO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

das ellas que es la unidad europea. Es decir, Ortega plantea finalmente un pe-
riodo de preponderancia de lo europeo o común por encima de lo nacional o
particular. Una de las características más poderosas de toda su meditación so-
bre Europa es la concepción de Europa como una realización consumada. Su
pensamiento transmite la plena conciencia de Europa, en lo que consideramos
el primer paso o condición sine qua non para la consecución de la integración.

La preponderancia de los particularismos sobre la unidad es por tanto perci-
bida por él como una problemática generalizada en Europa, y no estrictamente
como un problema español. Es decir, Europa es también una realidad proble-
mática con una dinámica de preponderancia de lo particular sobre lo común.

El problema europeo sería tal en referencia a la crisis de toda una época, la
crisis de la Edad Moderna, de la preponderancia de las naciones por encima
de la comunidad. Una crisis a la que Europa debía hacer frente. La crisis sig-
nificó la máxima expresión de los particularismos nacionales en el espacio 
europeo; de este modo, la integración europea sería la forma de superar la que
era una crisis de un fin de ciclo, resolviendo por tanto ese problema de tránsi-
to histórico o transición, por superación, de una época.

La integración consistía, en primer término, en una toma de conciencia 
europea, de pertenencia a la unidad previa o superior, en la concepción de las
naciones como parte del todo común:

No se ha visto, pues, la realidad completa de una nación europea si se la ve
como algo que concluye en sí mismo. No: cada una de estas naciones levanta
su peculiar perfil, como una protuberancia orográfica sobre un nivel de con-
vivencia básica que es la realidad europea. Se separan y aíslan los pueblos por
arriba, pero terminan todos unidos e indiferenciados en un subsuelo común
que va de Islandia al Cáucaso26.

Fundamental en el europeísmo de Ortega es la concepción de la unidad 
como una convivencia de los individuos; en lugar de las naciones, son los indi-
viduos los que conforman la realidad unitaria europea y sobre ellos debe des-
cansar la integración. En este aspecto encontramos una sintonía directa con la
necesidad democrática de la integración, más allá de la unificación de poderes
o, quizá convendría decir, del reparto del poder por parte de las naciones en el
seno de la comunidad.

Vemos así cómo los conceptos de concienciación de la comunidad, la nece-
sidad de fomentar las relaciones sociales que alimenten la red social europea y
la concepción del ciudadano como elemento central de la entidad social que es

26 “Prólogo a Las épocas de la historia alemana, de Johannes Haller”, VI, 38.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 205

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



206 Ortega: retazos de Europa

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Europa, junto con las problemáticas en relación a la estructura de poder y la
creación de un aparato “estatal”, permiten insertar el pensamiento orteguiano
en los fundamentos teóricos de la integración europea.

La identificación que en la lectura de Ortega encontramos con el europeísmo
integracionista actual es constante y especialmente evidente en algunos argu-
mentos como el relativo a la necesidad de conjugar la unicidad europea con la
diversidad sobre ella existente, en relación a los particularismos nacionales que
la historia europea ha proporcionado y que han contribuido, tanto como la co-
munidad subyacente, a la conservación de la europeidad, al mantenimiento de
la unidad social de facto, recreadas una tras otra en la Europa originaria:

Otra vez y más que ninguna otra vez, el genio histórico tiene ahora ante sí es-
ta formidable tarea: hacer avanzar la unidad de Europa, sin que pierdan vita-
lidad sus naciones interiores, su pluralidad gloriosa en que ha consistido la
riqueza y el brío sin par de su historia27.

Aparece Ortega como un europeísta convencido que plantea la necesidad de
la integración en una visión realmente cercana a la praxis actual del europeísmo
integrador. Esta visión de Europa tan ajustada al proceso actual la consigue 
Ortega, en nuestra opinión, a partir del desarrollo de una perspectiva estric-
tamente europea. Ortega, en su reflexión sobre Europa, se despoja de su condi-
ción de nacional para abstraerse a ella y de ese modo, en perspectiva, emitir 
valoraciones del conjunto que resultan esclarecedoras. No se trata, como en tan-
tas ocasiones a la hora de valorar a posteriori el pensamiento de un intelectual,
de considerar su pensamiento como el vaticinio de un futurista, considerando sus
cualidades en términos de videncia o adivinación de lo que está por venir, sino
que lo realmente meritorio en el pensamiento de Ortega es su capacidad para
aportar las claves para la plena comprensión de la realidad europea.

La visión europea de Ortega supera el fatalismo español de los pensadores
adscritos a la Generación del 98 que tuvieron su contrafuerte en una venera-
ción de Europa que resultaba algo irreal. Por otra parte, en el medio europeo
se extendió una visión fatalista sobre la realidad del continente en el sentido de
la decadencia de lo europeo o la civilización occidental.

En medio de estas sensibilidades Ortega aporta una concepción de Europa
marcada por una visión sosegada, alejada del fatalismo y que, como tal, es capaz
de meditar sobre el pasado, no para encontrar en él el desasosiego propio de
quien siente no poder recuperar lo perdido, sino para localizar en el presente
aquellas cualidades que continúan intactas en la idiosincrasia europea y que son
la base para la potenciación de la comunidad y la construcción de Europa.

27 VI, 40.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 206

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



207MIGUEL DE DOMPABLO GUERRERO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

A la toma de conciencia de Europa como una constante en Ortega, cabría
añadir, de cara a la integración de las naciones europeas, la postulada sociali-
zación de los pueblos; una óptica social que es permanente en el pensamiento
de Ortega –y la unificación del continente no escapa a sus planteamientos so-
ciológicos.

VII. La socialización de las relaciones internacionales

La concesión a los pueblos de una personalidad social y socializadora, por
tanto, de las relaciones internacionales, permite afrontar la integración de las
naciones europeas bajo una estructura unitaria visible, es decir, permite abor-
dar la unificación de Europa.

El desarrollo de los particularismos, culminante en una vorágine de exalta-
ción nacional, había tenido como efecto la práctica anulación del poder público
europeo emanado de una sociedad europea vigente desde la conformación del
espacio histórico cultural europeo. Esto supuso una atenuación de la convi-
vencia hasta niveles que ponían en peligro la pervivencia del poso común 
sobre el cual se habían creado las naciones, con el consiguiente riesgo de frag-
mentación de la unidad o comunidad europea.

Advertía Ortega sobre esa desocialización que padecía el espacio común y esa
disminución del número de principios colectivos de convivencia como las ins-
tancias que permiten la socialización de los pueblos. Estos escasos niveles de
socialización contribuían a fomentar los desequilibrios además de poner al he-
redado, y al mismo tiempo alimentado por la historia, credo intelectual y moral de
Europa, en peligro de extinción.

Las naciones de Occidente son pueblos que flotan como ludiones dentro
del único espacio social que es Europa; “en él se mueven, viven y son”. Yo
postulo una historia de Europa que nos contaría las vicisitudes de ese espa-
cio humano y nos haría ver cómo su índice de socialización ha variado; cómo,
en ocasiones, descendió gravemente haciendo temer la escisión radical de 
Europa (…)28.

De esta forma, Ortega postula la reunificación europea como una labor en
primer término de socialización, como todo un trabajo de aproximación de
unos pueblos a otros, una vez asumida la pertenencia a un espacio histórico co-
mún; un sentimiento de pertenencia casi olvidado a causa de los excesos del na-
cionalismo.

28 De Europa meditatio quaedam, X, 125.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 207

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



208 Ortega: retazos de Europa

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Así, Europa aparece como un foro de aproximación de sus naciones, como
la puesta en práctica de un nuevo internacionalismo basado en la conducta so-
cial de los pueblos. En este sentido destaca la importancia de un mutuo cono-
cimiento que permita superar las habitualmente erradas opiniones que las
naciones se forman unas de otras y que genera el hermetismo, que las naciones
se cierren en sí mismas, aquejadas de un sentimiento de incomprensión.

Una aproximación inapropiada entre las naciones provoca el efecto contrario
a esa inicial intención de aproximación, de modo que se hace necesario, si que-
remos llegar a conclusiones certeras, tener en cuenta cada particular hecho 
nacional, entendiendo que una realidad nacional no es un hecho fácil de com-
prender, o cuya comprensión pueda ser alcanzada en un breve espacio de tiem-
po. Las opiniones de escasa consistencia o poco ajustadas a la realidad de un país
generan, en el mejor de los casos, un aislamiento del colectivo juzgado, cuando
no una inconsciente asunción de la opinión vertida por el otro. 

Toda realidad desconocida prepara su venganza. No otro es el origen de las
catástrofes en la historia humana. Por eso será funesto todo intento de desco-
nocer que un pueblo es, como una persona, aunque de otro modo y por otras
razones, una intimidad –por tanto, un sistema de secretos que no puede ser
descubierto, sin más, desde fuera29.

Quizá Ortega constató algo similar en sus primeros contactos y experien-
cias internacionales, en otros países europeos, de modo que esta socialización
o conceptuación de las naciones como entidades personales supone la supera-
ción de esa dinámica de opiniones o, visto de otra manera, el pleno entendi-
miento de la misma y de sus fatales consecuencias. Así, planteaba Ortega la
necesidad de insertar criterios sociales o de socialización, en relación a la me-
todología de las relaciones internacionales, a las que Europa como realidad
plurinacional no era ajena.

Yo creo que hay aquí un nuevo problema de primer orden para la discipli-
na internacional, que corre paralelo al del derecho (…). (…) aquí reclamamos
una nueva técnica de trato entre los pueblos30.

Esta socialización de los pueblos o la mencionada concesión de personali-
dad social a las naciones permitiría a éstas, alcanzada su madurez, una total
aceptación de su personalidad, con lo que ello implica de plena aceptación de
sus orígenes y de su historia común; este aspecto sería de gran relevancia y 

29 X, 132.
30 Idem.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 208

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



209MIGUEL DE DOMPABLO GUERRERO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

determinante para su andadura como parte de un europeísmo entendido como
la persecución de la integración en base a una comunidad de origen y la apro-
ximación a las naciones desde parámetros sociológicos, evitando la emisión de
opiniones precipitadas e injustificadas.

Desde el punto de vista de la socialización de las relaciones internacionales,
cabría esperar que su puesta en práctica aportase nuevos valores de aprecia-
ción de las naciones y, en el caso de Europa, propiciara una mejor aceptación
del otro, que sería percibido, de entrada, como un igual o –utilizando la pers-
pectiva familiar que a menudo Ortega empleaba para referirse a las naciones
europeas– como un hermano con el que se comparten los orígenes y el poste-
rior desarrollo en el interior de una familia común.

La recuperación de principios comunes que permitan la convivencia sería
más fácil de abordar desde el pleno desarrollo de las naciones dentro de la ca-
tegoría social que Ortega les concede. La superación, por parte de los pueblos,
de su etapa de desarrollo y consolidación como tales, debería hacerles, en con-
secuencia, más propensos a reconocer como colectivos algunos de los princi-
pios que todos ellos tienen interiorizados como propios, percibiéndolos como
algo compartido o común y no como algo particular o exclusivo de su propio
desarrollo o historia nacional. Se trataría en definitiva de mostrar la capacidad,
inherente a la madurez, de asumir la realidad; una madurez que aportaría tam-
bién a las naciones la capacidad de entender al otro sin el ímpetu ególatra de
una juventud nacional, ya superada.

De esta forma, continuando con la “socializante” visión de los pueblos, tan-
to en su génesis como en la interacción de los unos con los otros, la evolución
natural de esos incipientes pueblos de Occidente les habría llevado a alcanzar
una juventud o post-adolescencia en la que cada uno de ellos intentaba encon-
trar su propia identidad, lo que les condujo a ignorar la existencia de la iden-
tidad común o identidad europea y su parte en élla.

La dualidad de las sociedades europeas entre lo nacional y lo europeo nos
lleva a plantearnos cómo, existiendo una serie de características comunes a to-
dos los europeos, de entre el inventario de cualidades particulares habría aún
algunas características sociales que algunos países compartirían entre sí, lo que
pondría de manifiesto cómo dos o más pueblos podrían haber experimentado
una similar evolución a partir del fondo común europeo, propiciando a su vez
un sistema de relaciones de diferentes niveles dentro de la comunidad europea.

VIII. Europa como destino

Todo pueblo occidental al llegar a su plena integración en la hora de su
preponderancia ha hecho la misma sorprendente y gigantesca experiencia

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 209

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



210 Ortega: retazos de Europa

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

–que los otros pueblos eran también él o, dicho viceversa, que él pertenecía a
la inmensa sociedad y unidad de destino que es Europa31.

En el estudio europeo de Ortega encontramos siempre a las naciones liga-
das entre sí por un origen común que determina de igual forma y en último tér-
mino un destino igualmente compartido. Desde esta perspectiva los pueblos
europeos se ven “forzados” a asumir la esterilidad de las luchas hegemónicas
en busca de preponderancia, así como la inutilidad de la exaltación de las na-
cionales que, aun conscientes de la existencia de esa latente unidad europea,
pretenden ignorarla.

Todo en su análisis de Europa confluye en la unidad; el origen común civili-
zador, la pluralidad étnica del espacio histórico, los efectos europeizantes de las
mutuas dominaciones de unos sobre otros, la opinión pública como generadora de
poder, el trabajo de construcción nacional de los pueblos, elevado por Ortega
a una categoría casi artística e incluso mística; todo conduce a la unidad. Los es-
fuerzos divergentes producen continuamente el efecto contrario, de modo que
incluso la divergencia acaba por conducir a la convergencia; la inercia unifica-
dora del poso común se pone de manifiesto constantemente, se revuelve contra
las ansias individualistas de los pueblos, como un bumerán que emplea la mis-
ma fuerza con que es distanciado en volver a su punto de origen.

De esta forma, faltaría únicamente la asunción de esta realidad por parte 
de las naciones, la asunción serena del hecho europeo y la puesta en común de
esfuerzos para la consecución de una estructura unitaria realizable desde la
paz y compatible con la existencia de las naciones.

Las naciones descubren que sus problemáticas no son ajenas a la comunidad,
a la unidad histórica europea. De esta forma, la manera mejor de resolverlas es
igualmente en común, desde el colectivo. Como veíamos, ningún colectivo 
es completamente autónomo, las interdependencias son acusadas y, en el caso de
los pueblos europeos, las problemáticas inherentes a su realidad nacional en-
cuentran su explicación y su solución siempre en clave europea.

Ortega aborda la colectividad europea y su destino común como una reali-
zación que va más allá de las naciones pero que es efectuada desde las nacio-
nes; es decir, el objetivo de la integración europea es la consolidación del
espacio histórico europeo en términos de utilidad para esas naciones que lo
conforman tras siglos de evolución. Su finalidad por tanto no es la eliminación
de las naciones o su dilución en el espacio europeo, sino que, en consonancia
con la tesis apuntada a lo largo de todo su pensamiento, el espacio común eu-
ropeo y las naciones son dos realidades que no se solapan la una a la otra sino

31 “Prólogo a Las épocas de la historia alemana, de Johannes Haller”, VI, 40.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 210

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



211MIGUEL DE DOMPABLO GUERRERO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

que se rigen por dinámicas diferentes pero complementarias, dominada una
por el hecho de ser originaria y la otra por consistir en un desarrollo particu-
lar a partir de esa primaria originalidad.

De esta forma, y en última instancia, Europa y sus naciones quedan ligadas
la una a las otras como parte de un mismo desarrollo, que es el desarrollo de
Europa como realidad integradora de naciones que disponen, en consecuencia,
de un destino común.

La memoria europea

La aproximación filosófica de Ortega representa, en nuestra opinión, el prin-
cipal factor de distinción de su pensamiento sobre Europa. Siempre desde esa
perspectiva socializadora de los colectivos, consistente en dotar a los mismos de
una personalidad social, plantea el modo en que Europa, como tal, dispone de su
propia memoria histórica.

La memoria europea jugaría un papel principal en la construcción del futu-
ro de la comunidad. Esta memoria, como remanente de los acontecimientos pa-
sados, es el componente que permite asociar al presente un acontecimiento
proyectado hacia el futuro, estableciendo una visualización de ese futuro en
función de los acontecimientos vividos en un tiempo pasado. Es lo que po-
dríamos llamar capacidad de ensoñación o imaginación. De esta forma, siendo
el hombre europeo uno de los que dispone de una memoria más prolongada,
sería capaz de anticipar el modo en que sus decisiones “construirían” el futu-
ro, es decir, su experiencia pasada determinaría su capacidad para prever las
consecuencias de sus actos.

No hay vida sin interpretación del contorno. Esta interpretación consiste en
que el viviente ante la nueva circunstancia reacciona confrontándola con las
pasadas que su memoria conserva. (…) cuando el hombre imagina lo que va
a venir, la nueva situación que sobrellega, el futuro que avanza sobre él, anti-
cipa largamente basándose en el largo pasado que conserva32.

Esa capacidad de memoria haría al hombre europeo capaz de anticipar o
imaginar su futuro, escogiendo sus acciones en base a ese futuro “previsible”;
sus decisiones dependerían directamente de su memoria. En este sentido, en
una intencionalidad de evitar las fricciones del pasado que dicta su memoria,
el europeo debería ser capaz de actuar en consecuencia tomando decisiones
que le permitan vislumbrar un futuro en el que no se repiten los problemas del
pasado.

32 “Los «nuevos» Estados Unidos”, IV, 622.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 211

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



212 Ortega: retazos de Europa

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

La extensa memoria de los europeos establecía para Ortega una cierta obliga-
ción de inteligencia por su parte, por parte del hombre europeo, del que Ortega
esperaba –por decirlo de forma coloquial– una cierta demostración de “oficio” en
el transcurrir de la historia. En virtud de esta veteranía, el hombre europeo ha-
bría agotado su cupo de errores, su derecho a equivocarse habría prescrito.

Así, estas viejas cabezas europeas no tienen derecho a ser ingenuas. (…) Las
cabezas europeas vienen afilándose desde hace muchos siglos en el asperón de
la historia y están obligadas a usar los ojos con agudeza (…). Köhler, en sus es-
tudios sobre los antropoides, ha demostrado que el tamaño de la inteligencia
depende del tamaño de la memoria. Los europeos están obligados a ser muy in-
teligentes porque son los hombres actuales de la más larga memoria33.

En este sentido, esta personificación del europeo como grupo humano nos su-
giere apelar a la memoria europea, hacer uso de ella como un dictamen interior
que permitiría a los europeos avanzar definitivamente y de forma inteligente 
hacia un futuro que contemplase su integración, asumiendo sus orígenes y supe-
rando los conflictos propios de su pretérito estado de juventud y primera madu-
rez, ya superadas. La memoria debería hacer al hombre europeo más consciente
de sus posibilidades, concederle una mayor seguridad en sí mismo y en las posi-
bilidades del histórico espacio común europeo.

El componente psicológico de los pueblos se presenta por tanto en Ortega
como un elemento a tener en cuenta tanto para explicar el presente como pa-
ra argumentar las potencialidades del futuro, intentando otorgar un compo-
nente lógico-filosófico a sus acciones presentes y futuras.

En virtud de esta extensa memoria europea los europeos deberían ser ca-
paces de entender su papel en el mundo y de asumir una historia colectiva
acorde con su peso internacional. En este sentido, podríamos quizá afirmar
que Europa ha realizado en las últimas décadas el necesario ejercicio de asu-
mir su pasado, sus orígenes y su historia compartida; de todo ello resultaría
una recuperación de su memoria histórica colectiva que sería, en último térmi-
no, lo que habría posibilitado el modo en que finalmente es capaz de anticipar
su futuro, de imaginarlo a partir de una acumulación de lo vivido, diseñándo-
lo a su voluntad a través de sus decisiones presentes, unas decisiones que sue-
len girar en torno al eje central de la integración.

Europa tiene que aprender en la Historia, no hallando en ella una norma de lo
que puede hacer –la Historia no prevé el futuro– sino que tiene que aprender
a evitar lo que no hay que hacer; por tanto, a renacer siempre de sí misma evi-

33 “Sobre los Estados Unidos”, V, 36.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 212

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



213MIGUEL DE DOMPABLO GUERRERO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

tando el pasado. Para esto nos sirve la Historia: para libertarnos de lo que fue,
porque el pasado es un revenant, y si no se le domina con la memoria, refres-
cándole, él vuelve siempre contra nosotros y acaba por estrangularnos. Ésta es
mi fe, éste es mi entusiasmo por la Historia (…)34.

La madurez de los pueblos

Esta capacidad del hombre europeo de asumir su pasado y de anticipar su fu-
turo acudiendo para ello a su memoria determinaría lo que en la vida de una per-
sona denominaríamos como madurez. Ortega, como vemos, concede a los
pueblos los atributos psicológicos de la persona en su desarrollo vital, ello le per-
mite elaborar reflexiones y llegar a conclusiones que explican los acontecimien-
tos del pasado y las potencialidades del futuro con una base histórica y filosófica
realmente sólida, que hace, en todo caso, de su pensamiento, una lectura verda-
deramente fascinante.

A colación de unas reflexiones sobre el hecho colonial, desarrolla una inte-
resante teoría sobre la madurez de los pueblos en la que pone de manifiesto có-
mo la “vida europea” representaría en sí misma una civilización final, el
resultado de una evolución y la superación de una transitoriedad inicial.

La “vida oriental”, la “vida antigua”, la “vida europea” (…) serían en sí mis-
mas imperecederas, intransitorias, por la sencilla razón de que no son tránsito
a otra vida, sino que terminan dentro de sí mismas35.

En el contraste con la dinámica de la vida colonial, alcanzamos a definir las
cualidades de la vida europea como una vida que se desarrolla dentro de los lí-
mites de lo conocido y experimentado, una vida que pone de manifiesto la ma-
durez del hombre europeo.

El planteamiento de Ortega es el que enfrenta a personas procedentes de
un espacio geográfico sobre el que se desarrolla un modo de vida altamente 
desarrollado en el tiempo, con un nuevo espacio geográfico en el que encuen-
tran unos usos notoriamente arcaicos y, desde luego, menos desarrollados que
los usos de origen de las personas desplazadas.

En este sentido, podríamos plantear cómo en el caso del espacio histórico
europeo sucedió exactamente lo contrario, es decir, una serie de grupos huma-
nos que, procedentes de una cultura menos desarrollada, se desplazan y asien-
tan en un espacio geográfico en el que, por antigüedad, se han desarrollado y
asentado unos usos realmente sofisticados en comparación con los suyos pro-

34 “Para el «Archivo de la palabra»”, V, 87.
35 “Sobre los Estados Unidos”, V, 39.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 213

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



214 Ortega: retazos de Europa

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

pios. En la situación colonial ya conocemos los efectos que sobre el hombre
“antiguo” tiene la adaptación a una vida nueva en el sentido de más joven o me-
nos antigua36; así, de igual modo y con la visión a posteriori que ofrece la histo-
ria, sólo nos quedaría intentar comprender cómo sucedieron las cosas ante la
irrupción de hombres nuevos o bárbaros en la vida de hombres antiguos o ro-
manizados, siendo éste el modo en que germinó la vida europea.

Así, y en la misma línea de personificación de los grupos humanos, veremos
cómo, y en consonancia con la visión que venimos analizando de Ortega sobre
Europa, los hombres nuevos procedentes de una vida más joven junto a los hom-
bres románicos, en una regresión psicológica ante el vacío generado por la caí-
da de Roma, asumieron los usos que conformaban la vida antigua como usos
efectivamente superiores o pertenecientes a una vida adulta, una vida madura
y más desarrollada, imitando al hombre antiguo como quien imita a un padre
percibido como un modelo a seguir.

Europa, o la vida europea, es por tanto una vida que ya ha atravesado todos
los estadios de su evolución como aglutinadora de un grupo humano; como tal,
es una vida consumada y consolidada, no hay ningún elemento de transitorie-
dad en ella.

El desarrollo de los particularismos o nacionalismos europeos habrían, en
algún caso, contemplado fugaces elementos de transitoriedad, en su intencio-
nalidad primera de conformar por sí solos una especie de vida particular, pero
al aflorar irremisiblemente la vida europea bajo ellos operante, la vocación par-
ticularista acaba por diluirse en el todo europeo, en la comunidad de un mis-
mo espacio histórico. Así, en contraposición a América como “el nombre de
una situación, de un estadio: la situación y el estadio coloniales”, Europa sería
el nombre de una esencia, el terminus de un viaje: el de una comunidad de pue-
blos “bajo la presión inexorable de un destino limitado”37.

Conclusiones

La visión europea de Ortega comprende una concepción dual de Europa
como concepto político y social. Por una parte es concebida como un espacio
de naciones que experimentan un desarrollo histórico diferenciado y, por otra
parte, se nos presenta como una comunidad igualmente histórica que dispone
de una dimensión unitaria fundamentada en un pasado común.

La importancia que Ortega concede al relato histórico está justificada en el
papel que la Historia desempeña en la formación del espacio europeo como es-

36 Véase V, 36-44.
37 V, 44.

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 214

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



215MIGUEL DE DOMPABLO GUERRERO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

pacio histórico común, en el que desaparece por completo la concepción geo-
gráfica, haciendo descansar en su totalidad, sobre variables culturales, la cre-
ación de ese espacio común.

Sostiene Ortega con contundencia la existencia de un Estado europeo sus-
tentado en la vigencia de fuerzas sociales y culturales de carácter íntegramente
europeo, común, o comunitario; ello se explica en base a los conceptos orte-
guianos de sociedad europea y opinión pública europea, conceptos que, en la con-
cepción orteguiana de Europa, presentan una fuerza extraordinaria.

El proceso de integración europea, que desde la perspectiva orteguiana po-
dríamos calificar como proceso de socialización, puede comprenderse mejor a
través de la personalidad social que Ortega concede a los pueblos, un elemento
característico del pensamiento orteguiano que permite desarrollar el concep-
to de opinión pública europea sobre el que se construye el concepto orteguiano
de Europa como realidad estatal.

Las conclusiones sobre la integración y la unidad europea son realmente es-
clarecedoras en el pensamiento orteguiano, conservando su vigencia de manera
asombrosa en el momento presente. Los conceptos de concienciación de la co-
munidad, la necesidad de fomentar las relaciones sociales que alimenten la red
social europea, y la concepción del ciudadano como elemento central de la enti-
dad social que es Europa, junto con las problemáticas en relación a la estruc-
tura de poder y la creación de un aparato “estatal”, hacen del pensamiento 
europeísta de Ortega una verdadera teoría del integracionismo europeo.

En ese integracionismo europeo se desarrolla el concepto de equilibrio co-
mo instrumento de poder y dinámica esencial de la propia Europa, manifes-
tando su vigencia como procedimiento en la integración europea.

Por otra parte, las reflexiones de Ortega al respecto de Europa cobran es-
pecial relevancia y se nos presentan con especial claridad en el momento his-
tórico presente en el que tiene lugar ese “cambio de turno” en la dinámica dual
orteguiana de preponderancia de lo nacional frente a lo común, o europeo.

La meditación de Europa en Ortega representa un valioso legado intelec-
tual en el camino de comprensión de Europa. Muestra la necesidad de com-
prender Europa y de llevar a cabo las transformaciones que lleven a las
naciones europeas a asumir plenamente su pertenencia a una realidad que 
supera a las naciones y la necesidad de adaptarse a su condición como parte de
un todo común.

Por todo ello, Ortega representa en el pensamiento no sólo español sino 
europeo una referencia en la voluntad integradora del espacio histórico 
europeo. Su capacidad para abstraerse de los particularismos, especialmente
del particularismo español al que pertenece, le convierten en un intelectual
“para” Europa, un pensador de Europa en su máxima expresión. Su produc-

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 215

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



GÓMEZ, Yolanda y ALVARADO, Javier (2004): Enseñar
la idea de Europa. Madrid: UNED.

ORTEGA Y GASSET, José (2004-2010): Obras comple-
tas, 10 vols. Madrid: Taurus / Fundación José
Ortega y Gasset.

216 Ortega: retazos de Europa

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

ción intelectual hace de él una figura de referencia en el análisis de la realidad,
sea cual sea ésta, pero, especialmente en el objeto de nuestro estudio, Ortega
representa una reflexión de grandes cualidades por su conocimiento de la His-
toria y por la riqueza y enorme atractivo de sus argumentaciones. 

Fecha de recepción: 08/01/2017
Fecha de aceptación: 15/02/2017

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

09 DOMPABLO_09 ART. DOMPABLO  29/06/17  17:55  Página 216

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Clásicos sobre Ortega

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 217

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre



< César Pacheco Vélez.

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 218

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Sobre César Pacheco Vélez

Introducción de Jorge Wiesse Rebagliati

César Pacheco Vélez (Lima, 1929-1989) fue un destacado historiador
peruano de la llamada Generación del 50, a quienes pertenecieron, en
la historia, José Antonio del Busto, Pablo Macera y Armando Nieto

Vélez S. J.; en la narrativa, Julio Ramón Ribeyro y Mario Vargas Llosa; en la
poesía, Javier Sologuren, Carlos Germán Belli, Jorge Eduardo Eielson y
Blanca Varela; en la plástica, Fernando de Szyszlo; en la filología, Luis Jaime
Cisneros.

Luego de estudiar en la Pontificia Universidad Católica del Perú (1947-
1950), donde según Alberto Tauro (de quien tomamos los datos de la bio-
grafía de Pacheco), se definió su vocación histórica, se graduó en la de
Sevilla (1951-1953) con una tesis sobre las conspiraciones del Conde de la
Vega del Ren. Sin embargo, como parecería sugerirlo esa monografía, sus in-
tereses no se limitaron solo al período independentista, sino que abarcaron
varios temas peruanistas, americanistas y aun panhispánicos: la poesía de
César Vallejo, la historiografía peruana contemporánea, la entidad histórica
de Hispanoamérica, la identidad monumental y espiritual de Lima, el episto-
lario de Bolívar y varios temas más. Fue editor de los principales libros de las
Obras completas del polígrafo peruano José de la Riva-Agüero y Osma (Lima,
1885-1944): Carácter de la literatura del Perú independiente, La Historia en el Perú
y, sobre todo, Paisajes peruanos, con el magnífico estudio de Raúl Porras 
Barrenechea (Lima, 1897-1960) que ha quedado como prólogo del libro des-
de su primera edición (Lima, 1955). Además de ello, fue promotor de im-
portantes iniciativas editoriales, como la Biblioteca Clásicos del Perú,
auspiciada por el Banco de Crédito del Perú y el libro colectivo Perú Prome-
sa (Universidad del Pacífico, 1988), que incluyó prácticamente a la totalidad
de los grandes nombres de la cultura peruana de ese momento en un pro-
yecto de esperanza y de entusiasmo en los años de plomo peruanos, desga-
rrados por la violencia y el terror.

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 219

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Wiesse, J. (2017). Sobre César Pacheco Vélez. Revista de Estudios Orteguianos, (34), 
219-230. 
https://doi.org/10.63487/reo.302

ORCID: 0000-0002-2819-2054



Pacheco alternó la actividad docente y académica con la política y la ges-
tión cultural. Fue activo militante del partido Demócrata Cristiano. Ocupó di-
versos cargos de responsabilidad gubernamental: la dirección de Coordinación
Pedagógica con los Organismos Internacionales del Ministerio de Educa-
ción Pública (1964), la dirección general de Culto del Ministerio de Justicia
(1967-1968) y la dirección del Museo Nacional de Historia (1980-1983). Fue
director de la revista Mercurio Peruano, fundada por Víctor Andrés Belaunde, y
miembro de diversas corporaciones académicas: la Academia Nacional de la
Historia, la Sociedad Peruana de Historia y el Instituto Riva-Agüero, donde
ejerció el cargo de Secretario General.

Probablemente por su formación española, por su sensibilidad a la vez his-
tórica, política, estética y filosófica y por su estrecha vinculación con Víctor
Andrés Belaunde (Arequipa, 1883 – Nueva York, 1966), el filósofo, político y
diplomático (llegó a ser presidente de la Asamblea General de las Naciones
Unidas), que reconoció muy tempranamente –en Madrid, hacia 1905– la im-
portancia de la obra de Ortega y Gasset, César Pacheco Vélez se interesó por
profundizar en la obra de Ortega y usar sus categorías para comprender los te-
mas americanos que lo acuciaban y lo reclamaban. Pacheco aplica con solven-
cia a la historia de la cultura peruana de la primera mitad del siglo XX las ideas
de Ortega. Ensayos de simpatía. Sobre ideas y generaciones en el Perú del siglo XX
(1993), un libro póstumo cuidado y editado por su amigo y colega Percy 
Cayo Córdova, recoge buena parte de la producción orteguiana de Pacheco,
escrita con el estilo a la vez agudo y elegante que le habría gustado a Ortega.
A continuación, se presentan dos extractos de este texto: los que corresponden
a las páginas 40-43 y 68-75.

220 Sobre César Pacheco Vélez

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 220

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



CÉSAR PACHECO VÉLEZ
Tres lecciones sobre Ortega y Gasset en el Perú

Pocos ejercicios intelectuales tan gratificantes como este de expresar pú-
blicamente mi admiración y gratitud por la obra de José Ortega y 
Gasset, en respuesta a la demanda enaltecedora del Instituto Peruano

de Cultura Hispánica y el Departamento de Humanidades de la Universidad
del Pacífico. Y más aún porque mi aquiescencia a esa demanda se produce en
cordial y honrosa compañía de Juan Manuel Ugarte Eléspuru y Francisco 
Miró Quesada Cantuarias, para conmemorar el centenario del nacimiento del
gran pensador español.

Conmemorar es recordar, es decir, volver a pasar por el corazón. La evocación
exhuma, rememora y revive lo que no estaba presente pero ni había muerto
ni había sido abolido. Así lo entendieron también los antiguos peruanos y lo re-
pite poéticamente el Inca Garcilaso en sus imprescindibles Comentarios Reales.
Cuando el Inca le pregunta a uno de sus viejos tíos maternos qué cosas son las
que el pueblo quechua, sin escritura, puede guardar en la memoria, el tío le res-
ponde: “yo te las diré de muy buena gana, a ti te conviene oírlas y guardarlas en
el corazón…”; y el Inca añade: “es frase dellos por dezir en la memoria…”. No
hay, pues, memoria verdadera que no sea memoria del corazón. Por eso al ha-
blar de la presencia y gravitación de las ideas de Ortega y Gasset en el Perú,
voy a permitirme una introducción que me resulta inexcusable.

Exordio orteguiano

Mis primeros recuerdos y experiencias de la lectura de Ortega arrancan del
año 1947, en el primer curso de la Facultad de Letras de la Universidad Católica
de Lima, que entonces estaba en el caserón recoletano de la Plaza Francia. El
nombre de Ortega cruzaba furtivamente por algunas de las varias asignaturas
filosóficas, que eran el núcleo de una auténtica formación humanística, unas
veces unido a Spencer y Durkheim, otras a Bergson y Dilthey, a veces con la
reticencia del inconfeso e ideologizado antihispanismo de alguno de los profe-

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 221

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



222 Tres lecciones sobre Ortega y Gasset en el Perú

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

sores. Al año siguiente, cuando ya había devorado buena parte de los libros 
de Ortega, vi por vez primera, junta y relucientemente empastada, la colec-
ción completa de la Revista de Occidente en la casa de campo de don Honorio
Delgado cerca a Vitarte, en el pueblito que él, Mariano Iberico y Cristóbal de
Losada había bautizado poéticamente: Santa Clara de la Buena Luz. El diálogo
de Delgado e Iberico, dos de los más altos exponentes de la filosofía en el 
Perú, y la ávida revisión de las páginas de la revista madrileña llegaban a mí
desde el primer deslumbramiento que la lectura de Ortega me produjo y acre-
centaron mi disposición para valorar la importancia del filósofo español. En
1950 el Suplemento Dominical de El Comercio hizo una encuesta entre un nu-
trido grupo de intelectuales peruanos sobre los libros a su juicio decisivos de
la primera mitad del siglo XX; el escrutinio no dejó de sorprenderme: los más
citados eran La decadencia de Occidente y La rebelión de las masas; estaba, pues, me-
jor acompañado de lo que creía en mi temprana admiración por Ortega.

La verdad es que entre esos tres nítidos recuerdos superpuestos se había
ido tejiendo una experiencia decisiva en nuestra formación intelectual. La co-
rriente predominante en la Facultad de Letras era, desde luego, el neotomismo
y los libros de consulta que preferentemente se nos recomendaban eran sobre
todo de autores franceses: Maritain, Gillet, Gilson… Sin embargo, los manua-
les de historia y de introducción a la filosofía más socorridos por nosotros eran
los de García Morente y Julián Marías. En ellos no era omitido el capítulo de-
dicado al pensamiento de Ortega; a partir de allí comenzamos a sacar nuestras
propias conclusiones. La incierta instalación de España en la modernidad; el
esfuerzo agotador de la expansión americana y del largo siglo y medio de oro
de su literatura es cierto que había producido casi dos siglos de decadencia y
atonía sobre todo por lo que se refiere a las altas cumbres teológicas y filosó-
ficas: después de los grandes místicos, de los teólogos y juristas que se cues-
tionan la legitimidad de la conquista de América y crean el derecho de gentes
y de la culminación del doctor eximio Francisco Suárez, el pensamiento español
parecía un páramo, un desierto con apenas oasis diminutos. Sin embargo, el
testimonio literario en la España contemporánea nos producía una impresión
distinta. Podría hablarse de un medio siglo de plata literario entre la genera-
ción del 98 –algunas de cuyas grandes figuras como Unamuno y Valle Inclán
tienen vocación americana– y sus seguidores (Ortega, Juan Ramón Jiménez,
Américo Castro) y la generación del 27: la formidable floración poética de 
Salinas, Guillén, Aleixandre, Alberti, Cernuda y García Lorca, cuyos versos, 
aureolados por el trágico fin del poeta granadino, todos repetíamos de memo-
ria y algunos poetas de agraz plagiaban impunemente. Así, en ese primer ba-
lance, Ortega, dueño de un estilo de mágica transparencia, se nos aparecía tal
vez no como un filósofo sistemático desde la perspectiva de algún profesor

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 222

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



nuestro, pero sí como un vigoroso pensador, como un ensayista eximio y de
múltiples incitaciones.

Inmediatamente después pasamos a los seminarios del Instituto Riva-Agüero,
la flamante Escuela de Altos Estudios de la Universidad Católica. Animados
por el fervoroso magisterio de Belaunde y bajo la sonrisa irónica y temible de
Raúl Porras leímos Misión de la Universidad y arribamos entusiastas a la convic-
ción, todavía indeclinable, de que la universidad es cultura, ciencia y sabiduría y
sólo accesoriamente profesión. En el Seminario de Historia que dirigía José A.
de la Puente C., las páginas de España invertebrada iluminaron nuestras indaga-
ciones sobre la época de la independencia. En el Seminario de Peruanidad de 
Belaunde, la preocupación central por el proceso de la nacionalidad peruana, por
la vividura o morada vital, como diría orteguianamente Américo Castro, nos dába-
mos de continuo con la feliz definición de Ortega de lo que es una nación: “pro-
yecto sugestivo de vida en común”. En el Seminario de Filosofía de Enrique
Torres Llosa, al que también asistía, leímos cronológicamente, es decir orte-
guianamente, sus Obras completas y un ensayo que nos resultó decisivo –Grecia
y la pervivencia del pasado filosófico– que forma parte del libro Naturaleza, Historia,
Dios, cuyo autor, Xavier Zubiri, ha sido también discípulo de Ortega aunque
con una genealogía filosófica parcialmente distinta. Unamuno, Ortega, García
Morente, García Bacca, Gaos, Zubiri, Granell, Marías, Ferrater Mora, Xirau…
existía una filosofía española actual. Con Ortega a la cabeza, había una llama-
da Escuela de Madrid con un estilo de pensar y un sistema, cuyo creador se re-
sistía a exponerlo de un modo orgánico y cerrado en un único discurso o
tratado, y lo hacía por razones nada frívolas y que tenían que ver ineludible-
mente con el mismo sistema. Esa escuela era una rama robusta del historicis-
mo ontológico y epistemológico: el raciovitalismo o doctrina de la razón vital;
era una corriente perfectamente discernible del existencialismo de Heidegger,
el cual, bueno es recordarlo, había tenido el valioso antecedente, rigurosamen-
te precursor, del pensamiento existencial kierkegaardiano de don Miguel de
Unamuno. Es decir, dentro de nuestra propia tradición cultural, sin plagiar, 
diríamos con Eugenio D’Ors, podíamos estar los hombres del ancho y desco-
yuntado mundo hispánico “a la altura de los tiempos”; a la altura de las circuns-
tancias, para decirlo con las mismas palabras Ortega, de curso universal.

Aquél fue un descubrimiento reconfortante para quienes nos iniciábamos
por entonces en los estudios e investigaciones históricas. Precisamente la filo-
sofía española de esos días era una filosofía de la historicidad: la que acaso podía
proporcionarnos los mejores fundamentos teóricos para solventar nuestra par-
cela científica: una historiología como la que más tarde elaboró José Antonio
Maravall, discípulo también de Ortega, en su Teoría del saber histórico.

223CÉSAR PACHECO VÉLEZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 223

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



En el clima de esas fértiles ideas orteguianas –la Universidad como cultu-
ra; la nación como proyecto histórico; la vida humana como realidad radical–, fue
creciendo nuestro horizonte intelectual. Me parece era orteguiana la revista
que publicamos los estudiantes de la Universidad Católica con el título de un
memorable poema de Vallejo: Gleba.

Entre 1951 y 1953 en que viví mis experiencias universitarias españolas en
un momento de cambio perceptible dentro del cerrado sistema de entonces,
Ortega adquirió para mí un valor añadido; su obra aparecía nimbada por el
prestigio de su recusación política y filosófica desde la rígida ortodoxia del ré-
gimen español de entonces. En una nueva etapa de la vieja polémica de las dos
Españas, hombres como Pedro Laín Entralgo y Antonio Tovar, Julián Marías
y Joaquín Ruiz Giménez, eran llamados los “nuevos liberales” por su diver-
sa cercanía a Ortega y propiciar, desde entonces, un más rápido tránsito hacia
la democracia.

Desde ese temprano entusiasmo, mantenido a lo largo de mis años de do-
cencia universitaria, intentaré resumir mi visión y apreciación de la presencia
de Ortega en la cultura hispanoamericana y especialmente en el Perú.

La difusión de las ideas de Ortega y los estudios sobre el historicismo vi-
talista

A partir de la siguiente generación –la de los nacidos entre 1908 y 1922– y
en las que siguen, la difusión de las ideas de Ortega se expande y se generaliza
a través del periodismo literario. Ese escrutinio de citas, exégesis, afinidades y
divergencias sería interesante estudiar, comenzando por la prosa elegante, del
mejor ensayismo interdisciplinar, de Aurelio Miró Quesada S. Una sola veta
de penetración en el tema, las páginas editoriales y los suplementos literarios
de los principales periódicos, nos promete una copiosa cosecha. Así, por ejem-
plo, encuentro claras resonancias orteguianas en los valiosos estudios de José
Durand acerca del Inca Garcilaso y La transformación social del conquistador. Hay
periodistas que, como Alfredo Cánepa Sardón y Jorge Luis Recavarren, se
han proclamado seguidores de Ortega, por citar sólo algunos testimonios. Lo
mismo podría decirse de Enrique Chirinos Soto y Hugo Neyra; y luego de dos
de los más promisorios periodistas orientados hacia el estudio de las ideas po-
líticas: Pedro Planas Silva y José Luis Sardón. Nos circunscribimos, por eso,
a los estudios específicamente dedicados a sus ideas filosóficas:

Ricardo Pérez Reinoso y Jorge del Busto Vargas se han acercado a las 
ideas de Ortega al estudiar a Spengler. Enrique Torres Llosa lo ha hecho alusi-
vamente en su estudio sobre Max Scheler y directamente en sus lecciones en la
Facultad de Letras y en el Seminario de Filosofía del Instituto Riva-Agüero.

224 Tres lecciones sobre Ortega y Gasset en el Perú

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 224

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Alberto Wagner de Reyna al estudiar a Heidegger, de quien fue discípulo di-
recto; Felipe Mac Gregor S. J. al presentar el humanismo del siglo XX y 
Beatriz Benoit al acercarse al pensamiento de Dilthey. Eduardo Gómez Becerra
y Enrique Azálgara Ballón se refieren al historicismo en sus estudios sobre 
filosofía de la educación y de estética y crítica literaria. Walter Garaycochea,
que representa el punto más alto del interés por Ortega en Arequipa, ha dedi-
cado trabajos especiales a las concepciones historiológicas de nuestro autor. La
reflexión filosófica de Augusto Salazar Bondy –discípulo de Merleau-Ponty–
es la expresión más importante del historicismo sociológico marxista en el Perú
y muchas de sus reflexiones sobre la autenticidad filosófica como reflexión de
la propia realidad y como toma de conciencia, coinciden con los postulados 
orteguianos. Pero en la imposibilidad de intentar una reseña exhaustiva nos 
limitamos en esta parte a los enfoques de Jorge Guillermo Llosa, Alfonso 
Cobián y, sobre todo, Francisco Miró Quesada C.

En 1960 publica Jorge Guillermo Llosa su estudio sobre Unamuno, Ortega y
Zubiri: tres vertientes del alma española. Presenta allí a Ortega desde su españolía:
el reto de ser español europeo, americano y universal; de incorporar a España
al nivel de la filosofía occidental después de más de un siglo de marasmo. El
quijotismo –tema común a Unamuno–, la actitud ante la lengua, revelan el 
talante español de filosofar, dice Llosa, aludiendo al sentido dialógico de su dis-
curso y al valor que en sus escritos alcanzan palabras como quehacer, preo-
cuparse, circunstancia… En Ortega, sostiene, se produce el feliz encuentro del
modo de ser hispánico con los más altos niveles del pensamiento occidental. El
existencialismo intuitivo de Unamuno se convierte en Ortega en una doctrina
coherente y completa. La agonía de Unamuno y la religación de Zubiri contras-
tan, sin embargo, con la historicidad de Ortega, misteriosamente ajeno al tema
religioso. Pero tanto o más que el breve ensayo anterior interesa en el libro de
Llosa el capítulo dedicado al último trabajo importante del filósofo Mariano Ibe-
rico, cuya obra original le ha merecido varias exégesis. Se trata de las Perspecti-
vas sobre el tema del tiempo que puede ser, desde su título, una meditación
orteguiana. Iberico aborda el tiempo como presente, como remembranza y como
retorno, duración y recurrencia. Su itinerario es similar al de Ortega: Leibniz,
Dilthey, Bergson; y el mundo poético en el que busca inspiración y resonancia
sería también muy grato a nuestro pensador: Manrique, Quevedo, Cervantes,
Mallarmé, Rilke, hasta nuestro inmenso Vallejo, Pablo Neruda. Iberico arriba
al misterio del ser y a la filosofía de la esperanza, que es, en cambio, un caris-
ma ajeno al filosofar de Ortega. Del bergsonismo, Iberico evolucionó al vita-
lismo de Klages.

El trabajo más extenso y analítico sobre la filosofía orteguiana es la breve
tesis de Alfonso Cobián Macchiavello (1936-1969) La ontología de Ortega y 

225CÉSAR PACHECO VÉLEZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 225

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Gasset. En su comprensión simpática de Ortega, parte Cobián de la verifica-
ción del auténtico y abrumador humanismo de su autor, a quien, como a Te-
rencio, nada humano le era ajeno y, fiel a su principal teoría, quiere salvar toda
su circunstancia. Traza el cuadro de los parentescos filosóficos de Ortega no
como una sucesión histórica de influencias reales que hayan gravitado genéti-
camente en su sistema, sino como un clima espiritual y un cuadro de referen-
cias que tienen unos innegables parámetros; Leibniz, Kant, Bergson, Dilthey,
Husserl, Heidegger. De este último, Ortega dice en Goethe desde dentro y repite
en el Prólogo para alemanes que “apenas hay uno o dos conceptos de Heidegger
que no preexistían a veces con anterioridad de trece años, en mis libros”; aun-
que sean abundantes los puntos de divergencia, como aparece en el libro pós-
tumo sobre Leibniz.

La perspectiva ontológica en que Ortega se sitúa, sostiene Cobián, lo lleva
a captar la vida humana como realidad radical que constituye y da sentido a su
contorno: las cosas, el mundo, son sólo en la medida en que son circunstancias,
posibilidades, obstáculos o recursos para el hombre. La libertad es la que con-
fiere a la vida humana su capacidad de realidad constituyente del mundo. La
problemática ontológica se reducirá así a la función vital de dar sentido al mundo
del hombre. A pesar de la riqueza de la ontología de la vida, la persona humana
en la antropología de Ortega se reduce también al dinamismo autocreador de
las experiencias; persona y personalidad se identificarían por la idea de voca-
ción, como pura intencionalidad y tendencia psicológica.

Pero la vida como realidad radical es sólo una ontología regional, arguye
Cobián; no permite fundar una ontología general. Las cosas son importancias u
obstáculos para la vida pero esa función no esclarece el problema de los diver-
sos modos del ser. La perspectiva vitalista no agota la realidad, el monismo
perspectivista implica el estrechamiento del mundo al horizonte de cada indi-
viduo. Su negación de la esencia –el hombre no tiene naturaleza sino historia– 
obtura el camino de explicación de los objetos ideales. La doctrina del punto
de vista reduce el ser al aparecer, diríamos resumiendo a nuestra manera las ob-
jeciones de Cobián, aunque el propio Ortega diga varias veces que las pers-
pectivas son las “posibilidades” de lo real. Si la ubicación del sujeto imprime
carácter a los objetos, estaríamos en una forma de relativismo. Las limitaciones
del perspectivismo alcanzarían también a su concepción de la verdad, pero 
Ortega se propone salvar el problema recurriendo a una hipotética verdad ab-
soluta inaccesible para la historia humana.

Ortega identifica ser y vida; el sistema vital es fuente del ser y lo trasciende.
La inteligencia proyecta al ser en su función de librar al hombre, de salvarlo
con sus circunstancias. También encuentra problemas Cobián en la distinción
orteguiana entre el mundo ser y el mundo valor como dos ordenaciones distintas

226 Tres lecciones sobre Ortega y Gasset en el Perú

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 226

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



y supremas. El valor no es cualidad del ser, pero sí tiene cualidades propias. En
cambio, las cosas reales no lo poseen; ellas simplemente soportan los valores.
¿Por qué Ortega confiere consistencia propia al valor y se la niega a los seres
reales?, se pregunta Cobián. Y él mismo se responde: de haber tomado en 
toda su proyección y objetividad el valor, Ortega habría tenido que replante-
arse ab initio las bases de la ontología. Habría trascendido el nivel de su expe-
riencia. La exégesis severa de Cobián, operaba con una hermenéutica rigurosa
y respetuosa, le ofrece, desde la perspectiva de su ortodoxia neotomista abier-
ta a la fenomenología y a las filosofías de la vida, un balance que remite la im-
portancia de Ortega del campo preciso de la ontología al de otras vertientes del
pensamiento. Pero se trató, no hay que olvidarlo, de la expresión precoz de un
innegable talento filosófico lamentablemente frustrado por la muerte a los
veinticuatro años, explicablemente teñida de énfasis dogmático.

Por eso podemos concluir que la exégesis más entusiasta de Ortega es la de
Francisco Miró Quesada C. (1918), quien no se considera un seguidor suyo pe-
ro lo ha tratado siempre con admiración y con respeto; reconoce sus anticipa-
ciones a Heidegger y Sartre; le confiere un sitial indiscutible en el proceso de la
filosofía española y latinoamericana; y proclama su modernidad y su vigencia
frente a los múltiples problemas filosóficos del mundo contemporáneo.

F. Miró Quesada C., pensador importante en el desarrollo y progreso de la
filosofía en el Perú, dedica en uno de sus principales libros –Apuntes para una
teoría de la razón (1963)– largas páginas para situar el aporte de Ortega y sus
discípulos en la gran problemática a la cual se enfrenta. Precisamente ponien-
do como epígrafe a su estudio más original y personal una cita auspiciosa del
libro de Ortega sobre Leibniz, Miró Quesada aborda la cuestionabilidad de la ló-
gica, su posibilidad de elaborar una epistemología general que abarque los diver-
sos tipos de conocimiento científico y sea “capaz de descubrir en ellos el
principio de unidad imprescindible” y legitimar “las facultades de la razón 
para aprehender toda la realidad”. “Si la filosofía ha de continuar”, decía 
Ortega en ese texto, el pensamiento occidental deberá sumergirse denodada-
mente en el abismo que la cuestionabilidad de la lógica delata. Desde tal perspec-
tiva y luego de un largo recuento, Miró Quesada se detiene en los historicismos 
como intentos de una nueva razón. Dedica algunas páginas al historicismo so-
ciológico de Mannheim, Weber, Scheler, Lukács, Lefebvre, etc., que tiene su
origen en Hegel y en las tesis marxistas sobre la ideología. Pero al llevar a sus
últimas consecuencias el determinismo de las clases sociales, denuncia Miró
Quesada, entramos en un callejón sin salida y nos encontramos en los dogma-
tismos insostenibles a los que ha llegado la rígida ortodoxia staliniana, que no
comparten, por cierto, los ilustres representantes del historicismo sociológico.
Es imposible reducir, sostiene el autor, todo el proceso de la razón y la cultura

227CÉSAR PACHECO VÉLEZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 227

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



“a la lucha de clases o a la influencia ideológica de las relaciones de producción
sobre el pensamiento científico”.

Mucha más importancia concede Miró Quesada al historicismo vitalista; y
de sus varias ramas escoge para una exposición rigurosa y amplia a la más 
vigorosa de ellas, la que representa la Escuela de Madrid de Ortega y sus discí-
pulos: “la única escuela historicista que ha tratado de aprovechar sistemática-
mente la crisis de la matemática y de la lógica y los resultados de la metateoría
con pruebas de la verdad de sus tesis”. Miró Quesada observa con sagacidad
que aunque el historicismo vitalista nace de los trabajos de Dilthey, Ortega ha-
ce germinar autónomamente su doctrina, pues su contacto con el pensamiento
del filósofo alemán –al que considera el más importante de la segunda mitad
del XIX– se produce cuando ya ha elaborado sus principales tesis. Precisa-
mente Ortega y sus seguidores, afirma, amplían los posibles tipos de filosofar
que Dilthey reduce a tres, e imprimen rigor a los sugestivos pero imprecisos
planteamientos del padre del historicismo moderno.

Miró Quesada apunta las coincidencias de Ortega con el pragmatismo de
W. James, pero destaca la originalidad y amplitud de aquél al desarrollar su
tesis básica sobre el pensamiento como función de la realidad radical que es la
vida. Si pensar es saber a qué atenerse, Miró Quesada podrá decir, parafraseando
a Ortega y en términos de metateoría, que el pensamiento es un “procedimiento
de decisión”. Como el hombre no tiene naturaleza sino historia, así el pensa-
miento no puede reducirse a un sistema fijo. El descubrimiento de la concien-
cia histórica, magistralmente expuesto por Ortega a juicio de Miró Quesada,
es el que permite comprobar que la razón matemática, la razón de los princi-
pios de la lógica y las ciencias llamadas exactas, carece de núcleo o de inva-
riancia capaz de revelar para siempre la naturaleza humana: el método de la
razón tradicional no reposa en principios de vigencia suprahistórica. La razón,
como todo lo humano, tiene que ser y es historia.

Con citas dramáticas de Ortega y de Manuel Granell, Miró Quesada expone
la doctrina raciovitalista de la lógica como una estructura “que varía de acuer-
do con las circunstancias históricas”. Nadie podría negar, sostiene Miró 
Quesada, que la concepción del historicismo de la Escuela de Madrid “consti-
tuye un aporte permanente al acervo filosófico occidental”; y uno de los más
fecundos de esos aportes es “la concepción de la razón como el instrumento
que utiliza el pensamiento para saber a qué atenerse”. El advenimiento de la
razón, dice, es por cierto histórico y, por tanto, es posible imaginar un tiempo
futuro en que el hombre deje de utilizar el actual método racional y comience
a funcionar con otro diferente para encarar nuevas circunstancias. El elogio
del raciovitalismo orteguiano es entusiasta: abre un nuevo horizonte, propone
un sistema de profundidad y precisión y es la primera escuela que no pertenece

228 Tres lecciones sobre Ortega y Gasset en el Perú

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 228

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



al conjunto de las escuelas filosófico-matemáticas y que aquilata la inmensa im-
portancia de la crisis de la matemática y de la lógica para fundar una nueva ac-
titud y elaborar una nueva concepción del mundo y de la vida. Sin embargo,
dice Miró Quesada, y en ello está el meollo de su confrontación con Ortega, la
variación en la validez de los principios lógicos y matemáticos y en el sistema
de intuiciones fundamentales con que la razón se aprehende así misma “no 
se debe de ninguna manera a la variación de las circunstancias históricas”, si-
no que se ha producido “a través de un proceso puramente racional, de un di-
namismo interno que nada tiene que ver con algo que no sea él mismo”. “Lo
que obliga al hombre actual a tener que modificar el concepto que tiene de ra-
zón es la propia razón”. Zubiri le respondería orteguianamente a Miró Quesada
que en el desarrollo interno de la razón hay también un despliegue histórico,
porque el hombre ha ido creando al hacer la historia las “condiciones de posi-
bilidad” para que todas las potencias, todas las virtualidades de la razón hu-
mana, contenidas ya en su punto de partida, se hayan ido actualizando y
obturando en el proceso libre pero también condicionado, y siempre impredeci-
ble de la historia; el desarrollo, el crecimiento (concepto más comprensivo que el
de progreso) está también impregnado de tiempo, de historia: porque el tiempo,
la historia, dirá Zubiri, es un ingrediente constitutivo de toda esa realidad 
radical llamada vida humana, que incluye, desde luego, a la razón. Miró 
Quesada, en cambio, sostiene que “una vez que el hombre decide emplearla (la
razón) descubre su grandiosa autonomía, un dinamismo incontenible que si-
gue su propio curso y que realiza una trayectoria puramente inmanente”. “La
razón, concluye, es algo más que su historia”. Pero si la razón es también, aunque
no sólo, historia, entonces su trayectoria no sería puramente inmanente. A la
solución de esta aporía apunta Julián Marías, discípulo de Ortega, cuando
funda la posibilidad del conocimiento objetivo en la doble estructura analí-
tica y empírica, de la razón; es decir, la estructura lógica y la estructura his-
tórica de la razón.

En el epilogo de este libro fundamental, Miró Quesada adelanta, –bajo un
epígrafe de tono germánico: Vislumbre de la razón: ensayo no demasiado imprudente
de anticipo especulativo–, la que podría ser su conclusión frente a este problema:

La razón es histórica porque sus principios evolucionan a través del tiem-
po… Pero este proceso no conduce a una disolución final, a una relativización
total de la razón. El proceso de la razón es un proceso de reducción y de rea-
juste realizado a través de un dinamismo intuitivo y formal. Pero es un proce-
so cuyo término descubre principios autónomos de vigencia suprahistórica. Por eso
si se quisiera encontrar una denominación a la posición que consiste en negar
los supuestos del racionalismo clásico pero que acepta la existencia de princi-

229CÉSAR PACHECO VÉLEZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 229

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



pios racionales de validez suprahistórica, creemos que no sería descaminado
acuñar la expresión atributiva: racionalismo histórico1.

Con lo cual podríamos concluir que el propio sistema intentado por el filó-
sofo peruano actual de mayor influencia sería una continuación confirmatoria
y rectificadora del raciovitalismo orteguiano.

Ensayos de simpatía: sobre ideas y generaciones en el Perú del siglo XX.
Lima: Universidad del Pacífico, 1993, pp. 40-43 y 68-75.

230 Tres lecciones sobre Ortega y Gasset en el Perú

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

1 Francisco MIRÓ QUESADA C., Apuntes para una teoría de la razón. Lima: Universidad del Pa-
cífico, 1963, pp. 320 y 321.

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 230

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Re s e ñ a s

DOMINGO HERNÁNDEZ SÁNCHEZ

P ara una crítica de la razón vital, el
volumen que, con prólogo de
Javier San Martín y traduc-

ción y epílogo de María Lida Mollo, de-
dica Clementina Cantillo al análisis de
la relación entre Hegel y Ortega, es un
libro importante. Y lo es no sólo por lo
que dice; también por cómo, y a partir
de qué fuentes, lo lleva a cabo. De he-
cho, podría entenderse el libro de 

Cantillo como un lúcido representante
de esa nueva generación en los estudios
orteguianos que, apoyada en la progre-
siva edición de material de archivo y en
la solidez que aporta la nueva edición
de Obras completas, permite una investi-
gación sobre la figura y la obra de José
Ortega y Gasset que no sólo respeta la
labor filológica, sino que, sobre todo,
sabe acudir a ella de un modo riguroso
y concienzudo para obtener nuevas lec-
turas a partir de nuevas fuentes. Tal
modelo de análisis no implica, ni mucho
menos, un alejamiento de los títulos clá-
sicos de Ortega o un desconocimiento
de investigaciones ya realizadas sobre
las temáticas más habituales en su in-
terpretación. Cantillo conoce al detalle
la obra de Ortega y la hermenéutica
que la ha acompañado, por supuesto,
pero no se detiene en ellas. Así, apoya-
da en los nuevos materiales de edición
y estudio, es capaz de configurar una
investigación en la que se aportan no-
vedades de lectura, sin perder el con-
tacto con la labor ya realizada.

Y luego, claro, está Hegel. Cantillo
conoce muy bien a Ortega, sin duda,
pero es también una reconocida espe-

ORTEGA Y LAS HUELLAS HEGELIANAS*

CANTILLO, Clementina: Para una crítica de la razón
vital. Entre Hegel y Ortega, prólogo de Javier San
Martín, traducción y epílogo de María Lida Mollo.
Madrid: Biblioteca Nueva (Colección Razón y
Sociedad), 2016, 253 p.

* Este trabajo se integra en los resultados del
Proyecto de Investigación FFI2016-76891-C2-
2-P, financiado por la Agencia Estatal de Inves-
tigación (AEI) del Ministerio de Economía,
Industria y Competitividad y el Fondo Europeo
de Desarrollo Regional (FEDER) de la Unión
Europea, y del Proyecto de Investigación
463AC01, financiado por la Universidad de Sa-
lamanca, Programa 1C, 2017-2018.

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 231

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Hernández Sánchez, D. (2017). Ortega y las huellas hegelianas. Reseña de “Para una crítica de la razón 
vital. Entre Hegel y Ortega” de Clementina Cantillo. Revista de Estudios Orteguianos, (34), 231-235. 

https://doi.org/10.63487/reo.303

ORCID: 0000-0002-6893-6097



cialista en la filosofía hegeliana. Ortega
no lo era; de hecho, como dice María
Lida Mollo en su valioso Epílogo, “nun-
ca fue hegeliano” (p. 237). Que no lo
fuera y, sin embargo, Ortega nunca se
alejase completamente de él, constituye
el hilo que atraviesa la investigación de
Cantillo. Por ello, las huellas, las distan-
cias, las cercanías y los límites resultan
fundamentales. Y es que es justo ahí, en
ese espacio entre Hegel y Ortega, ya ex-
plícito desde el subtítulo del libro, don-
de tiene lugar el análisis. Para poder
conducir a buen puerto el objetivo pre-
tendido, era preciso no sólo conocer el
complejo lugar –sea ambiguo, ambiva-
lente o, en términos de la autora, defini-
do por una “duplicidad de niveles” (p.
42)– que ocupa Hegel en Ortega, sino
también estar muy familiarizado con las
filosofías de ambos por separado. 
Cantillo lo está, lo que le permite modi-
ficar su perspectiva de análisis cuando
el tema lo requiere, en un juego de cer-
canías y alejamientos que discurre en
paralelo a los que el propio Ortega efec-
tuó con la filosofía hegeliana. Muestra
así, más que las claves de una recepción,
los resultados que pueden obtenerse a
partir de ella. Lo hace, además, mante-
niendo una tesis interpretativa propia
que atraviesa todo el volumen; una tesis
valiente, en busca de una coherencia
que, en ocasiones, y debido a la comple-
ja relación de Ortega con la figura de
Hegel, no es fácil de lograr.

Porque lo cierto es que el lugar de
Hegel en la filosofía de Ortega resulta,
como poco, especial. No es uno de esos
autores cuya presencia define una época
orteguiana, tampoco una de las figuras
utilizadas como modelo de identificación

o contraposición para afianzar determi-
nadas teorías concretas. De hecho, si so-
mos rigurosos, ni siquiera podría decirse
que Hegel es un autor completamente
imprescindible para entender a Ortega.
Y, sin embargo, analizar la relación en-
tre ambos suscita un atractivo muy su-
gerente para el investigador, sobre todo
por tres razones: porque, de un modo u
otro y con todas las variantes que se
quiera, Hegel acompaña a Ortega du-
rante toda su trayectoria filosófica; en
segundo lugar, porque los contextos te-
máticos donde la presencia se hace más
explícita –sistema, idealismo, razón his-
tórica...– son fundamentales en Ortega;
por último, y no menos importante, por-
que junto a las obras publicadas de
Ortega, en el caso de Hegel disponemos
tanto del importante volumen de notas
de trabajo que Ortega le dedicó, como
de la bibliografía hegeliana –en fuentes y
estudios, muchos de ellos subrayados y
anotados– que utilizó Ortega y que se
encuentra en su biblioteca personal.

Hegel constituye, así, un caso inme-
jorable para analizar no sólo una rela-
ción temática, de contenido, sino
también para percibir el modo como
Ortega efectúa la lectura de los clási-
cos. Porque de eso se trata, de una lec-
tura, regida por las deficiencias y
exuberancias que solicitaba Ortega 
como principios de su nueva filología; y
de un clásico, es decir, uno de esos per-
sonajes que, según el filósofo madrile-
ño, hay que situar ante un tribunal de
náufragos, a fin de actualizarlo y solici-
tarle las aportaciones que todavía pue-
da ejercer en un tiempo que ya no es el
suyo. Desde tal punto de vista, Hegel
aparece en Ortega como un elemento

232 Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 232

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



más al que aplicarle la propia Aufhebung
hegeliana: “El destino de nuestro tiem-
po es precisamente superar a Hegel, lo
que implica llegar hasta él”, escribía
Ortega en una nota de trabajo también
citada en el volumen (p. 140). En este
sentido, el libro de Cantillo es modéli-
co, en tanto analiza una lectura que un
clásico hace de otro, sirviéndose, pre-
cisamente, de las posibilidades que
ofrece el primero en su teoría de la lec-
tura y de los clásicos. Son tales posibi-
lidades las que no sólo asumen todo
tipo de cercanías y distancias; también
permiten a la autora transitar, de modo
riguroso y sin ninguna pleitesía, por lo
dicho, lo no dicho y lo que podría o de-
bería haberse dicho. Por esto, el volu-
men no se configura únicamente como
un análisis de la recepción de Hegel por
Ortega, sino, sobre todo, como un lúci-
do estudio sobre la filosofía de Ortega
en su conjunto, vislumbrada y particu-
larizada desde el prisma que ofrece su
relación con la lectura del clásico lla-
mado Hegel. Tal lectura, como todas,
está repleta de deficiencias y exuberan-
cias, sí, pero, en este caso, podemos acce-
der a ella desde la parafernalia del
escritorio orteguiano al completo.

Es tal escritorio, precisamente, el que
posibilita ampliar la presencia de Hegel
en Ortega y completar el limitado con-
texto que ofrece la obra publicada. Así,
Hegel no sería únicamente ese autor
que, a finales de los años veinte, Ortega
estudia en relación con su filosofía de la
historia y al que le dedica tres conocidos
artículos –“La Filosofía de la historia de
Hegel y la historiología” (1928), “Hegel
y América” (1928) y “En el centenario
de Hegel” (1932). La relación se habría

iniciado veinte años antes, a comienzos
de siglo, con el estudio de la Ciencia de la
lógica por parte de Ortega. Se trataba,
cierto es, de un estudio juvenil y con más
visos de aprendizaje y formación que de
urgencia teórica, pero, aun así, es el que
de un modo u otro conducirá a su pri-
mera aparición importante en la obra
publicada de Ortega. Ésta, como es sa-
bido, tiene lugar en torno a la polémica
con Maeztu sobre “hombres o ideas” y
se sitúa en torno a los conceptos de sis-
tema, dialéctica, ciencia y verdad: uni-
dades y desarrollos, identidades y evolu-
ciones, totalidades y elementos particu-
lares. Desde ahí se iniciará la relación,
que Ortega extenderá a contextos diver-
sos; desde ahí se trasladará, además,
hasta Meditaciones del Quijote, donde la
lectura aparece ya tamizada por el Pró-
logo de la Fenomenología del espíritu. Con-
ceptos, límites, incluso metáforas... todo
ello vinculado de un modo u otro y en
contextos diversos a la relación entre
elementos de totalidad o unidad y sus
correspondientes particularidades o di-
ferencias.

Por ello, estas necesidades dialéc-
ticas volverán a hacerse efectivas en 
los artículos publicados a finales de los
años veinte y comienzos de los treinta,
cuando, en el ámbito de la razón histó-
rica y la filosofía orteguiana de la histo-
ria, resulte ineludible la necesidad de
configurar un sentido, una razón, que,
sin devorarlos, organice datos e indivi-
dualidades. Cantillo percibe de un mo-
do lúcido (p. 173) cómo, en el fondo,
Ortega continúa aplicando en este con-
texto, vinculado ahora a las hegelianas
Lecciones sobre la filosofía de la historia uni-
versal, elementos y estrategias temáticas

233Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 233

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



muy similares a aquellos que había so-
licitado a la Lógica y la Fenomenología del
espíritu en Meditaciones del Quijote y escri-
tos anteriores. Entre ambos contextos,
el de primera época y Meditaciones del
Quijote, por un lado, y el de los artículos
sobre Hegel de finales de los años veinte,
por el otro, la filosofía hegeliana ha
ocupado un papel distinto, en un marco
menos bondadoso para ella: el de la su-
peración del idealismo, el de la crítica al
subjetivismo, el de El tema de nuestro
tiempo y otros textos de la época. Y, sin
embargo, también ahí tiene la filosofía
hegeliana su función, una función cu-
riosa, cierto es, si tenemos en cuenta
que se trata de una superación del 
idealismo, y con ella de Hegel, efectua-
da en los términos asimiladores de la
Aufhebung hegeliana. “Hegel sin Hegel”,
como dice Cantillo (p. 140), y que, en el
fondo, afecta a gran parte de la relación
entre ambas filosofías, si se tiene en
cuenta que, constantemente, Ortega to-
ma de Hegel aquello que le resulta pro-
ductivo para sus intereses teóricos,
pero que, en más de una ocasión, le exi-
ge modificarle o, por lo menos, adecuarle
su sentido.

Sea como sea, el hecho es que la re-
lación podría extenderse hasta los años
cuarenta, una relación que se establece
siempre en términos similares, aunque
se amplíen los contextos. La dialéctica,
el Volksgeist, la idea de Europa, las rela-
ciones entre las diversas naciones, inclu-
so la concreción de la dialéctica entre
límites y limitaciones en la figura de las
fronteras entre los pueblos europeos y la
crítica a todo tipo de nacionalismo, son
algunos de los temas que protagoniza-
rán este último acercamiento. Meinecke,

por ejemplo, y con él, claro, Hegel, ocu-
pará un lugar importante en este postre-
ro ejercicio de recepción. Las claves del
diálogo, sin embargo, ya se habían dis-
puesto, como muestra Cantillo, lo que
concede a la autora la posibilidad de
mantener abierta esta última etapa del
proceso.

El volumen se adecúa en su estruc-
tura a las distintas fases mencionadas.
En su conjunto, permite vislumbrar a
un Ortega que discurre particularizan-
do en contextos diversos lo asumido
desde las huellas hegelianas, transfor-
mándolo en más de una ocasión y que
alcanzará, incluso, los momentos fina-
les de su trayectoria intelectual. Hasta
llegar ahí, sin embargo, Cantillo no se
ha limitado a examinar minuciosamente
todas las consecuencias del diálogo.
También lo ha ampliado, insertándose
con elegancia en los huecos, las ausen-
cias y grietas que admite la duplicidad
de niveles, ese croceano “con Hegel no
pero sin él tampoco” que atraviesa la
relación. El resultado lo forman análisis
como el de la aparición vinculada 
de Platón y Hegel en Meditaciones del 
Quijote; la cuestión sobre la extraña pre-
sencia de la Fenomenología del espíritu en
torno al tema del límite, cuando lo más
coherente habría sido acudir a la Cien-
cia de la lógica; el estudio de similitudes y
diferencias entre el héroe orteguiano 
y el trágico héroe hegeliano; las lúcidas
comparativas entre tratamientos hege-
lianos y orteguianos de la metáfora, de
un modo especial las imágenes maríti-
mas...

Son sólo algunos ejemplos –y el li-
bro de Clementina Cantillo abunda en
ellos– de temas y problemas que, desde

234 Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 234

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



ANTOLÍN SÁNCHEZ CUERVO

O rtega pensador es un libro más
sobre Ortega y al mismo tiem-
po un libro diferente que reú-

ne catorce trabajos, la mayoría de los
cuales están firmados por autores mexi-
canos. La influencia de Ortega en 
México es bien temprana y se remonta,
como poco, a los tiempos de Samuel
Ramos, renovándose posteriormente y
sobre todo, con la presencia durante
tres décadas ininterrumpidas del que
seguramente fuera su principal discípu-
lo en el contexto de la Escuela de Ma-
drid y uno de los grandes filósofos del
exilio republicano del 39: José Gaos,
cuya obra llevará siempre la impronta
de su antiguo maestro, sin perjuicio de
su distanciamiento crítico respecto del

mismo ni de la originalidad con la que
desarrollará sus propias ideas. Diver-
sos trabajos –entre otros la reciente edi-
ción de los escritos de Gaos sobre
Ortega realizada por José Lasaga– han
mostrado esta proyección de Ortega 
en México, que discípulos del propio 
Gaos como Leopoldo Zea y Fernando 
Salmerón no dejaron de alimentar, aun
desde perspectivas bien distintas.

La proyección de Ortega en México
y en Iberoamérica en general es en de-
finitiva amplia, diversa y duradera, tal
y como mostraron en su día los trabajos
de Tzvi Medin, entre otros. Sin embar-
go, no es precisamente habitual en 
México la publicación de monográficos
sobre la obra de Ortega, quizá despla-
zada, como sería lógico –hasta cierto
punto al menos– por la de Gaos en lo
que a influencia y a interés entre los es-
tudiosos de la filosofía mexicana se re-
fiere; interés, por cierto, que en México
también se ha ido extendiendo, de un

ORTEGA EN PERSPECTIVA MEXICANA

MORENO ROMO, Juan Carlos (coord.): Ortega pen-
sador. México D.F.: Fontamara, 2016, 293 p.

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

el análisis del diálogo con Hegel, per-
miten a la autora superar el ámbito del
diálogo explícito para, sin perderlo
nunca de vista, transitar por lo no ex-
presado en él, pero que permite com-
pletarlo. Como si la autora emplease el
instrumental metodológico de Ortega
para introducirse en su filosofía: aquel
“leer pensativo”, aquella teoría orte-
guiana que exigía completar la obra

“completando su lectura”, se aplica
aquí a la lectura, ya de por sí muy es-
pecial, que el propio Ortega hace de
Hegel. Ortega permite tal forma de ac-
ceso, en efecto, pero es Clementina
Cantillo, de un modo riguroso y no por
ello menos sugerente, la que utiliza las
posibilidades que ofrece todo juego de
deficiencias y exuberancias.

235Reseñas

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 235

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Sánchez Cuervo, A. (2017). Ortega en perspectiva mexicana. Reseña de “Ortega pensador”. 
Revista de Estudios Orteguianos, (34), 235-239.
https://doi.org/10.63487/reo.304

ORCID: 0000-0002-0371-0679



Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Reseñas236

tiempo a esta parte, a otro nombre asi-
mismo ligado en su juventud a la Es-
cuela de Madrid como el de María
Zambrano. A este posible desdibuja-
miento de Ortega en contextos como el
mexicano también habría contribuido,
seguramente, su propio distanciamien-
to respecto del exilio republicano –Gaos
incluido– y de figuras intelectuales em-
blemáticas como Alfonso Reyes.

Ortega pensador nos proporciona por
tanto una referencia sobre los estudios
orteguianos en México. El coordinador
(además de coautor) de este volumen,
Juan Carlos Moreno Romo, es profe-
sor e investigador de la Universidad
Autónoma de Querétaro, mientras que
Adriana Rodríguez Barraza, Eduardo
González di Pierro, Guillermina Alonso
Dacal, Juan Carlos Orejudo Pedrosa,
Juan Carlos Malda Barrera, Luis Felipe
Jiménez Jiménez, Mauricio Beuchot,
Ricardo Sánchez García y Rosario 
Herrera Guido, colaboradores en el vo-
lumen, enseñan en diversas universida-
des mexicanas o están vinculados a
ellas. A estos nombres hay que añadir
los de Agustín Moreno Fernández, 
Ignacio Vento Villate, José Lasaga 
Medina y María Luisa Maillard, arro-
jando como resultado un recorrido pa-
norámico por la obra y la trayectoria
intelectual de Ortega, a lo largo del
cual se visitan algunos lugares comunes
–e inexcusables– y se exploran otros
menos frecuentes e incluso algo recón-
ditos. Se trata por tanto de un volumen
destinado a un público de amplio perfil,
cuya lectura puede resultar muy reco-
mendable para introducirse en los labe-
rintos del pensamiento orteguiano,

pero también para abordar ámbitos y
problemas específicos del mismo.

Ortega pensador se inicia así con “Lí-
neas directrices del filosofar de Ortega
y Gasset” (Beuchot, pp. 11-22), un ca-
pítulo escrito en tono didáctico y a ma-
nera de introducción, en el que se
ofrece una visión general del pensa-
miento orteguiano, a propósito sobre
todo de su vocación mediadora y analó-
gica, así como de un perspectivismo
que integra intelecto y afecto, razón y
vida, racionalismo y relativismo. ¿Una
visión excesivamente “apolínea” o co-
medida de Ortega? En todo caso una
base y un punto de partida estable para
la panorámica que trazarán a continua-
ción los siguientes capítulos, cuyos con-
tenidos cabría resumir y ordenar en
torno a ciertos núcleos temáticos.

El primero de ellos bien podría ser el
perfil de Ortega como fenomenólogo y
estudioso de obras de referencia de su
tiempo –que en no pocos aspectos es
también el nuestro–, por las que se deja
influir y con las que dialoga críticamen-
te. Se revisa entonces la presencia de
Husserl y de Heidegger en sus lecciones
de metafísica de 1932-33 o en su confe-
rencia sobre Europa pronunciada en
Berlín en 1949, vertientes teorética y
práctica de una misma constante. “Meta-
física y razón vital en Ortega y Gasset”
(Sánchez García, pp. 23-48) y, más ade-
lante, “Ortega, intérprete de Husserl. La
idea de Europa como enlace fenomeno-
lógico” (González di Pierro, pp. 201-
214) recorren, respectivamente, la
preocupación de Ortega por captar y
describir la experiencia vital en su factum
originario y en su radicalidad previa a
cualquier constructo, orientación o velo

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 236

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Reseñas 237

conceptual; y por calibrar las posibilida-
des de Europa como proyecto suprana-
cional, entendido como una respuesta a
la barbarie reciente y aún candente (tan-
to, incluso, que pasarán unos cuantos
años antes de que la inteligencia europea
sea capaz de elaborarla), mucho más que
como realización de una supuesta voca-
ción esencial. Lo primero nos remite al
mundo de los existenciarios heideggeria-
nos y a una suerte de destrucción feno-
menológica que nos hace presente a un
Ortega inconformista y quizá no muy
habitual, que “des-piensa”, cuestiona y
de alguna manera deconstruye. Lo se-
gundo nos remite a la lectura orteguiana
de un texto fundamental como La crisis de
las ciencias europeas.

“La religión según Ortega” (Mo-
reno, pp. 49-86) repara en una temáti-
ca difusa y fragmentada en el caso de
Ortega, que oscila entre la crítica obvia
del catolicismo institucional y sus víncu-
los  con el tópico del atraso español (si
España es el problema, igual o más lo
será su catolicismo castizo), y una vi-
sión antropológica que reconoce lo reli-
gioso en el “henchimiento de la
vitalidad” y en la expresión de aquello
que escapa a la legibilidad científica.
¿Una religión por tanto inmanente o
mundana? ¿Una experiencia sin límites
preestablecidos, a la medida de la exi-
gencia vital de cada cual?

El pensamiento estético de Ortega es
otra de las referencias del presente volu-
men, tratado además con cierta abun-
dancia. “Ortega y la circunstancia”
(Maillard, pp. 87-104) traza un parale-
lismo esclarecedor entre dicho pensa-
miento, desde La deshumanización del arte
hasta algunas reflexiones en torno a la

novela en la que ésta se presenta como
un medio privilegiado para captar y ex-
presar verdades, y la propia evolución
de la razón vital hacia una razón históri-
ca. “La salvación de la vida: Ortega,
Zambrano y Galdós” (Rodríguez 
Barraza, pp. 105-120), profundiza en es-
ta razón histórico-narrativa apurando su
significación hermenéutica y llevándola
más allá de sí misma, hacia el ámbito 
racio-poético de Zambrano y su redes-
cubridor diálogo con Galdós. “Ortega y
el Quijote: una meditación sobre la con-
dición moderna” (Orejudo, pp. 121-
138), se centra, en fin, en un referente
ineludible en cualquier estudio sobe Or-
tega como su visión del realismo cervan-
tino recogida en las Meditaciones del
Quijote.

Tampoco podían faltar las referen-
cias a La rebelión de las masas, las cuales
dan pie a dos ensayos dedicados a la vi-
sión orteguiana del liberalismo y de la
política en general. “José Ortega y
Gasset: individuo, sociedad y política”
(Alonso, pp. 139-148) y “Ortega y 
Gasset: la rebelión de las masas como
filosofía de la cultura” (Herrera, pp.
237-256), recorren la doble cara de
esta controvertida moneda. Por una
parte, la crítica de la reducción de la
democracia a un mero mecanismo de
legitimación y legalización de los pode-
res fácticos y de apropiación y manipu-
lación de la opinión pública (dicho de
otra manera o desde otra estrategia ar-
gumentativa, la crítica del hombre-
masa o del burgués decadente que vive
instalado en una minoría de edad per-
manente). Por otro, un elitismo carac-
terístico y lo que, no sin razones, suele
achacársele: alergia a la proyección y

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 237

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



prolongación democratizadora del libe-
ralismo (en la línea, por ejemplo, de la
tradición krauso-institucionista), que,
en el caso de Ortega, es reemplazada
por una orientación conservadora.
Pienso que “Ortega: su idea de nación”
(Lasaga, pp. 173-200), plantea, aun de
manera implícita, una posible supera-
ción de las contradicciones derivadas
de este liberalismo bifronte, reacio tan-
to al falseamiento como a la apertura de
una razón democrática. A propósito 
de otros textos de referencia como Vie-
ja y nueva política, España invertebrada o
La redención de las provincias, se explora y
se calibra el alcance del concepto orte-
guiano de nacionalización, entendido
como el despliegue de un relato inte-
grador y la construcción de una identi-
dad colectiva a la altura de Europa y de
sus diversos modelos de civismo –no
para imitarlos sino para operar una
cierta síntesis creativa de los mismos– y
muy por encima de cualquier naciona-
lismo castizo. Pero todo ello pasa por la
puesta en juego de ciertas virtudes po-
líticas, entre las cuales cabría incluir a
la fraternidad o el amor. En el capítulo
inmediatamente anterior y uno de los
más originales del libro, “Aphrodita pan-
demos. Por una filosofía de la fraterni-
dad vista desde Ortega y Gasset”
(Jiménez Jiménez, pp. 149-172), se
adelanta la necesidad de alteridad en
toda construcción o narración política y
civilizadora según Ortega –frente al tó-
pico de su tendencia solipsista–, al
tiempo que se trazan aproximaciones a
su psicología a propósito del origen aní-
mico de los valores.

Otras dos cuestiones completarían,
a mi modo de ver, la panorámica des-

plegada en el presente libro. “La pre-
gunta por la técnica: una escaramuza
del pensamiento orteguiano” (Vento,
pp. 215-236), se detiene en otro texto
imprescindible de Ortega como Medita-
ción de la técnica, cuyo análisis nos obliga
a sobrepasar –sin negarlo– el lugar co-
mún del humanismo, en dirección hacia
una antropología filosófica a la altura
de su tiempo. La capacidad del ser hu-
mano para emanciparse de la naturale-
za e intervenir en ella de manera
racional (¿no violenta?), adaptándola a
las necesidades, siempre dinámicas, de
su circunstancia, forma parte de su mis-
ma condición. Finalmente, los dos últi-
mos capítulos plantean, con un tono
personal e incluso autobiográfico, sen-
das reflexiones sobre el saber, la acade-
mia y la universidad. A propósito de
Ortega –unas veces texto, otras pretex-
to–, “En torno a la «misión de la uni-
versidad»” (Malda, pp. 257-264) y
“Sobre ese fardo que es, de suyo, la
condición de estudiante” (Moreno 
Romo, pp. 265-288), reivindican la ne-
cesidad de un saber crítico y creativo,
vocacional y reflexivo, a contrapelo de
la Universidad global actual, lastrada
por el pragmatismo instrumental, el
molde empresarial, la nueva barbarie
de la especialización o el desprecio de
las vocaciones, entre otras derivas. 

Aun a pesar de las consabidas ten-
dencias hegemónicas en la academia
global, no deja de ser significativo el in-
terés (mayor o menor, generoso o es-
cueto) que en México puede apreciarse
en torno a la obra de dos discípulos tan
relevantes de Ortega como José Gaos
y María Zambrano. Si del primero está
a punto de culminarse nada menos que

238 Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 238

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



ÁNGEL PÉREZ MARTÍNEZ

Ha llegado a nuestra mesa un
libro coordinado por Rubén
Sánchez y Sandra García

donde colaboran orteguianos de reco-
nocido prestigio. Este texto está publi-
cado en México, en el Distrito Federal,
por la Universidad Veracruzana y la
Editorial Torres Asociados. Conforman
el texto seis capítulos que desarrollan
distintos aspectos de los vínculos entre

la fenomenología y Ortega. Son Medi-
taciones sobre las Meditaciones del Quijote
en perspectiva husserliana. Dicen los
editores en el prólogo: “los ensayos de
esta obra, y los autores mismos, esta-
mos unidos por una idea directriz que
unifica la obra en su conjunto. Com-
partimos la idea de que la filosofía de
Ortega es afín a la fenomenología” (p.
7). Uno de los objetivos de este trabajo
es –entonces– la recuperación de un
primer Ortega, cuya fenomenología tá-
cita se analiza y describe desde la lectu-
ra de las Meditaciones.

El artículo del profesor San Martín
“Para una reforma de la filosofía” mues-
tra la aproximación orteguiana a la feno-
menología. Con el gran conocimiento
del autor, se presenta esta escuela en el
marco filosófico e histórico adecuado,
insertando la fenomenología en la discu-
sión filosófica anterior. En su trabajo,
San Martín dilucida los nodos fenome-
nológicos del corpus orteguiano en el
discurso del IV Congreso de la Asocia-
ción para el Progreso de las Ciencias y

el proyecto de Obras completas iniciado
hace décadas con el patrocinio de la
UNAM, de la segunda hay cada vez
más estudios y publicaciones con el se-
llo, asimismo, de editoriales o universi-
dades mexicanas. No cabe duda de que
el interés, en México y en el resto del
mundo, por estos dos autores, siempre
será una excelente noticia. Pero tam-
bién lo es que proliferen los estudios 
sobre Ortega. No sería del todo cohe-

rente recuperar el pensamiento de 
Gaos y de Zambrano sin hacer lo propio
con el de quien fuera maestro de ambos,
aunque sea para someterlo a crítica o pa-
ra distinguir la heterodoxia de sus discí-
pulos. Es por tanto de agradecer esta
iniciativa de Juan Carlos Moreno 
Romo por impulsar el conocimiento y
el análisis crítico de la obra de Ortega,
y en definitiva del pensamiento de len-
gua española.

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

* Este trabajo se integra en los resultados del
Proyecto de Investigación FFI2016-76891-C2-
1-P, financiado por la Agencia Estatal de Inves-
tigación (AEI) del Ministerio de Economía,
Industria y Competitividad y el Fondo Europeo
de Desarrollo Regional (FEDER) de la Unión
Europea.

239Reseñas

ORTEGA COMO FENOMENÓLOGO*

SÁNCHEZ MUÑOZ, Rubén y GARCÍA PÉREZ, Sandra
(coords.): Meditaciones sobre la filosofía de
Ortega. México D.F.: Editorial Torres Asociados /
Universidad Veracruzana, 2016, 153 p.

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 239

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Pérez Martínez, A. (2017). Ortega como fenomenólogo. Reseña de “Meditaciones sobre la 
filosofía de Ortega”. Revista de Estudios Orteguianos, (34), 239-241.
https://doi.org/10.63487/reo.305

ORCID: 0000-0002-0584-3440



luego en una especie de obituario que
Ortega le dedicó a Scheler. Por último
describe la renovación que se produce
en el pensamiento del filósofo madrileño
desde el neokantismo hasta la fenome-
nología. Los textos de San Martín son
iluminadores y sugerentes y abonan la
recuperación de una ética orteguiana
cuyas raíces serían tanto aquellos desa-
rrollos desconocidos de Husserl como la
ética de los valores scheleriana. Resulta
muy sugerente la distinción entre la vo-
luntad pura concebida por Kant y esa
ética orteguiana que direcciona la vida
hacia un objetivo y que está metaforiza-
da en el arquero en plena tensión.

Eduardo González Di Pierro de la
Universidad Michoacana señalará la pre-
sencia de la fenomenología en las Medi-
taciones del Quijote. Di Pierro sitúa a 
Ortega como uno de los navegantes
que surcan la corrientes husserlianas
para ir más allá, y que se sirven de su
inercia para ello. El autor sigue las hue-
llas fenomenológicas en las Meditaciones
desde una reseña que Ortega escribe
sobre un libro de Hoffmann. Según Di
Pierro a partir de una primera interpre-
tación de la filosofía husserliana Ortega
desarrollará su propia teoría sin con-
tacto con la fenomenología pero coinci-
diendo con Husserl en paralelismos
interesantes. Las descripciones del bos-
que en Ortega, el concepto de escorzo
y de trasmundo estarían en relación
con estos tratamientos.

“Realidad virtual y fenomenología
en el joven Ortega” de Cintia C. Robles
y Rubén Sánchez es una mirada a vue-
lo de pájaro sobre asuntos tan comple-
jos como la metafísica orteguiana o la
estimativa de la meditación. Empiezan

los autores extendiendo la dimensión
ética del concepto “meditación” y el ca-
rácter fenomenológico de las mismas si-
guiendo las ideas de Pedro Cerezo.
Señala este capítulo elementos impor-
tantes de las Meditaciones para su rela-
ción fenomenológica. Por ejemplo, las
dimensiones de realidad que son “lo pa-
tente” y “lo latente”. Termina con un
apartado sobre lo “virtual” donde reco-
gen la tesis sanmartiniana que vincula
el noema husserliano y lo virtual en 
Ortega y que conecta su filosofía con
reflexiones actuales.

José Lasaga bucea en las raíces de la
filosofía orteguiana, específicamente el
concepto de razón vital. Tópico en los
demás estudios –y no por ello consabi-
do– es que las aproximaciones iniciales
de las Meditaciones están imbuidas del
método fenomenológico y de la preocu-
pación de salvación de las cosas. Pero lo
que Lasaga aporta es un marco enorme.
Ortega es un autor cuya comprensión
cultural le hace también estratega de
una recuperación que se detalla aquí, al
presentar todos los hilos de una tela que
se va extendiendo y que Ortega teje pa-
ra salvar a España de desastres mayores.
La materia europea de la filosofía orte-
guiana ha sido motivo de estudio por
Lasaga en varias oportunidades y 
por ello su destreza al conectarla con
otras áreas del pensamiento de Ortega.
Se sitúa así, por ejemplo, el debate cer-
vantino entre Unamuno y Ortega en cla-
ve europeísta. Lasaga subraya en ese
sentido la preocupación cervantina y el
diálogo implícito y extenso con Unamuno
y Azorín como hitos en esa restitución
de lo español en Europa. El autor cala
en los trabajos orteguianos del periodo

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Reseñas240

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 240

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Reseñas 241

que van desde el 14 al 16 y lo hace co-
nectando con el periodo anterior y pos-
terior. En este sentido el texto de Lasaga
es una narrativa de la creación filosófica
orteguiana, sus variantes y manifestacio-
nes, pero siempre con atención a la 
curiosidad y agudeza del filósofo madri-
leño. Con ello defiende, a pesar de los de-
sencuentros entre teoría y política, la
tesis de un hilo conductor de las Medita-
ciones del 14 que supera al mismo Ortega,
pero que da luces para una comprensión
del pensamiento español integrado en la
Europa contemporánea.

Roberto F. Menéndez, de la Univer-
sidad de Granada, escribe un capítulo ti-
tulado “Caminos de la razón vital. A
propósito de la traducción de Erlebnis
por Ortega y Gasset”. Con una aproxi-
mación cuidada y propedéutica se 
explica la reacción orteguiana ante el 
neokantismo y su posterior aproxima-
ción a la fenomenología. El quid del ar-
tículo es la aproximación al vocablo
Erlebnis y el desarrollo orteguiano del
concepto vivencia. El ejercicio de traduc-
ción orteguiana revelará no solo un ex-
tremo cuidado sino la comprensión de la
vitalidad que se abre en el panorama fi-
losófico europeo y donde se integra a
otras escuelas, además de la fenomenoló-
gica, en la síntesis filosófica orteguiana.

“Ortega y Gasset. El problema del
conocimiento y la teoría del punto de
vista”, por Sandra García Pérez y Javier
Echeverría, parte de la significación del
perspectivismo en Ortega desde las Me-
ditaciones hasta El tema de nuestro tiempo y

la influencia de Max Scheler en el filó-
sofo madrileño. Un recorrido donde son
mencionados los análisis del perspecti-
vismo de Julián Marías y Antonio 
Rodríguez Huéscar. Este trabajo, por su
claridad y carácter sintético es una exce-
lente herramienta para aproximarse al
perspectivismo orteguiano, señalando
–por ejemplo– la influencia leibniziana y
la lejanía hacia el perspectivismo de
Nietzsche y Vaihinger. Aquí también
se explica con circunspección la teoría
del punto de vista, que no es otra cosa
que el perspectivismo orteguiano, ha-
ciendo uso de variadas citas explicativas
con una redacción clara y pedagógica.
Los autores luego señalan las llamadas
“series de aproximación” donde están
señalados los hitos del desarrollo de di-
cha teoría.

Este libro añade un elemento más a
la cercanía de Ortega y la fenomenolo-
gía. De estos vínculos se desprenden
muchas variantes que pueden ser estu-
diadas y desarrolladas, y se puede pre-
cisar una apropiación del joven Ortega
y sus primeras lecturas husserlianas.
Un libro que confirma un orteguianis-
mo mexicano en auge, que no se apoya
solo en las circunstancias nacionales o
en la tradición del exilio sino que mira
al futuro. Este y otros textos recientes
del hispanismo desarrollan proyectos
teóricos desde una perspectiva global y
trascienden el nombre de un solo pen-
sador o la propia escuela, lo que resulta
paradójicamente de profundidad orte-
guiana.

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 241

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



MARGARIDA I. ALMEIDA

C atorce años después de su In-
trodugao a filosofía da razao vi-
tal de Ortega y Gasset (Lon-

drina: CEFIL, 2002), José Mauricio
de Carvalho vuelve a publicar en libro
los resultados de las lecturas y estudios
sobre José Ortega y Gasset que han si-
do, en su trayectoria de investigador,
una especie de filón siempre presente.
No obstante su dedicación al pensa-
miento de otros autores –entre los cua-
les Delfim Santos, o Karl Jaspers, o sus
compatriotas Miguel Reale y Antonio
Paim son sólo algunos ejemplos–, 
Ortega y Gasset reaparece constante-
mente, tanto en los proyectos de inves-
tigación de los que ha sido coordinador,
como en los numerosos escritos de 
diversa índole que ha publicado a lo
largo de su carrera.

José Mauricio de Carvalho comen-
zó su formación universitaria en Psico-
logía, en 1977, y también se licenció en
Filosofía (1983) y en Pedagogía (1984).
A continuación de esa formación básica
plural, completó un Máster en Filosofía

con la tesina “A causalidade no pensa-
mento de Moritz Schlick” (1986) y una
especialización en Filosofía Clínica
(2005), área que ha dado a conocer en
libros como Filosofía clínica: estudos de
fundamentando (Sao Joao del-Rei: Edi-
torial UFSJ, 2005), Filosofía Clínica e
Humanismo (Aparecida: Ideas y Letras,
2012) e Introducción a la Filosofía Aplica-
da y a la Filosofía Clínica, publicado en
España en coautoría con José Barrien-
tos y Lucio Packter (Madrid: Edicio-
nes ACCI, 2014).

Entretanto, Mauricio de Carvalho se
doctoró en 1990 con una tesis presenta-
da en la Universidad de Gama Filho en
Río de Janeiro bajo el título A influencia
de Saint-Simon no pensamento de Mauá,
que podremos considerar uno de sus
muchos frutos en que la Filosofía se
cruza con el interés por la Historia y la
Política. Paisano de Tancredo Neves,
Mauricio de Carvalho estudió el pensa-
miento de este abogado y político, a
quien dedicó su primer libro As ideias fi-
losóficas e políticas de Tancredo Neves (Belo
Horizonte: Itatiaia, 1994). Con una ca-
rrera universitaria desarrollada en el
Departamento de Filosofía y Métodos
de la Universidad Federal de Sao Joao
del-Rey, donde se retiró como profesor
titular de Filosofía Contemporánea en
2015, es desde entonces profesor en 
el Instituto Presidente Tancredo de 
Almeida Neves.

Dentro de la amplia bibliografía,
que demuestra su dominio de la Histo-
ria del Pensamiento Luso-Brasileño y
de Filosofía de la Cultura, así como la
fuerte interpelación que representan

LAS MEDITACIONES ORTEGUIANAS Y LA PERMANENTE CRISIS CONTEMPORÁNEA*

CARVALHO, José Mauricio de: Ortega y Gasset e o
nosso tempo. Sao Paulo: FiloCzar, 2016, 464 p.

* Este trabajo se integra en los resultados del
Proyecto de Investigación FFI2016-76891-C2-
1-P, financiado por la Agencia Estatal de Inves-
tigación (AEI) del Ministerio de Economía,
Industria y Competitividad y el Fondo Europeo
de Desarrollo Regional (FEDER) de la Unión
Europea.

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Reseñas242

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 242

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Almeida, M. I. (2017). Las meditaciones orteguianas y la permanente crisis contemporánea. Reseña de 
“Ortega y Gasset e o nosso tempo” de José Mauricio de Carvalho. Revista de Estudios Orteguianos, (34), 
242-248.
https://doi.org/10.63487/reo.306

ORCID: 0000-0002-7145-4347



para él los problemas éticos y fenome-
nológicos, surge en 2016 Ortega y Gasset
e o nosso tempo, que es un punto alto de
otro objeto persistente de su atención,
como decíamos al principio: la filosofía
de José Ortega y Gasset.

El libro, que se abre con un “Prefa-
cio” (pp. 11-15) escrito por Constanza
Marcondes César y termina con “Refe-
rencias bibliográficas” (pp. 441-464), se
divide en: “Introducción”, doce capítu-
los y “Conclusión”, en los cuales el autor
da cuenta no sólo de los aspectos funda-
mentales de la filosofía de la razón vital
a que se había dedicado en el pasado, si-
no también de la profundización de es-
tos aspectos en la segunda gran etapa de
madurez del filósofo español en que, en
paralelo con el segundo Husserl y en diá-
logo crítico con Heidegger, forja, por
ejemplo, las categorías de “crisis”, de
“creencias” y de “razón histórica”. Con
estas categorías y las principales doctri-
nas consolidadas, ya sea en el curso de
los textos de Ortega y Gasset, ya sea en
la fructífera hermenéutica de ellos, a 
José Mauricio de Carvalho le resulta
posible defender la importancia del pen-
samiento orteguiano como modelo
–aunque consciente de las diferencias
histórico-culturales– para entender y
orientar la vida en nuestro tiempo, a
imagen de lo que fue para el propio
Ortega el intento de responder a los de-
safíos que le puso aquél en que vivió.

En la “Introducción” (pp. 15-29),
más allá de aludir a la “calidad literaria
de los escritos orteguianos” (p. 15) y al
vínculo entre la vivencia de Ortega de
las dictaduras en España y la “percep-
ción de crisis de la cultura” (p. 21),
Mauricio de Carvalho presenta su li-

bro, teniendo en cuenta: a) las razones
que lo justifican, a pesar de que algunos
de sus capítulos han tenido origen en
textos ya publicados (pp. 16-17); b) la
periodización habitual de la producción
de Ortega, que Mauricio considera que
debe tomarse sin “perder de vista la
continuidad de la reflexión orteguiana
y la relativa unidad temática del autor a
lo largo de su vida”1 (p. 22); y c) los
puntos esenciales de su recorrido en 
los cientos de páginas que seguirían, a
saber: “cómo el filósofo enfrentó la tra-
dición filosófica” (p. 27) –cf. capítulo
1–, cómo “piensa la vida humana” –cf.
capítulos 2, 3 y 4–, cómo “trata el cono-
cimiento” –cf. capítulos 5, 6 y 7–, cómo
“explica la crisis de valores” –cf. capítu-
los 8 y 9– y cómo “evalúa los problemas
políticos de una sociedad de masas que
se extiende hasta nuestros días” (p. 28)
–cf. capítulos 10, 11 y 12.

En efecto, el primer capítulo, titula-
do “El sentido de la tradición filosófica”
(pp. 31-73), sirve como telón de fondo
para los desarrollos posteriores de
Mauricio de Carvalho, lo que permite
aquilatar la relevancia de la tradición 
filosófica, especialmente en la lectura
que Ortega hace de ella al relacionar ca-
da filosofía y su comprensión con la idea
de circunstancia (cf. pp. 33-35), así co-
mo entender la insuficiencia y la com-
plementariedad que las filosofías
representan dentro de la tradición (cf.

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Reseñas 243

1 La traducción al español de los textos en por-
tugués de Mauricio de Carvalho son de nuestra
responsabilidad. Sin embargo, hay que agrade-
cer a Antonio Sáez Delgado su lectura y suges-
tiones de corrección de ciertas expresiones del
resto de la reseña.

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 243

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



p. 39). Una parte importante del capítu-
lo (pp. 44-61) se centra en los escritos
de Ortega sobre los orígenes de la filo-
sofía en Grecia y el contraste entre el
modo antiguo y el modo moderno de
pensar la realidad, donde Aristóteles,
Descartes y Leibniz son protagonistas
y, al mismo tiempo, interlocutores de la
propuesta de raciovitalismo que, en pa-
labras de Mauricio, corresponde a “una
nueva manera de reconocer la subjetivi-
dad moderna, insertándola en la cir-
cunstancia” (p. 69), y a “una filosofía
que se cultiva como manera de hacer
frente a las crisis, por la confianza en
una razón inserta en la vida” (p. 73). Al
final del capítulo primero, el tema de la
crisis –entendida, en particular, como
experiencia del colapso de las creencias
y como necesidad apremiante de nuevas
ideas para que se pueda vivir auténtica-
mente– es un puente para los capítulos
subsiguientes sobre la vida humana (ca-
pítulos 2, 3 y 4), aunque pueda parecer
menos obvia su conexión con las doctri-
nas metafísicas de Ortega que con las
epistemológicas, políticas o éticas trata-
das ulteriormente.

El segundo capítulo, “La vida como
problema” (pp. 75-95) merecía haber
sido designado con el título del que si-
gue, “La vida como fundamento”, por
tener el propósito asumido textualmen-
te de “explorar la noción de vida como
fundamento” (p. 81) y por ser ése, de
hecho, su contenido. Mauricio de 
Carvalho discurre sobre cómo, con el
fin de superar el realismo de los anti-
guos y el idealismo de los modernos, ya
que incluso la novedad de Kant (cf. p.
87) no escapa al error del subjetivismo,
Ortega convierte la “pregunta por el

fundamento” –central en la filosofía
desde los griegos– en la “pregunta por
la realidad primaria y en mutación” (p.
88) que es la vida, donde yo y mundo es-
tán juntos, pero son distintos, y “donde
todo aparece, cobra sentido y fuerza”
(p. 90). Dado que el vivir es, en primer
lugar, encontrarse, permite a Ortega su-
perar el idealismo moderno “sin violar
la perspectiva transcendental” y “sin
repetir el propósito de buscar princi-
pios absolutos”, como refiere Mauricio
de Carvalho (p. 86), pues ser la vida
fundamento no significa “que sea un
principio definitivo” (p. 90), sino que
“ella es una aventura singularísima” (p.
91), cuya autenticidad depende de cómo
cada yo se compromete en la búsqueda
de sentido para las circunstancias.

En el tercer capítulo (pp. 101-146),
el libro prosigue la misma línea de con-
sideraciones caracterizadoras de la vida
humana y, una vez que allí se señala con
el debido énfasis la metáfora del náufrago
“para explicar la relación entre el yo y la
circunstancia” (p. 110), siendo un capí-
tulo aparte bien podría tener el título del
anterior, “La vida como problema”. Uti-
lizando textos de Ortega de diferentes
épocas para tejer una abarcadora malla
de rasgos que definen la categoría de la
vida humana en el filósofo español,
Mauricio de Carvalho aprovecha (en el
importante punto quinto, que parece
atravesar, hasta la p. 135, el desarrollo
del capítulo) para subrayar, apoyándose
sobre todo en ensayos de Javier San
Martín Sala (citado en la lista de refe-
rencias bibliográficas, bien como Sala,
bien como Martín, y no como es habi-
tual: San Martín), que el planteamiento
orteguiano de la vida mantiene –y no só-

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Reseñas244

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 244

mayo-octubre 

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



lo en el período de formación de su 
autor– una gran proximidad con la feno-
menología de Husserl, cuya “preocupa-
ción histórica” en el último período de su
obra es comparable a la del propio 
Ortega y Gasset (cf. pp. 127-128; más
adelante volverá a sostenerlo, v.g. en las
pp. 274-276). Mauricio, que repite lo
que había dicho en el capítulo anterior
(cf. p. 95) en relación con la concordan-
cia de Ortega con la idea de Sorge de
Heidegger, se refiere también a la im-
portancia de la lectura de Sein und Zeit en
la “manera de tratar la verdad”, que de-
ja de ser entendida como “adecuación de
la conciencia al mundo” para pasar a ser
mencionada como “desvelamiento” (p.
135). Además, teniendo en cuenta la in-
terpretación de Tomás Domingo Mora-
talla y de Jesús Conill Sancho sobre la
hermenéutica de la vida y la historia en 
Ortega, Mauricio llega a la conclusión
de que “no obstante Ortega juzgase que
abandonaba la fenomenología al cons-
truir su metafísica de la vida, siguió, in-
cluso sin saberlo, por un camino cercano
al del movimiento” (p. 146).

Finalizando los capítulos dedicados
explícitamente a la categoría de vida
humana, tenemos el denominado “Vi-
da y circunstancia” (pp. 147-178) que,
como se indica en su primera nota, fue
originalmente un artículo publicado en
2009. Mauricio Carvalho escribe en la
misma nota: “la discusión sobre la cues-
tión de la circunstancia como elemento
fundamental y constitutivo de la vida
ya se ha presentado en capítulos ante-
riores” (p. 147, nota 1). Con estas pala-
bras anticipa el riesgo de repeticiones
que en verdad se producen, haciendo
del concepto de “circunstancia” (defini-

do a partir de la nota 2 de pp. 34-35)
uno de los más utilizados en todo el li-
bro, sin tener en el capítulo cuarto un
tratamiento especialmente depurado.
Lo que Mauricio de Carvalho logra ha-
cer bien aquí, a través de un cuidadoso
análisis de los ensayos de los ocho vo-
lúmenes de El Espectador, es proponer
un primer vínculo entre la comprensión
de circunstancia y, por un lado, los im-
perativos de fidelidad, tanto a los pun-
tos de vista de cada individuo y de cada
pueblo como a un modo propio de ser,
y, por otro lado, el compromiso de,
siendo auténtico sujeto de esta “pers-
pectiva” y “vocación”, buscar la pleni-
tud de sentido de cuanto integra la
circunstancia, perfeccionándola. Tales
imperativos y compromiso le permiten
a Mauricio configurar, al final, la orga-
nización de los bloques siguientes de
capítulos, más específicamente dedica-
dos a las cuestiones del conocimiento y
del actuar de acuerdo a parámetros éti-
cos y políticos exigentes.

En el capítulo quinto “Conocimien-
to y verdad” (pp. 179-231), que incurre
en muchas repeticiones tal vez debidas
al hecho de, una vez más, haber tenido
origen previo en un artículo con justifi-
cación y carácter discursivo propios,
José Mauricio de Carvalho retoma el
encuadramiento de Ortega en la tradi-
ción histórica, subrayando la importan-
cia y el significado de su “teoría de la
distancia de los objetos” (pp. 186-187 y
pp. 199 y ss.), que permite especificar
las nociones de “verdad” y “perspecti-
va”. Particularmente interesantes, des-
de nuestro punto de vista, son las
páginas acerca de la relación de Ortega
con el psicoanálisis freudiano que cul-

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Reseñas 245

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 245

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



minan en la afirmación de que el filóso-
fo español, “aunque discordando de la
sobrevaloración de la líbido en el prólo-
go que escribió para las Obras completas
de Freud, se muestra de acuerdo con
ese aspecto de la teoría psicoanalítica,
que es el retorno del material reprimi-
do” (p. 209), asociado por Mauricio 
de Carvalho a la noción orteguiana de
“creencia”. La razón histórica, clarificada
poco después, da lugar a un tratamiento
más amplio de las creencias que conti-
nuará en el capítulo sexto “Crisis y co-
nocimiento: pensamiento y creencia”
(pp. 233-260) y permite en el capítulo
séptimo (pp. 261-287) confrontar a 
Ortega con Karl Jaspers y hasta 
Wittgenstein, en cuanto a los límites de la
razón intelectual en el acceso a la verdad.

Definidas por Ortega en contrapo-
sición a las “ideas”, en términos que
Mauricio de Carvalho menciona a me-
nudo (por ejemplo, en las pp. 214 y ss.,
en las pp. 248 y ss. o en las pp. 277 y
ss.), las “creencias” y, sobre todo, las
crisis derivadas de la pérdida de ciertas
creencias funcionan como horizonte de
comprensión de la vertiente también
ética de la necesidad, para cada perso-
na y cada generación, de vivir según un
proyecto humano. Pues bien, lo que el
libro de Mauricio presenta en los dos
capítulos siguientes es precisamente
una interpretación ética de la crisis
contemporánea patente, de acuerdo
con Ortega, en la creciente influencia
en la historia del hombre-masa y sin dis-
fraz, actualmente, en el vacío y la tris-
teza de cada vez más seres humanos.

El capítulo octavo, “Crisis de la civi-
lización y la desviación moral” (pp.
289-330), de nuevo se detiene en la

evaluación del desarrollo científico (cf.
pp. 309 y ss.; y, en el capítulo sexto, pp.
242 y ss.), a fin de señalar las deficien-
tes condiciones de la orientación del es-
fuerzo humano y la carencia de
proyectos vitales de humanización que
estuvieron en la raíz, no sólo de la “abe-
rración moral que surge en el siglo XX”
(p. 318), analizada por Ortega y 
Gasset, sino además de la crisis de carác-
ter global que aqueja a nuestro siglo (cf.
“Introducción”, pp. 22 y ss.) y transcu-
rre por nuevos desafíos correspondidos
por un comportamiento que “no diverge
mucho” del comportamiento del hom-
bre-masa orteguiano (p. 325).

En el capítulo noveno, “La proble-
mática ética en El Espectador” (pp. 331-
362), Mauricio de Carvalho ejemplifica
como el filósofo español, que “nunca
escribió un tratado de ética, pero se
ocupó de los problemas éticos en mu-
chos lugares de su obra” (p. 333), ela-
bora sus concepciones de “vocación”,
“fidelidad”, “autenticidad”, “valores” y
“felicidad”, superando el idealismo ético
del mero “cumplimiento del principio”
(p. 336), gracias a una extensa com-
prensión de las dimensiones subjetiva y
objetiva de la experiencia ética. De he-
cho, debido a que en Ortega y Gasset
las “decisiones tienen que considerar
no sólo la íntima fidelidad al querer vi-
tal, sino el reconocimiento de los valo-
res consolidados en el espacio de la
cultura” (p. 343), es viable hablar con
este propósito de una ética de la vida que
“trae los valores culturales hacia el es-
pacio personal con el concepto de cir-
cunstancia y alienta el entusiasmarse
con el ideal de la perfección presente en
él” (p. 360).

246 Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 246

mayo-octubre 

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



La faceta política de la crisis con-
temporánea tiene como factores, en co-
mún con la faceta ética, los que
provienen de las fragilidades culturales:
la ignorancia (ya sea del ciudadano vul-
gar o del especialista), tal como de la
creencia generalizada de que es posible
tener derechos sin los respectivos debe-
res y sin ningún tipo de esfuerzo per-
sonal. La reflexión de Mauricio de
Carvalho en el capítulo décimo, “Los
estudios de política en El Espectador”
(pp. 363-380), sobre el liberalismo, los
autoritarismos ibéricos y la democracia
exasperada, es decir, extendida a los
campos del arte, de la religión, de 
los costumbres y sentimientos, se basa
principalmente en las doctrinas orte-
guianas de la organización política 
de las sociedades, de la subordinación de
la política a otros aspectos de la cultura
y del papel indispensable de la filosofía
para pensar la libertad. Sin embargo,
Mauricio moviliza aún algunos aspec-
tos de la meditación, por ejemplo, de
sus compatriotas Antonio Paim (cf. pp.
365-366) y Maciel de Barros (cf.
pp. 372-373) para, en intertextualidad
con Ortega, defender posiciones suyas
contra el totalitarismo, sintetizadas en
estos términos: “se necesita la solución
liberal, la democracia es un valor, pero
una gestión correcta y honesta, una vi-
da feliz, depende del esfuerzo personal
y la superación del disfrute irresponsa-
ble” (p. 380), lo que pone de relieve la
exigencia ética de la política defendida.

La cuestión de la organización polí-
tica de la sociedad se retoma en el ca-
pítulo undécimo, “La política: Estado y
Nación” (pp. 381-405), con vistas a
aclarar el sentido en el que Ortega

piensa la nacionalidad española y las
correspondientes formas histórico-cul-
turales de la estructuración socio-polí-
tica. El enfoque orteguiano del origen
del Estado (cf. pp. 385 y ss.) sólo tiene
un valor instrumental en la tematiza-
ción de los caminos preconizados para
una nueva política, a instaurar por vía re-
formista y no revolucionaria. Mauricio
de Carvalho ilustra textualmente cómo
el filósofo español propugnó, antes y
después de la Segunda República en su
país, la salvaguarda tanto de la priori-
dad de la nación sobre el Estado, en la
dirección opuesta a las “pretensiones
totalitarias de aquellos que quieren po-
ner la sociedad al servicio del Estado”
(p. 396), como de un “Parlamento de
calidad” (p. 401) constituido por una
minoría selecta de políticos elegidos en
elecciones libres.

Con convicciones y categorías pro-
pias, Ortega representa, en el fondo,
una versión consistente de liberalis-
mo que, como se muestra en el capítulo
duodécimo “La construcción de una so-
ciedad libre” (pp. 407-429), es incon-
fundible con la idea de “una sociedad
dirigida por una élite pensante o econó-
mica” (p. 419) y, por otro lado, inspira
la tesis de que sólo “una vida responsa-
ble y fiel a lo mejor de uno mismo y de
la cultura es compatible con los meca-
nismos de la democracia formal y el Es-
tado de Derecho” (p. 429).

En la “Conclusión” del libro (pp.
431-439), Mauricio de Carvalho pro-
pone una comparación entre el raciovi-
talismo orteguiano y el culturalismo
alemán (cf. pp. 436 437), pero señala
bien que, en la senda singular recorrida
por el filósofo español, la cultura es “una

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Reseñas 247

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 247

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



referencia para hacer frente a las crisis”
que sobrevienen en una vida personal y
social que siempre es “arriesgada” (p.
438). Alejándose de la lectura objetivis-
ta de la esfera cultural aprendida de sus
maestros de Marburgo, Ortega busca
un nuevo camino y nos enseña, a su vez,
que “la vida es movimiento continuo,
una aventura de riesgos permanentes,
donde las respuestas deben ser conti-
nuamente rehechas” (p. 435). Por eso se
impone a cada persona, en cada grupo,
en cualquier parte del mundo, “en un
horizonte cultural también él en conti-
nuo cambio” (p. 438), debatirse con volun-
tad en los mares agitados de su tiempo,
contando para ello con la razón histó-
rica de la vida misma.

En resumen, el libro de Mauicio de
Carvalho es revelador de su amplio co-
nocimiento de las fuentes primarias de
Ortega y Gasset, aunque no utilice las
nuevas Obras completas (Madrid: Taurus
/ FJOG, 10 tomos, 2004-2010), mencio-
nadas en la “Introducción” (p. 17), que
incluyen textos inéditos y un trabajo crí-
tico que permiten a los estudiosos acla-
rar la génesis y articulación interna de

los escritos del filósofo de Madrid. Por
otro lado, se refiere con frecuencia a las
fuentes secundarias para desarrollar
puntos determinados en que expone po-
siciones de Ortega o para reforzar la te-
sis general sobre la relevancia de este
pensador para las actuales búsquedas de
sentido para el vivir de todos nosotros.

En diferentes pasajes de la obra, a ve-
ces vislumbramos un intento casi didác-
tico; y el hecho de que varios capítulos
son el resultado de estudios de diversas
etapas y publicaciones, aunque acarrea
repeticiones y una cuestionable inclusión
de notas de presentación de autores y
conceptos en momentos bastante poste-
riores a su primer mención, trae cierta-
mente la ventaja de permitir una
consulta provechosa y algo autónoma de
cada capítulo.

Por lo tanto, es un libro muy bienve-
nido y capaz de ayudar a leer el legado
de Ortega y Gasset en la lucha contra la
“falta de pensamiento orientado para 
la vida excelente” (p. 434), falta que 
José Mauricio de Carvalho reconoce to-
davía en nuestro tiempo.

248 Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 248

mayo-octubre 

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Reseñas 249

JESÚS PADILLA GÁLVEZ

L a revista croata Filozofska is-
traživanja, ha publicado un vo-
lumen monográfico dedicado a

la obra de Ortega y Gasset. El anfitrión
ha sido el profesor Tomislav Krznar de
la Universidad de Zagreb que introduce
brevemente el fin que persigue este mo-
nográfico haciendo hincapié, por un la-
do, en la necesidad de reevaluar la obra
de Ortega y Gasset; y, por otro, hacer
hincapié en las repercusiones que ha 
tenido en la filosofía croata, en particu-
lar, y en el ámbito de los Balcanes, en ge-
neral.

El primer trabajo que se publica es
de Ksenija Šulović de la Universidad de
Novi Sad (Serbia) titulado “La idea de
europeización de España al comienzo
del siglo XX”. Este artículo analiza algu-
nas de las diferencias fundamentales en-
tre la actitud de José Ortega y Gasset y
la literatura española de la Generación
del 98 sobre el problema de España tras
la derrota en la guerra con los Estados
Unidos. En los primeros años del siglo
XX, reflexiona sobre las causas y las de-
ficiencias de la sociedad y el llegar a pre-
sentar soluciones racionales y positivas.
Ortega y Gasset examina las cuestiones
que han afectado a los escritores de la
Generación del 98. Esta investigación se
centra en la presentación de la idea de
Ortega y Gasset sobre la europeización

de España. Su ejecución llevaría a mejo-
rar la posición de España tanto en el pla-
no histórico como social, cultural y
educativo. En este sentido, el autor exa-
mina también algunos planteamientos
de Joaquín Costa, que se comprometió
a crear una clase media estable en Espa-
ña. Estudia la actitud de Ángel Ganivet,
que se centró en el tema de la identidad
española. Finalmente, examina la refle-
xión llevada a cabo por Miguel de 
Unamuno al respecto.

Seguidamente, Lino Veljak de la Uni-
versidad de Zagreb (Croacia) titula su
trabajo “Ortega y Gasset y Unamuno”,
en el que analiza a los dos pensadores
más importantes e influyentes de la his-
toria de la filosofía española. Los consi-
dera los protagonistas del proceso de
emancipación del tradicionalismo y del
provincianismo. Según el autor, ambos
pensadores aportaron contribuciones
muy importantes a la filosofía contem-
poránea, sobre todo la que se ocupa de
la reflexión filosófica de la historia. En el
estudio se pone especial interés en repa-
sar la concepción de Unamuno acerca
de la intrahistoria así como la noción de
perspectivismo histórico de Ortega.

Milijana Sladojević-Maleš de la
Universidad de Banja Luka (Bosnia-
Herzegovina) escribe sobre “La inter-
pretación de Ortega y Gasset del
idealismo clásico alemán”. En este ar-
tículo se describe la lectura personal
que realiza Ortega y Gasset de la filo-
sofía de Kant así como de Hegel. Su
perspectiva, por un lado, revela que lo
crucial en una comprensión adecuada
de la filosofía de Kant es el hecho 
de que era alemán y un hombre que se

EL PENSAMIENTO DE ORTEGA Y GASSET EN CROACIA

El pensamiento de José Ortega y Gasset (Misao
Joséa Ortege y Gasseta), Filozofska istraživanja,
vol. 35, 4 (2015), pp. 599-703.

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 249

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Padilla Gálvez, J. (2017). El pensamiento de Ortega y Gasset en Croacia. Reseña de “El pensamiento de 
José Ortega y Gasset [Misao Joséa Ortege y Gasseta]”. Revista de Estudios Orteguianos, (34), 249-252.

https://doi.org/10.63487/reo.307

ORCID: 0000-0002-2890-3514



puede ubicar en el tiempo que se deno-
mina “moderno”, y por otro lado, reco-
noce el giro copernicano como la
revolución más valiente de la historia
humana. También se explora la recep-
ción de la filosofía de Hegel mostrando
cómo algunas de las ideas de Hegel so-
bre la filosofía de la historia surgen de
nuevo en el concepto de ciencia históri-
ca de Ortega y Gasset. El autor enseña
cómo se comprenden, aceptan, critican,
interpretan y modifican las propuesta
de Hegel en el trabajo orteguiano.

Danijel Tolvajčić de la Universidad
de Zagreb analiza en su artículo titula-
do “La influencia de la filosofía feno-
menológica en el pensamiento de José
Ortega y Gasset” la relación de nuestro
filósofo con el movimiento fenomenoló-
gico. El objetivo de este breve ensayo
es elaborar el nexo entre la fenome-
nología de E. Husserl con la filosofía de
José Ortega y Gasset. En la primera
década del siglo XX, durante sus estu-
dios filosóficos en Marburg, Ortega y
Gasset descubrió la fenomenología. Se-
gún el autor, la filosofía neo-kantiana
de sus maestros de Marburg, Cohen y
Natorp, era inadecuada para sus pro-
pios esfuerzos filosóficos, por lo que
Ortega y Gasset se fue introduciendo
en los primeros escritos fenomenológi-
cos de Husserl y Scheler. Desde enton-
ces comienza una intensa evaluación de
la fenomenología. A pesar de ser muy
crítico con Husserl, este autor parte de
que Husserl se convirtió en el interlo-
cutor filosófico permanente de Ortega
y Gasset, cuya propuesta filosófica y,
en particular, sus conceptos esenciales
se asientan sobre cimientos fenomeno-
lógicos.

Tomislav Krznar de la Universidad
de Zagreb analiza en su trabajo “«El
hombre masa» o el papel de la filosofía
en la educación. Deliberación de Ortega
y Gasset” la influencia de su obra en el
ámbito pedagógico. El autor trata de
dar una idea básica de la filosofía 
de José Ortega y Gasset, poniendo es-
pecial atención en el papel que juega la
filosofía en la educación contemporá-
nea. El autor intenta desmembrar tres
dimensiones en el marco de la comple-
jidad temática. En la primera parte, el
autor trata de esbozar el fenómeno del
“hombre masa” teniendo en cuenta, es-
pecialmente, la naturaleza de su origen,
así como las características de su es-
tructura. La segunda dimensión está
relacionada con la comprensión de 
Ortega y Gasset del papel de la Uni-
versidad en la sociedad moderna. Aquí
el autor trata de responder a una simple
pregunta: ¿por qué la sociedad necesita
una Universidad, o mejor, cuál es su
papel en la educación? La tercera di-
mensión está relacionada con un inten-
to de discernir la comprensión propia
que tenía Ortega y Gasset sobre la filo-
sofía. Intenta responder a la pregunta:
¿por qué hay filosofía y si realmente es
necesaria para el ser humano? La solu-
ción a dichas cuestiones está relaciona-
da con el mensaje principal de la filo-
sofía de Ortega y Gasset: la persona 
debe construir su auténtica existencia
en el dinamismo de las circunstancias.
La filosofía, para Ortega y Gasset, es
una parte necesaria de esa operación,
en particular, la autocreación humana.

Žarko Paić de la Universdad de Za-
greb titula su investigación “Tecnología
y el Alma. José Ortega y Gasset y la

250 Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 250

mayo-octubre 

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



pregunta sobre el significado del arte”.
El autor explora el problema que se ar-
ticula alrededor de las cuestiones meta-
físicas planteadas por Ortega y Gasset
a partir de la premisa de que la clasifi-
cación de su filosofía de la vida plan-
teada como una crítica cultural conser-
vadora ha perdido su credibilidad. En
este punto, el autor recalca la utilidad
que supone subrayar los esfuerzos de
rehumanización del mundo a partir de
la idea del fin de la modernidad y del
progreso de la civilización occidental.
Ortega y Gasset ha planteado la pre-
gunta sobre el significado del arte 
vinculándola a una revisión del concep-
to de tecnología. La autonomía de las
obras en el arte moderno y la soberanía
que traslucen los acontecimientos del
arte contemporáneo no responden a los
desafíos del mundo técnico. Según el
autor, el ser humano ya no es el centro
del mundo, ya que el mundo ya no es el
sujeto de una filosofía neutral más allá
de lo que determina el devenir de la vi-
da misma como proyecto de existencia.
Mediante el análisis detallado del pro-
ceso de deshumanización del arte y de
la constelación técnica del Ser en el si-
glo XX, el autor muestra cuán clara-
mente Ortega y Gasset, junto con
Heidegger, realizaron un análisis mu-
cho más distanciado de lo que denomi-
na “el drama de la vida humana” y ya
no pueden ser entendidos de otra ma-
nera que por la experiencia de lo vital.
La historicidad de la libertad abre la
posibilidad de que el arte sea un dispo-
sitivo de entendimiento diferente de la
vida, a partir de la distinción metafísica
entre la mente y el cuerpo. Pero en el
núcleo de la condición post-humana, el

carácter técnico de la existencia creada
por la lógica de la “mente artificial” (A-
inteligencia) ha producido cierta clase
de apatía extraña en el arte. Según el
autor, con Ortega se hace necesario re-
pensar la alternativa al pensamiento
metafísico de Occidente.

El siguiente artículo de Marko Kos,
de la Universidad de Zagreb, se titula
“Telos de la Tecnología y la eliminación
del distopía en la filosofía de Ortega y
Gasset”. El trabajo examina la relación
del hombre moderno con el cuerpo hu-
mano y pone especial énfasis en com-
prender el propósito que persigue el
cuerpo humano como tal, en la obra de
José Ortega y Gasset sobre el hombre
y la técnica (1951). Para ello, plantea
las siguientes preguntas: ¿Qué impacto
tiene la postulación del futuro distópico
(es decir, un futuro anti-utópico) en
nuestra actitud hacia la tecnología?
¿Podemos afirmar que el hombre mo-
derno piensa en el cuerpo humano co-
mo una máquina? ¿Representa la idea
del cuerpo considerada como máqui-
na un “telos” para el hombre moderno?
La discusión filosófica sobre el término
“techné” le sirve de base para discutir
los temas fundamentales y que se verte-
bran alrededor de las siguientes cues-
tiones: “¿Qué es el hombre?” y “¿qué
será el hombre?” Para dar respuesta a
dichas preguntas analiza la propuesta
filosófica de Ortega y Gasset.

Nikolina Iris Filipović titula su 
trabajo “Comprender el sistema: de
Bertalanffy a Ortega y Gasset”. Según
la autora, el comienzo del siglo XX es-
tuvo marcado por profundas transfor-
maciones en el ámbito epistemológico,
ya que se constituyó todo el conoci-

251Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 251

mayo-octubre 

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882



miento acumulado durante los últimos
tres siglos con el progreso científico y
técnico. Dos nombres son, entre otros,
significativos para este proceso: 
Ludwig von Bertalanffy y José Ortega
y Gasset. Desde dos perspectivas disí-
miles, este trabajo muestra los esfuer-
zos casi simultáneos de ambos
intelectuales, que han propuesto teorías
con la ayuda de muchos de sus prede-
cesores (así como contemporáneos) y
que fueron la fuente de inspiración para
ellos. El denominador común de Berta-
lanffy y Ortega y Gasset según este ar-
tículo es la noción de sistema, que es
delineada desde ambas perspectivas
para finalmente trazar paralelismos e
indicar las semejanzas (y diferencias)
del pensamiento filosófico de uno y
otro. En este trabajo, el sistema es, en
un sentido más amplio, el principio por
el cual la vida se produce y se lleva a ca-
bo; para Bertalanffy observado princi-
palmente desde una perspectiva
biológica y para Ortega y Gasset desde
una perspectiva histórica.

Cierra este monográfico el trabajo
de Berislavćovi� de la Universidad de
Zagreb, que titula “Recepción del pen
samiento del filósofo español José 
Ortega y Gasset en Croacia –Conclu-
siones preliminares”. Este estudio final
pretende presentar las líneas generales
en las que se asienta la recepción filosó-
fica y bibliográfica del pensamiento de
José Ortega y Gasset, uno de los más
importantes pensadores europeos del
siglo XX, así como denunciar la defi-
ciente atención que se le ha prestado a
su filosofía en Croacia. Con este traba-
jo se pretende cerrar ciertas lagunas en
la investigación reciente para lo que ha
presentado las líneas generales de dicha
recepción haciendo referencia a las dis-
cusiones actuales con el fin de generar
una base sólida para la investigación en
el futuro. Con ello pretende aumen-
tar la influencia del pensamiento de 
Ortega y Gasset en la tradición filosófi-
ca de Croacia.

252 Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 252

mayo-octubre 

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



253Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

JUAN MANUEL MONFORT PRADES

M ás de diez años nos sepa-
ran ya de la muerte de 
Julián Marías y comienza

a aflorar aquella parte de sus enseñanzas
que no llegaron a ser plasmadas en pa-
pel. Entre 1980 y 2002 el discípulo de
Ortega y Gasset impartió unos treinta y
cinco cursos entre el Instituto de España
y el Colegio Libre de Eméritos. Muchos
de ellos son el origen de libros como La
educación sentimental o Cervantes clave espa-
ñola; otros, tras ser impartidos, queda-
ron en parte olvidados.

En esta publicación Francisco 
Javier Salgado se ha encargado de
transcribir las veinte lecciones que, en-
tre el 21 de octubre 1997 y el 12 de ma-
yo 1998, Julián Marías ofreció en el
Instituto de España con el título “La
España posible del siglo XXI”.

España es para Marías, igual que lo
fue para su maestro Ortega, una pro-
funda preocupación. Si nos atenemos a
la clave de la filosofía que comparten,
debe tenerse muy presente aquella fa-
mosa frase de Meditaciones del Quijote
que dice: “Yo soy yo y mi circunstancia
y si no la salvo a ella no me salvo yo”.
La reflexión sobre España como cir-
cunstancia es tan necesaria como la re-
flexión sobre la persona concreta: no
existe una sin la otra. España fue para
Marías, desde su juventud, el objeto de
una gran cantidad de pensamientos, re-

flexiones y ensayos. Entre sus publica-
ciones destaca especialmente España in-
teligible. Razón histórica de las Españas
aunque también es necesario hacer re-
ferencia a otros libros como La España
posible en tiempos de Carlos III, La Corona
y la Comunidad hispánica de naciones o 
recopilaciones de trabajos como Ser 
español o La España real.

El volumen recientemente publica-
do La España posible del siglo XXI y que
ahora se comenta viene, en continuidad
con las obras citadas, a cerrar de algu-
na forma sus investigaciones sobre el
país que le vio nacer en 1914. Tras una
breve introducción del editor, se en-
cuentra el lector con un artículo publi-
cado en 1997 por Marías en ABC que
lleva por título “La España posible”, el
cual está íntimamente ligado con el cur-
so y sirve de presentación del mismo.

El punto de partida de Julián Marías
es la necesidad de tomar posesión de la
realidad de España para explorar sus
posibilidades. Como bien insiste el au-
tor, no es cuestión de profetizar, sino de
analizar el presente para desde él anti-
cipar el futuro. De esta forma concen-
tra sus esfuerzos en analizar la España
de finales del siglo XX, pues no puede
mirarse al siglo XXI sin comprender
primeramente el siglo anterior. Marías
se detiene en los hechos más destaca-
dos del siglo pasado, sus consecuencias,
sus avances y sus creaciones, aunque
no olvida hacer referencia también a
sus defectos, olvidos y errores.

Se pregunta Marías hacia dónde 
está yendo España, lo que exige anali-
zar qué estructura de la vida predomi-
na en el siglo XX, cuáles son los deseos

ESPAÑA ANTE LAS ENCRUCIJADAS DEL SIGLO XXI

MARÍAS, Julián: La España posible del siglo XXI.
Madrid: Ápeiron, 2016, 312 p.

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 253

mayo-octubre 

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Monfort Prades, J. M. (2017). España ante las encrucijadas del siglo XXI. Reseña de “La 
España posible del siglo XXI” de Julián Marías. Revista de Estudios Orteguianos, (34), 253-256.
https://doi.org/10.63487/reo.308

ORCID: 0000-0003-1381-3687



de las personas y con qué intensidad
desean, qué trayectorias se han abierto
en España, qué proyectos se compar-
ten, etc. Explora la gran cantidad de
cambios que han tenido lugar en España
a lo largo de la última centuria, los cua-
les no sólo han sido numerosos, sino
que además han sido de una gran en-
vergadura: la economía ha crecido
enormemente, demográficamente la si-
tuación es preocupante al tener un ín-
dice bajísimo de natalidad, se ha dado
un gran aumento en las posibilidades
relativas a la comunicación, la mayor
parte de la población está escolarizada,
proliferan las universidades, las posibi-
lidades de los medios de transporte son
increíbles, etc. A la vez, la capacidad de
manipulación es atroz, los medios de
comunicación pueden arrastrar a la
gente con una pasmosa pasividad, el
número de españoles que no sabe nada
de historia o no tiene conciencia más
que de un puñado de falsedades es
enorme, el descenso de la seguridad en
las calles también es un elemento a des-
tacar, la inestabilidad de la familia debi-
do a la facilidad con que se rompen los
matrimonios es también un elemento
destacable para el filósofo vallisoletano.
Es pues necesario, en opinión de Marías,
entrar en el siglo XXI apegándose a la
realidad, viendo cómo son las cosas,
viendo lo que tenemos y lo que nos 
falta de forma que pueda reducirse la
inseguridad a la que tantos cambios
han llevado a la nación española. Si es-
to se hiciera, y es posible porque las po-
sibilidades son enormes, podríamos
entrar con pie seguro en el siglo XXI,
afirma Marías.

Las posibilidades de la España del
siglo XXI las presenta Marías aten-
diendo a las encrucijadas ante las que la
ciudadanía española se encuentra a fi-
nales del siglo XX. Estas encrucijadas
desvelan diferentes posibilidades, dife-
rentes trayectorias por las que circu-
lará la historia de su país. A modo de
síntesis, a continuación se presenta-
rán aquellas cuatro encrucijadas que
Marías considera ineludibles y en las
que España se juega su futuro.

Una primera encrucijada sería per-
sistir en la desorientación moral o salir
de ella. Existe una cierta desorienta-
ción en España. Como se ha indicado,
se han dado muchos cambios en poco
tiempo y la consecuencia es que las per-
sonas han sido rebasadas por éstos.
Existen, según Marías, una serie de
ideas sobre la ética especialmente lla-
mativas por el error que conllevan. Pa-
rece ser que se da por supuesto que lo
frecuente es normal, a ello se suma que
da la sensación que se ha asumido 
que lo que es normal es lícito, lo que ha
llevado finalmente a entender que lo
que es lícito es moral. No se puede dar
por bueno este presupuesto, es un sín-
toma de la desorientación que sufren las
personas. Ante ello, defiende Marías la
necesidad de pensar, de pensar seria-
mente lo que somos y lo que nos pasa,
y se puede comenzar por no aceptar sin
más lo que se dice. Para afrontar esta
situación no debe recurrirse a suprimir
o limitar la libertad. Como ha defendi-
do Marías en otros muchos lugares, es
un asunto que sólo se puede solucionar
con más libertad. Esto es lo que puede
servir de saneamiento general de la vi-

254 Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 254

mayo-octubre 

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



da moral colectiva: el ejercicio de la li-
bertad, la afirmación de la libertad.

La segunda encrucijada a la que lle-
ga la sociedad española se compone por
la posibilidad o no de ser coherentes
con el mundo hispánico y no interpre-
tar la realidad de España al margen 
de éste. España tiene la obligación de
aportar al mundo hispánico unidad, 
de ofrecer posibilidades de trabajar
unidos, de actuar como vinculación en-
tre ellos pese a sus diferencias y tensio-
nes. Tenemos la posibilidad también de
afianzar la integración de España en
Europa, aunque no debe provocar ésta
la infravaloración de la cultura y de la
historia de España. Europa no debe 
hacer perder a cada nación su particu-
laridad, pues la homogeneidad se con-
vertiría en un signo de pobreza para el
viejo continente. A la vez, España tiene
una vinculación muy estrecha con
América, no es un país intraeuropeo sino
transeuropeo. Es la más transeuropea de
las naciones europeas; si Europa tiene 
la tentación de olvidarse de América,
España no lo puede hacer. Esta vincu-
lación con América puede ser una gran
contribución de España al conjunto de
la vida europea.

Una tercera encrucijada remite a la
superación o no de los particularismos
en el interior de la nación. Considera
Marías que éste es el problema más
grave que va a afrontar España en el si-
glo XXI. Es necesario integrar a todos
los españoles en un proyecto común ar-
ticulado en el que cada región sea sí
misma, de forma que España se enri-
quezca más, ya que lo particular puede
potenciar toda España siempre que no
predomine lo negativo, que es especial-

mente el no querer contar con los de-
más. En función del camino elegido,
España avanzará hacia el esplendor o
hacia la decadencia.

Por último, la encrucijada más deci-
siva y en la qué Marías insiste repetida-
mente a lo largo de toda la obra, es
aquélla ante la que cabe elegir sacar to-
do el provecho posible a la cultura es-
pañola o, por el contrario, mantener la
cultura por debajo de sus posibilidades.
En España se conmemora a los escrito-
res pasados, buena parte de los intelec-
tuales escriben en periódicos, durante
mucho tiempo las tertulias suplieron las
deficiencias de las universidades, el tra-
bajo individual ha dado mejores frutos
que el trabajo en equipo, ha habido y
hay grandes historiadores, ahora bien
no se leen ni se enseñan correctamente.
Muchos de los llamados intelectuales
poseen también importantes desconoci-
mientos por lo que respecta a la cultura
española, lo que indica que no se está
aprovechando ésta al máximo. En defi-
nitiva, Marías puede decir que, a pro-
pósito de la cultura, en España ha
predominado más la creación que la ad-
ministración: se han tenido grandes
ideas, pero no se ha sabido sacar todo el
partido posible a las mismas.

Es necesario poseer completamente
la cultura española, una tarea que no es
fácil. Es una cultura de muchos siglos,
por lo que no siempre resulta fácilmente
accesible. Dicha cultura no debe enten-
derse aisladamente sino desde su con-
junto. Tiene que tenerse presente su
argumento para entenderla bien; sin co-
nocer la historia de España no puede 
conocerse su cultura. Afirma Marías
que la persona culta tiene que poseer las

255Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 255

mayo-octubre 

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882



líneas generales del mundo en el que se
ha vivido, del cual se viene y en el cual
se vive, de forma que se prepare para lo
que se puede vivir en el futuro. Si no se
posee esa cultura, no puede poseerse
uno mismo y ser consciente de las pro-
pias posibilidades.

El desconocimiento de la historia
provoca un grave empobrecimiento de
la realidad, y puede suceder que un país
que es potencialmente rico viva en con-
diciones de relativa pobreza. Es más 
necesario que nunca, precisamente, el
partir de la posesión real, inmediata, de
las formas de cultura, del pensamiento,

de la belleza, del arte. Hay una gran ri-
queza tras las posibilidades de la cultura
española, pero todo depende de la pose-
sión plena de la realidad española por
los españoles.

Éste es el nervio principal que atra-
viesa La España posible del siglo XXI. El
conocimiento y el domino de la historia
y la cultura española por parte de los
ciudadanos es esencial para el futuro de
España. Con ello Marías invita a sus
lectores una vez más a abrazar la cir-
cunstancia, a pensarla y profundizar en
ella.

256 Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  29/06/17  18:22  Página 256

mayo-octubre 

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Relación de colaboradores

ROBERTO E. ARAS

Doctor en Filosofía por la Universidad de Navarra, es profesor titular ordina-
rio de Filosofía en la Pontificia Universidad Católica Argentina, secretario aca-
démico de la Facultad de Ciencias Sociales, Políticas y de la Comunicación de
esa Universidad y presidente de la Fundación Ortega y Gasset Argentina. Sus
líneas de investigación se centran en la filosofía española contemporánea y la
ética de la comunicación. Es autor de El mito en Ortega (2008), Ética de la Co-
municación entre dos continentes (2008), Ortega en la cátedra americana (2004), de
numerosos artículos sobre el pensamiento orteguiano publicados en revistas
especializadas y coeditor con Emeterio Diez Puertas de Conotopos Audiovisuales
Iberoamericanos (2016).

IVÁN CAJA HERNÁNDEZ-RANERA

Doctorando en Filosofía en la Universidad Complutense de Madrid con una
tesis sobre Ortega y Gasset, licenciado en Filosofía y máster en Formación del
Profesorado por la misma Universidad. Es miembro de la Redacción de Revis-
ta de Estudios Orteguianos y del Centro de Estudios Orteguianos de la Fundación
José Ortega y Gasset-Gregorio Marañón. Sus principales líneas de investiga-
ción se centran en el pensamiento ético y epistemológico de José Ortega y
Gasset, su epistolario y en la filosofía contemporánea. Ha participado en 
diversos congresos sobre Ortega como el Congreso Internacional “Los epis-
tolarios de Ortega y las redes culturales europeas y americanas”, ha colabo-
rado en diversas ediciones de obras de Ortega y ha publicado una reseña en
la revista Éndoxa, la “Bibliografía orteguiana, 2015” en la Revista de Estudios
Orteguianos y un estudio introductorio a la reedición de El sentido común de
Thomas Payne (2015).

12 RELAC. COLABORADORES_14 RELAC. COLABORADORES  29/06/17  18:23  Página 257

mayo-octubre 

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882



MIGUEL DE DOMPABLO GUERRERO

Licenciado en Ciencias Políticas por la Universidad Complutense, en la espe-
cialidad de Estudios Internacionales. Estudiante Erasmus en la escuela 
Sciences Po de París durante el periodo universitario, disfrutó de una beca 
Leonardo Da Vinci de la Unión Europea en la Cámara de Comercio de Milán.
En el año 2005 inició estudios de Doctorado, obteniendo la suficiencia inves-
tigadora en 2007 con la tesina “El pensamiento europeísta de Joaquín Costa y
Ortega y Gasset”, de la que el presente trabajo es un extracto adaptado, bajo
la dirección del Profesor D. Santiago Petschen, Catedrático de Relaciones 
Internacionales de la Universidad Complutense. Profesionalmente ha desarro-
llado una carrera en el ámbito del comercio internacional y actualmente se 
encuentra preparando oposiciones de ingreso en la carrera diplomática.

JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA

Desde febrero de 2008 es Profesor de Investigación Iberbasque, adscrito al De-
partamento de Sociología 2 de la Universidad del País Vasco. Ha sido catedráti-
co de Lógica y Filosofía de la Ciencia en dicha universidad (1986-1995) y
Profesor de Investigación en el Instituto de Filosofía del Consejo Superior de In-
vestigaciones Científicas (1995-2008). Ha investigado en filosofía de la ciencia y
la tecnología, y actualmente se dedica a los estudios de innovación. Los dos últi-
mos años ha colaborado en la Revista de Estudios Orteguianos como editor de las
“Notas de trabajo sobre Estimativa” de Ortega y Gasset. Libros propios publi-
cados: Innovation and Values: A European Perspective (2014), Entre cavernas: de Platón
al cerebro pasando por Internet (2013), Leibniz (ed., 2011), Ciencia del bien y el mal
(2007), La Revolución Tecnocientífica (2003) y Ciencia y Valores (2002).

SANDRA GARCÍA PÉREZ

Profesora de la Facultad de Pedagogía de la Universidad Veracruzana. Maestra
en Educación Superior por la Universidad Veracruzana y Doctora en Filosofía
por el Instituto de Filosofía de la misma Universidad. Sus líneas de investigación
versan sobre generación y aplicación del conocimiento: estudios multidisciplina-
rios sobre ciencia, tecnología, sociedad y cultura; gestión del conocimiento: fun-
damentos epistemológicos, construcción y distribución social; y la filosofía 
de Ortega y Gasset. Principales publicaciones: “Meditaciones sobre la filosofía de
Ortega y Gasset” (2016), “Apuntes sobre la persona moral en Husserl” (2015),
La filosofía de José Ortega y Gasset hoy. El raciovitalismo como sustento teórico humanis-
ta de la configuración de las sociedades del conocimiento (2014), “Proceso de la ética a
partir de los valores y sus concepciones dadas, a partir de un momento histórico
dialéctico” (2011), “La tradición humanista en Ortega” (2011), “Entre el ser y el
deber ser: el quehacer tutorial en la Universidad” (2010).

258 Relación de colaboradores

Revista de 
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

12 RELAC. COLABORADORES_14 RELAC. COLABORADORES  29/06/17  18:23  Página 258

mayo-octubre 

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Catedrático de Universidad, Área de Lógica y Filosofía de la Ciencia, en la Uni-
versidad de La Laguna. Pertenece al Departamento de Filosofía e Historia de la
Ciencia, la Educación y el Lenguaje. Imparte docencia mayoritariamente en 
la Facultad de Humanidades, Sección de Filosofía. Sus líneas de investigación
son: epistemología, filosofía de la mente, filosofía del lenguaje, metafísica, filo-
sofía de la ciencia y de la técnica. Entre sus publicaciones cuentan: Temporal
Points of View. Objective and Subjective Aspects (2015), Puntos de vista. Una investiga-
ción filosófica (2013) o La realidad sin velos (2009).

JUAN ANTONIO PASCUAL GAY

Doctor y miembro de la Fundación DP (México), sus líneas de investigación
se centran en la literatura mexicana y española de los siglos XIX y XX. Entre
sus últimas publicaciones destacan: La mansedumbre de Job. Sobre el pensamiento
literario de Juan Benet (2016), Miradas y miramientos. Ensayo sobre el paisaje en la li-
teratura mexicana (siglos XIX y XX) (2015) y Quebrando albores. El motivo del alba
en los poetas de Barandal a Taller Poético (1931-1938) (2015).

ROSEMARIE WINTER

Investigadora alemana. Sus líneas de investigación se centran en el neokantis-
mo, la fenomenología, la filosofía de Martin Heidegger, la filosofía de Ortega
y Gasset, la poesía alemana y la mística española. Entre sus últimas publica-
ciones destacan: Wo hast Du Dich verborgen, Geliebter? (2015), sobre Santa Tere-
sa de Jesús, y Ich bin Ich und mein Umstand… Grundlegung der Philosophie von José
Ortega y Gasset (2013).

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

259Relación de colaboradores

12 RELAC. COLABORADORES_14 RELAC. COLABORADORES  29/06/17  18:23  Página 259

mayo-octubre 

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882



12 RELAC. COLABORADORES_14 RELAC. COLABORADORES  29/06/17  18:23  Página 260

mayo-octubre 

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



NORMAS PARA EL ENVÍO Y ACEPTACIÓN DE ORIGINALES

La Revista de Estudios Orteguianos, fundada en el año 2000 y editada por el Centro
de Estudios Orteguianos de la Fundación José Ortega y Gasset – Gregorio
Marañón, es una publicación semestral dedicada al estudio de la obra y la 
figura del filósofo español José Ortega y Gasset, desde una perspectiva cultural
y académica.

Los trabajos que se envíen a la Revista han de ser originales, inéditos y no some-
tidos a su evaluación o consideración en ninguna otra revista o publicación.

La selección de los trabajos se rige por un sistema de evaluación a cargo 
de revisores externos expertos en la materia. El anonimato del sistema de 
arbitraje se regirá por la modalidad de doble ciego. Al finalizar el año se publi-
cará en la página web de la Revista una lista con los nombres de los revisores
que han actuado en este período.

La lengua de publicación de la Revista es el español pero, previa invitación,
podrán enviarse para su consideración también originales escritos en inglés,
francés, portugués, italiano o alemán. En caso de ser aceptados para su publi-
cación quedará a cargo de los autores la traducción que será revisada por los
editores.

La remisión de originales implica la aceptación de estas normas.

Los manuscritos deberán remitirse, tanto por correo electrónico en archivo
adjunto, preferiblemente utilizando WORD para Windows, como en formato
impreso a la siguiente dirección:

Revista de Estudios Orteguianos
Centro de Estudios Orteguianos

Fundación José Ortega y Gasset – Gregorio Marañón
c/ Fortuny, 53.

28010 Madrid (España)

Dirección electrónica: estudiosorteguianos.revista@fogm.es

Tfno.: 34 917 00 41 35 • Fax: 34 917 00 35 30

www.ortegaygasset.edu/publicaciones/revista-de-estudios-orteguianos

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

13 NORMAS PARA ENVIO_15 NORMAS PARA ENVIO  16/06/17  14:53  Página 261

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882



La presentación de los manuscritos deberá ceñirse a los siguientes criterios:

1. Los artículos no podrán tener una extensión superior a 30 páginas, tamaño
DIN A4 (10.000 a 12.000 palabras) incluidas las notas, a un espacio. La
fuente utilizada será Times New Roman, de cuerpo 12 para el texto princi-
pal y 10 para las notas al pie de página.

2. El manuscrito empezará con el título, centrado y en redonda. El título ha de
ser también traducido al inglés.
Seguidamente debe figurar un resumen (abstract) de no más de 100 pala-
bras y una lista de palabras clave (keywords), con no más de 8 términos.
Tanto el resumen como la lista de palabras clave deben tener una versión en
español y otra en inglés para facilitar su inclusión en las bases de datos
internacionales y en los repertorios bibliográficos.

3. Con el fin de preservar el anonimato en el proceso de evaluación, en página
aparte figurará el título del trabajo, nombre del autor o autores, datos de
contacto (teléfono, dirección postal y de correo electrónico), así como un
breve currículum indicativo (centro o institución a la que está(n) adscri-
to(s), datos académicos, líneas de investigación y las 3 ó 4 principales pu-
blicaciones). Con la misma finalidad se evitará cualquier mención al autor o
autores en el resto del texto.
El autor o autores que deseen remitir un manuscrito para su evaluación
pueden encontrar los formularios modelo de la Carta de presentación, el Lis-
tado de comprobaciones para la revisión final y la Hoja de identificación del
manuscrito, así como los Criterios de evaluación de los manuscritos, las Ins-
trucciones dirigidas a los revisores y las Hojas de evaluación empleadas en
la página web de la Revista (URL: http://www.ortegaygasset.edu/fog/ver/55/
revista-de-estudios-orteguianos), bajo el título ‘‘Normas para el envío de ori-
ginales’’.

4. En el cuerpo del texto se evitará el uso de negritas y subrayados. Se
resaltarán con cursiva los títulos de obras, textos en lenguas extranjeras o
cualquier énfasis añadido por el autor o autores. Las citas textuales se
escribirán entre comillas tipográficas, mientras que las citas largas irán en
párrafo aparte, sangradas y sin entrecomillar.

5. Las referencias bibliográficas y las notas deben ajustarse a las pautas que
siguen. Se preferirá utilizar el sistema de citas bibliográficas con notas a pie de
página y al final del artículo figurará siempre un apartado de Referencias
bibliográficas en que se recogerán, ordenados alfabéticamente por el apellido
del autor, todos los trabajos citados en el texto. De todos modos, se aceptará
cualquier modalidad recogida en la Norma ISO 690.

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

262 Normas para el envío y aceptación de originales

13 NORMAS PARA ENVIO_15 NORMAS PARA ENVIO  16/06/17  14:53  Página 262

mayo-octubre 

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



Citas bibliográficas en notas a pie de página:
a) Monografías: José ORTEGA Y GASSET, La rebelión de las masas. Madrid:

Revista de Occidente, 1930, p. 15.
b) Capítulos o partes de monografías colectivas: José ORTEGA Y GASSET,

“Prólogo”, en Karl BÜHLER, Teoría de la expresión. Madrid: Revista de
Occidente, 1950, p. 7.

c) Publicaciones periódicas: José ORTEGA Y GASSET, “Apuntes sobre el
pensamiento, su teurgia y su demiurgia”, Logos, 1 (1941), p. 12.

d) Obras completas de José Ortega y Gasset:
Si las citas aluden a las Obras completas. 10 vols. Madrid: Fundación
José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, se citará el tomo (en roma-
nos) y la(s) página(s) del mismo (en arábigos). Por ejemplo, en el caso
de “La destitución de Unamuno”: I, 661-663. Se preferirá el uso de esta
edición por su mayor vigencia y actualidad.
Si las citas aluden a las Obras completas. 12 vols. Madrid: Revista de
Occidente / Alianza Editorial, 1983, se citará el tomo (en romanos) y
la(s) página(s) del mismo (en arábigos), anteponiéndoles Oc83. Por ejem-
plo, en el caso de “Apuntes sobre el pensamiento, su teurgia y su
demiurgia”: Oc83, V, 517-547.
Si las citas de Obras completas van en el cuerpo del texto se seguirá el
mismo esquema.

e) Para citas de ediciones electrónicas véanse más adelante los formatos de
citación en el apartado de Referencias bibliográficas, teniendo en cuenta
que en las notas se cita el nombre por delante de los apellidos del autor.

f) Al citar los números de páginas, utilizar el esquema pp. 523 y ss. para
referirse a una página y las siguientes.

g) En las citas sucesivas de alguna obra citada con anterioridad se prefe-
rirá el uso de ob. cit. si se repite el título y se omite el lugar de edición y
la editorial, siempre y cuando no sea la cita inmediatamente anterior, en
cuyo caso puede utilizarse ibidem o ibid. si es la misma obra y distinta
página o, idem o id., si se trata de la misma obra y página.

h) Vid. o cfr. se emplearán para referirse a una obra cuyo texto no se ha
citado directamente.

Citas bibliográficas en el apartado de Referencias bibliográficas:
a) Monografías: ORTEGA Y GASSET, J. (1930): La rebelión de las masas.

Madrid: Revista de Occidente.
b) Capítulos o partes de monografías colectivas: ORTEGA Y GASSET, J.

(1950): “Prólogo”, en K. BÜHLER, Teoría de la expresión. Madrid: Revista
de Occidente, pp. 7-9.

263

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Normas para el envío y aceptación de originales

13 NORMAS PARA ENVIO_15 NORMAS PARA ENVIO  16/06/17  14:53  Página 263

mayo-octubre 

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882



c) Publicaciones periódicas: ORTEGA Y GASSET, J. (1941): “Apuntes sobre
el pensamiento, su teurgia y su demiurgia”, Logos, 1, pp. 11-39.

d) Sitio web: Perseus Digital Library Project (2008): CRANE, G. R. (ed.).
[Online]. Tufts University. Dirección URL: http://www.perseus.tufts.edu.
[Consulta: 7, octubre, 2008].

e) Artículo en una revista electrónica: PATERNIANI, E. (1996): “Factores
que afectan la eficiencia de la selección en maíz”, Revista de Investigación
Agrícola-DANAC, [Online], 1. Dirección URL: http://www.redpavfpolar.
info.ve/danac/index.html. [Consulta: 22, abril, 2001].

f) Trabajo publicado en CD-ROM: MCCONNELL, W. (1993): “Constitu-
tional History”, en The Canadian Encyclopedia, [CD-ROM]. Toronto:
McClelland & Stewart.

6. Los resúmenes de Tesis Doctorales, que irán acompañados de las
correspondientes palabras clave en español e inglés, no deben exceder de
400 palabras. Deben adjuntar, asimismo, los siguientes datos:

a) Título de la tesis
b) Nombre y apellidos del autor de la tesis
c) Nombre y apellidos del director de la tesis
d) Departamento, Facultad, Universidad y año académico en que la tesis

fue defendida y aprobada
e) Datos de contacto del autor (teléfono, dirección postal y de correo elec-

trónico)
En los casos en que la tesis no haya sido escrita en español, se incluirá la 
traducción al mismo del título y el resumen.

7. No se remitirán las primeras pruebas a los autores por lo que los manuscri-
tos han de enviarse revisados. Los autores recibirán un ejemplar impreso de
la Revista y un archivo pdf de su trabajo.

El proceso de evaluación y aceptación de manuscritos se realizará del siguiente
modo: Los autores remiten el trabajo a la Revista, pudiendo recomendar o recu-
sar nombres de potenciales revisores. Tras la revisión editorial, los manuscritos
serán objeto de dos informes a cargo de dos revisores externos, que desconoce-
rán la identidad de los autores. En caso de discrepancia, se recurrirá al juicio de
un tercer evaluador. El Consejo Editorial decidirá, en vista a los informes res-
pectivos, sobre la conveniencia de su publicación. La Revista comunicará a los 
autores el dictamen y, en caso de que éste haya sido favorable, la fecha previsible
de publicación. En caso necesario se solicitará del autor una versión definitiva.

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

264 Normas para el envío y aceptación de originales

13 NORMAS PARA ENVIO_15 NORMAS PARA ENVIO  16/06/17  14:53  Página 264

mayo-octubre 

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



El proceso concluye habitualmente en seis meses, aunque en determinadas 
circunstancias y por razones diversas la comunicación a los autores puede 
demorarse.

Serán criterios excluyentes para la admisión de los manuscritos: no incidir en
el ámbito cultivado por la Revista, excederse en la extensión establecida, no 
utilizar los sistemas de citas propuestos en la manera indicada y no enviar el 
trabajo en el soporte requerido.

El Consejo Editorial de la Revista de Estudios Orteguianos acusará recibo y acepta
considerar todos los originales inéditos, pero no se compromete a su devo-
lución ni a mantener correspondencia sobre los mismos, salvo cuando sean
aceptados, hayan sido expresamente solicitados o para comunicar el dictamen.

Las fechas de recepción, revisión y aceptación de los originales, figurarán 
también en la página web de la Revista en el momento de su publicación.

Es condición para la publicación de originales inéditos en la edición impresa y
electrónica, si a ella hubiera lugar, que el autor o autores cedan a la Revista de
Estudios Orteguianos los derechos de propiedad (copyright). Con posterioridad a
su publicación en la Revista, los autores podrán reproducir los trabajos o parte
de los mismos, indicando siempre el lugar de aparición original.

La Revista de Estudios Orteguianos es recogida sistemáticamente por las Bases 
de Datos y Repertorios Bibliográficos SCOPUS, The Philosopher’s Index, ISOC-
Ciencias sociales y Humanidades, Catálogo Latindex y está categorizada en España
(ANEP, CARHUS y CIRC) e Italia (ANVUR).

La Revista de Estudios Orteguianos no se hace responsable de las opiniones en ella
expresadas por sus colaboradores.

265

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Normas para el envío y aceptación de originales

13 NORMAS PARA ENVIO_15 NORMAS PARA ENVIO  16/06/17  14:53  Página 265

mayo-octubre 

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882



13 NORMAS PARA ENVIO_15 NORMAS PARA ENVIO  16/06/17  14:53  Página 266

mayo-octubre 

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



Revista de Estudios Orteguianos
Quién es quién en el equipo editorial

DIRECTORES:
Ángel Pérez Martínez, Universidad del Pacífico, Perú, Centro de Estudios

Orteguianos, Fundación Ortega – Marañón e Instituto Universitario de
Investigación Ortega y Gasset, España.

Javier Zamora Bonilla, Universidad Complutense de Madrid, Centro de
Estudios Orteguianos, Fundación Ortega – Marañón e Instituto
Universitario de Investigación Ortega y Gasset, España

GERENTE:
Carmen Asenjo Pinilla, Centro de Estudios Orteguianos, Fundación Ortega –

Marañón e Instituto Universitario de Investigación Ortega y Gasset,
España

REDACCIÓN:
Iván Caja Hernández-Ranera, Centro de Estudios Orteguianos, Fundación

Ortega – Marañón e Instituto Universitario de Investigación Ortega y
Gasset, España

Felipe González Alcázar, Universidad Complutense de Madrid, Centro de
Estudios Orteguianos, Fundación Ortega – Marañón e Instituto
Universitario de Investigación Ortega y Gasset, España

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

14 QUIEN ES QUIEN_16 QUIEN ES QUIEN  27/06/17  09:40  Página 267

mayo-octubre 

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882



CONSEJO EDITORIAL:
José María Beneyto Pérez, Universiad CEU San Pablo, Madrid, España
Mercedes Cabrera Calvo-Sotelo, Universidad Complutense de Madrid, España
Adela Cortina Orts, Universidad de Valencia, España
Juan Pablo Fusi Aizpurua, Universidad Complutense de Madrid, Fundación

Ortega – Marañón e Instituto Universitario de Investigación Ortega y
Gasset, España

Gregorio Marañón Bertrán de Lis, Fundación Ortega – Marañón e Instituto
Universitario de Investigación Ortega y Gasset, España

Jacobo Muñoz Veiga, Universidad Complutense de Madrid, España
Eduardo Nolla Blanco, Fundación Ortega – Marañón e Instituto Universitario

de Investigación Ortega y Gasset, España
Andrés Ortega Klein, Fundación Ortega – Marañón e Instituto Universitario de

Investigación Ortega y Gasset, España
Fernando Rodríguez Lafuente, Fundación Ortega – Marañón e Instituto

Universitario de Investigación Ortega y Gasset, España
Concha Roldán Panadero, Consejo Superior de Investigaciones Científicas,

España
Jesús Sánchez Lambás, Fundación Ortega – Marañón e Instituto Universitario

de Investigación Ortega y Gasset, España
José Juan Toharia Cortés, Universidad Autónoma de Madrid, España
José Varela Ortega, Universidad Rey Juan Carlos, Madrid, Fundación Ortega

– Marañón e Instituto Universitario de Investigación Ortega y Gasset,
España

Fernando Vallespín Oña, Universidad Autónoma de Madrid, España

CONSEJO ASESOR:
Enrique Aguilar, Pontificia Universidad Católica Argentina
Paul Aubert, Université d’Aix-Marseille, Francia
Marta María Campomar, Fundación José Ortega y Gasset Argentina
Helio Carpintero Capell, Universidad a Distancia de Madrid, España
Pedro Cerezo Galán, Universidad de Granada, España
Béatrice Fonck, Institut Catholique de Paris, Francia
Ángel Gabilondo Pujol, Universidad Autónoma de Madrid, España
Luis Gabriel-Stheeman, The College of New Jersey, Estados Unidos
Javier Gomá Lanzón, Fundación Juan March, Consejo de Estado, España
Domingo Hernández Sánchez, Universidad de Salamanca, España
José Lasaga Medina, Universidad Nacional de Educación a Distancia, España
Thomas Mermall (†), The City University of New York, Estados Unidos
José Luis Molinuevo Martínez de Bujo, Universidad de Salamanca, España

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

268 Quién es quién en el equipo editorial

14 QUIEN ES QUIEN_16 QUIEN ES QUIEN  27/06/17  09:40  Página 268

mayo-octubre 

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



Ciriaco Morón Arroyo, Cornell University, Estados Unidos
Javier Muguerza Carpintier, Universidad Nacional de Educación a Distancia,

España
Juan Manuel Navarro Cordón, Universidad Complutense de Madrid, España
Nelson Orringer, University of Connecticut, Estados Unidos
José Antonio Pascual Rodríguez, Universidad Carlos III, Madrid, Real Academia

Española, España
Ramón Rodríguez García, Universidad Complutense de Madrid, España
Jaime de Salas Ortueta, Universidad Complutense de Madrid, España
Javier San Martín Sala, Universidad Nacional de Educación a Distancia,

España
Ignacio Sánchez Cámara, Universidad de La Coruña, España

269

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Quién es quién en el equipo editorial

14 QUIEN ES QUIEN_16 QUIEN ES QUIEN  27/06/17  09:40  Página 269

mayo-octubre 

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882



14 QUIEN ES QUIEN_16 QUIEN ES QUIEN  27/06/17  09:40  Página 270

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



Table of Contents
Number 34. May, 2017

ARCHIVE DOCUMENTS

Working Papers by José Ortega y Gasset

Working papers about Nietzsche.
José Ortega y Gasset

Edited by
Iván Caja Hernández-Ranera 5

Biographical Itinerary

José Ortega y Gasset – Máximo Etchecopar. 
Collected epistolary (1942-1952).
Presentation and edition by Roberto E. Aras 35

ARTICLES

The Estimative of Ortega and its circumstances.
Javier Echeverría Ezponda and Sandra García Pérez 81

Mexico and the 1914’s Meditaciones del Quijote.
Juan Antonio Pascual Gay 117

Hölderlin – Ortega – Heidegger. The thinker indicates “Being”, 
the poet indicates “the Sacred”.
Rosemarie Winter 145

Ortega’s Perspectivism. Four questions for a perspectivist.
Antonio Manuel Liz Gutiérrez 153

Ortega: remnants of Europe.
Miguel de Dompablo Guerrero 179

15 TABLE CONTENTS.QXP_15 TABLE CONTENTS  29/06/17  18:25  Página 271

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882



CLASSIC AUTHORS ON ORTEGA

About César Pacheco Vélez.
Presented by Jorge Wiesse Rebagliati 219

Three lessons about Ortega y Gasset in Peru. 
César Pacheco Vélez 221

BOOK REVIEWS

Ortega and the Hegelian footprints. Domingo Hernández Sánchez 231
(Clementina Cantillo, Para una crítica de la razón vital. 
Entre Hegel y Ortega)

Ortega in Mexican perspective. Antolín Sánchez Cuervo 235
(Juan Carlos Moreno Romo (coord.), Ortega pensador)

Ortega as a phenomenologist. Ángel Pérez Martínez 239
(Rubén Sánchez Muñoz and Sandra García Pérez (eds.), 
Meditaciones sobre la filosofía de Ortega)

Ortega meditations and the permanent contemporary crisis. 
Margarida I. Almeida 242
(José Mauricio de Carvalho, Ortega y Gasset e o nosso tempo)

The thought by Ortega y Gasset in Croatia. Jesús Padilla Gálvez 249
(The thought by José Ortega y Gasset [Misao Joséa Ortege y Gasseta],
Filozofska istraživanja, vol. 35, 4 [2015], pp. 599-703)

Spain facing the crossroads of the XXI Century. 
Juan Manuel Monfort Prades 253
(Julián Marías, La España posible del siglo XXI)

List of Contributors 257
Author Guidelines 261
Editorial team 267
Table of Contents 271

272 Table of Contents

15 TABLE CONTENTS.QXP_15 TABLE CONTENTS  29/06/17  18:25  Página 272

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



Revista de
Estudios Orteguianos
PUBLICACIÓN SEMESTRAL

Boletín de Suscripción

Suscripción anual (2 números):
España, 24,04 € Europa, 32,74 €
América, 33,66 € Asia, 34,86 €

Ejemplar suelto:
España, 13,82 € Extranjero, 18,63 €

Número doble:
España, 25,00 € Extranjero, 36,00 €

PUEDE SUSCRIBIRSE POR:
CORREO POSTAL: Centro de Estudios Orteguianos. c/ Fortuny, 53. 28010 Madrid (España)

FAX: 34-91-700 35 30
CORREO ELECTRÓNICO: estudiosorteguianos.secretaria@fogm.es

TELÉFONO: 34-91-700 41 35|39
A TRAVÉS DE LA WEB: http://www.ortegaygasset.edu

(Rellene los datos al dorso)

�

15 TABLE CONTENTS.QXP_15 TABLE CONTENTS  03/07/17  15:39  Página 273



�

Revista de
Estudios Orteguianos
PUBLICACIÓN SEMESTRAL

Nombre y apellidos:

Empresa o Institución:

N.I.F. o C.I.F.:

Calle/Plaza: C.P.:

Localidad: Provincia:

País:

Teléfono: Fax:

E-mail:

Deseo suscribirme a la Revista de Estudios Orteguianos desde el número ........... por periodos auto-
máticamente renovables de 1 año.

Deseo recibir ......... ejemplares sueltos de los números siguientes: ............................................................

Con la forma de pago siguiente:

Talón a nombre de Revista de Estudios Orteguianos

Transferencia a nombre de Revista de Estudios Orteguianos al Banco Santander
C/C nº: ES15-0049-0321-08-2110214204

Domiciliación bancaria (cumplimente el boletín de domiciliación)
Fecha y firma (*)

Boletín de domiciliación bancaria

Sr. Director del Banco/Caja:
Dirección: C.P.:
Población: Provincia:
Titular de la cuenta:

Número de C. C. / Libreta: qqqq qqqq qq qqqqqqqqqq

Muy Sr. mío: Autorizo a esa entidad para que con cargo a mi cuenta o libreta atiendan hasta nuevo aviso
los recibos que les presente la Revista de Estudios Orteguianos.

Fecha y firma (*)

(*) Es imprescindible la firma para formalizar la suscripción

q

q

q
q

q

15 TABLE CONTENTS.QXP_15 TABLE CONTENTS  03/07/17  15:39  Página 274



 
 

  

  

  

             
    

         

     

       

          
  

      
   

   

   

   

      

                   
         

   

        

15 TABLE CONTENTS.QXP_15 TABLE CONTENTS  03/07/17  15:39  Página 275



15 TABLE CONTENTS.QXP_15 TABLE CONTENTS  03/07/17  15:39  Página 276



15 TABLE CONTENTS.QXP_15 TABLE CONTENTS  03/07/17  15:39  Página 277



Revista de Estudios Orteguianos

PUBLICACIÓN SEMESTRAL

Directores
Javier Zamora Bonilla, Ángel Pérez Martínez

Gerente
Carmen Asenjo Pinilla

Redacción
Iván Caja Hernández-Ranera, Felipe González Alcázar 

Consejo Editorial
José María Beneyto Pérez, Mercedes Cabrera Calvo-Sotelo, 

Adela Cortina Orts, Juan Pablo Fusi Aizpurúa, 
Gregorio Marañón Bertrán de Lis, Jacobo Muñoz Veiga, 

Eduardo Nolla Blanco, Andrés Ortega Klein, 
Fernando Rodríguez Lafuente, Concha Roldán Panadero, 

Jesús Sánchez Lambás, José Juan Toharia Cortés,
José Varela Ortega, Fernando Vallespín Oña

Consejo Asesor
Enrique Aguilar, Paul Aubert, Marta Campomar, 

Helio Carpintero, Pedro Cerezo, Béatrice Fonck, Ángel Gabilondo, 
Luis Gabriel-Stheeman, Javier Gomá, Domingo Hernández, José Lasaga, 

Thomas Mermall (†), José Luis Molinuevo, Ciriaco Morón, Javier Muguerza,
Juan Manuel Navarro Cordón, Nelson Orringer, José Antonio Pascual, 

Ramón Rodríguez, Jaime de Salas, Javier San Martín, Ignacio Sánchez Cámara

Edita

Fundadora
Soledad Ortega Spottorno

Presidente
Juan-Miguel Villar Mir

Vicepresidente Ejecutivo
Julio Iglesias de Ussel

Directora General
Lucía Sala Silveira

01 PORTADA NUM. 34 CUATRICOMIA_01 PORTADA NUM. 31  29/06/17  15:32  Página 2



2017

Revista de
Estudios Orteguianos

R
ev

is
ta

d
e

E
st

u
d

io
s

O
rt

eg
u

ia
n

o
s

2 0 1 7

Centro de Estudios Orteguianos
Calle Fortuny, 53. 28010, Madrid

Tel: (34) 91 700 4139, Fax: (34) 91 700 3530

Correo electrónico: estudiosorteguianos.secretaria@fogm.es

Web: http://www.ortegaygasset.edu 13,82 euros

34

34

01 PORTADA NUM. 34 CUATRICOMIA_01 PORTADA NUM. 31  29/06/17  15:32  Página 1


	02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO
	03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO
	04 ITINERARIO
	05 ART. ECHEVERRIA
	06 ART. PASCUAL
	07 ART. WINTER
	08 ART. LIZ GUTIERREZ
	09 DOMPABLO
	10 CLASICOS SOBRE ORTEGA
	11 RESEÑAS
	12 RELAC. COLABORADORES
	13 NORMAS PARA ENVIO
	14 QUIEN ES QUIEN
	15 TABLE CONTENTS



