
 2021

Revista de 
Estudios Orteguianos

R
e

v
is

ta
d

e
E

s
tu

d
io

s
O

r
te

g
u

ia
n

o
s

2021

Centro de Estudios Orteguianos 
Calle Fortuny, 53. 28010, Madrid
Tel: (34) 91 700 4139 
Correo electrónico: estudiosorteguianos.secretaria@fogm.es 
Web: http://www.ortegaygasset.edu 13,82 euros

42

42

42

01 PORTADA NUM. 42 CUATRICOMIA.qxp_01 PORTADA NUM. 42  3/6/21  12:28  Página 1



Revista de Estudios Orteguianos

PUBLICACIÓN SEMESTRAL

Director 
Jaime de Salas 

Gerente 
Carmen Asenjo Pinilla 

Redacción  
Esmeralda Balaguer García, Andrea Hormaechea Ocaña 

Consejo Editorial 
José María Beneyto Pérez, Mercedes Cabrera Calvo-Sotelo, 

Adela Cortina Orts, Juan Pablo Fusi Aizpúrua, 
Gregorio Marañón y Bertrán de Lis, 

Andrés Ortega Klein, Fernando Rodríguez Lafuente, 
Concha Roldán Panadero, Jesús Sánchez Lambás, 

José Juan Toharia Cortés, José Varela Ortega, 
Fernando Vallespín Oña 

Consejo Asesor 
Enrique Aguilar, Paul Aubert, Marta Campomar, 

Helio Carpintero, Pedro Cerezo, Béatrice Fonck, Ángel Gabilondo, 
Luis Gabriel-Stheeman, Javier Gomá, Domingo Hernández, José Lasaga, 

Francisco José Martín, José Luis Molinuevo, Ciriaco Morón, 
Juan Manuel Navarro Cordón, Nelson Orringer, José Antonio Pascual, 

Ramón Rodríguez, Javier San Martín, Ignacio Sánchez Cámara

Edita

Fundadora 
Soledad Ortega Spottorno 

Presidente 
Gregorio Marañón y Bertrán de Lis 

Vicepresidente primero
Juan Pablo Fusi Aizpúrua 

Vicepresidenta segunda 
Inés López-Ibor Alcocer 

Directora general
Lucía Sala Silveira

01 PORTADA NUM. 42 CUATRICOMIA.qxp_01 PORTADA NUM. 42  3/6/21  12:28  Página 2



Revista de 

Estudios Orteguianos

 202142

02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO_02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO  31/5/21  11:20  Página 1



Redacción, Administración y Suscripciones
Centro de Estudios Orteguianos 

Fundación José Ortega y Gasset - Gregorio Marañón 
Fortuny, 53. 28010 Madrid 
Teléf.: (34) 91 700 41 35 

Correo electrónico: estudiosorteguianos.secretaria@fogm.es 
Web: http://www.ortegaygasset.edu

©  Fundación José Ortega y Gasset - Gregorio Marañón, 2021 

Diseño y maquetación: Vicente Alberto Serrano 

Diseño de cubierta: Florencia Grassi 

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882
Depósito Legal: M. 43.236-2000 
Advantia Comunicación Gráfica, S. A. 
C/ Formación, 16. Pol. Ind. Los Olivos 
28906 Getafe (Madrid) 
Impreso en España
https://doi.org/10.63487/reo.n42

Esta revista ha recibido una ayuda a la edición del Ministerio de Cultura y Deporte en 2021

02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO_02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO  31/5/21  11:20  Página 2

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 



DOCUMENTOS DE ARCHIVO 

Papeles de trabajo de José Ortega y Gasset 

Notas de trabajo de la carpeta Vives. Tercera parte. 
José Ortega y Gasset 

Edición de 
Manuel López Forjas 5 

Itinerario biográfico
El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950). 

Presentación y edición de José Ramón Carriazo Ruiz           37 

ARTÍCULOS 

Reminiscencias de Le peuple de Jules Michelet en la obra de Ortega. 
Béatrice Fonck 89 

Ortega and Camus: Socratic Gadflies in the Public Space. 
Ramin Jahanbegloo 99 

José Ortega y Gasset y las intelectuales modernas:  
Rosa Chacel y María Zambrano. 
Clara Solbes Borja 113 

Una huella de Ortega en el Perú: la interpretación de la racionalidad  
en la filosofía de Francisco Miró Quesada Canturias. 
Jean Christian Egoávil 143 

Sumario
Número 42. Mayo de 2021

02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO_02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO  31/5/21  11:20  Página 3

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882



CLÁSICOS SOBRE ORTEGA 

Christopher Lasch y su interpretación de la relación minoría-masa. 
Introducción de Jaime de Salas 167 

La rebelión de las élites. [Fragmento].  
Christopher Lasch 177 

RESEÑAS 

El lar nuevo del viejo Ortega. Francisco J. Fernández 181 
(José Ortega y Gasset, La idea de principio en Leibniz  
y la evolución de la teoría deductiva. Del optimismo en Leibniz,  
edición ampliada a cargo de Javier Echeverría)

Hacia el concepto de la razón histórica de Ortega y Gasset.  
Dorota Leszczyna 186 
(José Ortega y Gasset, Ideas y creencias, historia) 

Ortega y el presente. Rodolfo Gutiérrez Simón 188 
(Esmeralda Balaguer García y Carlos X. Ardavín Trabanco (eds.), 
Meditaciones orteguianas) 

Transhumanismo desde una perspectiva orteguiana.  
Javier Echeverría 191 
(Antonio Diéguez, Transhumanismo: la búsqueda tecnológica  
del mejoramiento humano y Antonio Diéguez, Cuerpos inadecuados) 

Relación de colaboradores 197 
Normas para el envío y aceptación de originales 201 
¿Quién es quién en el equipo editorial? 207 
Table of Contents 209

4 Sumario

02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO_02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO  31/5/21  11:20  Página 4

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

José Ortega y Gasset
Notas de trabajo de la carpeta Vives 

Tercera parte* 

Edición de  
Manuel López Forjas 

Introducción 

E
sta tercera entrega recoge los contenidos de las carpetillas 3b/1/2 y 
3b/1/3 de la Carpeta 3b/1 titulada Vives. En la primera, titulada Biogra-
fía de Vives, José Ortega y Gasset hace un seguimiento biográfico su-

cinto de la figura del pensador valenciano, apoyándose sobre todo en las 
aportaciones de Adolfo Bonilla y San Martín y del sociólogo alemán Friedrich 
Albert Lange. Al mismo tiempo, va intercalando comentarios sobre la época y 
los problemas históricos y políticos que rodearon la vida del autor de Tradendis 
disciplinis y del humanismo en sí mismo en tanto movimiento filosófico que sir-
vió como inauguración de la Modernidad y del surgimiento de los intelectuales 
en sentido serio, siendo Vives el primero –desde su punto de vista. 

Por otra parte, la carpetilla 3b1/3, titulada Vives. Extractos. Sapientia. De causis. 
De tradendis, incluye extractos de cuatro obras de Vives que fueron centrales pa-
ra nuestro autor: el Tratado del Socorro de los pobres, la Introducción a la Sabiduría, 
las Causas de la corrupción de las artes y el libro De las disciplinas. Ortega y Gasset 
consultó directamente la edición de las Obras Completas –Opera Omnia– publi-
cadas en el siglo XVIII por Gregorio Mayans y Siscars y procedió a comentar 
capítulo por capítulo el contenido central de cada uno de estos libros. Esta car-
petilla incluye una selección de citas textuales en latín, con observaciones in-
tercaladas de Ortega; que incluso compartió sus propias traducciones del latín 
al español. 

En su lectura filosófica, Ortega destacó como un aspecto central y original 
del pensamiento de Juan Luis Vives su concepción de cultura como cultivo del 
alma, en un sentido pedagógico moderno. Además, lo insertó en los orígenes de 
la actitud raciovitalista, al utilizar ya a principios del siglo XVI la categoría  
de la vida –si bien, como Ortega advierte, todavía con un cierto utilitarismo 
que tiende hacia el pragmatismo– en relación con el conjunto de los saberes o 
de las disciplinas, en términos de Vives. Son, en suma, reflexiones específicas, 

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 5

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
López Forjas, M. (2021). Notas de trabajo de la carpeta “Vives". Tercera parte. Revista de 
Estudios Orteguianos, (42), 5-36.
https://doi.org/10.63487/reo.132

ORCID: 0000-0002-2797-1515 



6 Notas de trabajo de la carpeta Vives. Tercera parte

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

inéditas, del filósofo madrileño donde no dejó de posicionarse críticamente 
frente a determinados aspectos de un periodo histórico concreto y de su res-
pectivo movimiento cultural: el humanismo renacentista. 

Criterios de edición 

La edición de estas notas de trabajo reproduce fielmente la forma circuns-
tancial y privada en que fueron escritas, con el objeto de que lleguen al lector 
precisamente como lo que son: “Notas de trabajo”. Se trata casi siempre de 
breves apuntes para un desarrollo ulterior de ideas y, otras veces, de anotacio-
nes al hilo de alguna lectura. Se presentan las notas tal y como aparecen orde-
nadas en la carpeta citada, con el deseo que anima esta sección de mostrar la 
forma en que se conservan en su Archivo. Las citas a textos antiguos aparecen 
también como son, esto es, sin haber actualizado la ortografía. 

Cuando las notas se relacionan directamente con ideas contenidas en el corpus 
publicado de Ortega, se reproduce al pie algún párrafo destacado que alude al 
tema en cuestión, junto a la referencia de su lugar en las Obras completas, indi-
cando, tras el año de publicación –o de redacción en el caso de la obra póstu-
ma– entre paréntesis, el número de tomo en romanos y el de página en 
arábigos. Los textos se citan por la última edición: Madrid, Fundación José 
Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, tomos I-X. 

Cuando las notas consignan los libros utilizados por Ortega, se indica a pie 
de página la referencia exacta del libro mencionado. Asimismo, cuando remi-
ten a una o varias páginas determinadas de un texto, se transcribe, siempre que 
ha sido posible, el párrafo o párrafos señalados por Ortega en los ejemplares 
que él mismo manejó de su biblioteca personal, conservada en la Fundación 
José Ortega y Gasset – Gregorio Marañón. 

Respecto de los criterios de edición, se mantienen los rasgos de la pluma de 
Ortega, incluidos los guiones y otros signos de puntuación. Se normaliza la or-
tografía y se desarrollan las abreviaturas habituales de Ortega (“ej.” por “ejem-
plo”, “q” por “que”, etc.). Del mismo modo, cuando las abreviaturas son 
reconocibles, se mantiene la abreviatura y se completa la palabra señalando el 
añadido entre [ ]. Así, todo añadido de los editores va entre [ ]. Las palabras que 
resultan ilegibles se señalan con [.]. Cada nota va precedida de *, del que se cuel-
ga una llamada para indicar al pie la signatura de la nota con que está numerada 
en el Archivo. El cambio de página se marca con //, el comienzo de cada carpe-
tilla **, y el de carpeta con ***. Los términos tachados se colocan y señalan así 
mismo a pie de página con la marca [tachado]; los superpuestos van entre / / en 
el cuerpo del texto, con la indicación [superpuesto] en nota al pie. Los subraya-
dos de Ortega se reproducen mediante cursiva, todo subrayado se debe al autor.

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 6

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

1 [3b/1] con el título Vives. 
2 [3b/1/2] con el título Biografía de Vives 
3 [3b/1/2-1] 
4 [3b/1/2-2] 
5 Friedrich Albert Lange (1828-1875). Fue un sociólogo y filósofo alemán, muy implicado 

en los movimientos políticos de su tiempo. Fue catedrático en Bonn, luego en Zürich y finalmen-
te en Marburgo. Ortega consultó y citó su libro traducido al español Friedrich Albert LANGE, 
Luis Vives. Madrid: La España Moderna, 1892. En efecto, en la página 100 de esta obra Lange 
cita dicho fragmento que corresponde a la obra de Vives De tradendis disciplinis, Libro II; usando 
la edición que hizo el ilustrado Gregorio Mayans, Joannis Ludovici Vivis Valentini, Opera Omnia. 
Valentiae Edetanorum, In Officina Benedicti Monfort, MDCCLXXXV, Tomo VI, p. 296.   

JOSÉ ORTEGA Y GASSET
Notas de trabajo de la carpeta Vives 

Tercera parte

***1 

**2 

*3

Vives vagabundo 

En rigor, lo extraño es la sedentariedad de Vives –es casi, uno de los nuevos 
signos en él. Porque todo el humanismo es trashumante–. 

*4

Inducción 

Citado por Lange5 – [página] 100. 

“In praeceptione artium multa experimenta colligemus, multorem usum ob-
servabimus, ut ex illis universales fiant regulae. De quibus experimentis si sint 
quae cum norma non congruant signanda est causa cur id fiat; sin ea nesciatur 
et pauca sint quae non quadrent, annotanda sunt; sin plura sint quam quae 
congruant aut pari numero, non statuendum de eo dogma sed id transmitten-
dum admirationi posterorum, tu ex admiratione, sicut fieri consuevit, philosop-
hica nascatur”. [Tomo] VI, [página] 296. 
D

O
CU

M
EN

TO
S 

D
E 

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 7

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



*6

Vives tiene plena conciencia de que en su tiempo es poquísimo lo que se sa-
be de la naturaleza – En De Trad[endis] [libro] IV [página] 348 Dice que se 
haga constar a los chicos que en la “filosofía natural” van a oír solo “imágenes 
de la verdad” (verosimilitud –“nam quod nos verum esse pro certo habemus 
rarum est?7 

*8

En el libro III de Trad[endis] postula una lengua universal. Esta tiene que 
ser el latín por la extensión adquirida y haberse escrito en ella de todas las cien-
cias. Pero no hay lengua si no hay norma. Las normas, el jus, es el pueblo. 
Donde no hay pueblo tiene que ser el Gramático quien impida que se falte a 
las reglas lo que traearía una diferenciación de las hablas y el no entenderse. 

Se entreve que V[ives] considera el gramático como un dictador necesario. 

*9

Philosopho praesertim anthropologo – llama a Vives Schaumann10. B[oni-
lla] [tomo] III [página] 14911. 

——— 

V[er] Bon[illa] [tomo] I [página] 223-24. Se ve, en efecto, que Vives fue un 
hombre en evolución. Carta a Er[asmo] 30 ag[osto] [15]29 – Va dejando de 
ser gramático, retórico y se va haciendo moralista y filósofo en serio. Es otra 
generación que Erasmo. 

8 Notas de trabajo de la carpeta Vives. Tercera parte

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

6 [3b/1/2-3] 
7 “possimus confirmare” en la cita original, no dice “habemus” en la edición de Mayans que 

cita Ortega. 
8 [3b/1/2-4] 
9 [3b/1/2-5] 
10 Johan Christian Gottlieb Schaumman (1768-1821) fue un filósofo y pedagogo alemán. 

Fue profesor en la Universidad de Giessen. Él realizó una tesis doctoral sobre la antropología 
filosófica de Vives, a partir de la cual publicó su libro De J. L. Vives Valentino philosopho, praesertim 
anthropologo ex libris eius De Anima et Vita. Halae: Litteris Franckianis, 1792. 

11 Adolfo BONILLA Y SAN MARTÍN, Luis Vives y la Filosofía del Renacimiento. Obra premiada por 
la Real Academia de Ciencias Morales y Políticas, Tomo III. Notas-Apéndices. Bibliografía. 
Madrid, 1929. D

O
CU

M
EN

TO
S 

D
E 

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 8

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



*12

Situación social y económica de Vives 

Es noble. 

A los 20 años preceptor del sobrino del Cardenal de Croy13 – 

——— 

Recibe auxilios de Catalina de Aragón14. Probable[mente] por influjo de 
Tomás Moro. 

——— 

En 1528 al pelearse con los Reyes ingleses queda en la miseria. 

*15

6 marzo 1492 –dos (o 3) meses después de [la] Toma [de] Granada– Des-
cubrimien[to] de América. 12 octubre. 

Estudia en la Univ[ersidad] Val[encia] que acaba de fundarse (1499 – exe-
quatur16 de Fern[ando] El Cat[ólico]. (1502) – Profesores vulgarísimos. 

1509 – París – Prof[esores]. Vulgarísimos –“oblivesci”. 

1512 a Brujas. 

9JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

12 [3b/1/2-6] 
13 Guillermo de Croy, Señor de Chièvres (1458-1521). Sirvió en la Corte de Carlos V, de 

quien fue su tutor. Caballero del Toisón de Oro en 1491, Contador Mayor de España en 1521. 
Tenía una gran red de clientes y prebendados. Participó en la Dieta de Worms de 1521 y com-
batió a los luteranos. Él no fue nombrado cardenal, pero sí su sobrino Guillermo de Croy, a 
quien Chièvres impulsó y colocó en la corte castellana. 

14 Catalina de Aragón (1485-1536). Fue la primera esposa del Rey Enrique VIII de Inglate-
rra. Era hija de los Reyes Católicos Fernando e Isabel. Enrique VIII promovió su divorcio con 
ella y, frente a la negativa pontificia, se proclamó como jefe de la Iglesia de Inglaterra y él mismo 
anuló su matrimonio, desterrándola de la corte. Ella fue quien le encargó a Juan Luis Vives el 
texto Sobre la instrucción de la mujer cristiana. 

15 [3b/1/2-7] 
16 El consentimiento real de fundación. D

O
CU

M
EN

TO
S 

D
E 

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 9

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



1516 – Conoce y traba amistad con Erasmo. 

1517 – Lovaina –Preceptor de Guillermo de Croy, sobrino de M[onsieu]r 
De Chievres17 –ministro de Carlos V. 

1518 –Compendio de Hist[oria] De la Filosofía antigua– el primero que 
existe. 

1519 – Prof[esor] [en la] Univ[ersidad] [de] Lovaina. Filo[sofía] [y] Hu-
manidades 

Reconocido por Erasmo 1519 como el primero en conoc[imiento] de la 
fil[osofía] antigua y uno de los primeros en humanidades. 

En 1519 visita París breve[mente]. Visita a Guillermo Budeo. 

*18

I 

Su madre áspera-dura– debió ser a consecuencia de ello –concentrado y tí-
mido. Cita feroz en “Inst[rucción] [de la] mujer crist[iana].” Bon[illa] [pági-
na] 13 [tomo] (I)19. 

Vives del Vergel – la siempreviva en el escudo – Venidos en 1466 de Perpi-
gan Rosellon. 

Imprenta en Valencia – primera de España 1474 probable[mente]. 

El Rector de la Univ[ersidad] en 1525 en Valencia –doctor Sorbonano 
Juan de Celaya20 propone a los minis –magistrados que aniquilan las lápidas 
romanas “porque se hacía excesivo aprecio de aquellos antiguos monumentos 
del gentilismo”. Bon[illa]. [tomo] III, [página] 21. 

10 Notas de trabajo de la carpeta Vives. Tercera parte

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

17 Guillermo de Croy (1497-1521) sobrino del señor de Chièvres. Luego de ser nombrado 
cardenal por el Papa León X, ocupó el arzobispado de Toledo tras la muerte de Francisco Jimé-
nez de Cisneros. En su etapa de formación en Lovaina, tuvo de preceptor a Juan Luis Vives. 

18 [3b/1/2-8] 
19 Adolfo BONILLA Y SAN MARTÍN, Luis Vives y la filosofía del Renacimiento. Tomo I. El hombre 

y la técnica. Madrid, 1929. 
20 Juan de Celaya (1490-1558) fue un filósofo y teólogo nacido en Valencia, educado en Pa-

rís y un gran intérprete de la Física y la Lógica de Aristóteles. D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 10

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



[tomo] III, [página] 23 –Rechaza V[ives] como Desc[artes] lo que se enseña. 
El esfuerzo de olvidar lo aprendido: desarraigamiento, sin “patria” intelectual. 

*21

II. 

En Brujas –oblitos patriae– tranquilidad– [Bonilla] [tomo] III, [página] 28 
–Encrucijada de Europa. 29.

Quietud de fondo en el carácter de V[ives] Pacifico, laborioso – como Bru-
jas. 

Toda esta primera época se ocupa en los temas erasmianos. 1514 su primera 
obra Christi Iesu Triumphus (1516– [se] publ[ica] Utopía de Moro). 

1517 escribe Comentarios a los Salmos. 

Y humanistas Praelectio in Georgica Vergilii – Declamationes. 

1519 – Epistola in pseudo-dialecticos –ataque a los de París. 

1520 – Prefacio y Vigilia et Somnium Scip[ionis] Cicer[onianis]. Cita en 
Bon[illa]. [tomo] I. [página] 102 – donde se ve que el verdadero entusiasmo 
de V[ives] es por el Cice[roniano] pensador, es decir estoicismo (y maneras 
acad[émicas]). 

*22

III 

Por estos años, se ocupa de derecho. Aedes legum, in Leges Cicer[onis] 
Praelectio – lecciones en Lovaina sobre De Legibus. 

Y ret. 1520– D[on] Fern[ando] Colón23 (en la comitiva de Carlos V) cono-
ce a Erasmo. 

11JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

21 [3b/1/2-9] 
22 [3b/1/2-10] 
23 Fernando o Hernando Colón (1488-1539). Hijo del navegante Cristóbal Colón, con quien fue 

a América en su cuarto viaje. Cultivó la ciencia de la cosmografía y reunió una gran biblioteca. D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 11

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



X Juntáronse, pues, Moro, Erasmo, Vives, Alonso de Valdés24, Colón,  
Alberto Durero25 –Tunstall [de] Durham26. 

1521 – Escribe en sus Com[entarios] a la Ciudad de Dios. Publ[icados en] 
1529. 

Enferma. Va a Amberes a curarse. 
Vuelve a Brujas. 
Vive de la Reina Catalina. 
En septiembre otra vez a Lov[aina]. 

1522 a Bruselas – a Brujas. Pub[lica] el Comentario27. Pide dinero presta-
do. 

*28

IV 

Es prohibido más adelante. 
Prop[osiciones] expurgadas: pacifismo. Bon[illa]. [página] 128. x  

x que el hombre es bueno por nat[uraleza]. [página] 129. 

1522. Se le ofrece la sucesión de Lebrija29 en Alcalá. No la acepta. 

Depresión. Se siente menos preciado. 
x 

(Bon[illa] [página] 173) (“La mujer cristiana”) 

12 Notas de trabajo de la carpeta Vives. Tercera parte

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

24 Alfonso o Alonso de Valdés (1490-1532), hermano del también humanista Juan de Valdés, 
fue secretario de Carlos V y colaboró con el Cardenal y Canciller Gattinara en la corte. Tuvo 
una amistad con Erasmo de Rotterdam. Escribió en forma de Diálogos, donde muestra una gran 
influencia del erasmismo. 

25 Alberto Durero, Albrecht Dürer (1471-1528) fue un pintor renacentista nacido en  
Núremberg. Sirvió en la corte del Emperador Maximiliano de Austria. 

26 Cuthber Tunstall (1474-1559) fue un filósofo y teólogo escolástico inglés. Fue uno de los 
consejeros de Catalina de Aragón en su litigio con Enrique VIII. Fue obispo de la ciudad de 
Durham. 

27 El Comentario a la Vida de César por Suetonio. 
28 [3b/1/2-11] 
29 Antonio Martínez de Cala y Xarana, mejor conocido como Antonio de Nebrija, a veces de 

Lebrija (por el municipio sevillano donde nació) (1441-1522). Formado en el Real Colegio de 
España de Bolonia, es el autor de la primera Gramática castellana, publicada en 1492. D

O
CU

M
EN

TO
S 

D
E 

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 12

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Tal vez vino a España 1523 pero no es seguro –solo consta que creyó no te-
ner más remedio que ir. De paso estuvo en Ingl[aterra]. 

1524 – 30 Estuvo en Valencia hasta dic[iembre] 1524. 

Corpus Christi – de Oxford31. Se le hace Doctor. Prof[esor] [de] Humani-
dades. 

El rey y la reina asisten alguna vez, asisten. 

Pensión de Catalina hasta 1529. 

Excursiones en vacaciones a Brujas. 

*32

V 

1524. Va a Brujas a casarse. Margarita Valdaura33. Acomodado mercader. 

Introd[ucción] a la sabiduría. 

1525. De subventione. 

153…? 34convida a comer Vives a San Ignacio35 y lo oye hablar de Dios. 

¡Pavía! (¡Guerra al fondo!)36 Sus dos cartas opúsculos sobre la captura de 
Francesco –Carta a En[rique] VIII y De pace inter Caesarem et Franc[is-

13JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

30 Llega a [tachado] 
31 Entre 1523 y 1524 Vives fue profesor en el Corpus Christi College de Oxford, donde había 

un importante núcleo erasmista. 
32 [3b/1/2-12] 
33 Margarita Valldaura (1505-1552). Esposa de Juan Luis Vives, era miembro de una familia 

de comerciantes de Valencia que se mudaron a Brujas, tras ser acusados y perseguidos como ju-
daizantes. 

34 Le [tachado] 
35 San Ignacio de Loyola (1491-1556). Fundador de la Compañía de Jesús, autor de los Ejer-

cicios espirituales. En la propia edición de Mayans y en el estudio de Lange en La España Moderna 
que consultaba Ortega, se habla del encuentro entre Íñigo de Loyola y Juan Luis Vives en Brujas 
entre 1528 y 1530. 

36 La batalla de Pavía tuvo lugar el 24 de febrero de 1525 entre la monarquía hispánica y la 
monarquía francesa. D

O
CU

M
EN

TO
S 

D
E 

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 13

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



cum]37 Carta al mismo.  

1526 – Más sobre “De Europae Disidiis et bello Turcico”. 

Erasmo no cita a Vives en la lista de principales escritores de su tiempo en 
el Ciceronianus38 sive de optimo modo dicendi 

1528 – De officio mariti 

*39

VI 

Comienza lo que Bon[illa] llama su segunda época. 

En 1528 gran lucha entre Enrique y Catalina – Llama esta a Vives. Le su-
primen la pensión. 

Carta de 1532 y otra 1530 en que dice – no sabes 40qué 41 líos he vivido–. 
Bon[illa] [página] 23842. 

1529– De concordia e disc[ordia] in humano genere. 

Va en 1528 trazo enorme[mente] actual sobre el frenesí de Europa. 
De pacificatione. 

1532 – Carlos V le da una pensión de 150 ducados “un poco más de la mitad 
de mis gastos”43. 

14 Notas de trabajo de la carpeta Vives. Tercera parte

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

37 La monarquía hispánica estuvo al mando de Carlos V coronado como Emperador –de ahí 
el nombramiento de César– y la monarquía francesa a cargo del Rey Francisco I, quien estable-
ció redes diplomáticas con la monarquía de Enrique VIII. 

38 El diálogo latino de Erasmo de Rotterdam de 1528 intitulado Ciceronianus, sive de optimo di-
cendi genere. 

39 [3b/1/2-13] 
40 como [tachado] 
41 n [tachado] 
42 Se refiere a la carta que Vives le envió a Vergara, según la data Bonilla a fines de 1530  

o a principios de 1531 “Yo mismo me maravillo de cómo he podido subsistir durante estos últi-
mos tres años […]”. Adolfo BONILLA Y SAN MARTÍN, ob. cit., Tomo I. El hombre y la técnica,
p. 238.

43 En otra carta a Vergara firmada en Bruselas el 8 de agosto de 1532. Ibidem, p. 245D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 14

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



1531 – De Disciplinis – a Juan III de Portugal44 que le da un gran regalo. 
Amplissimo congiario45. 

1532– Pasa unas semanas en el Castillo de Comines46. 

*47

VII 

1531 – Bruselas y Lovaina. Cursos en esta de Retórica. 

1532 –De ratione dicendi fata –  

1534 – ¡Última carta a Erasmo! Atravesamos tiempos calamitosos en que 
no se puede hablar ni callar sin peligro. – [página] 25648. 

1535 Contra los comunistas. Anabaptistas de Storck y Munzer49. 

De comunione rerum. Bon[illa] [página] 265. 

1536 – Excursión a París. Muere Erasmo. 

15JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

44 Juan III de la dinastía Avis (1502-1557) era nieto de los Reyes Católicos y abuelo del Rey 
Don Sebastián de Portugal. Vives dedicó a él su libro Sobre las disciplinas. 

45 El Rey Juan III agradeció a Vives su dedicatoria con una ayuda económica. Vives descri-
bió esta ayuda como “un amplissimo congiario” en una carta que escribió al humanista portu-
gués Damián de Goes. 

46 Bonilla y San Martín dice que este añoVives estuvo unas semanas en el castillo de Comi-
nes, propiedad de su amigo el erudito Jorge Halewyn. Adolfo BONILLA Y SAN MARTÍN, ob. cit., 
Tomo I, p. 105. 

47 [3b/1/2-14] 
48 La última carta de Vives a Erasmo está fechada el 10 de mayo de 1534  y según Bonilla, 

esa frase que Ortega cita hace referencia a los problemas sociales ocasionados por la intolerancia 
religiosa. Adolfo BONILLA Y SAN MARTÍN, ob. cit., Tomo I, p. 256. 

49 Nicolás Storck o Storch nació en Zuickan en Silesia, fue un seguidor de Lutero, se con-
virtió en un afamado predicador del anabaptismo; siendo antes un tejedor. Por su parte, Thomas 
Müntzer (1489-1525) promovió las rebeliones de los campesinos alemanes después de haber si-
do influido por Lutero y defender también el anabaptismo. Murió decapitado tras ser apresado 
y torturado por su rebelión contra los príncipes alemanes. D

O
CU

M
EN

TO
S 

D
E 

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 15

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



1537 y 39 – Temporadas en Breda con la Marquesa del Cenete50, Mujer de 
D[on] Enrique de Nassau. 

1538 – De anima 

Y los coloquios 

*51

8 

Trabaja en De veritate fidei christiana – la termina en 1539 pero no se pu-
blica hasta 1543. 

Cálculos renales –Fiebre– Muere en 6 mayo 1540. 

Su lema: sine querela52 

**53 

*54

De subv[entione] 

[página] 470. Llama a los síndicos o echevins55 o lo que sea, de Brujas y a 
sus munícipes. Consules et senatum. 

16 Notas de trabajo de la carpeta Vives. Tercera parte

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

50 Mencía de Mendoza y Fonseca (1508-1554), discípula de Vives, noble intitulada con el 
marquesado del Cenete o Zenete, nieta del famoso Cardenal de Mendoza. Se esposó con Enrique 
III de Nassau-Breda (1483-1538), cuyo tío, Guillermo de Orange, el Taciturno, sirvió en la corte 
imperial de Carlos V. 

51 [3b/1/2-15] 
52 En la obra inédita Satelitium animi, sive Symbola de 1524 Vives recopiló una colección de 

símbolos con sus explicaciones. Él se identificaba con el número 155, sine querela: sin querella, 
en paz. Siguiendo así la tradición estoica de Séneca en su libro Sobre la tranquilidad de la vida, 
de Tranquillitate vitae. Al final de esta sentencia o parágrafo número 155, Vives dice: “Hoc este 
symbolum nostrum”. 

53 [3b/1/3] con el título Vives. Extractos. Sapientia. De Causis. De tradendis. 
54 [3b/1/3-1] 
55 Después de la era romana, un “échevin” en Flandes era una asamblea de poder público 

que tenía funciones jurisdiccionales en los municipios. D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 16

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



*56

Origen de la sociedad en Vives. 

De subventione57 [libros] I, II. (IV [páginas] 423, 424). 

Nullus tamen vel corpore validus, vel acer ingenio, qui si humano more ac 
modo victurus sit, sibi unus sufficiat; ergo uxorem adiungit, prolis gratia, et ad 
conservandum parta, ut est meticulosus sexus ille natura & tenax. Dein socios 
laborum adciscit, quibus volut bene vult, & quatenus potest, benefacere studet, 
gliscit amor, & societas paulatim, ac foras serpit. Dumque alii aliis sunt astricti 
officiis ac beneficentia (ligados los unos a los otros por lo quehaceres debidos 
y la beneficencia) 

amor iam non intra eundem larem et focum continetur, verum beneficio af-
fectus gratiam habet, et si qua detur ansa, compensare non negligit. Nihil enim 
magis natura odit, quam ingratum animum, quae etiam bestiis feris,// 

//cam ingratum animum, quae etiam bestiis feris, ut elephantis, leonibus, 
draconibus, gratitudinis sensum, et beneficii memoriam quondam indiderit. Iam 
hoc videbatur conducibili et iucundum: si illi qui inter se communicandis bene-
ficis optime cuperent, ut se mutuo adiuuvarent, casas et habitacula in propin-
quum conferrent, ne in rebus subditis deessent, quibus vellent subventum: 
proximus ager est ab illis occupatus et sibi quisque munus, quo sibi atque  
aliis prodesset, ultro desumsit, ad quod maxime fictus, appositusque videbatur. 
Piscationem alii alii aucupium, agriculturam, pasturam, texturam, aedificatio-
nem, aut eiusmodi ad victum pertinentia. 

*58

De subv[entione] [libro] II 

17JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

56 [3b/1/3-2] 
57 De subventione pauperum, traducido como el tratado del socorro de los pobres, publicado en 

Brujas en 1526. A partir de este punto, Ortega comienza con el análisis de las obras de Vives en 
latín, utilizando la edición de las obras completas que hizo el ilustrado valenciano Gregorio MA-
YANS Y SISCAR (1699-1781). Joannis Ludovici VIVIS Valentini. Opera Omnia, distributa et ordinata in 
argumentorum clases praecipuas. A Gregorio Majansio, Gener. Valent. Valentiae Edetonorum, In 
oficina Benedecti Monfort, Archiepiscopi Typographi, Anno MDCCLXXXIII. 

58 [3b/1/3-3] D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 17

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Se nec corpus, nec animam, nec vitam, nec pecuniam habere in usum modo 
suum et commodum data, sed esse illarum rerum omnium dispensatorem, nec 
alio fine a Deo accepisse: hoc, et si umbra quadam, tamen vetusta gentilitas vi-
dit, quae ita per leges de suis civibus fanxit, ut appareret unumquemque omnia 
debere suae civitati” –452– y luego habla de la vigilancia en la economía de los 
censores. 

Confunde V[ives] la entrega al Estado con la entrega a otros individuos co-
mo tales y olvida extrañamente la propiedad romana. 

[página] 466, cita ya la “scabiem Gallica”59 ¿Hay dato más antiguo? 

*60

De subv[entione] [libro] III. 

[página] 451 – habla de los que han muerto “tertio abhinc anno in Bethica” 
de hombre (1522) – que no hubieran muerto si fuésemos tan rápidos en prestar 
ayuda como en reclamarla. 

[página] 452 “quapropter sciat, quisquis naturae munera possidet, si cum 
egeno fratre communicer, iure possidere, et ex naturae voluntate, ac instituto, 
sin secus, furem et raptorem esse naturae lege convictum et damnatum, quum 
occupet et detineat quae natura non ipsi uni procrearat. 

Por tanto, la propiedad es un robo –ignorancia de todo el problema– filan-
tropía irresponsable. 

Niega radical[mente] –y sin darse en absoluto cuenta del problema– toda 
propiedad “nemo sit ergo huiusce rei insciens// 

//se nec corpus, nec animam, nec vitam, nec pecuniam habere in usum mo-
do suum et commodum data, sed esse illarum rerum omnium dispensatorem, 
nec alio fine a Deo accepisse 

*61

De subv[entione] [libro] II. 

18 Notas de trabajo de la carpeta Vives. Tercera parte

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

59 Una enfermedad cutánea infecciosa, la sarna, tal como la llamaban los franceses al tipo de 
lepra que era común en Italia. 

60 [3b/1/3-4] 
61 [3b/1/3-5] D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 18

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Sigue origen de los abusos por la ambición /o afán de vivir/62 de los trabajos 
de otros. 

 
Origen del dinero y definición de este – muy exacta. 
 
La beneficencia (en la originación de la 63 sociedad aparece ya la ben[efi-

cencia]. Pero sin que se vea bien su raíz porque en otra obra deriva todo del 
“amor sui”. ([página] 459 64 refiriéndose a Cicerón, Aristóteles, Panaitio65, Pos-
sidonius66, Séneca –opone “officium” a “beneficio”. Todo esto se va resolviendo 
en una moral social[mente] activa, de solidaridad-que corresponde al modo de 
entender la religión los mejores de su tiempo. 

 
Inspirado e influido todo el libro por el De beneficiis67. 
 
Cap. IX – La 68 naturaleza nos ha dado sus medios a todos en común y no-

sotros los hemos acodado en n[uestro] beneficio. 
 

*69 
 
Para citar en el prospecto 
 
La felicidad pública es lo que me preocupa. Ver el latín en carta a Erasmo 

1º Octubre 152870. 

19JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

62 [superpuesto] 
63 ben [eficencia] [tachado] 
64 est [tachado]  
65 Panaitios, Panecio de Rodas (185 a.C. – 110 a.C.). Filósofo inicialmente estoico que tendió 

hacia el eclecticismo. Su teoría sobre los deberes influyó en Cicerón. 
66 Posidionio (135 a. C.–51 a.C.). Discípulo de Panecio de Rodas, ocupó cargos políticos en 

Roma. Escribió sobre todas las áreas del conocimiento en el mundo clásico, desde la geografía 
hasta la cosmografía, de la ética a la política. 

67 El libro Sobre los beneficios, de Séneca, con una gran teoría moral sobre la idea del don y del 
desprendimiento. 

68 ma [tachado] 
69 [3b/1/3-6] 
70 En el prospecto que se entregó a los asistentes a la conferencia de Ortega en la Institución 

Cultural Española. La última página está compuesta por una selección de citas de Vives y una 
de ellas es un fragmento de la Carta de Vives a Erasmo, en 1º de octubre de 1528: “La Furias de 
tal modo maltratan los asuntos humanos que no hay cosa pública ni privada que haya quedado 
tranquila: guerras entre los Príncipes, rencillas en las letras, iracundia en la humanidad misma: 
frente a la unidad religiosa la dispersión, frente a la caridad el odio y la crueldad. ¡Ojalá Cristo 
se digne algún día con su más blando gesto poner fin a tanto mal y traer a las cosas tan trastor-
nadas de los hombre quietud y serenidad!”. D

O
CU

M
EN

TO
S 

D
E 

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 19

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



*71

Mujer 

Idea de V[ives] sobre la m[ujer]. 

“Ut est meticolus sexus ille natura et tenax” 

*72

Satellitium [animi] vel symbola 

Escolta o Emblemas 

(a la hija de Enrique VIII y Catalina) 1524_ 

En la Epístola dedicatoria ataca el uso de las figuras en los blasones, leones, 
osos, panteras, lobos, serpientes, dragones, molosos, águilas, buitres, espadas, 
fuego – 

Deben ser a lo sumo de cinco palabras. 

“antidotum vitae patientia” 

[parágrafo] 25. Solo es longevo el perspicaz 

Sapiens solus longaevus. 

[parágrafo] 28. Pobre es el que necesita, no el que carece. 

Pauper egens non carens. 

*73

[parágrafo] 40 Gloria Crocodelus 

20 Notas de trabajo de la carpeta Vives. Tercera parte

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

71 [3b/1/3-7] 
72 [3b/1/3-8] 
73 [3b/1/3-9] D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 20

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



[parágrafo] 63 Magnes amoris, amor 

[parágrafo] 64 Plultra, amor 

El amor es imán del amor ¿Hay un filtro de amar? ¡Sí! El Amor. 

[parágrafo] 92 Lupus mendacio, tempus. El tiempo, lobo de la mentira. 

[parágrafo] 112. Fiar, no confiar. 

Fidens, non confidens. 

[parágrafo] 128 Iniuria, oblivione ulciscenda. Véngate de las injurias… Ol-
vidándolas. 

*74

Dialogus de Sapientia 

Donde V[ives] trata de inquirir en qué consiste la verdadera sabiduría – 
termina diciendo que consiste en el “timor Domini et mers sibi recti conscia”. 
Pero luego lo resume / como dice Aristóteles /75 en que sea “anima quiescens, 
id est affectum turbinibus vacans, non corpus sedens”.  

Porta ¡alma quieta!  

Esto me hace pensar que V[ives] se ocupa de las pasiones no tanto por afir-
marlas –aunque declara que son útiles –cuanto para abrochar la mente a la 
quietud como Descartes –  

*76

De tradendis  

Es fantástico que en este sistema completo de la cultura salvo /algunos co-
mo/77 S[an]to Tomás, Agustín y –alguna vez San Jerónimo– toda la produc-

21JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

74 [3b/1/3-10] 
75 [superpuesto] 
76 [3b/1/3-11] 
77 [superpuesto] D

O
CU

M
EN

TO
S 

D
E 

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 21

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



ción cristiana, medieval es silenciada. Como si no existiere. Y lo mismo la ver-
nacular. Solo de la lengua nativa se habla en más líneas. 

*78

Cultura 

Ya en Vives. Animi cultura. 

De tradendis disciplinis – Lib[ro]. II. [página] 449. 

*79

De causis 

Comienza al menos Cap[ítulo] III con observaciones –soberbia, que las ha-
ce emprender lo que no pueden y nacidos para una cosa p[or] e[jemplo] gra-
mática, quieren ser filós[ofos] o pretenden adivinar el futuro. Astrología, 
Phsysiognomia, Chalciniam, magia– La manía de inventar, de tener ideas ori-
ginales, manía de creer que su disciplina es la más importante o que en ella está 
todo lo demás. 

Todo esto pertenece a la “crítica de la época” que es su lema y hasta una ma-
nía y una forma de retórica del tiempo. Así en Erasmo. 

Cap[ítulo] IV. Muy importante. Es su crítica explicación de la oscuridad de 
Aristóteles. Texto que precisa la relación con los antiguos del grupo de Eras-
mo. Afán de claridad y sencillez. 

*80

De disciplinis 

Sería hoy exacta[mente] traducido. Tratado de la cultura. 

Estudia el pasado /y presente/81 de esta o sea su corrupción –lo que ha sido 
y luego en “tradendis” lo que debe ser– su futuro codiciable. 

22 Notas de trabajo de la carpeta Vives. Tercera parte

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

78 [3b/1/3-12] 
79 [3b/1/3-13] 
80 [3b/1/3-14] 
81 [superpuesto] D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 22

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



No olvidar lo casi fundamental: que V[ives] como su tiempo vive de fe en 
la cultura –fe que (en) estas generaciones es de distinta figura que en la de Ba-
con o que en la Descartes o que en la de Condorcert82. 

En V[ives] es una fe nutrida más que de nada de entusiasmo por 83 una pul-
critud y diafanidad y utilidad en el pensar y la consiguiente buena ordenación 
de la voluntad y de la vida. 

*84

De causis – 

[Libro] I Cap[ítulo] V – Lo más importante en este capítulo es su insisten-
cia en reclamar de las autoridades clásicas o escolásticas al “sí mismo”. Y la 
tendencia a reclamar como obligación ser de su tiempo –estar a la altura del 
tiempo y no con el pasado. 

Luego insistencia sobre que han sido los antiguos leídos en malos textos. 
Como causa (es exagerado). 

Pero lo que sigue son los “contra-tópicos” del tiempo –la crítica de siempre 
contra las disputas sobre cosas arguciosas y sin realidad, etc. 

[Libro] I [Capítulo] X [páginas] 70-71 – Importante p[ágina] 71 –cuando 
dice que el absurdo e inutilidad de aquellas disciplinas tal y como se cultivaban 
producía una selección inversa: los hombres serios, capaces arqueados de su 
vanidad ¿Falta de como “remotis a sensu communi… sine ullo penitus emolu-
mento ac fructu ad vitam” se apartaban de ella dejando el lugar a “ingeniis cum 
artibus congruentibus” “obscuri homines et abiecta ingenia”. 

Las artes perdieron contacto con sus luces, con su uso y la razón de este, 
con “la utilidad pública” 

*85

23JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

82 Marie-Jean-Antoine Nicolas de Caritat, el marqués de Condorcet (1743-1794), filósofo y 
matemático girondino de la Ilustración francesa que ocupó importantes cargos políticos en París 
después de la Revolución de 1789. 

83 la [tachado] 
84 [3b/1/3-15] 
85 [3b/1/3-16] D

O
CU

M
EN

TO
S 

D
E 

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 23

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Siglo XV 

La convencionalidad de la época –segunda mitad– es la crítica a troche y 
moche. Por ej[emplo] Poggio86 // 

//Sevilla [al revés] 

*87

De causis II 

privada para que fueron inventadas y cultivadas”. 

Casi siempre es pura “carga” retórica, aunque buena retórica. Exageración, 
caricatura constante generalización excesiva – rara vez concreción ni prueba. 
Epítetos injuriosos. 

[Libro] II [Capítulo] I [página] 78. 

Gramática– Quintiliano88 traduce “litteraturae” 

“nam quum linguae arbitrium sit penes populum dominum sermonis sui, 
mutatur subinde sermo, usque adeo ut centesimo quoque anno prope jam sit 
omnino alius, nec qui tunc vivunt, eorum linguam intelligant, qui ante centum 
annos fuere”. 

En cambio “quum populum graeci et latini sermones non habemus nullum, 
sed ab auctoribus sumendum est jus verborum”. 

En este capítulo se ve que V[ives] cree que el rigorismo clasicista, justifica-
do aun en tiempo de Valla89 no lo es, ya en el suyo. Y se entreve que su tenden-
cia sería libertar y vitalizar – actualizar el latín, llevándolo a lo útil y viviente. 

24 Notas de trabajo de la carpeta Vives. Tercera parte

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

86 Poggio Bracciolini (1380-1459), el humanista aretino. 
87 [3b/1/3-17] 
88 Marco Fabio Quintiliano (35-95) gran exponente de la Retórica clásica. 
89 De Lorenzo Valla (1406-1457), Laurentius Valla en latín, humanista y filósofo del Rena-

cimiento italiano, autor de una importante gramática latina: De elegantia lingua latinae que Ortega 
había citado anteriormente. D

O
CU

M
EN

TO
S 

D
E 

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 24

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



*90 
 
De causis. III. 
 
“Recentiores qui a Laurentio Valla ad hanc aetatem fuerunt, cum summa 

sint in revocanda Latina lingua usi diligentia, nondum tamen distinguere po-
tuerunt verba, quae urbana, quae rustica, quae germane Romana, quae peregrina, 
quae per jocum detorta” [De disciplinis. Etc. T[omo] I, lib[ro] II, p[ágina] 73, 
Lyon, 1551. 

 
Se ve que en la generación anterior y en la de Vives se tiene la conciencia 

de haber llegado al ápice en el conocimiento del latín. Tanto que a mi juicio Vi-
ves en sus últimos años siente toda la cuestión humanística y gramática un po-
co a la espalda. Mas aún. Lib[ro] III. 

 
Cap[ítulo] II [página] 117 (VI) se permite corregir el habla misma de  

Aristóteles y le echa en cara decir “endechomenon” en vez de “endecheton”91. 
En todo este libre ataca más a los antiguos mismos– por la inmoralidad o in-
consitencia de lo que dicen, aunque salvando siempre la belleza de su decir. 

 
[página] 106. Trata durísima y despectiva[mente] a Plutarco por sus pa- 

ralelos entre Grecia y Roma. 92 Los 
 

*93 
 
De causis IV 
 
Los griegos se jactaron. Cuando los Romanos adquirieron su inmenso po-

derío “comenzaron a oscurecer la “claritatem” (la gloria) de los griegos y casi 
como a tapar sus esplendores, pero entonces los griegos, para que no fuesen re-
bajados sin edificios con las construcciones de los romanos comenzaron a ele-
var más sus hechos con la ampulosidad de sus vocablos y ya que faltaban 
realidades, con mentiras también”. 

25JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

90 [3b/1/3-18] 
91 Ortega translitera al castellano los términos griegos de ’Eνδεχóμενον y ’Eνδεχετον. Lo 

que es posible y contingente (potest et contingere), es decir, lo que no es imposible –para el primer 
caso– y luego, por el contrario, lo que se suele hacer, lo que es probable, lo que depende de no-
sotros. 

92 V. [tachado] 
93 [3b/1/3-19] D

O
CU

M
EN

TO
S 

D
E 

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 25

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



[página] 102 – Ataque a los historiadores de su tiempo que escriben solo 
para enaltecer sus naciones – Buen párrafo que convendría copiar. 

Sin embargo siempre a la postre recae –[página] 108– en decir: nosotros ha-
cemos estas ridiculeces por ej[emplo] Leyenda Áurea94 –cuando los antiguos 
cuidaban hacer constar con cuidado– tanta cura95 –las acciones de sus hombres. 

Siempre hay como una vergüenza de –como si los antiguos /–gente distin-
guida–/96 estuviesen contemplando a los hombres del siglo XV y estos 97 se 

*98

De Causis V 

sonrojasen de lo que aquellos pensarían. Hay en el h[ombre] de este tiempo 
–que ha perdido sus creencias– sus raíces –que no vive desde sí mismo– por lo
menos, el intelectual –una mezcla de humildosa falta de fe en sí mismo– y a la
vez de pretensión y petulancia. Es un snob.

[página] 108 –considera como “paullo digniores”99 a Froissard100, Monstrelet101, 
Commynes102 y Valera103. Los censura, sin embargo, por lo que a nosotros nos 
interesa de ellos como “en cuanto vendía su hijo el Abad en tiempo de carestía 
“o como ha crecido las rentas del convento” y el detalle de un soldado en la  
batalla. 

26 Notas de trabajo de la carpeta Vives. Tercera parte

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

94 La Leyenda Dorada o Áurea, es un libro medieval compuesto en el siglo XIII por Santiago 
de la Vorágine donde se insertan varias historias de santos cristianos. 

95 “¡O quam pudendum est nobis christianis, non esse praestantissimos nostrorum Divorum 
actus, verius, et accuratius, memoriae mandatos, sive ad cognitionem, sive ad imitationem tantae 
virtutis, quum de suis ducibus, de philosophis, et sapientibus hominibus tanta cura Graeci et Ro-
mani auctores perscripserint!”. Joannis Ludovici Vivis Valentini, Opera Omnia, Tomus VI, p. 108. 

96 [superpuesto] 
97 sintiesen [tachado] 
98 [3b/1/3-20] 
99 Considera “un poco más dignos” a estos autores que a los nombres históricos de la Edad 

Media. 
100 Jean Froissart (1337-1404). Fue un cronista francés, que dio testimonio de la Guerra de 

los Cien Años entre Francia e Inglaterra, cuyo libro es una recopilación de carácter épico. 
101 Enguerrand de Monstrelet (1400-1453) cronista francés que continuó la narración de 

Froissart sobre la Guerra de los Cien Años. 
102 Phillipe de Commines o Commynes (1447-1511). De origen flamenco, sirvió a la corte 

francesa y fue un cronista de la Guerra de Italia. 
103 Diego de Valera (1412-1488). Fue un humanista nacido en Cuenca. Sirvió al Rey Juan II 

de Castilla. Escribió tratados políticos y morales y una Crónica dedicada a los Reyes Católicos. D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 26

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Para terminar resultando que los que echa de menos son los discursos y las 
reflexiones, en suma la pauta greco-romana. Buen ejemplo de la indecisión: en 
su obra –por ej[emplo] cuando habla del lenguaje, o que los poetas primeros 
exponían las historias ateniéndose a la rudeza de sus agentes –una entrevisión 
del devenir 

*104

De Causis VI 

histórico– pero a la hora decisiva, recae en la ejemplaridad antihistórica  
–carácter absoluto– de lo clásico. Y aun estos, Livio, Tácito, Tucídides105 »por
“stilo” ¡! – porque no tienen “barbarismos ni solecismos”106 ¡! –En suma: sin
afirmación – una lengua, como tal – aun aparte de su contenido –se ha conver-
tido en ídolo y manía–.

Ataca –aun al al Amadís y Floriseo españoles107 – al Lancelote francés108, al 
Rolando italiano109 – pero reconociéndoles gracias de estilo – Los leen los es-
tragados voluptuosos – como el estragado de estómago “se alimenta solo de co-
sas condimentadas (condituris) con azuzas y miel”. 

[libro] III. Cap[ítulo II. 

[página] 114. “Sea dicho con perdón pero (Aristóteles en la Dialéctica) es 
¡sobreseer según su costumbre, obscuro y prolijo, dice lo que dice no es útil 
parta usar y encontrar argumentos o juzgar de argumentaciones”110. 

27JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

104 [3b/1/3-21] 
105 Los historiadores romanos de la época clásica: Tito Livio (59 a.C.-17 d.C), Publio Cornelio 

Tácito (55–120) y Tucídides (460 a.C.-396 a.C.). 
106 En Gramática, un barbarismo es el uso de un término de una lengua extranjera o el uso 

incorrecto de una palabra que no existe en la lengua en la que se habla o se escribe. Mientras 
que un solecismo es la alteración incorrecta del orden sintáctico de las palabras. 

107 El Amadís de Gaula es un libro de caballería de la Baja Edad Media que se editó por primera 
vez en Zaragoza en 1508. El Libro de Foriseo fue publicado en 1516 por Fernando Bernal, que 
trata de un caballero andante en el desierto. 

108 Lancelot en francés, conocido como Lanzarote en castellano es un romance medieval de 
Chrétien de Troyes y se enmarca en el tópico del amor cortés. 

109 En la tradición literaria medieval de la épica italiana, destaca el Orlando innamorato del es-
critor Matteo Maria Boiardo (1441-1494) –que sigue a su vez la tradición del Cantar de Roldán 
francés del periodo carolingio– y su continuación en el Orlando furioso de Ludovico Ariosto 
(1474-1533). 

110 Categoriarum et periermenias improbantur, quod aliena contineant, obscura, parum cer-
ta, operosa, eademque inutilia. D

O
CU

M
EN

TO
S 

D
E 

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 27

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



*111

De Causis VII 

[Libro] VII. [Capítulo] III. [página] 118. 

Crítica concentrada de toda la lógica aristotélica – [página] 119 y a la im-
posibilidad del silogismo porque lo universal no consta averiguado en todos 
sus individuos. 

“Los efectos demuestran también las causas y más cierta[mente] y 
eficaz[mente] utiquenobis”. 

Pero si ven objeciones claras y, en parte, nuevas – no ven clara[mente] los 
nuevos principios, solo palpan a oscuras, como instintos como pálpitos, que  
veían la experiencia, la inducción y un cierto utilitarismo vital como principio 
la verdad –pragmatismo– de V[ives] se va hacia Bacon – No hacia Descartes. 

Todos estos capítulos sobre lógica y dialéctica son una colección de objecio-
nes archisecundarias que revelan no tener V[ives] ningún principo nuevo que 
decir. Lo cual subraya que hay una actitud preconcebida contra la escolástica 
y de rechazo contra el mismo 

*112

De causis VIII 

Arist[óteles]. En rigor, son cuestioncillas 113 típicas escolásticas que se car-
gan con un signo negativo general contra todo lo escolástico. Con lo cual se ve la 
incongruencia: porque la obj[eción] es particularísima y se pretende que su efi-
ciencia sea general. 

[Libro] IV. 

Todas las sociedades humanas están ligadas y sostenidas –vinciuntur et con-
tinentur– justitia et sermone – [página] 152. Los dos claves “llaves o claves”. 

28 Notas de trabajo de la carpeta Vives. Tercera parte

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

111 [3b/1/3-22] 
112 [3b/1/3-23] 
113 es [tachado] D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 28

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



[página] 171 

Memoria 

Los iniciadores de la restauración “del estudio de las lenguas” son los discí-
pulos de Petri Ravennatis Latini114– y Emmanuelis Chrysolorae Graci115 –en-
tre los cuales descollaron, Valla116, VarinusVeronensis117, Leonardus 
Aretinus118, Fran. Philelphus119, si- 

*120

De Causis IX 

guieron Johannes Picus121, Herm[olaus] Barbar[us]122, Ángel Politiano123. 

Hay una natural e inexcusable imitación (ej[emplo] Platón a Kratylo, 
Arist[óteles] a Platón) pero “nostra aetate quidam ridicule sese alligant imita-
tioni tantum” (Es la edad de la imitación” – [página] 172. 

Contra el “ciceronianismo”. 

29JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

114 Pietro Tomai, o Pietro da Ravenna (1448-1508), conocido como Petrus Ravennas en la-
tín, fue profesor de Jurisprudencia en varias universidades italianas como Bolonia y Padua y 
luego en varias universidades alemanas como Wittenberg y Colonia. Además del Corpus jurídi-
co que compuso, es famoso por su Arte de la Memoria, el Phoenix, publicado en 1491. 

115 Manuel Crisoloras (siglo XVI-1415), fue un pedagogo y humanista del imperio bizantino. 
Después de enseñar en la capital, Constantinopla, pasó a Italia donde fue profesor en Florencia 
(donde trabajó para Salutati) y en Milán. Se cristianizó, recibió el capelo cardenalicio y partici-
pó en el Concilio de Constanza en 1413. Hizo importantes traducciones del griego al latín. 

116 Lorenzo Valla (1406/7-1457), Laurentius Valla según como latinizó su nombre. 
117 Se trata de Guarino de Verona (1374-1460), Guarino Veronese. Su nombre original era 

Varino, pero lo llamaron siempre Guarino. Fue un humanista italiano discípulo de Manuel  
Crisoloras. Enseño griego en Roma, en Florencia y en Ferrara. 

118 Leonardo Aretino (1369-1444), el humanista florentino. 
119 Francesco Filelfo (1398-1481), humanista originario de Tolentino, se formó en Padua y 

trabajó posteriormente en Venecia, Milán y Florencia. Siguió la tradición ciceroniana. 
120 [3b/1/3-24] 
121 Giovanni Pico della Mirandola (1463-1494) uno de los humanistas más destacados del 

Renacimiento italiano, autor del Diálogo sobre la dignidad del hombre. 
122 Ermolao Barbaro (1454-1493), nacido en Venecia, hizo comentarios a la Ética y a la Po-

lítica de Aristóteles y varias traducciones del griego al latín. 
123 Angelo Ambrogini, Angelo Poliziano (1454-1494) fue un destacado erudito y humanista 

italiano, muy relacionado a la órbita de la Familia Medici en Florencia. D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 29

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



[Libro] V. 

El conoc[imiento] nace de la necesidad: cubierta esta de la “commoditas” 
que es admiración, voluptas de saber etc. 

“Lumen naturale” – [página] 185 – Trata formal[mente] de él y lo define. 

Hay en toda la obra – la insistencia en repetirlo sobre cada disciplina lo 
prueba –la idea de que la cultura ha caído en vegetacionismo profuso e inútil 
– que por tanto, en un lucimiento o utilidad interesada de baja estofa para los
que la cultivan.

*124

De Causis X 

(En definitiva –la cura de las artes que Vives propone no es sino simplifica-
ción, un cierto empirismo, poda de extravagancias e inutilidades,125censura in-
cluso de los clásicos ante el tribunal de la utilidad y la sobriedad. 

El libro VI sobre la moral se ve que está escrito de prisa y es pésimo. 

[Libro] VII [página] 228: “Sed quoniam un hoc repertae sunt leges, ut ho-
mines inter se quiete et aequali quodam iure vivant, primum legum munus esse 
debet, ut animum constituant ac forment, fontem actionum omnium, dentque 
operam, non ut puniant malos, sed ne qui velint esse mali”. 

Siempre, a está ahí – aun el pretenso empirista (como / aun /126 los de hoy, 
los que son en su pequeño trabajo para considerarse con derecho a ser arbitra-
rios en // 

// todo lo demás). 

Las leyes romanas – a diferencia de las griegas: son solo con vistas a posi-
bles litigios y especial(mente) de propiedad “nullum est in eis caput de morum 
compositione, de animo ad virtutem formando” [página] 22). 

30 Notas de trabajo de la carpeta Vives. Tercera parte

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

124 [3b/1/3-25] 
125 crítica [tachado] 
126 [superpuesto] D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 30

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



*127

De causis XI 

La toma, a su vez, con los legistas juristas y siempre la misma explicación 
de ridículo “racionalismo” carácterológico: las leyes deben ser pocas y simples, 
sino son así tienen la culpa los legistas que las complican para que no sea cosa 
poco simple andar entre ellas y hacerse menester. La eterna “teoría de los im-
postores” cuyo origen convendría de una vez detectar. 

En cambio, en toda la obra falta absoluta la sospecha de que esos defectos 
y fallas tienen su causa objetiva y requieren una corrección también objetiva. 

*128

Vives. Intr[odutio] ad Sapientiam 

[parágrafo] 35– Porro in ipso animo eruditio in hoc paratur, ut cognitum 
uitium facilius fugiamus, cognitam virtutem facilius persequamur, teneamus-
que; alioqui supervacanea est. 

Esto es estoico 

Razón vital 

Conceptos raciovitalista en [parágrafo] 36 Quid aluid est vita…129 

Contra Subversión contra la nobleza130 [parágrafo] 47. Todos somos igua-
les131 [parágrafo] 49. 

Es una constante mezcla de estoicismo y de devotio moderna132.  

31JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

127 [3b/1/3-26] 
128 [3b/1/3-27] 
129 Quid aliud est vita, quam peregrinatio quaedam, tot undique casibus objecta et petita? 

Cui nulla hora non imminet finis, qui potest levissimis de causis accidere. 
130 Jam nobilitas quid est aliud, quam nascendi sors, et opinio a populi stultitia inducta: ut 

quae saepenumero latrociniis quaeritur. 
131 Sed certe omnes ex eisdem constamus elementis, et idem omnium pater Deus. 
132 La Devotio Moderna es la corriente espiritual de la Baja Edad Media que intentaba superar 

la religiosidad de la escolástica. D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 31

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Se trata de “lo que hay que hacer” Los 

[parágrafo] 57 juegos –por ej[emplo] a la pelota no hay que hacerlo bello 
potissimum, id est impunito latrocinio– 

[parágrafo] 195 – semper illa tria sunt homini, quamdiu vivi, meditanda. 
Quomodo sapiat, quomodo benedicat quo 

*133

modo bene agat. 

[página] 197 – multi escium potuissent ad sapentiam pervenire, ni iam pu-
tassent se pervenisse. 

[parágrafo] 207 – Hoc est ingens praemieum litterati laboris, cuius verissu-
mus fructus est, ut non in admirationem, aut ostentationem vanum sit nobis 
magna illa rerum supellex collecta: sed ut transeat in usum vitae, et primum 
omnium prosit possidenti. 

[parágrafo] 393 – La Guerra 

Summum inimicitiarum, quo belluarum feritatem omnium homo superat 
bellum: scito rem esse non hominum, sed quod verbum ipsum loquitur, bellua-
rum. 

[parágrafo] 435 

Unde in bonas artes eruditio Humanitas nuncupata est 

[parágrafo] 486 Laborat aliquando veritas, numquam opprimitur. 

32 Notas de trabajo de la carpeta Vives. Tercera parte

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

133 [3b/1/3-28] D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 32

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



*134

3 

[parágrafo] 493 – Si non vis loqui repugnantia, si vis inesse verbis tuis 
constantiam, nihil opus est memoria, aut arte alia, quam ut dicas semper quod 
credis verum esse.  

[parágrafo] 496 – Neu sis suspicax: unde illud sapienter dictum: Si vis esse 
verax, suspicax non eris.  

[parágrafo] 568 – Pluris facias judicium conscientiae tuae quam voces om-
nes ingentis multitudinis, quae imperita et stulta est: Ignota temere ut probat, 
sic et damnat.  

Temen mucho más la opinión de su propia conciencia que todas las voces 
de la enorme muchedumbre, que es ignora [nte] y necia: temeraria[mente] lo 
mismo aprueba que condena lo que desconoce.  

*135

De tradendis. 

[Libro] I, [Capítulo] I. 

Jerarquía cronológica de las necesidades que va al h[ombre] satisfaciendo 
al estar dotado por la nat[uraleza] de “amor sui”. Alimentos – medicina – ves-
tidos – Habitación – Pueblos (vici) – Autoridad – Leyes – Murallas – Lengua 
– Prudentia (bajo la cual se entienden los saberes éticos, económicos y políticos)
– Comodidad – Voluptuosidad – Curiosidad. Sectas.

Al llegar a la comodidad el “ánimo empieza a respirar” y a sentirse libre y
holgado para su albedrío y gusto. 

[Libro] I. [Capítulo] II. Religión 

El sumo bien. Perfección (lograr sin ser su propio fin-) Religión –  

[página] 250 Inventores – Experiencia (temeraria sin la razón, como el ner-
vio sin gobernallé). 

33JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

134 [3b/1/3-29] 
135 [3b/1/3-30] D

O
CU

M
EN

TO
S 

D
E 

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 33

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



*136

De tradendis II 

Anticipaciones formalmente traducidas de πρóληψεις – [página] 251 – por
ellas –“ea est causa cur puer evidentissimae veritati statim consentit nunquam 
antea visae, non secus quam agnus fugit lupum nondum antea conspectum” 

Especie, pues, de instintos intelectuales. 

[página] 252 – definición de las artes (Sin interés). 

Al amor antecede el conocimiento. 

[Libro] V. 

Al filósofo sensu esticto – primus phil [osophus]. Lo llama intimus y a la for-
ma [prima] phil [osophia] intimum naturae opificium– ocupación íntima con 
la natur[aleza]. [página] 264. 

Definición del “philologus” [página] 265137. 

Las “artes hae sive quis cognitiones malit nominare” [página] 264. 

*138

De tradendis III. 

Entusiasta y aun beato del libro –aunque ya con conciencia de un impera-
tivo de sobriedad (aquello es en él el tópico, esta la intuición suya personal)  
vaya la inundación de los libros.  

“quod si illa omnia, quae a priscis illis philosophis, historicis, oratoribus, po-
etis, medicis, theologis sunt aedita, pervenissent ad hac aetatem, nihil esset nobis 
aliud habendum domi quam libri, in libris fuisset sedendum, libri fuissent calcan-

34 Notas de trabajo de la carpeta Vives. Tercera parte

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

136 [3b/1/3-31] 
137 Scrutatio illa et rerum, et verborum, et auctorum veteris memoria, observatio atque an-

notatio eorum diligens, quae grammaticae est conjuncta, philologia nominatur, et qui eam pra-
estat, philologus. 

138 [3b/1/3-32] D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 34

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



di, incurrere in aliud non possent oculi, quam in libros. Etiam ut nunc quidem 
est, non paucis terror incutitur et odium studiis quum offerentur eis in quaque 
disciplina inexhausti laboris volumina, despondent, actutum animos, qui ea in-
tuentur et miseri intra se queruntur ¿Quis leget haec? [páginas] 266 – 267. 

*139

De tradendis. IV.  

Este imperativo de la sobriedad es formal[mente] expresado [en la página] 
268 como principio referende sunt artes non ad inanem qua aliquam delecta-
tiunculam, sed ad usum. Galenus artes illas nuncupari non patitur, quae utili-
tatis nihil adferant vitae. 

Se insiste en que este principio es y a la a vez con duce verae illi ac Germane 
simplicitati Christianus populus reddattur [página] 268 y pocas líneas des-
pués simplicitas como a lo que hay q.(ue) aspirar del enredijo de fraudes y  
captiones. Expóngase las disciplinas breviter ac purae. 

II. II. Interesante tipología de los ingenios [páginas] 286-291

IV Aspiración a una lengua única. El latín –  

*140

De tradendis V 

[Libros] III, VII y VIII – Juicio sobre el latín y el griego de los antiguos 
uno por uno 

[Libro] IX Sobre los recientes. Crítica curiosa– solo de la lengua 

En realidad el cursus studiorum no es nada nuevo – solo simplificación. 

[Libro] IV – [Capítulo]  II. Insiste en hablar de lo “íntimo” siempre que se 
refiere a lo que la “prima philosophia” busca en las cosas. 

35JOSÉ ORTEGA Y GASSET

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

139 [3b/1/3-33] 
140 [3b/1/3-34] D

O
CU

M
EN

TO
S 

D
E 

A
RC

H
IV

O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 35

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



[Libro] V. Al pasar de la Retórica y todo lo demás –incluso filosofía– a las 
matemáticas empieza así el capítulo: [página] 369 

Traducetur hinc iuvenis ad studium mathematicarum artium, ut loquacibus 
succedant mutae, et imponatur silentium linguae tam diu agitatae.

36 Notas de trabajo de la carpeta Vives. Tercera parte

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO.qxp_03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO  3/6/21  12:36  Página 36

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 

© Herederos de José Ortega y Gasset. 



Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

ITINERARIO BIOGRÁFICO 
Relato de una vida

Entre las empresas culturales orteguianas, la fundación y andadura del 
Instituto de Humanidades entre 1948 y 1950 representa el intento más 
sólido por recuperar el magisterio y la voz pública en la España tibeta-

nizada de indecente salud a la que Ortega había regresado un par de años antes 
para intervenir en el Ateneo madrileño disertando sobre el teatro. El trabajo 
de Julián Marías, el antecedente de Aula Nueva y la colaboración activa de in-
telectuales y profesores jóvenes permitieron la celebración con éxito de dos 
cursos completos entre el otoño de 1948 y la primavera de 1950. Entre uno y 
otro curso, se produjeron los viajes a Estados Unidos y a Alemania Federal del 
verano de 1949, en los que Ortega recuperó artículos antiguos sobre Goethe 
con motivo del bicentenario del poeta alemán y preparó textos nuevos como el 
de la conferencia De Europa meditatio quaedam impartida en la Universidad 
Libre de Berlín. Asimismo, el proyecto de publicar en inglés, neerlandés y ale-
mán El hombre y la gente recibió nuevos impulsos y los contactos norteamerica-
nos y puertorriqueños hicieron evolucionar el proyecto del Instituto de 
Humanidades, que necesariamente debía convertirse en algo distinto. 

El hombre y la gente es la exposición más completa de la sociología orteguia-
na, que incluye su filosofía del lenguaje, su teoría de los usos, el desarrollo del 
concepto de razón etimológica a partir de la razón histórica y una definición de 
lo colectivo deshumanizado y sus instituciones: el derecho, la ley, el Estado. El 

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 37

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



origen de la teorización de Ortega sobre la sociedad y el individuo puede ras-
trearse desde los años veinte y está en muchas de sus obras más conocidas. La 
formulación de esa sociología o teoría de la sociedad y el individuo mediante el 
enunciado El hombre y la gente ocurre en la primera mitad de los años treinta, 
cuando aprovecha algunas lecciones del curso 1933-1934 en la Universidad 
Central para impartir una conferencia en Valladolid precisamente con ese títu-
lo, que se repetirá en los Países Bajos en 1936, en Buenos Aires en 1940 y en 
el Instituto de Humanidades en 1949-1950, pasando después a Alemania y re-
corriendo la correspondencia de Ortega con sus editores alemanes y norteame-
ricanos desde los años treinta hasta el final de su vida. En 1957, el curso se 
publicó póstumamente en forma de libro con ese mismo título en la editorial 
Revista de Occidente. 

38 Itinerario biográfico. Relato de una vida

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 38

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Resumen 
En 1949, tras un exitoso viaje por Estados Unidos y 
Alemania Federal, Ortega y Gasset se dispone a im-
partir el curso sobre “El hombre y la gente” durante 
el segundo año de actividades de Instituto de Huma-
nidades, fundado en Madrid un año antes por el fi-
lósofo y su discípulo Julián Marías. Las doce 
lecciones pronunciadas en un cine Barceló abarrota-
do de público variado suponen la exposición más 
completa de la sociología orteguiana, que venía ges-
tándose desde el éxito de su Rebelión de las masas 
a finales de los años veinte y, sobre todo, en los 
treinta, antes del estallido de la guerra. El objetivo 
del presente Itinerario biográfico es la publicación de 
los documentos conservados en el archivo personal 
del filósofo relacionados con la gestión, desarrollo y 
recepción de este curso impartido entre noviembre 
de 1949 y febrero del año siguiente. 

Palabras clave 
Ortega y Gasset, El hombre y la gente, Instituto de 
Humanidades, sociología, filosofía del lenguaje, 
metodología histórica, razón vital, historiografía 

Abstract 
In 1949, after a successful trip to the United States 
and Federal Germany, Ortega y Gasset prepared to 
teach the course on “Man and People” during the 
second year of activities at the Instituto de Hu-
manidades, founded in Madrid a year earlier by the 
philosopher and his disciple Julián Marías. The 
twelve lectures were given at a cinema in front of a 
varied audience and their manuscript represents the 
most complete exposition of Ortega's sociology, 
which had been in the making since the success of 
his Rebelión de las masas at the end of the 1920s 
and, above all, in the 1930s, before the outbreak of 
war. The objective of this Itinerario biográfico is the 
publication of the documents conserved in the per-
sonal archive of the philosopher related to the man-
agement, development and reception of this course 
taught between November 1949 and February 1950. 

Keywords 
Ortega y Gasset, El hombre y la gente, Instituto de 
Humanidades, sociology, philosophy of language, 
historical methodology, vital reason, historiography

El hombre y la gente 
en el Instituto de Humanidades 

(1949-1950) 

José Ramón Carriazo Ruiz 

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

1934-1940. El hombre y la gente: conferencias en Valladolid, Holanda y cur-
so en Buenos Aires 
El hombre y la gente se vincula desde sus orígenes a la exposición orteguiana de 
la idea de sociedad y a su propuesta de una nueva sociología. El propio filósofo 
lo recuerda en un texto en el que estuvo trabajando intensamente durante va-
rios años destinado a la Historia de la filosofía de Julián Marías como epílogo, 
donde se refiere a El hombre y la gente en el texto de una nota al pie: 

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 39

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Carriazo Ruiz, J. R. (2021). "El hombre y la gente" en el Instituto de Humanidades 
(1949-1950). Revista de Estudios Orteguianos, (42), 39-85.
https://doi.org/10.63487/reo.133

ORCID: 0000-0002-0347-1284



La primera vez que expuse públicamente esta idea de la sociedad, base de una 
nueva sociología, fue en una conferencia dada en Valladolid en 1934, con el título 
“El hombre y la gente”. Aventuras sin número me han impedido publicar hasta 
hoy el libro que, con el mismo epígrafe, debe desarrollar toda mi doctrina sobre 
lo social. Como esperar cuesta poco, espero ahora que no tarde en aparecer1. 

De hecho, “uno de los temas que más ocupó a Ortega durante lo que él mis-
mo denominó su segunda navegación fue el de la condición social del hombre, 
que expuso en varias ocasiones bajo el título de «El hombre y la gente»” (IX, 
1432, “Nota a la edición”). El mismo año 1934, el folleto Universidad de Madrid. 
Facultad de Filosofía y Letras. Año académico de 1934-1935 (Madrid, Imp. de Galo 
Sáez, [1934], p. 35) anunciaba sus cursos universitarios como «Estudios sobre 
la estructura de la vida histórica y social» e «Individuo y organización» (cfr. 
«Índice de las enseñanzas de la Facultad de Filosofía y Letras para el año aca-
démico de 1934-1935»). No obstante, “la primera exposición pública de esta 
cuestión tuvo lugar en una conferencia pronunciada el 20 de mayo de 1934 en 
el teatro Pradera de Valladolid, organizada con la finalidad de contribuir a fi-
nanciar un viaje a Grecia de los alumnos de historia del arte” (IX, 1432). 

Efectivamente, El hombre y la gente fue el título de una conferencia impartida 
por Ortega en Valladolid en mayo de 1934 (IX, 166-174) con la que el filósofo 
rompía el silencio al que se había confinado tras su retirada de la acción polí-
tica un par de años antes. Así lo relataba la prensa, según el recorte de un 
diario sin identificar conservado en el Archivo personal de Ortega en la 
Fundación José Ortega y Gasset – Gregorio Marañón: 

Después del silencio casi absoluto con que D. José Ortega y Gasset se ha 
mantenido examinando cuidadosamente el sesgo político mundial, ha salido a la 
tribuna de la Universidad de Valladolid en una conferencia para recabar recursos 
destinados a los viajes estudiantiles y universitarios, disertando sobre el tema: “El 
hombre y la gente”. 

A pesar del tono filosófico de la conferencia, a la que concurrieron personali-
dades destacadas desde diversos sitios de España y jóvenes de la agrupación 
Nueva Política, la disertación ha tenido un singular alcance político, resumiendo 
en tonos magistrales el estudio que viene realizando de nuestro tiempo y de todos 
los tiempos. […] El Sr. Ortega y Gasset rinde tributo a las naciones verdadera-
mente rectoras de Europa que actualmente se defienden del asalto de esas nuevas 
formas antiguas de política de las masas. Considera que España ha sido, con 

40 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

1 José ORTEGA Y GASSET, “Epílogo de la filosofía”, en Obras completas, 10 vols. Madrid: 
Fundación José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, tomo IX, p. 589. A partir de ahora, todas 
las remisiones a las Obras completas se referirán a esta edición y se harán constar en el cuerpo del 
texto mediante la indicación entre paréntesis del tomo, en romanos, y las páginas, en cifra. 

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  14/6/21  9:48  Página 40

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Francia y Gran Bretaña, una de las naciones europeas creadoras de formas polí-
ticas, y piensa que la España actual, planteado su problema sobre las agitaciones 
del día, tendrá resolución si vuelve a encontrar una nueva forma política que sa-
tisfaga al hombre. Italia, Alemania y Rusia, las naciones torpes en política, hacen 
política de gente. Y si España y la Castilla del siglo XVI iniciaron teorías del Es-
tado moderno en pasados tiempos, ¿por qué no ha de hacerlo ahora? 

En el mismo archivo se conserva un extenso recorte de El diablo mundo ti-
tulado “Una voz en Castilla | La misión política de la República en España | 
ante el panorama europeo” correspondiente a la portada del número 5 (año I, 
1934), publicado el 26 de mayo, del semanario dirigido por Corpus Barga2. En 
el recorte, reproducido en el apartado documental siguiente, se remite a Luz y 
El Sol para conocer versiones exactas y extensas del texto de la conferencia, ya 
que el semanario madrileño no había logrado su texto íntegro: “Hemos hecho 
todo lo posible por obtenerlo, pero resulta que los organizadores del acto no 
llevaron ningún taquígrafo”, se excusan. En la conferencia pronunciada el do-
mingo 20 de mayo en Valladolid, titulada “El hombre y la gente, Ortega había 
estudiado –según El diablo mundo– la antítesis entre la vida auténtica y solitaria, 
la intransferible, la de cada cual, de la que cada cual solo es el responsable, 
y la vida mostrenca, de todos, de nadie, sin responsabilidad”. El comentario 
publicado en el semanario madrileño apareció sin firma. 

En el texto de una nota al pie en Historia como sistema, anuncia Ortega la pró-
xima publicación de dos libros: Sobre la razón viviente y El hombre y la gente, descrito 
este como “una sociología donde no se eludan, como ha acontecido hasta aquí, los 
problemas verdaderamente radicales” (VI, 70, n. 1). Los materiales de ambos li-
bros, reformulado el título del primero como Aurora de la razón histórica, sirvieron 
a Ortega para impartir cuatro conferencias en los Países Bajos, invitado por Ernst 
Robert Curtius (1886-1956), después de asistir en París a la inauguración del Co-
legio de España en 1936. A principios de mayo, expuso —el 2 en Róterdam, el 4 
en Delft, el 5 en Ámsterdam y el 6 en Leyden— “materiales muy masticados 
ya en artículos y cursos en España en torno a la razón histórica o propios de sus 
series sobre «Ideas y creencias» y, sobre todo, «Historia como sistema»”3. El texto 
de la primera de las intervenciones, pronunciada el 2 de mayo de 1936 en Róter-
dam, se tituló “El hombre y la gente” (IX, 203-217) y 

41JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

2 Puede consultarse el ejemplar completo en la Hemeroteca Digital de la Biblioteca Nacional 
de España en el siguiente enlace: 
<http://hemerotecadigital.bne.es/issue.vm?id=0070719211&search=&lang=es> [fecha de consulta:  
25 de marzo de 2021]. 
3 Jordi GRACIA, José Ortega y Gasset. Madrid, Taurus, 2014, p. 514. A partir de ahora, todas las 
remisiones a esta obra y se harán constar en el cuerpo del texto mediante la indicación entre 
paréntesis de las páginas, precedidas por el apellido del autor. 

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 41

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



fue preparado expresamente para la misma, si bien Ortega utilizó algunas pági-
nas del manuscrito de la conferencia que con el mismo título había pronunciado 
en Valladolid dos años atrás […] De la conferencia holandesa sobre “El hombre 
y la gente” se conservan dos testimonios: un manuscrito autógrafo (“[Conferen-
cia en Holanda]”, B-42/1) con algunas partes mecanografiadas, que también tie-
nen correcciones autógrafas, pero que no presenta la conferencia completa, y la 
traducción francesa mecanografiada, está sí completa, “L’Homme et les gens”, B-
42/4, que es el texto que se ha seguido para la edición pero tomando su versión 
española en la medida que se han localizado testimonios coincidentes en la citada 
conferencia de Valladolid y en los manuscritos de los cursos sobre El hombre y la 
gente de Buenos Aires (1939-1940) (IX, 1443, “Nota a la edición”). 

En 1937, Ortega reiteró el anuncio de la publicación del libro: “El resultado 
de mis reflexiones va en el libro, próximo a publicarse, El hombre y la gente. Allí 
encontrará el lector el desarrollo y justificación de cuanto acabo de decir” 
(“Prólogo para franceses”, IV, p. 354). Desde 1940 se planteó su aparición si-
multánea en varios idiomas (cfr. Alfredo Canepa Sardón, “El filósofo Ortega y 
Gasset está en la Argentina. ¿Vendrá al Perú?”, El Comercio, Lima, 16-II-1940), 
aunque finalmente no se publicaría en vida del filósofo por diversos avatares. 
Sin embargo, el texto fue desarrollándose en varias lecciones, algunas publica-
das como capítulos en otros libros. En 1939-1940, se impartió por primera vez 
en Buenos Aires un curso sobre el tema en diez lecciones (IX, 279-437), la pri-
mera de las cuales fue publicada “bajo el título Ensimismamiento y alteración jun-
to a Meditación de la técnica (Espasa-Calpe, Buenos Aires, 1939). También 
publicó en Argentina unas páginas en forma de folleto” 4. 

En el archivo personal de Ortega, custodiado en la Fundación José Ortega 
y Gasset – Gregorio Marañón, se conservan los manuscritos autógrafos de la 
conferencia impartida en Valladolid el 20 de mayo de 1934, así como de la pro-
nunciada en Róterdam el 2 de mayo de 1936. De esta, además, se custodia una 
traducción al francés mecanografiada con correcciones autógrafas de Ortega 
bajo el título “L homme et les gens”. Asimismo, existe una copia mecanografia-
da y un manuscrito autógrafo de 134 hojas del curso impartido en la Asocia-
ción de Amigos del Arte el 31 de octubre de 1939. También se conserva un 
ejemplar del folleto impreso titulado “[Prospecto de unas lecciones sobre «El 
hombre y la gente»]”, que se distribuyó entre los asistentes al curso. 

42 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

4 Javier ZAMORA BONILLA, Ortega y Gasset. Barcelona: Plaza y Janés, 2002, página 622, nota 
149. De aquí en adelante, las remisiones a esta obra se harán en el cuerpo del texto mediante la
indicación entre paréntesis de las páginas precedidas por el primer apellido del autor.

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  14/6/21  9:49  Página 42

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Documentos: 
Recorte de prensa de El Diablo Mundo: “Una voz en Castilla | La misión política 
de la República en España | ante el panorama europeo”. [26 de mayo de 1934]. 

43JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

Recorte de un diario sin identificar titulado “Una conferencia de D. José 
Ortega y Gasset”, [mayo, 1934]. 

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 43

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Primera página de la conferencia pronunciada en Valladolid, “[El hombre y la 
gente]. [Debo ante todo solicitar...]”, manuscrito autógrafo, [c. 20, mayo, 
1934], Signatura B-141/2. 

44 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 44

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Página 22 de la “[Conferencia en Holanda]”, manuscrito autógrafo y mecano-
grafiado con correcciones autógrafas, [c. 2, mayo, 1936]. Signatura B-42/1. 

45JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 45

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Primeras páginas de la traducción francesa “L’Homme et les gens”, manuscrito 
mecanografiado con correcciones autógrafas, [c. 2, mayo, 1936]. Signatura B-
42/4. 

46 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

Primera página de la segunda lección del curso impartido en la Asociación de 
Amigos del Arte, del manuscrito “El hombre y la gente”, transcripción taqui-
gráfica con correcciones autógrafas, 4, octubre, 1939. Signatura B-146/1. 

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 46

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Páginas del curso impartido en la Asociación de Amigos del Arte, “[El hombre 
y la gente]”, manuscrito autógrafo, [c. 4, octubre, 1939]. Signatura B-146/2. 

47JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

Folleto “[Prospecto de unas lecciones sobre «El hombre y la gente»]”. [Sin tí-
tulo], Impreso, [Buenos Aires], [Amigos del Arte], [1940]. 

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 47

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Noviembre, 1949 – marzo, 1950. El hombre y la gente en el segundo curso 
del Instituto de Humanidades 
A finales del verano de 1949, Ortega regresó de un viaje a Alemania donde ha-
bía asistido a los actos por el bicentenario del nacimiento de Goethe, entre 
otras actividades5. El bicentenario del poeta alemán le había llevado también a 
los Estados Unidos ese mismo año, antes de viajar a Alemania, y tenía previsto 
pronunciar una conferencia, que finalmente se suspendió, sobre ese mismo te-
ma el 14 de septiembre en San Sebastián. El 24 de noviembre, una vez que ya 
había iniciado el curso sobre “El hombre y la gente” organizado por el Instituto 
de Humanidades, volvió a tratar sobre el bicentenario en la librería Buchholz de 
Madrid (Zamora, 477). En octubre de 1949 escribe eufórico a E. R. Curtius: 
“Se siente «lanzado de nuevo a una superlativa actuación» a cuenta del Insti-
tuto de Humanidades y su segundo curso de actividades de 1949-1950, empu-
jado por una alegría y un optimismo «forjados en la sustancia de la 
desesperación»” (Gracia, 617-618). 

En 1939, los hermanos Ortega Spottorno habían fundado, junto a Julián 
Marías, Dolores Franco, Paulino Garagorri y otros dos hermanos, los Vergara, 
una academia con el nombre de Aula Nueva, en la calle Serrano, 52, esquina 
con Ayala, para preparar los exámenes de ingreso universitario (Gracia, 546). 
Aula Nueva sirvió para crear, en 1948, el Instituto de Humanidades, como una 
institución docente independiente que permitiese, además, organizar las publi-
caciones de la editorial Revista de Occidente y fuese la base institucional desde 
la que respaldar las intervenciones de Ortega en el extranjero. El 9 de noviem-
bre de 1948, según una anotación en un recorte de prensa conservado en el ar-
chivo de la Fundación, el Diario de la Marina anuncia en La Habana la crea- 
ción de un instituto superior de docencia e investigación en humanidades: 

El filósofo español acaba de fundar un Instituto de Humanidades en Madrid, 
en colaboración con su discípulo Julián Marías. Este Instituto, de total iniciativa 
privada, emprenderá una serie de estudios sobre las más diversas dimensiones de 
la sabiduría humana. Los estudios serán dirigidos por especialistas, cada uno 
de ellos a cargo de un grupo de disciplinas, admitiéndose en la tarea otros grupos de 
colaboradores, oyentes y público interesado en los programas. 

El instituto divide las actividades de su primer curso en tres cuerpos. Com-
prenderá, primeramente, cuatro cursos (Nueva interpretación de la Historia 
Universal, Arabismo y Filología clásica, Método histórico de las generaciones y 

48 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

5 Sobre el viaje de Ortega a Alemania a finales del verano de 1949, pueden consultarse los itine-
rarios biográficos publicados en los números 27 y 28 de esta misma revista, en noviembre de 
2013 y en mayo de 2014. José Ramón CARRIAZO RUIZ, “Viaje de Ortega a Alemania, 1949”, pri-
mera parte, Revista de Estudios Orteguianos, 27, 2013, pp. 49-104; segunda parte: Revista de Estudios 
Orteguianos, 28, 2014, pp. 43-96. 

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 48

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



la cultura de Mohenjo-Daro, a cargo respectivamente de los profesores Ortega, 
García Gómez, Marías y Gaya). Se efectuarán Investigaciones sobre el método 
histórico de las generaciones (Marías) y sobre los orígenes de la leyenda de 
Goya, este último tema a cargo de Valentín de Sampricio [sic], autor del reciente 
libro “Tapices de Goya”. Por último, se organizarán Coloquios-discusiones sobre 
temas económicos, filológicos, sobre los modismos y sobre “La nubes” de Aristó-
fanes y Sócrates. 

El primer curso del Instituto resultó un éxito y permitió la gira internacio-
nal del verano de 1949, por lo que el balance era inmejorable para Ortega, 
quien confía en que puede ir más lejos al iniciarse el otoño. El año anterior, el 
filósofo había departido, también en doce lecciones, sobre Arnold J. Toynbee 
y su obra (IX, 1185-1408): 

El 13 de diciembre de 1948 Ortega inauguró los cursos del Instituto de Hu-
manidades, que había fundado junto a su discípulo Julián Marías, con un curso 
de doce lecciones, que se extendió hasta el 14 de marzo de 1949, en el que anun-
ciaba que iba a tratar sobre la obra A Study of History de Arnold Toynbee, de la 
que se habían publicado en Oxford University Press tres volúmenes en 1934 y 
otros tres en 1939. Finalmente fueron doce volúmenes, pero Ortega conocía a la 
altura de 1948 los seis primeros (IX, 1491-1492, “Nota a la edición”). 

Los intentos de reanudar la actividad académica en España a través del 
Instituto no carecieron de obstáculos, incluida la oposición de “algunos grupos 
de compatriotas muy interesados en conseguir mi definitiva extinción”. […] Si 
sus enemigos no le dejan, “haré lo que he sabido —y bien duramente— no ha-
cer en tan largo espacio de mi vida, a saber, irme fuera de España para conti-
nuar mi labor” (X, 36-37). Tiene tono de amenaza, sin duda, porque Ortega se 
siente respaldado, cuando menos simbólicamente, de muchos modos nuevos. 
Incluso Ramón J. Sender cree en agosto de 1949 que Ortega es “la persona 
ideal y está en las condiciones ideales para dar alguna forma de esperanza que, 
la verdad, no nos llega de ninguna parte”. Se felicita del éxito de los cursos del 
Instituto y “deseo con toda mi alma que excedan lo más posible el interés aca-
démico. Esto último lo digo con un desvergonzado egoísmo de exiliado que no 
quiere ni puede renunciar a volver”. Y algo sabe de primera mano Ortega, pe-
ro además acaba de regresar a Buenos Aires Ramón Gómez de la Serna, tras 
una estancia tristísima en España (Gracia, 621). 

Una muestra de la ilusión que Ortega puso en el Instituto de Humanidades 
es la abundante correspondencia conservada en el archivo de la Fundación so-
bre el asunto. El Instituto de Humanidades no fue solo un foro para que inter-
viniese Ortega sino que su proyecto era mucho más ambicioso. El primer curso 
participaron junto a Ortega Emilio García Gómez (“La situación del arabismo 

49JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 49

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



en comparación con la de la filología clásica”), Julián Marías (“El método his-
tórico de las generaciones”) y Benito Gaya (“La cultura de Mohenjo-Daro”); 
en el segundo año, impartieron cursos Dámaso Alonso (“Poesía española”), 
Julio Caro Baroja (“Geografía social de España”), Enrique Lafuente Ferrari 
(“Características del arte de Goya”), Alfredo García Valdecasas (“La guerra”) 
y Luis Díez del Corral (“El régimen mixto como idea y como forma política”). 
Al mismo tiempo se llevaron a cabo investigaciones sobre “Los orígenes de la 
leyenda de Goya” y tuvieron lugar varios coloquios sobre “Estructura social 
del precio”, “Ensayo de los modismos” y “Las Nubes de Aristófanes y Sócrates”. 
Participaban, además de los citados, Julio Casares, Salvador Fernández Ra-
mírez, Antonio Tovar, Valentín de Sambricio, José Camón Aznar y Manuel de 
Terán. Con algunos de estos colaboradores mantuvo Ortega frecuente comu-
nicación epistolar, de la que hemos seleccionado aquí los testimonios relacio-
nados con el Instituto de Humanidades y El hombre y la gente. 

El 27 de noviembre de 1948 le escribe Luis Díez del Corral desde París 
agradeciendo el envío del acta fundacional del Instituto y pidiéndole “más fo-
lletos sobre el Instituto de Humanidades, pues los que me mandó ya los he re-
partido”. También se ofrece para colaborar en las actividades del centro: 
“Mucho desearía poder colaborar con V., dentro de la escasa medida de mis 
fuerzas, en la tarea del nuevo Instituto. Sigo preocupado con la cuestión del 
«Régimen mixto» de que le hablé el año pasado”. El curso siguiente, impartirá, 
precisamente, un curso sobre esta idea y forma política. El 11 de octubre de 
1949, en carta remitida desde la Embajada de España en París, queda fijado 
definitivamente el título: 

Ando dándole vueltas al título del curso en el Instituto de Humanidades y 
hasta ahora lo mejor que se me ha ocurrido es “Historia del régimen mixto como 
idea y forma política”. La redacción no es muy afortunada, pero me parece con-
veniente recoger en la rotulación la expresión amplia y poco comprometedora de 
“régimen mixto” junto con la precisión del doble enfoque de “idea y forma polí-
tica”. Trabajo cuanto puedo en la preparación de las conferencias y mucho le 
agradeceré me haga las indicaciones bibliográficas y de todo orden que estime 
oportunas. 

Prueba de la ilusión que puso Ortega en este segundo curso del Instituto 
de Humanidades y en el inicio de las conferencias sobre El hombre y la gente es 
la carta que remite a E. R. Curtius el 15 de octubre de 1949, un mes antes del 
inicio de las sesiones, donde le relata sus inminentes tareas docentes y futuros 
planes: 

Uno de estos días inicio el segundo año del Instituto de Humanidades. Ya le 
enviaré el programa. Mi curso, que será de catorce lecciones, se titula El hombre 

50 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 50

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



y la gente y en él por vez primera en forma plenaria, expondré cuanto desde hace 
veinte años medito sobre el fenómeno “sociedad”. En Norteamérica desean finan-
ciar mi Instituto para los cursos posteriores. En este caso, como ya le dije, será 
una de mis mayores satisfacciones poder invitarle a usted para que pase una tem-
porada en España, con mínimo trabajo, enseñándonos no obstante, muchas cosas 
que no sabemos, y aprender usted, por su parte, lo único que sabemos a fondo: 
perder con gracia el tiempo. 

Días más tarde, el 19 de octubre, somete Ortega al juicio de Julio Caro 
Baroja, otro de los profesores del segundo curso del Instituto, la expresión de 
lo que considera “como desideratum para tu curso” en una extensa carta de la 
que se conserva una copia mecanografiada en el archivo de la Fundación: 

Una nación –España, por ejemplo– es el resultado de un movimiento multi-
milenario de “integración”. La nación es una unidad de convivencia humana fun-
dada en cierto [sic] principios que producen su unitariedad, cohesión, etc. Este 
curso no se ocupa de descubrir y definir esos principios que son causa de que hoy 
la sociedad española sea una sociedad. Nuestro tema es otro. Partimos de una uni-
dad social que es ante nosotros un hecho y nos hacemos la siguiente sencilla re-
flexión. ¿De qué componentes ha resultado esa integración que llamamos 
España? La integración nacional ha integrado otras sociedades preexistentes y 
prenacionales. Pues bien, uno de los métodos que hay que seguir para entender, 
penetrar bien lo que es la actual sociedad unitaria española es investigar, reha-
ciendo hacia atrás ese proceso integrador, cuáles han sido esas sociedades, diría-
mos ingredientes, fundidas en la actual. No es el tema de este curso decir cómo y 
por qué han sido integradas esas sociedades hispánicas antecedentes –eso sería ha-
cer “historia general de España– sino 1.º) determinar, caminando hacia, cuáles 
han sido. 

2.º) Esto nos muestra enseguida que esas sociedades ingredientes –por ejem-
plo, los Reinos de Aragón, principado de Cataluña, Provincias Vascongadas y 
Navarra, etc.– son a su vez, integraciones. Esto nos lleva a descubrir qué socie-
dades fueron, a su vez, integradas con anterioridad en esas grandes unidades, 
que hoy se acusan todavía como “regiones”. 

3.º) Hay, pues, que partir de describir cuáles son esas regiones “actuales”, en
qué sentido puede decirse que las “regiones” tienen aún carácter de sociedades di-
ferenciales, cada una con una cierta unidad social, si bien evidentemente, residual. 

4.º) ¿Queda hoy, dentro de cada una de las regiones actuales, síntomas, más
o menos residuales, de otras sociedades menores que en ella fueron integradas?
¿Qué realidad de “unidad social” relativa tienen lo que podemos llamar “comar-
cas” –como La Rioja, la Bureva, la Mancha, etc. etc.? Y son solo designaciones
geográficas o queda en ellas una conciencia unitaria, social? Se siente y cómo

51JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 51

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



–el riojano, perteneciente no solo a un terreno llamado Rioja sino a una sociedad
formalmente comarcana con caracteres determinados– determinados no solo ni no
tanto para nosotros científicos cuanto para el riojano en su efectivo vivir? ¿Cuáles
son los principios que hacen sentirse riojanos, manchegos, extremeños a ciertos
hombres? Definición sociológica de la comarca.

5.º ¿Hay señales hoy de unidades sociales aún más pequeñas que las comarcas
y de que estas son integración? 

6.º Averiguado todo lo anterior –lo primero que hay que hacer es empezar a
preguntarse el porqué de esas sociedades ingredientes y para ello hay que investi-
gar las causas de su socialización. Estas causas son, por fuerza, de dos órdenes: 
geográfico e histórico. 

¿Hay razones geográficas para que Aragón sea Aragón, el “país vasco” país 
vasco, etc.? Véase. 

7.º) ¿Hay también causas geográficas para que las “comarcas” sean esas uni-
dades sociales que son? Casuística. Por ejemplo. ¿No ha habido desplazamiento 
de las “comarcas”? Quiero decir: La Rioja ¿ha ocupado siempre el espacio geo-
gráfico que hoy ocupa? ¿Se da el fenómeno que podríamos llamar “emigración” 
de las “comarcas”? 

8.º) Causas históricas. Toda realidad histórica viene de otra anterior. Este venir
de no significa que antes hubiese otra realidad, sino que la realidad actual es la que 
es porque en ella pervive inercialmente la anterior. Yendo atrás en el tiempo ¿qué 
sociedad hallamos de la cual viene la Rioja, etc.? Esto nos lleva a perseguir recu-
lando la historia de la Rioja, en lo que importa para su forma social. ¿Llegará un 
momento en que hallaremos un pueblo que no se llamaba Rioja, pero que era ya 
una unidad social, de la cual es herencia la Rioja de hoy y de atrás hasta el siglo 
X en que empezó a ser llamada Rioja? En Francia, casi todas las comarcas con-
servan en su nombre actual el nombre de una tribu celta: Ejemplos. 

9.º) De esta manera llegamos a la España Romana. Influencia, en la medida
en que la haya, sobre la demarcación de reinos y comarcas de las divisiones ad-
ministrativas romanas. 

10.º) Mapa de las tribus pre-romanas. Se trata de ver si las sociedades tribales
han influido, cómo y por qué –en la formación de las sociedades comarcanas, rei-
nos y regiones. 

Esto llamamos “geografía social” –un nuevo miembro de la “Geografía huma-
na”. 

Creo que es tema científico nuevo y claramente acotado que da lugar a muy 
precisas y tal vez luminosas investigaciones. 

Tuyo 

52 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 52

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



El desideratum orteguiano incluye referencias a la última parte de El hombre y 
la gente, que quedó sin desarrollar en el curso del filósofo a la que debían con-
sagrarse las sesiones impartidas por el antropólogo. Esa geografía social histo-
ricista o evolucionista, que Caro no llegaría a desarrollar en su obra, puede 
rastrearse en las investigaciones de otros asistentes a los seminarios y colo-
quios, como Rafael Lapesa y Antonio Tovar, quienes realizaron importantes 
trabajos de investigación tanto sobre la influencia de las divisiones administra-
tivas romanas sobre la historia del latín vulgar y las lenguas y dialectos hispá-
nicos, como sobre las tribus prerromanas, su geografía y sus influencias 
posteriores en la formación de las lenguas, dialectos y hablas modernas de las 
poblaciones peninsulares. De hecho, es muy posible que el abandono del 
método histórico arqueológico propio de la antropología evolucionista y la de-
dicación al trabajo de campo en el Sahara desde enfoques estructural-funcio-
nalistas y descriptivos por parte de Julio Caro Baroja tenga sus orígenes, por 
contraste dialéctico, en el magisterio orteguiano, al menos en parte6. 

La inauguración del segundo año del Instituto de Humanidades de Ma-
drid, con la primera conferencia de Julián Marías, estuvo presidida por Pedro 
Rocamora y otras autoridades falangistas en otoño de 1949, lo que sirve a Xa-
vier Zubiri para explicar la ausencia de persecución oficial de la institución por 
parte del régimen (Zubiri, 555 y 795, apud Gracia, 623-624). 

El curso impartido por Ortega comenzó el miércoles 23 de noviembre de 
1949. Las lecciones tuvieron lugar, además de en la fecha citada, los días 30 
de noviembre, 7, 14 y 21 de diciembre de 1949, 4, 11, 18 y 25 de enero, y 8, 15 
y 22 de febrero de 1950 (X, 493). El curso se celebró en un cine Barceló aba-
rrotado, que hizo necesario el empleo de micrófono, lleno “por completo el am-
plio patio de butacas, los ocho palcos del cine y el anfiteatro” con un “público 
muy de Ortega: elegantes oficiales, intelectuales oficiosos, universitarios y tam-
bién espontáneos sin etiqueta”, según informa César González-Ruano desde 
Madrid a sus lectores de La Vanguardia. “En una de las esquinas se sentaban 
también Juan Benet, Luis Martín-Santos y su mujer Rocío Laffon” (Gracia, 
625). Un día antes del inicio del curso, el 22 de noviembre, la edición madrile-
ña del ABC publicó una tercera completa y una columna en la página 5 con una 
extensa entrevista a Ortega firmada por L. C. (Luis Calvo) que empieza con 
la noticia de la inauguración del curso: 

53JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

6 Sobre la presencia de Ortega en la obra de Julio Caro Baroja, puede consultarse la sección “La 
escuela de Ortega” en el número 29 de la presente revista publicado en noviembre de 2014: 
Francisco CASTILLA URBANO, “Ortega en el recuerdo y en la obra de Caro Baroja”, Revista de 
Estudios Orteguianos, 29, 2014, pp. 183-200. 

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 53

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Mañana, miércoles, reanuda sus cursos en Madrid el “Instituto de Humani-
dades” creado y dirigido por don José Ortega y Gasset. Se ha encontrado un lo-
cal para el curso de este año, más amplio y más congruente con el número de 
auditores (que rebasaba en el ciclo anterior de la capacidad de la sala escogida) 
y con las necesidades acústicas. Este local es el cine Barceló. El programa del 
“Instituto” parece también más ambicioso y cargado de resonancias modernas, 
apoyándose sobre los temas eternos del pensamiento. 

Tras una breve introducción, se abordan en la entrevista los contenidos y 
colaboradores previstos para el nuevo curso que se inauguraba: 

— ¿El tema de este año? 
— Temas… He escogido temas más sugestivos que el año pasado. Me propongo, 

como ya he dicho a ustedes alguna vez, “levantar las faldas” a todos los grandes te-
mas planteados hoy en el mundo, no hablando de ellos directamente y, por tanto, in-
genuamente, sino hablando de sus auténticas raíces, es decir, tomándolos por deba- 
jo de ellos. Quiero atacar perentoriamente y sin escape los fenómenos más elemen-
tales de la vida social humana… Pero mejor será que les dé el programa escueto de 
mis doce lecciones, cuyo título general es “El Hombre y la Gente”: […] 

— ¿Qué colaboradores ha buscado usted para este año? 
— He tratado este año de acometer temas más fogosos, así para los cursos de 

mis colaboradores como para los coloquios. El profesor Dámaso Alonso dará un 
curso sobre poesía española (“Ensayo de métodos estilísticos”), en ocho leccio-
nes, con una amplitud y esmero como no se ha hecho nunca en España. A su sa-
ber se añade el floripondio de ser este gran maestro un lector inigualado de 
poesías, y conseguirá lo que es una de mis más caras ambiciones: enseñar a los 
españoles algo, algo que han olvidado, muy principalmente los actores españoles: 
la maravilla de la prosodia del español, que por lo mismo que no tiene una apa-
riencia muy melodramática es más rica en matices. Nuestras palabras van carga-
das de acentos como los barcos vuelven de Ofir con sus mástiles encendidos con 
fuegos de Santelmo. Otro de mis colaboradores, Luis Díez del Corral, agregado 
cultural en París, dará un curso sobre “el régimen mixto como idea y como forma 
política”, curso seguido de un coloquio, donde tomarán parte juristas e historia-
dores y donde, como el tema indica, se discutirán los problemas de la experiencia 
histórica (sobre todo de la antigüedad), respecto a las formas de Gobierno: colo-
quio en el cual yo, que no soy jurista ni historiador, intervendré también, usando 
una vez más de mi auténtica vocación, que es la de ser ese chico madrileño que 
se tira del tendido al ruedo y al que llaman el “espontáneo”. 

Otra de las cosas que considero de gran interés es lo que vamos a hacer Julio 
Caro Baroja y yo (como si dijéramos: un abuelo y un nieto). Con motivo de un es-
tudio referido exclusivamente a España, aunque aportando comparaciones con 

54 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 54

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



otros países, pretendemos acometer nada menos que el ensayo de una nueva ciencia 
que llamamos geografía social, con un coloquio donde colaborarán dialectólogos, 
historiadores, geógrafos, etc. Se trata de ver de qué sociedades preexistentes meno-
res se ha ido formando esta gran sociedad española que llamamos nuestra nación. 

Luego, Lafuente Ferrari, el gran historiador de la pintura española, concretará […] 
Toda esta labor del Instituto (dejando aparte mis doce lecciones) se hará en 

el espléndido local que ha puesto a nuestra disposición, con una generosidad que 
se multiplica por los dos factores de ser inesperada y de ser sorprendente, la Cá-
mara Oficial de Comercio, en la calle de Alcalá, 69. Nos va a parecer mentira sa-
lir de nuestro modestísimo habitáculo de la calle de Serrano y movernos en este 
local, que tal vez nos asuste por su perfecto decoro, a nosotros que ciertamente 
aspiramos a la perfección, precisamente porque carecemos de ella. L. C. 

El segundo año del Instituto de Humanidades supuso un nuevo éxito a finales 
de 1949 y los coloquios, en los que también participaba Ortega, tuvieron que ce-
lebrarse en un local ofrecido por la Cámara de Comercio de Madrid; el interés ha-
bía sido enorme y el local de Aula Nueva se había quedado pequeño. Ortega 
pronunció sus doce conferencias sobre El hombre y la gente en el cine Barceló “por-
que la matrícula había sido nuevamente muy numerosa, duplicando incluso la del 
año anterior hasta superar los mil doscientos inscritos” (Zamora, 478). Un día an-
tes de empezar su curso, Ortega declaraba al ABC: “Cuando empecé hace un año 
el “Instituto” —nos dice— puse deliberadamente todas las dificultades, porque 
quería estar seguro de que fuese perfectamente clara la reacción que se produje-
ra”; la respuesta del público el año anterior “fue tan clara, entusiasta y diré que 
torrencial, que me infundió ánimo para proseguir y responder, como creo que de-
bo, a esa amabilidad que tanto agradezco”, concluye. 

El contrato de alquiler del cine Barceló, conservado en el archivo personal 
de Ortega, fue firmado el 14 de noviembre por José Ortega Spottorno, como 
apoderado del Instituto de Humanidades, y el vicepresidente del consejo de ad-
ministración de Filmófono, empresa propietaria del local. Además de este con-
trato, se conservan varias facturas relacionadas con los gastos derivados de la 
celebración del curso: la construcción de un encerado por Sotero Alcolea, car-
pintero ebanista (pagada el 24 de noviembre de 1949, documento con signatura 
PB-369/42), un pupitre con atril para conferencias por 350 pesetas (abonado el 
26 de noviembre, PB-369/44), la iluminación del escenario del cine Barceló por 
100 pesetas (9 de diciembre de 1949, PB-369/50), gastos de transporte en taxi 
del amplificador de repuesto para la conferencia de don José del 21 de diciembre 
de 1949 (factura del 29 de diciembre, PB-369/56), 600 pesetas por el importe de 
doce conferencias y 225 por el alquiler de un micrófono para nueve conferencias 
(pagadas a Andrés Martín, electricidad y radio, el 22 de febrero de 1950, PB-
369/68). Estos gastos, junto a los ingresos, se detallan en las cuentas del segundo 

55JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 55

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



año del Instituto (PB-369/6), donde el balance es claramente favorable a los in-
gresos, que superan el doble de los gastos. El segundo año del Instituto había si-
do un éxito, al menos económicamente. Como en el primero, también este se 
imprimió un folleto (PB-368/6) que recogía el programa completo de los cursos 
y coloquios, incluido el impartido por Ortega: 

1.º) EL HOMBRE Y LA GENTE.
Curso de doce lecciones, por José Ortega y Gasset.
I. —El hombre.
Vida humana. —Mundo, contorno y circunstancia. –Aquí, ahí y allí. –Éste y aquél.
–Pronombres demostrativos y pronombres personales. –Antigüedad y posteridad.
II. –El hombre.
Él, nosotros, tú, yo. –Breve excursión en torno a ella.
III. –En esta lección se presenta la gente.
El individuo único y el individuo vago. –Perspectiva de humanidad: el prójimo y
el lejano. –Persona, reglamento y burocracia.
IV. –Meditación del saludo.
Los usos, sustancia de la sociedad. –Vigencias. –Usos, desusos y abusos. –Usos
blandos y usos fuertes.
V. –El decir de la gente: la lengua.
Decir, hablar y callar. –Lenguaje, –Conversación. –Gramática y estilística. –Pa-
labra, gesto y fisonomía. –Meditación del azoramiento
VI. –Meditación de la tertulia.
El decir de la gente: opinión pública. –Los mitos. –La verdad sobre «el alma co-
lectiva». –Ejemplo: la portuguesía o Meditación de la «saudade». –¿La españolía?
VII. –El Estado.
Poder público. –Genealogía del Estado. –La Política
VIII. –El Derecho.
Derecho consuetudinario y Ley.  –Algo sobre el derecho romano. –Derecho, ju-
risprudencia y «filosofía del derecho». –Derecho y moral. –Las dos justicias.
IX. –La sociedad y sus formas.
Idea de la horda, de la tribu, de la ciudad. –Grupos internos. –La familia. –«Cla-
ses» sociales. –La «gente del bronce» y la «buena sociedad».
X. –Nación, ultra-nación, inter-nación.
XI. –«Sociedades animales» y sociedades humanas.
Las ocultaciones de lo social. –Se destruye a algunos sociólogos: Weber, Durk-
heim, Bergson.
XII. –Humanidad.

El texto del curso (X, 137-326) se relaciona con el impartido en Buenos 
Aires en 1939-1940, ya que Ortega “utilizó los manuscritos y la versión taqui-

56 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 56

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



gráfica de este curso para preparar años después el que […] impartió en 
Madrid entre noviembre de 1949 y febrero de 1950, dentro de las actividades 
del Instituto de Humanidades, fundación orteguiana que había echado a andar 
el año anterior” (X, 484). “Algunos de los epígrafes anunciados […] no tuvie-
ron desarrollo durante el curso” (X, 494). Según fueron avanzando las leccio-
nes, Ortega sufre los constantes ataques de la prensa y protesta “«contra el 
asfixiante provincianismo»” (Zamora, 478). 

El 24 de febrero de 1949, dos días después de la última conferencia pronun-
ciada por Ortega en el cine Barceló, Luis Díez del Corral le escribe desde la 
embajada de España en París: “Espero que su curso habrá terminado con el 
éxito consabido. Mucho me interesa saber cómo se ha desarrollado el coloquio 
de Goya. ¿Se han portado mejor los historiadores del arte que los de las ideas 
políticas?”. Y, en carta del 11 de marzo, añade: “Comprendo que haya Vd. ter-
minado cansado del curso del Instituto de Humanidades, pues la prueba que 
ha dado Vd. de energías es realmente insuperable”. A finales de año, el 11 de 
noviembre, cuenta Díez del Corral que Emilio García Gómez estaba en París 
y se ven con frecuencia: “Por él sé que se encuentra Vd. lleno de ánimos a su 
vuelta de Lisboa y con muchos proyectos sobre el Institu[t]o de Humanidades. 
Deseo vivamente que sean pronto realidad porque después de la labor de 
los dos últimos años sería una pena interrumpirla”. 

Aunque la institución madrileña no tenga continuidad, la labor docente y los 
contactos realizados durante la andadura de la empresa dejaron abundante do-
cumentación en el archivo personal del filósofo. El 24 de mayo de 1950, Julio 
Casares recuerda en carta remitida desde la secretaría de la Real Academia 
Española “aquellos memorables coloquios sobre el «modismo»” celebrados a fina-
les de 1948 y principios de 1949, le agradece el envío de un ejemplar de los Papeles 
sobre Velázquez y Goya y le promete otro de su Introducción a la lexicografía moderna, 
“donde le dedico una parte de la obra. Son capítulos que no hubieran fructificado 
sin los gérmenes de interés que recogí en el ambiente, generalmente propicio”, pre-
cisamente en aquellos coloquios. Ese mismo año 1950, el 25 de octubre, pregunta 
Julio Casares a Ortega acerca de la definición de vivencia, ya que está intentando 
definir “algunos vocablos de las más variadas disciplinas, desde la filosofía a la elec-
trónica” para “modernizar un tanto la próxima edición del Diccionario de la Aca-
demia” (1956): “y como en este caso tengo la fortuna de conocer al inventor y de 
que sea amigo mío, me tomo la libertad de incluir mi proyecto y quedo a la espera 
del rapapolvo”. Ortega remite su respuesta el 21 de enero de 1951: 

Mi querido amigo, 
He tenido mala suerte por lo que hace a la posibilidad de contestar debida-

mente a su pregunta sobre la palabra “vivencia”. Cuando me la envió me hallaba 
yo en Lisboa y allí me fue remitida. Pensé que era mejor contestarle a Vd. de pa-

57JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 57

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



labra y a mi vuelta, como sabe nuestro amigo Fernández Ramírez quise ir a verle, 
pero enseguida caí presa de una serie de enfermedades, no graves, pero que me 
han retenido en casa. Y ahora acontece que tengo, sin remedio, que marchar ma-
ñana a Lisboa, donde me esperan algunos asuntos que no dejan demora. 

La definición que Vd. propone creo que es muy suficiente, porque debe haber 
diferencia entre la definición de un término científico dentro de la ciencia y su de-
finición como semantema del lenguaje en un diccionario normal. 

Lo importante en la idea de “vivencia” es que abarca todo acontecimiento del 
cual el sujeto sea consciente. A mi juicio no conviene confundirlo con la antigua 
idea de “hecho de la conciencia” o “dato de la conciencia” que era ya una inter-
pretación subjetivista, conciencialista de lo vivido, y, por tanto, excluía a limine la 
posible realidad objetiva de aquello que es el término de nuestra conciencia. Por 
tanto, como Vd. ve confirma esto que le digo la suficiencia de su definición. Por-
que un leve punto flou que en ella queda es casi deseable. 

Espero a mi vuelta poder tener el gusto de visitarle. Entretanto, ya seguiré en 
Lisboa dándole vueltas a esta posible definición y acaso tropiece con una fórmula 
plenamente satisfactoria. 

Le saluda afectuosamente su cordial amigo. 

Documentos: 
Cubierta del folleto informativo de Aula Nueva, Instituto de Humanidades: 
Organizado por José Ortega y Gasset y Julián Marías. Madrid, 1948. 

58 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 58

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Recorte de prensa de Diario de la Marina: “Ortega y Gasset | creará un gran | 
centro cultural”. [La Habana, 9 de noviembre de 1948]. 

59JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 59

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Carta de Luis Díez del Corral a José Ortega y Gasset. París, 27 de noviembre 
de 1948. 

60 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 60

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



“[Esquema del curso «El hombre y la gente»]”, manuscrito autógrafo. [1949]. 

61JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 61

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Carta de Luis Díez del Corral a José Ortega y Gasset. París, 11 de octubre de 
1949. 
Carta de José Ortega y Gasset a Ernst Robert Curtius. Madrid, 15 de octubre 
de 1949. 
Carta de Luis Díez del Corral a José Ortega y Gasset. París, 17 de octubre de 
1949. 
Carta de Luis Díez del Corral a José Ortega y Gasset, dirigida a Julián 
Marías. París, 17 de octubre de 1949. 
Carta de José Ortega y Gasset a Julio Caro Baroja. Madrid, 19 de octubre de 
1949. 
Carta de Luis Díez del Corral a José Ortega y Gasset. París, 14 de noviembre 
de 1949. 
Primera página de la carta de Filmófono a José Ortega Spottorno. Madrid, 14 
de noviembre de 1949. 

62 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 62

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



ABC: “Segundo año del «Instituto de Hu– | manidades» de Ortega y Gasset”. 
Artículo firmado por Luis Calvo. 22 de noviembre de 1949. 

63JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 63

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Arriba: “Ortega y Gasset en el cine Barceló”. [24 de noviembre de 1949]. 
Factura de Sotero Alcolea, carpintero ebanista. 24 de noviembre de 1949. 

64 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

Recibo por un pupitre con atril para conferencias. 26 de noviembre de 1949. 

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 64

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Carta de Jorge I. Hubner G. a José Ortega y Gasset de 30 de noviembre de 
1949, adjunta el texto de un artículo publicado en El Diario Ilustrado, de San-
tiago de Chile, titulado “El nuevo curso de Ortega y Gasset”. 
Factura de R. Romero. 9 de diciembre de 1949. 

65JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

El Faro de Vigo: “Presencia de Ortega”. Artículo firmado por Luciano del Río. 
21 de diciembre de 1949. 
Nota de gastos “A Ruiz Castillo”. 29 de diciembre de 1949. 

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 65

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Primera página del texto mecanografiado del coloquio sobre los modismos de 
Bleibers y Cardenal, con anotaciones de mano de Ortega, 1949. 

66 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 66

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Folleto de Aula Nueva, Instituto de Humanidades. Organizado por José 
Ortega y Gasset y Julián Marías. Curso de 1949-50. Madrid, 1949. 

67JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 67

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



68 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 68

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Fotografía de José Ortega y Gasset inaugurando el segundo curso del Instituto 
de Humanidades. [1949]. 

69JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

Recibos de Andrés Martín por el alquiler de micrófonos. 22 de febrero de 
1950. 

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 69

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Carta de Luis Díez del Corral a José Ortega y Gasset. París, 24 de febrero 
de 1950. 
Carta de Luis Díez del Corral a José Ortega y Gasset. París, 11 de marzo de 
1950. 
Carta de Julio Casares a José Ortega y Gasset. Madrid, 24 de mayo de 1950. 

70 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 70

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



71JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

Carta de Julio Casares a José Ortega y Gasset. Madrid, 25 de octubre 
de 1950. 

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 71

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Cuentas del segundo curso del Instituto de Humanidades. 30 de noviembre 
de 1950. 

72 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 72

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Carta de Luis Díez del Corral a José Ortega y Gasset. París, 11 de diciembre 
de 1950. 
Carta de José Ortega y Gasset a Julio Casares. Madrid, 21 de enero de 1951. 

73JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

Epílogo: El hombre y la gente después del Instituto de Humanidades 
Cuando el curso sobre El hombre y la gente tocaba a su fin, comenzaron a co-
rrer rumores sobre la posibilidad de la concesión del premio Nobel al filósofo: 
“Ortega y Gasset propuesto para el premio Nobel”, El Diario Palentino (8 de 
febrero de 1950). La noticia cuenta que una revista sueca ha propuesto a 
Ortega para el Nobel de Literatura a iniciativa de Alan Pryo-Jones del Times 
Literary Suplement. Unos días después el Diario de la Marina de La Habana ti-
tulaba una noticia “¿Ortega y Gasset, próximo premio Nobel?”, acompañada 

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 73

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



de una inmensa foto (19 de febrero de 1950). Juan Ramón Jiménez quiso pu-
blicar su adhesión en Ínsula, pero surgieron problemas con la censura, como 
informaba Juan Guerrero Ruiz a Ortega en carta remitida el seis de marzo de 
19507: “Tenía Vd. razón. A mi regreso de un viaje a Barcelona –que me privó 
de asistir a la última conferencia de su curso– encontré la carta del Director de 
“ABC” cuya copia le acompaño. Juan Ramón, que ha tenido conocimiento  
de lo ocurrido, desea que su adhesión se publique al menos en la revista “Ínsula” 
y vamos a intentarlo en el próximo número”. El aluvión de noticias positi- 
vas ya no se va a acabar: vuelve a figurar en la lista de candidatos al Premio  
Nobel de Literatura de ese año 1951 (carta de Julián Marías a Ortega, 9 de mar-
zo de 1951) “y en parte quizá ese es el origen de la suspensión del proyectado e 
incluso anunciado tercer curso del Instituto de Humanidades” (Gracia, 629)8. 

En la cabeza de Ortega 

rondaba una actuación a gran escala, utilizando como base el pretendido Instituto 
de Humanidades al amparo de la Fundación Rockefeller y el lanzamiento de su 
obra El hombre y la gente en varios idiomas, aunque no en español. […] Los gran-
des proyectos de Ortega a nivel internacional no llegaron a materializarse y ni si-
quiera publicó en vida El hombre y la gente, pero sí llevó a cabo una intensísima 
labor de difusión de su pensamiento (Zamora, 479). 

Los editores norteamericanos esperarán, en vano, el remate del libro nuevo 
ya acordado desde 1950, El hombre y la gente (Gracia, 632). No abandonó el ma-
nuscrito, al cual iba incorporando sobre la marcha novedades y correcciones, 
surgidas de las profundas revisiones del texto con vistas a las conferencias, im-
partidas en diciembre de 1953 en Hannover, en Múnich y de nuevo en Hambur-
go. En enero de 1954, el texto está casi en su totalidad en poder de Norton, a 
pesar de las lagunas y descabalgamientos que conserva todavía (si bien reclama 
mantener la oralidad de tono para hacer patente su origen). Los tratos con su 
editor alemán, Kilpper, avanzan y no avanzan, al mismo tiempo y por la misma 
razón. Su idea es publicar El hombre y la gente simultáneamente en alemán y en 
holandés, pero tiene dudas, excepto en una cosa; en español no aparecerá “mien-
tras el estado de censura no varíe” (X, 484-486, “Nota a la edición”). 

En el archivo personal de Ortega en la Fundación José Ortega y Gasset – 
Gregorio Marañón, se conservan ocho manuscritos relacionados con El hombre 
y la gente. El manuscrito B-171/5 contiene “la primera versión escrita a mano 

74 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

7 Las autoridades franquistas hicieron poco para que la candidatura de Ortega pudiese salir ade-
lante. En 1950 el Nobel fue para Bertrand Russell y William Faulkner (Zamora, 479). 
8 “Han hecho bien en suspender el tercer curso del Instituto de Humanidades porque en los meses 
posteriores a esas gestiones y pese a Ruiz-Giménez, el «gobierno se ha puesto más áspero, no solo 
con nosotros, sino con todo el mundo», le dice a Marías en febrero de 1952” (Gracia, 631).

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 74

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



por Ortega e incorpora también algunas partes mecanografiadas que proceden 
de la citada versión estenotípica del curso de Buenos Aires, de la publicación 
asimismo citada de la primera lección de Buenos Aires con el título Ensimisma-
miento y alteración y de algunos párrafos de sus propias obras aquí utilizados” 
(X, 487, “Nota a la edición”). 

De este manuscrito […] se hizo una primera copia, la B-171/3, que tiene nu-
merosas correcciones de Ortega, especialmente en la Lección XI, de la que exis-
ten dos versiones, una con enmiendas a mano de Ortega y otra con estos 
añadidos ya a máquina y nuevas correcciones manuscritas del autor. De esta co-
pia B-171/3 se prepararon otras tres: B-171/1, B-171/2 y B-171/4, además de las 
copias que se mandaron para su edición en inglés, de las cuales no se ha podido 
disponer. La segunda, B-171/2, es la que corrige el filósofo. En la misma, falta el 
primer capítulo, que procede […] de la primera lección de Buenos Aires, la cual 
fue publicada […] en 1939 bajo el título Ensimismamiento y alteración (v. tomo V, 
pp. 529-550). La presente edición de este primer capítulo toma como fuente unas 
páginas conservadas en el Archivo bajo la referencia B-171/7, las cuales proce-
den de la inclusión de este texto en el tomo V, pp. 291-310, de las Obras completas 
(Madrid, Revista de Occidente, 1947), y fueron corregidas por Ortega; se piensa 
que es éste el último testimonio revisado por él que se conserva (X, 488, “Nota a 
la edición”). 

75JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 75

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Documentos: 
Primera página de “[El hombre y la gente. Manuscrito del curso]”, manuscrito 
autógrafo y mecanografiado con correcciones autógrafas, [c. 23, noviembre, 
1949], 246 h., Signatura B-171/5. 

76 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 76

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Primera página de “[El hombre y la gente. Copia A]”, manuscrito mecanogra-
fiado con correcciones autógrafas, [1949-1950], 315 h. Signatura B-171/3. 

77JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 77

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Primera página de “[El hombre y la gente. I. Ensimismamiento y alteración]”, 
manuscrito mecanografiado, [1949-1950], 239 h. Signatura B-171/1. 

78 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 78

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Primera página de “[El hombre y la gente. Copia corregida para la edición]”, 
manuscrito mecanografiado, [1949-1950], 239 h. Signatura B-171/4. 

79JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 79

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Primera página de “I. [Ensimismamiento y alteración]”, impreso con correc-
ciones autógrafas, [1949-1950], 21 h., en “[Hombre y gente. Trozos y datos]”, 
impresos y manuscritos mecanografiados con correcciones autógrafas, [1939-
1955], 35 h. Signatura B-171/7. 

80 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 80

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Primera página de “[El hombre y la gente]”, manuscrito autógrafo, [c. 23, 
noviembre, 1949], 21 h. Signatura B-171/6. 

81JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 81

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Recorte de prensa de El Diario Palentino: “Ortega Gasset | propuesto para el 
premio Nobel”. [8 de febrero de 1950]. 

82 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 82

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Recorte de prensa de Diario de la Marina: “¿Ortega y Gasset, próximo premio 
Nobel?”. [La Habana, 19 de febrero de 1950]. 

83JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 83

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Carta de Juan Guerrero Ruiz a José Ortega y Gasset. Madrid, 6 de marzo de 
1950. 

84 El hombre y la gente en el Instituto de Humanidades (1949-1950)

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 84

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Primera página de la carta de Julián Marías a José Ortega y Gasset. Madrid, 
9 de marzo de 1951. 

85JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

D
O

CU
M

EN
TO

S 
D

E 
A

RC
H

IV
O

04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 85

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
©  Fundación José Ortega y Gasset - Gregorio Marañón



04 Itinerario 42.qxp_006 Itinerario 07  3/6/21  16:45  Página 86

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Artículos

05 - Art 1.qxp_Art 1  3/6/21  16:54  Página 87

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Reminiscencias de Le peuple de Jules Michelet en la obra de Ortega. 
Béatrice Fonck 

Ortega and Camus: Socratic Gadflies in the Public Space. 
Ramin Jahanbegloo 

José Ortega y Gasset y las intelectuales modernas: 
Rosa Chacel y María Zambrano. Clara Solbes Borja 

Una huella de Ortega en el Perú: la interpretación de la racionalidad 
en la filosofía de Francisco Miró Quesada Canturias. 
Jean Christian Egoávil

< Ortega, 1920

05 - Art 1.qxp_Art 1  3/6/21  16:54  Página 88

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



E
l protagonismo actual del populismo en las democracias europeas incita
a cuestionar a Ortega a este respecto. Las conocidas invectivas suyas
acerca de la inercia e incompetencia del pueblo español de su época, el

“anormal popularismo de España”1 así como su denuncia del envilecimiento de 
las masas instauradoras de la “gobernación del hombre vulgar” han podido 
conducir a algunos críticos a clasificarlo entre los censores del demos2. Sin em-
bargo, la lectura detenida de algunos textos emblemáticos o poco conocidos 
de su obra ofrecen perspectivas distintas. En particular cuando se analizan 
desde el punto de vista de sus lecturas de las obras de Michelet. 

Después de compilar y contextualizar las referencias explícitas del filósofo 
al historiador francés, y esbozar las principales aportaciones de Michelet al 
concepto de pueblo, nos proponemos evidenciar algunas reminiscencias de las 
lecturas juveniles de Ortega que contribuyen a puntualizar su visión del pue-
blo tanto desde el punto de vista político como moral y cultural. 

1 José ORTEGA Y GASSET, Obras completas, 10 vols. Madrid: Fundación José Ortega y Gas-
set / Taurus, 2004-2010, IX, 165. En lo que sigue el volumen irá en números romanos y las pá-
ginas en arábigos. 

2 Entre otros Antonio ELORZA, La razón y la sombra. Barcelona: Editorial Anagrama, 1984. 

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Resumen 
Este trabajo presenta un doble objetivo: señalar y 
recopilar las referencias y reminiscencias de 
Ortega respecto a las obras de Jules Michelet en 
particular Le peuple, y destacar su impacto respec-
to al concepto de pueblo en sus primeras implica-
ciones en la política de su país. 

Palabras clave 
Ortega y Gasset, Michelet, Conciencia nacional, 
cultura, educación, democracia, espontaneidad, 
historia, laicismo, masa, plebiscito, pueblo, 
república, soberanía

Abstract 
The aim of this paper is twofold: to point out and 
compile Ortega's references to and reminiscences 
of the works of Jules Michelet, in particular Le 
peuple, and to highlight his impact on the concept 
of the people in its early implications for the 
politics of his country. 

Keywords 
Ortega y Gasset, Michelet, National conscious-
ness, culture, education, democracy, spontaneity, 
history, secularism, mass, plebiscite, people, 
republic, sovereignty

Reminiscencias de Le peuple de Jules Michelet 
en la obra de Ortega 

Béatrice Fonck

05 - Art 1.qxp_Art 1  3/6/21  16:54  Página 89

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Fonck, B. (2021). Reminiscencias de "Le peuple" de Jules Michelet en la obra de Ortega. 
Revista de Estudios Orteguianos, (42), 89-98.
https://doi.org/10.63487/reo.134



90 Reminiscencias de Le peuple de Jules Michelet en la obra de Ortega 

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Quisiera primero recordar que antes de empaparse de la filosofía alemana, 
las lecturas europeas del joven Ortega fueron principalmente francesas y, como 
afirma Julián Marías, el filósofo conserva hasta el final de su vida una vincula-
ción muy estrecha con lo francés. De ahí que la influencia de un autor como 
Michelet que quiso fundar, frente al catolicismo, una iglesia nueva que sería la 
república, debió de llamar la atención del joven español en busca de salvación 
para su país. Su biblioteca personal demuestra la pertenencia de los volúmenes 
más famosos así como otros menos conocidos del historiador francés3. 

Ahora bien, por escasas que sean las entradas sobre Michelet en el índice 
de las Obras completas de Ortega, merecen ser comentadas más particularmente 
en lo que se refiere al concepto orteguiano de pueblo durante sus primeros años 
de implicación política, es decir los años anteriores al discurso Vieja y nueva po-
lítica. 

Por lo tanto, el título de este artículo utiliza adrede el término reminiscencias 
por tres razones. La primera es que este trabajo no pretende en absoluto ser 
exhaustivo ya que, y es la segunda razón, al redactarlo descubrí la amplitud del 
tema que merecería ser objeto de una investigación exhaustiva si se tiene en 
cuenta la problemática sociológica de Ortega y sus distintas perspectivas. Así 
es como el término reminiscencias corresponde al alcance de este artículo puesto 
que, y es la tercera razón, al recurrir a sus fuentes francesas, Ortega lo hace 
como sin querer, como si se las ofreciera la memoria como algo que pasó, que 
ya no tiene presentes, y que sin embargo no tiene más remedio que usar como 
fruto de una influencia inconsciente e inexcusable. Por cierto, en su obra, son 
muy escasas las citas explícitas de Michelet en comparación a las de Fichte por 
ejemplo, sin embargo son bastante significativas respecto a lo que yo llamaría 
la presencia subterránea de la obra del historiador francés en su pensamiento. 
Son trece en total las entradas de Michelet en las Obras completas de Ortega y 
se despliegan entre 1905 y 1950. Excepto tres que son de índole literaria, las 
demás abarcan el campo sociopolítico e histórico y se refieren al tema del com-
promiso entre individuo y sociedad. 

De las primeras citas se desprende que la obra de Michelet figura como telón 
de fondo de la tesis doctoral de Ortega redactada en 1904 y publicada en 1909. 
Su título, Los terrores del año mil. Crítica de una leyenda se inspira ostensiblemente 
en los trabajos del historiador sobre la Edad Media. Por lo tanto, antes de ac-
ceder a una cátedra de Metafísica, Ortega se dedica a una investigación histó-
rica donde se propone primero describir los usos de los grupos sociales y de las 

3 Hay dos ediciones de la Histoire de France, así como L’amour, Jeanne d’Arc, Le peuple, La réforme, 
una Novísima historia universal: desde los tiempos prehistóricos a 1908 codirigida por varios autores del 
siglo XIX, entre ellos Michelet, y traducida del francés por Vicente Blasco Ibáñez. 

05 - Art 1.qxp_Art 1  3/6/21  16:54  Página 90

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



91BÉATRICE FONCK

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

instituciones de aquella época, luego destaca algunas figuras representativas, 
prefiriendo sus hazañas privadas y espirituales a las públicas y, por último, una 
vez expuesta la fórmula de la leyenda del año mil, procede mediante el método 
interpretativo de Michelet a la parte crítica de su tesis para averiguar hasta qué 
punto se ajustan los hechos y los testimonios recopilados en los archivos y, en el 
caso de la leyenda, el porqué de su prolongada aceptación por los historiadores. 
Tal vez este interés por la persistencia de los errores interpretativos en historia 
proceda por propia experiencia del impacto negativo de la leyenda negra difun-
dida en España por los europeos desde varios siglos, y resulte ser un incentivo 
para interrogarse científicamente sobre su verosimilitud como lo afirma en 
1906: 

 
¿Pero es que existe la historia de España? Mejor hubiera dicho afirmando 

que nos mata la leyenda pero adviértase que la historia es el único reactivo ca-

paz de disecar la leyenda, como es la religión la enemiga genuina y victoriosa 

de la superstición4. 

 
He aquí pues una aseveración orteguiana que, a nuestro modo de ver, pre-

figura sus futuros trabajos sobre el método y el papel de la historia tanto en la 
ética como en política y que sería preciso investigar. 

Además es de señalar que, no obstante la influencia de los institucionistas  
que incitaban a sus estudiosos a desterrar muchos de los mitos de la historia, que 
eran moneda corriente de la historiografía alemana de la época, para descubrir 
el genio nacional inserto en ellos5, Ortega prefiere dedicarse al estudio de un 
historiador francés ya que domina el idioma galo. Tal vez sea debido a su desco-
nocimiento del idioma alemán en aquella época, o a la influencia de sus lecturas 
juveniles de la literatura francesa en particular las obras de Renan quién, ad-
mirativo del verbo comunicativo del historiador francés, pudiera haberle  
incitado a investigar la producción histórica de la época, pues en La réforme  
intellectuelle et morale saludaba la obra “imaginativa” de Michelet. 

Así es como Ortega descubre con Michelet la necesidad de fundar en la ob-
servación de las fuentes históricas, sociológicas y psicológicas, la solidaridad 
del presente con el pasado gracias al descubrimiento del grado de conciencia 
colectiva contenido en un acontecimiento extraordinario tal como el terror del 
año mil que sería el factor desencadenante de las cruzadas medievales. 

Redactada esta tesis antes de su salida para Alemania en 1906, en 1908, nada 
más volver a Madrid resulta que Ortega recurre de modo muy específico y de-

4 VII, 88. 
5 Béatrice FONCK (ed.), 1898: Littérature et crise religieuse en Espagne. Lille: Presses Universitai-

res du Septentrion, 2000, pp. 49-61. 

05 - Art 1.qxp_Art 1  3/6/21  16:54  Página 91

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



92 Reminiscencias de Le peuple de Jules Michelet en la obra de Ortega 

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

terminado a una obra de Michelet. Al publicar su primer semanario Faro, pre-
senta una sección titulada Antología de un ciudadano la cual propone como primer 
texto un extracto de una obra poco conocida de Michelet titulada El banquete de 
la vida suficiente. Es decir que Ortega considera fundamental ofrecer a sus lecto-
res, como primera iniciación cívica, un texto de Michelet cuyas páginas, afirma, 
son “trozos elocuentes y conmovedores que aguzan la sensibilidad política” y 
pertenecen a “obras eternas”6. Subraya que el lirismo de Michelet: 

ha encubierto para muchos la profundidad de su espíritu, como la flora es-

plendorosa de las novelas caballerescas cela la boca de las simas. La tosca cla-

ridad, la falsa continencia, el aparente realismo a la inglesa de Taine, han 

oscurecido durante cuarenta años la figura magnífica del cantor del pueblo. Y 

es claro signo de que al idealismo político resurge la reivindicación de Michelet, 

que con la nueva centuria se inicia7. 

Sabemos que en 1908, desde su regreso de Alemania, Ortega entabla una 
serie de polémicas y compromisos decisivos acerca de la necesidad de “educar 
la conciencia política del pueblo español”8, así como procede a una ruptura pro-
gresiva con el liberalismo oficial del sistema de la Restauración para afirmar que 
“no es posible hoy otro liberalismo que el liberalismo socialista”9. Es la época de 
su mayor aproximación al socialismo cuando quiere otorgar al partido socialista 
el protagonismo ético y cultural de la reforma: la “reivindicación de Michelet” 
parece ser una alusión oportuna del joven filósofo hacia el partido socialista es-
pañol particularmente influenciado por el partido socialista francés. 

Este texto de Michelet fechado en 1850 aparece como el epílogo de su obra 
Le peuple publicada en 184610. El banquete de la vida suficiente pretende, a pesar del 
fracaso de la revolución de 1848 acaecida en Francia, que no se pierdan las es-
peranzas arraigadas en su libro anterior Le peuple. 

En efecto, Le peuple, librito concebido unos años antes de publicar su famosa 
Historia de la Revolución francesa, es una obra que aspira a la conjunción de una 
reforma mental y política de su país mediante la educación del pueblo y que su 
autor considera como un “evangelio republicano”. En su introducción Michelet 
cuenta a Edgar Quinet que “Ce livre est plus qu’un livre, c’est moi-même”11, es decir, 
que se implica personalmente en la salvación de su pueblo describiendo su vida 

6 I, 1001, 1 de marzo de 1908. 
7 I, 1002. 
8 VII, 129. 
9 “La reforma liberal”, Faro, 23 de febrero de 1908. Citado en I, 145. 
10 Jules MICHELET, Le peuple. Paris: Flammarion, 1974. En adelante la traducción de las citas 

en español son de la autora de este artículo. 
11 “Este libro es más que un libro; soy yo mismo”. 

05 - Art 1.qxp_Art 1  3/6/21  16:54  Página 92

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



93BÉATRICE FONCK

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

presente mediante sus propias experiencias y su contacto directo con sus con-
ciudadanos. Entiende comprometerse así como dar a conocer y entender los 
usos de la sociedad francesa marcada por el industrialismo y amenazada en su 
humanidad genuina por el “maquinismo” y la codicia material: es una manera 
de discrepar del famoso lema de Guizot Enrichissez-vous. Después de una des-
cripción sociológica de todas las categorías sociales y de la exaltación de la cla-
se humilde, aspira a una acción redentora que fomente la “vitalidad actuante 
del pueblo”, el cual, para el historiador francés es el sujeto de la historia. Es de-
cir, que quiere proceder al alborear de un pueblo cuyo destino se inscribe en la 
historia de Francia tal como lo demuestra en su Historia de la Revolución francesa 
pues, a su modo de ver, este acontecimiento fue la consagración de un lento 
proceso del despertar de las latentes energías transformadoras del pueblo que 
se movilizan con “espontaneidad”. En esta descripción del pueblo, Michelet 
está inaugurando un concepto del papel interactivo del tejido de la sociedad 
civil de su época, y manifiesta su propia fe en la capacidad regenerativa de esta 
al estar convencido de que es en el pueblo donde se recupera el “calor social” 
y se guarda el tesoro de la “vida universal” del que brota el “manantial del 
amor”, de la “fraternidad”. De ahí el papel otorgado a la previa educación de 
una conciencia cívica del pueblo. 

No solo se atiene a la instrucción pública laica –cuatro años antes de publi-
car Le peuple había editado un panfleto virulento contra la educación nefasta de 
los jesuitas– sino al saneamiento moral del país, inoculándole gérmenes de fe 
en la humanidad gracias a la amistad, es decir la fraternidad. Al renunciar a su 
fe católica conforme al principio de la autonomía de la conciencia y a la creen-
cia en la espontaneidad de la condición humana, la emancipación religiosa de 
Michelet defiende una idea de la libertad capaz de despertar todas las “ener-
gías potenciales” del pueblo unido en una ordenación de la vida. Ante todo, es 
relevante su fe en esa vida emergente que alienta en la sociedad la cual habrá 
inspirado al joven Ortega ansioso de compensar su pérdida de fe religiosa con 
otra ilusión más esperanzadora, o como lo afirma el profesor Cerezo Galán: “el 
vínculo religioso que daba a los pueblos una comunidad de creencias y valores, 
era preciso sustituirlo por el nuevo vínculo de la cultura”12. 

Además, para el historiador francés, el protagonismo del pueblo en la 
Historia de la Revolución francesa, no resulta solo de una plasmación de la razón 
sino de la actuación de un conjunto de individuos cuyas intervenciones impre-
visibles proporcionan gradualmente su sentido a la Revolución. Michelet noti-
fica que 1789 es la manifestación de la unidad del pueblo y de la nación que se 

12 José ORTEGA Y GASSET, Vieja y nueva política y otros escritos programáticos. Madrid: Bibliote-
ca Nueva, 2007, p. 39. 

05 - Art 1.qxp_Art 1  3/6/21  16:54  Página 93

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



94 Reminiscencias de Le peuple de Jules Michelet en la obra de Ortega 

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

adueña de su soberanía y afirma la fuerza del derecho a la justicia gracias al sen-
timiento de fraternidad que permite reducir la distancia entre lo individual y lo 
social. He aquí un concepto alrededor del cual Ortega va construyendo la pro-
pia concepción de la nación a lo largo de su obra y más particularmente en La 
rebelión de las masas donde el concepto de nación se encamina hacia la expresión 
de un pueblo soberano13. 

Además en Le peuple, Michelet defiende la prepotencia de la dimensión 
moral de la vida frente a lo material porque está convencido de que no puede 
surgir un ímpetu súbito del pueblo que no haya sido preparado por la regene-
ración interior, principio fundamental defendido por Ortega también. Desde 
1906, un borrador de un discurso redactado para su padre revela que sus lec-
turas de Fichte le han convencido de la necesidad de fomentar una cultura 
científica y moral para la reforma de la sociedad española14, sin embargo, en 
1908, la referencia a Michelet complementa sus aspiraciones. 

De ahí que al presentar a sus lectores El banquete de la vida suficiente Ortega 
está divulgando una llamada a la reforma ética la cual considera previa a cual-
quier reforma política, pues el texto de Michelet es una alegoría de la cena 
eucarística en la cual la “vida suficiente” tiene un propósito moral, es un “ban-
quete fraternal”, un “heroísmo del sacrificio”, el “ágape universal de concilia-
ción y reconciliación”. Desde luego el historiador, decepcionado por el fracaso 
de la revolución de 1848, y de la Segunda República que desemboca en el ad-
venimiento del imperio de Napoleón III, se transfigura en un mensajero, un 
profeta de una hipotética república fraterna convocando al Banquete de la vida 
suficiente a todos los fieles dispersos de la iglesia republicana para no perder sus 
esperanzas en el futuro advenimiento de una revolución que traerá “la felicidad 
de la virtud, del goce, de lo necesario sin superfluidad”: “Héroes y héroes, már-
tires y mártires, esa grande iglesia, tan felizmente congregada, se asienta en el 
noble banquete de la prueba, y lo que Dios derrama en su copa es siempre 
el licor de la fraternidad”15. Resulta que Michelet cree en la acción salvadora 
de unos discípulos elegidos –una minoría– para mantener vivo el ideal republi-
cano. Esta eucaristía alegórica es una fuente inspiradora para el discurso adop-

13 “Veo pues, en el Estado nacional una estructura histórica de carácter plebiscitario” (IV, 
488). En esta obra redactada en 1930 Ortega no utiliza el término pueblo soberano ya que aún per-
manece la institución monárquica la cual, por definición, detiene la soberanía. Sin embargo sí lo 
utiliza bajo la República en su discurso Federalismo y autonomismo (Discurso pronunciado en las Cor-
tes Constituyentes en la noche del 25 al 26 de septiembre de 1931) para defender, frente al federalismo 
que considera como la plasmación de una soberanía dispersa, la autonomía como proceso de una 
soberanía unitaria conforme al plebiscito cuotidiano prescrito por Renan en su definición de la 
nación (IV, 836). 

14 VII, 72. Véase la introducción de Pedro CEREZO GALÁN, pp. 11-88. 
15 VII, 1006. 

05 - Art 1.qxp_Art 1  3/6/21  16:54  Página 94

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



95BÉATRICE FONCK

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

tado por Ortega en aquella época en vista de animar y formar a la minoría de-
dicada a la fermentación de la reforma cultural de España: 

Falta la levadura para la fermentación histórica, los pocos que espirituali-

cen y den sentido en la vida a los muchos […] nos falta esa minoría cultural 

que en otros países es lo bastante numerosa y enérgica para formar como un 

pueblo e influir sobre el más amplio16. 

He aquí una fuente de inspiración particularmente relevante de las confe-
rencias pronunciadas por Ortega entre 1908 y 1910 donde aspira a una “teo-
logía social” o a una “teología democrática” y llega a hacer de Pablo Iglesias el 
nuevo santo de la democracia regenerada, así como el símbolo de la “transubs-
tanciación de la idea socialista”17. Del mismo modo que Michelet, el joven filó-
sofo a la hora de interrogarse sobre la definición del termino pueblo18 promueve 
la secularización de la sociedad sin dejar de nutrir su prosa de un vocabulario 
sacado del registro religioso para enriquecer sus discursos de una inspiración 
“carnal, de resonancia humana y noble” porque afirma con solemnidad en su 
famoso discurso La Pedagogía social como programa político que “un pueblo es una 
comunión de todos los instantes en el trabajo, en cultura; un pueblo es un 
orden de trabajadores y una tarea. Un pueblo es un cuerpo innumerable dota-
do de una única alma. Democracia. Un pueblo es una escuela de humanidad”19. 

Así es como el entusiasmo carismático operado por Michelet en sus escritos 
ofrece a Ortega un respaldo –yo diría casi emocional– a sus discursos de ju-
ventud que correspondería al dualismo expresado en las cartas a su novia 
durante sus estudios en Alemania: le habla de su “subconsciente sentimental” 
frente “al intelectual, el estudiado y pensado por la ciencia moderna” y añade: 

En mis meditaciones quiero unir ambas tendencias opuestas en una fórmu-

la […] No la he encontrado aún; es posible que muera de buscarla, pero si la 

encuentro habré inventado el secreto mágico que re-cree al pueblo español20. 

Esta “re-creación” del pueblo español es la que en definitiva anima todo el 
programa reformista de Ortega. 

16 I, 188-189. 
17 Pablo Iglesias, 13 de mayo de 1910. Citado en I, 345 y ss. 
18 Véase el artículo De re politica donde patentiza la dificultad de la empresa y se entrega a un 

arrebato lírico digno de los embelesos de Michelet: “¡Pueblo, sustancia adamantina, incorrupti-
ble, arco iris espléndido…!” (I, 195.) 

19 II, 102, marzo de 1910. 
20 José ORTEGA Y GASSET, Cartas de un joven español (1901-1908), edición de Soledad ORTEGA. 

Madrid: El Arquero, 1991, p. 462. Carta del 28/10/1906. 

05 - Art 1.qxp_Art 1  3/6/21  16:54  Página 95

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



96 Reminiscencias de Le peuple de Jules Michelet en la obra de Ortega 

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Desde luego la presentación en Faro del texto de Michelet entra oficialmente 
en el repertorio de las lecturas que inspiran al joven universitario, ilusionado 
por la tarea reformista, y preocupado por intimar de modo más directo con su 
público. Sin duda sería sugestiva la lectura detenida de sus obras posteriores 
desde este punto de vista, pues generalmente se opina que sus escritos de ma-
durez no demuestran una esperanza explícita en la potencialidad emancipado-
ra del pueblo. Acaso merecería señalar que su diagnóstico pesimista sobre la 
rebelión de las masas no utiliza el término pueblo. Ahora bien, habría que dete-
nerse en el uso por Ortega de otro término utilizado por Michelet como el de 
espontaneidad para calificar las potencialidades del pueblo. 

Resulta que en la misma Rebelión de las masas Ortega recurre a él para con-
traponerlo al intervencionismo del Estado: 

Este es el mayor peligro que hoy amenaza a la civilización: la estatificación 

de la vida, el intervencionismo del Estado, la absorción de toda espontaneidad 

social por el Estado es decir, la anulación de la espontaneidad histórica, que en 

definitiva sostiene, nutre y empuja los destinos humanos21. 

Este texto publicado después de la caída de Primo de Rivera, en febrero de 
1930, anticipa la trama de su discurso futuro siempre que procede al balance  
de sus motivaciones hacia el cambio de las instituciones de su país. Así es como, 
nada más llegar la República, época más comprometida de su vida política, no 
se inmuta en recurrir al argumento de la espontaneidad, del vigor, del resur- 
gimiento del pueblo como fuente de esperanza para la renovación de España: 

Yo he venido a la República como otros muchos, movido por la entusiasta 

esperanza de que, por fin, al cabo de centurias, se iba a permitir a nuestro pue-

blo, a la espontaneidad nacional corregir su propia fortuna, regularse a sí mis-

mo, como hace todo organismo sano; rearticular sus impulsos en plena holgura, 

sin violencia de nadie, de suerte que en nuestra sociedad cada individuo y cada 

grupo fuese auténticamente lo que es, sin quedar por la presión de nadie o el 

favor deformada su sincera realidad22. 

Incluso al abandonar definitivamente toda actuación política, en 1933, y 
comentar la llegada al poder de la derecha, plantea algunas interrogaciones 
acerca de la lealtad republicana de esta y le recuerda la espontaneidad salva-
dora del pueblo: 

21 IV, 450. 
22 IV, 848, 6 de diciembre de 1931. 

05 - Art 1.qxp_Art 1  3/6/21  16:54  Página 96

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



D’

M

OR

OR

—

—

—

97BÉATRICE FONCK

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

La República surgió con la sencillez, plenitud e indeliberación con que se 
producen los fenómenos biológicos con que en mayo brotan las hojas por las ra-
mas del olmo y engorda la espiga sobre la caña. La ingenuidad de estas imáge-
nes geórgicas no es inoportuna, porque un pueblo tan campesino como 
el español suele moverse en la historia dirigido por el instinto vegetal. […] La 
República en efecto no fue “traída” por nadie, sino que sobrevino espontá- 
neamente en los españoles, en todos los españoles, inclusive en los monárquicos23. 

He aquí una fórmula que no hubiera rechazado Michelet, ya que Ortega es-
tuvo experimentando las sujeciones inherentes a toda democracia liberal, las 
cuales para el filósofo pretenden compaginar la promoción de la liberación 
reflexiva y la lucha contra la tiranía de la masa cuando esta ya no cumple con 
los requisitos de la civilidad del pueblo soñada por el historiador francés pues, 
según ambos pensadores, esta no puede prescindir de la acción de una minoría 
electiva cuya pedagogía constituye el nervio de la perduración de la democracia: 
“un pueblo necesita que en medio de sus vacilaciones e impulsividades, sencillas 
y bandazos, exista un núcleo inconmovible, impasible representante de la con-
tinuidad sagrada de la vida nacional”24, es decir, los miembros elegidos del 
Banquete de la vida suficiente sin los cuales el pueblo se transforma en masa. 

Del mismo modo que el profesor Cerezo Galán ha subrayado la influencia 
de Fichte en Ortega respecto a la búsqueda del vínculo entre la cultura y la 
conciencia nacional del pueblo25, las referencias juveniles de Ortega a Michelet 
la complementan en cuanto a su explanación verbal. Con la filosofía sistemáti-
ca de Fichte que en su época también anhelaba por la reconstitución del pueblo 
alemán, Ortega pretende afianzar un método racional de reforma cultural. No 
obstante Michelet le facilita la percepción lírica del elemento vital inherente a 
la espontaneidad humana inscrita en el estilo vibrante de las llamadas a las 
energías del pueblo insertas en los escritos del historiador francés26. 

De todos modos, el pico de frecuencias de las referencias orteguianas a 
Michelet entre 1904 y 1908 crea un conjunto de reminiscencias reveladoras de 
la contante preocupación del filósofo por los requisitos de la dinámica individuo / 
sociedad inherentes a una democracia liberal cuya permanencia no puede pres-
cindir de la acción de una  minoría consciente de sus responsabilidades cons-
tructivas: “No es culpable la muchedumbre al carecer de impulsos éticos, si no 
el que osa hablar de ciencia ética sin sospechar si quiera qué cosa es. En una 
palabra, nosotros que pretendemos ser no-pueblo, tenemos que abrazarnos a 

23 V, 288. 
24 V, 292. 
25 Ibidem, 33. 
26 Tal vez este estilo vibrante sea fuente de la futura pedagogía de la contaminación propues-

ta en 1917 (VII, 685). 

05 - Art 1.qxp_Art 1  3/6/21  16:54  Página 97

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



98 Reminiscencias de Le peuple de Jules Michelet en la obra de Ortega 

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

nuestros pecados históricos y llorar sobre ellos hasta disolverlos y meter ascuas 
de dolor en nuestra conciencia para purificarla y renovarla”27. 

Así es como Michelet, del mismo modo que Renan y Augustin Thierry apa-
recer como referencias iniciales y siguen permaneciendo en el proceso de refle-
xión antropológico de Ortega. 

Desde este punto de vista, también hay que tener en cuenta en este proceso 
reflexivo el impacto de la opinión pública española de la época marcada por la 
política laicista francesa. 1905 es la fecha de separación de la Iglesia y del Es-
tado que aparece como el fruto de una institución republicana deseosa de ins-
taurar una mística de libre pensamiento capaz de contrarrestar la dogmática 
religiosa. De ahí que en esta primera etapa de su pensamiento sociológico,  
Ortega presencie este nuevo proceso de las instituciones democráticas francesas 
respecto a la libre determinación del destino individual y colectivo. Desde este 
punto de vista su interés por la retórica practicada por Michelet en Le peuple y 
su adenda El banquete de la vida suficiente constituye una fuente oportuna para 
respaldar su argumentación política y cultural de la época. Le permite aunar 
su búsqueda filosófica con un discurso de índole mística capaz de compen- 
sar el hueco religioso creado por su militancia laicista y proponer una “teología 
social” susceptible de “prestar resonancia humana a las emociones personales” 
de un individuo divinizado en la colectividad tal como lo afirma en su discurso 
fundacional La pedagogía social con programa político28. 

Por último, la persistencia en el tiempo de la presencia ocasional del histo-
riador francés en las referencias orteguianas es tanto más relevante que apare-
ce en textos circunstanciales y decisivos tales como Cuestiones holandesas (1936), 
Ictiosauros y editores clandestinos (1937) y El hombre y la gente (1949). En los dos 
primeros, la referencia a Michelet es idéntica y Ortega se la apropia como un 
lema de toda su vida: “¡El que sabe ser pobre lo sabe todo!” En el tercer texto 
Ortega se confunde con un pensamiento famoso de Pascal: “Le moi est haïssa-
ble” que atribuye a Michelet. Lo que demuestra hasta qué punto la presencia 
espiritual del historiador funciona como una reminiscencia, una señal de lo que 
suele llamar Ortega la “espontaneidad vital del espíritu” en su ensayo sobre la 
obra de Proust. En este aspecto podríamos decir que la figura de Michelet ha 
marcado su sensibilidad y ha mantenido alerta su conciencia de las vicisitudes 
del idealismo. 

Fecha de recepción: 29/11/2019 
Fecha de aceptación: 14/04/2020

27 I, 188. 
28 II, 101.

05 - Art 1.qxp_Art 1  3/6/21  16:54  Página 98

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



I
t is often observed that our contemporary world is characterized by a de-
cline of belief in the ethical foundations of political life and the growth of 
relativist values in the public sphere. Thus a basic problem of humanity to-

day is whether or not it is possible to give a rational meaning and a historical 
value to its existence and to its struggle for freedom and justice. That is, if 
humankind is the sole creator of values, how can it save itself from the nihilistic 
temptation of violence and destruction? It is this fundamental question which 
has been given significant expression in the works of Ortega y Gasset and 
Albert Camus. 

Albert Camus said of Ortega y Gasset that “after Nietzsche, [he] is perhaps 
the greatest «European» writer, and yet it would be difficult to be more Spa-
nish”. By this, Camus means that though Ortega is a typical Spanish thinker, 
his writings and his mode of thinking range far beyond the local concerns of 
the Iberian Peninsula. Camus and Ortega never met, but their philosophies 
represent an alarming view of the danger of retrogression of European culture 

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Resumen 
En los elogios que Albert Camus hace de Ortega 
y Gasset se puede apreciar una semejanza en sus 
respectivas concepciones del papel del intelectual 
en la sociedad. La actividad de éste incluye el 
cuestionamiento de la vida política. Los dos, ade-
más, coinciden en la condena del totalitarismo y 
la apelación a lo plebeyo que acompaña a éste. 
Apoyándose fundamentalmente en «Democracia 
morbosa» y La rebelión de las masas, el autor re-
salta la proximidad de los dos pensamientos a la 
hora de rescatar la capacidad del individuo de dar 
sentido a su propia vida. 

Palabras clave 
Ortega y Gasset, Camus, Libertad, Hombre Masa, 
Sócrates, Colectivismo

Abstract 
Camus’ praise of Ortega y Gasset reflects 
similarities in their understanding of the role of 
the intellectual in society. This includes political 
discourse and the resistance to totalitarianism 
and the mind set that it involves. Drawing 
fundamentally on The Revolt of the Masses and 
Morbid Democracy, the autor underlines the life 
enhancing role of philosophy. 

Keywords 
Ortega y Gasset, Camus, Liberty, Mass Man, 
Socrates, Colectivism

Ortega and Camus:  
Socratic Gadflies in the Public Space 

Ramin Jahanbegloo

05 - Art 2.qxp_Art 2  3/6/21  16:57  Página 99

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Jahanbegloo, R. (2021). Ortega y Camus: Socratic Gadflies in the public space. Revista de 
Estudios Orteguianos, (42), 99-111.
https://doi.org/10.63487/reo.135

ORCID: 0000-0001-8838-9767



100 Ortega and Camus: Socratic Gadflies in the Public Space

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

and the Western civilization in general into a state of barbarism and mass con-
formity, in sharp contrast with the naïve liberal faith in the idea of progress 
and perfectibility of Man. For both Camus and Ortega as gadflies, the idea of 
inevitability of progress ultimately leads to disaster and obscurantism. For 
both Camus and Ortega, there is no historical necessity for progress toward a 
better state. Future is only possible through the knowledge of the past. There-
fore, the quest for liberty is impossible without a quest for excellence, which is 
the result of human capacity to mold the institutions of its own choosing. As 
such, the “truth of destiny” of liberalism depends upon the nobility of spirit of 
gadflies, not the complacency of the masses. 

In considering Ortega’s treatment of this problem it is more convenient to 
consider separately three dimensions of his general argument on perversion of 
democracy and rise of plebeianism. First, his characterization of democracy as a 
“noble idea” under the shadow of which “has sprouted in the public conscience 
a perverse preference for everything low”1; secondly, his discussion of what he 
calls “the lowering of the standards of civility”; and thirdly his Socratic attempt 
to call his contemporaries to the examined life and to engage them in the activity 
of philosophizing. 

The central question of Ortega is the question of how humankind can give 
meaning to its life not as a state of being but as a task; where history is realized 
as self-fabrication. For Ortega this program of life is not a progress towards a 
definitive aim transcending history that would imply the arresting of the 
creativeness of human thought. On the contrary, for Ortega thinking has a 
significant role in the vital process that unites all living things at all times. As 
such, according to Ortega setting any standards other than life itself could cut 
the human culture from its vital impulse and lead to extreme rationalism and 
utopianism. As such, if historical truth and not biological utility constitutes 
reality, then each effort of self-examination for every individual, nation and 
especially each generation, becomes a contribution to the whole scheme of life. 
Therefore, the great task confronting the contemporary world is to overcome 
the duality of the rational and the vital, so that universal history displays the 
inexhaustible capacity of human beings in succeeding to create countless 
things that nature could never produce by itself. As a result, he declared that 
reason should be interdependent with and subordinate to life. By making 

1 José ORTEGA Y GASSET, “Morbid Democracy”, Modern Age (Winter 1957), p. 53. Spanish 
edition: José ORTEGA Y GASSET, “Democracia morbosa”, El Espectador II (1916-1934), Obras 
completas, 10 vols. Madrid: Fundación José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, tomo II, p. 
271. From now on, references to this spanish edition of Ortega’s Works will be cited indicating
the title of the work (and year of publication), the volume will be quoted in Roman numerals
and the pages in Arabic numerals.

05 - Art 2.qxp_Art 2  3/6/21  16:57  Página 100

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 

https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/from
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/now
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/on
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/to
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/this
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/edition
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/of
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/s
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/works
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/will
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/be
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/the
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/title
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/of
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/the
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/work
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/and
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/year
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/of
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/publication
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/the
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/volume
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/will
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/be
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/in
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/roman
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/and
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/the
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/in
https://dictionary.cambridge.org/es/diccionario/ingles-espanol/arabic


101RAMIN JAHANBEGLOO

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

human life his focal point, Ortega emphasizes on the fundamental reality of the 
inter-individual relations marked by reciprocity and mutual responsibility. 
This encounter of the individual with the Other is differentiated from what is 
society, which according to him is idolized by modern thought. As he says in 
his book Man and People: 

The collective soul, Volksgeist or “national spirit”, social consciousness, has 

had the loftiest and most marvelous qualities attributed to it, sometimes even 

divine qualities […] And here our analysis with no special effort or 

premeditation, with no formal precedents (at least so far as I am aware) among 

philosophers, drops into our hand something disquieting and even terrible-

namely, the collectivity is indeed something human, but the human without man, 

the human without spirit, the human without soul, the human dehumanized”2. 

This dehumanized human is the plebian who denies the dimension of the per-
sonal in his life. According to Ortega, this is how the dehumanized human es-
pouses nihilism without choosing among the possibilities that define his / her 
destiny. This relapse into barbarism of the dehumanized human is the clear ex-
pression of Ortega’s distrust of the contemporary form of society. This view of 
society accounts for Ortega’s echoing of his fears of the rule of average standards 
through the masses. Beyond this, Ortega’s political perspective concerns a ba-
lance between the individual and the community with an estimate of individual 
worth and creative democracy. Ortega condemnation of the masses, therefore, 
goes hand in hand with what he calls the “degeneration of the heart” and “the 
wounding of the very principle which gave rise to democracy”. He affirms: 

Democracy as democracy –that is, strictly and exclusively as a standard of 

political equity– seems an admirable thing. But over-stimulated democracy, 

exasperated democracy, democracy in religion or art, for instance, democracy 

in thought and gesture, democracy of the heart and custom, is the most dan-

gerous affliction which a society can contract3. 

This whole crisis of democracy, according to Ortega, is related to the exhaus-
tion of humankind’s vital possibilities. It is in the spirit of this idea of crisis that 
the critical standpoint of Ortega y Gasset finds all its pertinence and relevance. 
The task that he set for himself as a philosopher was to address the problem of 
a crisis of European mind in particular and of Western civilization in general. 

2 José ORTEGA Y GASSET, Man and People. New York: W. W. Norton & Company, 1963, pp. 
174-175. Spanish edition: El hombre y la gente, X, 257.

3 José ORTEGA Y GASSET, “Morbid Democracy”, op. cit., p. 54.

05 - Art 2.qxp_Art 2  3/6/21  16:57  Página 101

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



102 Ortega and Camus: Socratic Gadflies in the Public Space

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

The revolt of unreason in contemporary society has also led to the one-di-
mensionality of thought and this, in turn, has led to the eclipse of an explicit 
public realm and the abject conformity found among the democratic masses 
who have become apolitical in their orientation toward the world. Ortega 
understood well that the rule of unreason coexists with the predominance of 
the masses and the mass rule “crushes beneath it everything that is different, 
everything that is excellent, individual, qualified and select”. That is to say, for 
Ortega, intellectual excellence and political exemplarity went hand in hand. In 
his eyes, the life of the mind and the life of society were parallel. Thus, reason 
and culture were directly related to each other and each required the presence 
of the other to exist. Therefore, within the contemporary society, which Orte-
ga would contend as a mass ruled society, he found it necessary to address the 
problem of the culture of the mind and the creation of a genuine morally cul-
tured community for public action. Moreover, according to Ortega, freedom 
cannot exist without responsibility and the root of the problem of mass rule is 
the absence of such a principle. Therefore, in a world in which there is an ab-
sence of reason in human affairs, there is a misunderstanding and misapplica-
tion of the principle of rights. Ortega goes further in noting that the modern 
masses believe that they have rights but no duties. Such a state of mind will 
lead them to ignore all obligations while maintaining unlimited rights. 

There is a strong parallel here between Ortega y Gasset and Albert Camus. 
Both Ortega and Camus believed that society and civilization must operate 
within a moral principle that takes its bearing from an understanding of the 
exemplary aspects of human nature. For Ortega, the revolt of unreason can 
only be corrected by that which is not unreason, commonplace and mass rule. 
Therefore, in opposition to what he considered as an “egalitarian 
hyperdemocracy”, he made a distinction between the reign of ignorance and 
the reign of excellence. In other words, for Ortega, the solution to the problem 
of our age hinged upon whether philosophy can create and illuminate the 
distinction between mere opinion (doxa) and true knowledge (episteme), 
between how the world is and what it ought to be. Philosophy, for Ortega, had 
a role of educating democracy. The rise of thoughtless individuals, he 
suggested, led to the advent of the new barbarian and the eclipse of culture. 
Hence, Ortega cherished thinking, which included for him questioning life in 
general. Ortega described civilization in The Revolt of the Masses, as “the will to 
live in common”. Therefore, according to him, “A man is uncivilized, barbarian 
in the degree in which he does not take others into account”. The process of 
not thinking and not listening to the other reached its height precisely in the 
mass-man. Against this state of thoughtlessness and what he called “spiritual 
barbarism”, Ortega suggested the idea of living and thinking. 

05 - Art 2.qxp_Art 2  3/6/21  16:57  Página 102

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



103RAMIN JAHANBEGLOO

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Much of Ortega’s work can be understood as a response to the rise of mass-
es and the decline of thinking. That is why he described contemporary culture 
as “the spoiled child of human history” who “does not represent a new civiliza-
tion struggling with a previous one, but a mere negation”4. There are many di-
fferent ways of understanding what Ortega meant by the decline of thinking, 
but to my mind his main concern was to get individuals to value philosophy 
and practice it for themselves. “Thinking is a dialogue with circumstances”, 
wrote Ortega in 1942 in his Notes on Thinking5. In other words, he sought like 
Socrates to engage his contemporaries in the activity of philosophizing and 
questioning and called them to the examined life. 

In the same manner, Camus seeks the measure of humankind by turning it 
to the Socratic question of whether or not life is worth living. Twenty-five hun-
dred years earlier, Socrates argues that “the unexamined life is not worth li-
ving”. Camus re-formulates Socrates’ bold statement through The Myth of 
Sisyphus. Camus starts his book with the following sentence: “There is but one 
truly serious philosophical problem and that is suicide. Judging whether life is 
or is not worth living amounts to answering the fundamental question of phi-
losophy”6. Camus’ thinking on this point is clear. He is underlining his view of 
everyday human resistance against the authority of those who try to have 
control over our lives. As such, Camus’ discussion of the story of Sisyphus is 
fo-llowed with his remarks on the existence of a world conditioned by the 
absurd. While dismissing any form of escape or self-annihilation in the face of 
the absurd predicament, Camus suggests the Socratic route of revolt, a means 
by which he “substitutes pragmatism for abstraction as the touchstone for 
action”7. The “one truly serious philosophical problem” is thus situated in the 
public space where the struggle for justice happens. As Camus reflects at 
the end of The Myth of Sisyphus, “The struggle itself toward the heights is 
enough to fill a man’s heart”8. The figure of Sisyphus, therefore, provides a key 
example, according to Camus, of how we can turn the absurd condition of 
modern mankind into a possibility for thinking and acting rebelliously. It is 
clear from the above that  

4 José ORTEGA Y GASSET, The Revolt of the Masses. New York: W. W. Norton Company, pp. 
98, 190. Spanish edition: La rebelión de las masas, IV, 498. 

5 Spanish edition: «Prólogo a la Historia de la Filosofía de Brehier», VI, 147. 
6 Albert CAMUS, The Myth of Sisyphus and other essays. New York: Vintage Books, 1955, p. 3. 
7 Mark ORME, The Development of Albert Camus’ Concern for Social and Political Justice. Madison: 

Fairleigh Dickinson University Press, 2007, p. 108. 
8 Albert CAMUS, op. cit., p. 91. 

05 - Art 2.qxp_Art 2  3/6/21  16:57  Página 103

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



104 Ortega and Camus: Socratic Gadflies in the Public Space

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

starting out from the experience of the absurd, individual revolt is an affir- 

mation of perseverance, and thus of enduring the challenge of human exis-

tence without appeal to the illusions of eternal values and eternal life. Yet it  

is also simultaneously a refusal to submit to whatever will crush or destroy 

one’s absurd freedom. Such defiance draws upon and rekindles freedom of  

action, and in so doing dignifies the human condition9. 

The crucial question Camus poses here is that of responsible thinking and 
acting in a meaningless world. Philosophizing for Camus is, thus, not only a 
question of creating concepts, but a wider Socratic resistance against the loss 
of meaning of justice and freedom. Camus offers a way of thinking about jus-
tice and freedom that renews the Socratic rebellious ethos of the gadfly in the 
public space. The first feature of this Camusian ethos of rebellion is devoted to 
a courageous attempt to rescue the individual from the multiple manifestations 
of injustice in history. In other words, for Camus, “existence is shot through 
with misery and injustice. Yet beyond these Camus discerns the possibility for 
justice, the potentiality for a dignified human life that is also manifest in the 
world though varying in its degree of substantiality, and which in turn ani-
mates human aspirations for freedom and equality”10. As for the second fea-
ture, it follows, for Camus, in the universal sense of common dignity and 
solidarity which creates a value of mutual respect and trust across cultures. 
Therefore, the activity of thinking for Camus is not a question of reasoning. It 
is the most transformative form of dissent. To this end, Camus recognizes the 
Socratic ethics of interrogation as an explicit political imperative exercised in 
the midst of a situation of uncertainty and ambiguity. In this regard, the 
Camusian resistance against injustice is the reminder of Socrates’ defense speech 
in Plato’s Apology. Socrates passionately defends the philosophical life as a 
supreme moral duty to promote justice. The message of Socrates is immensely 
stimulating in the context of Camus’ dissenting philosophy. “I showed again”, 
proclaims Socrates, “not in words but in action, that, if it were not rather vul-
gar to say so, death is something I couldn’t care less about, but that my whole 
concern is not to do anything unjust or impious. That government, powerful as 
it was, did not frighten me into any wrongdoing”11. It is no coincidence that 
Camus considers himself as a Hellenic creator. Camus’ vision of Greece, in the 
final analysis, is far more Socratic than that of Nietzsche, who does not neces-

9 Patrick HAYDEN, Camus and the Challenge of Political Thought: Between Despair and Hope. 
Hampshire: Palgrave, 2016, pp. 46-47. 

10 Ibidem, p. 93. 
11 PLATO, Apology, 32d in Five Dialogues. Indianapolis: Hackett Publishing Company, 2002, 

p. 37.

05 - Art 2.qxp_Art 2  3/6/21  16:57  Página 104

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



105RAMIN JAHANBEGLOO

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

sarily appreciate Greek rationalism. Faithful to his own role of an artist as a 
gadfly, Camus does not hesitate to make an analogy with that of Socrates in 
the Athenian agora: “Socrates was proven wrong by being put to death. This 
is the most current sort of refutation that is employed by our contemporary po-
litical society”12. The fact of matter is that Camus considers Socrates as a model 
of twentieth century philosophical dissent since the philosophical protest 
raised by Socrates twenty five centuries earlier in Athens resonates with a 
strong poignancy in the world of Camus riddled by injustice. Such ongoing 
relevance makes Camus’ role as a gadfly of his times, but also as that of ours, 
more complex and certainly more compelling. 

Camus’ ethical stance led him into politics, both before and after World 
War II. His Socratic style of questioning reality reflects, both in his journalistic 
writings and in his novels, a lucid and unambiguous rejection of demagogy, 
falsehood and irresponsibility. As Susan Tarrow argues precisely, “It is evident 
that for Camus, politics was not a separate intellectual activity. It was an inte-
gral part of his life and art, and was both limited and enriched by it”13. It is 
therefore clear that Camus’ formative experience of sufferings of human  
beings and his aspirations of justice and empathy rich in compassion and rage 
develop in him a sense of revolt that goes far beyond the ideological absolutes 
of political parties. In other words, “Life as a struggle-against illness, injustice, 
apathy, ideology, death-is at the core of Camus’s work. Commitment to this 
struggle involves discomfort; the desire for comfort and the clarity of absolutes 
must be constantly resisted. Revolt is a daily task”14. For Camus, revolt is the 
untiring cry of every true philosopher. This is where the concept of ideology 
as a value-giving whole is shattered. This means that dissent, as conceived and 
practiced by Camus, is never a form of salvation. Camus never confuses liberty 
and liberation. As he underlines in the journal Combat on November 29, 1944, 
“freedom is never wanted without by the same token demanding justice”15. It 
is worth pausing here on Camus’ ideal of justice as a form of Socratic ethics of 
revolt against violence and nihilism. For Camus, the idea of revolt is primarily 
formulated in response to the moral and political dilemmas provoked by the 
rise of Nazism and Stalinism in Europe, but more generally it could be consi-
dered as a philosophical quest for justice. Camus, in his own Socratic manner, 
tries to establish a link between an individual act of revolt and the idea of  

12 Albert CAMUS, op. cit., p. 1587. 
13 Susan TARROW, Exile from the Kingdom: A Political Rereading of Albert Camus. Alabama: The 

University of Alabama Press, 1985, p. 10. 
14 Idem. 
15 Jacqueline LEVI-VALENSI (ed.), Camus à Combat: editoriaux et articles d’Albert Camus, 1944–

1947. Paris: Gallimard, 2002, in Mark ORME, op. cit., p. 133. 

05 - Art 2.qxp_Art 2  3/6/21  16:57  Página 105

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



106 Ortega and Camus: Socratic Gadflies in the Public Space

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

humanity exemplified by an ethics of human solidarity. Camus affirms the val-
ue of human solidarity in relation to the notion of “civic friendship” uncovered 
by the ancient Greeks. The mutual recognition of shared suffering embodied 
in the idea of solidarity underscores that the sense of compassion emerges from 
the relation between self and other. In this way compassion is a component of 
revolt, “which unhesitatingly gives the strength of its love and without a mo-
ment’s delay refuses injustice”16. By this Camus seems to mean that the capa-
city for critical thinking and dissenting judgment, which characterize the 
ethics of revolt, represent “the move from simple acknowledgment of and sym-
pathy for the suffering of others, to the choice to take a stand against the 
source of their suffering”17. 

Inasmuch as the suffering of others and the quest for justice drives the pu-
blic gadfly to revolt, the ethical imperative of sharing solidarity in the face of 
meaninglessness of social existence is for Camus a key political responsibility. 
The relevant part of Camus’ thinking on the task of a public gadfly turns 
around the idea that, “the role of politics is to set our house in order, not to deal 
with our inner problems”18. Commitment to justice, therefore, is central to 
Camus’ approach to politics. But as in the case of Socrates, this justice is not de-
fined, it is lived. For Camus, as for Socrates and the other public gadflies, the 
choice of being just is an existential choice which is practiced ethically and po-
litically. From Camus’ perspective, justice is not reducible to violence, because 
violence cannot guide and legitimate a moral commitment or a political action. 
Camus’ objective is to transcend violence while finding a solution to injustice 
and misery. Therefore, it is no coincidence that just as Camus’ commitment to 
justice gathers momentum, his suspicion of ideologies and party politics be-
comes greater. As such, Camus conception of politics reveals his criticism of 
the gap which exists in ideological rhetoric between the real needs of the peo-
ple and the rigidity of the political dogma. Camus explains his position on 
Communism in some notes written during his political activities in Algiers in 
mid-1930s. “For me”, he says, “Communism is much more than my comrade 
in the party cell, worker or storekeeper, than the third volume of Capital […] 
I prefer life to doctrine, and life always triumphs over doctrine…”19. Moreover, 
there appears to be some parallel between Camus’ condemnation of totalitari-
anism and Ortega’s critique of plebianism. According to Ortega, 

16 Albert CAMUS, The Rebel. New York: Vintage Books, 1956, p. 304. 
17 Patrick HAYDEN, op. cit., p. 106. 
18 Albert CAMUS, “The Human Crisis”, Twice a Year 1, 16-17 (1946-1947), p. 29. 
19 Albert CAMUS, Fragments d’un Combat, 1938-1940: Alger Républicain. Paris: Gallimard, 1978, 

pp. 20-21, quoted in Susan TARROW, op. cit., p. 25. 

05 - Art 2.qxp_Art 2  3/6/21  16:57  Página 106

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



107RAMIN JAHANBEGLOO

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

The doctrinaire democrat who has converted a technique, democracy, into 

an end, soon finds himself sympathizing with the plebs, precisely because of 

their plebianism-their customs, manners, intellectual tone. An example of this 

is the socialist creed (for we are dealing here with a creed, a secular religion), 

which has for one article of faith the dogma that only a proletarian head is fit 

for true science and reformed morality [...] [As a result] every so-called 

“democratic” interpretation of a realm of being outside the domain of public 

equity becomes fatally plebian20. 

 
Camus, denied constantly allegiance to any political dogma, either liberal or 

illiberal, which favoured the defense of a dogma or hierarchy over intellectual 
self-awareness and radical re-evaluation of the social and political frameworks. 
As Susan Tarrow argues,  

 
with his political activity, Camus was seeking a way to change the established 

order of the society in which he lived. The dogmatism and abstraction of 

ideo-logy, which reflected a structure of authority that Camus found unac-

ceptable, contributed to his rejection of party discipline. And the way  

in which language was used and twisted by politicians offended the poet in  

Camus; as a creative writer, he felt a responsibility to bear witness, to commu-

nicate his vision of the world and its realities, and always to speak the truth21. 

 
In an interview given to La Gazette de Lausanne in March 1954, Camus for-

mulates his personal feeling on the subject in his conviction that “there is no-
thing more dignified than refusing reasons of State set up as an absolute”. It is 
with this act of defiance against all forms of political oppression and servility 
to the State that Camus hopes to advocate his ethics of dissent which arises 
from a process of thinking and a state of consciousness. As he says, “It is a way 
of awaking a sleeping world and of making it vivid to the mind”22. 

As such, Camus, the Socratic gadfly, stands in the same line of thought as 
Ortega. They each struggle in their own way for the ontological autonomy of 
the individual against the political evils of their time. This raises an interesting 
issue regarding their long-standing relationships with the dissenting thought 
which always situates them somehow in-between the nostalgia of a lost Euro-
pean heritage and the hope of an open vista on the future of human civilization. 
There are many different ways of understanding what it means to be a “gadfly” 
in the European intellectual context, and perhaps it is not obvious why Camus 

20 Spanish edition: “Democracia Morbosa”, op. cit., 272. 
21 Susan TARROW, op. cit., pp. 32-33. 
22 Albert CAMUS, The Myth of Sisyphus, op. cit., p. 33. 

05 - Art 2.qxp_Art 2  3/6/21  16:57  Página 107

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



108 Ortega and Camus: Socratic Gadflies in the Public Space

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

and Ortega should be thought of as gadflies. However, we can say that both 
Ortega and Camus were gadflies in the same way that Socrates was one. Like 
Socrates, they sought to engage their contemporaries in the activity of critical 
thinking, they also called others to the examined life. As in the case of 
Socrates, their philosophies were their lives, and their lives were their prac-
tices. 

In chapter 14 of his book, The Revolt of the Masses, Ortega y Gasset mentions 
Socrates as “the great townsman, quintessence of the spirit of the polis”. By this 
he means that being “Socratic” is philosophizing openly in the public space. 
Practically and tangibly connecting philosophy and politics in every regime is a 
risky matter. Death is the price that Socrates paid in order to make politics ac-
countable to philosophy. For Ortega, the Socratic gadfly, philosophy was his 
life, his life was his practice of philosophy. For Camus, another Socratic gadfly, 
Socrates marks a decisive moment in the history of philosophy in his effort to 
give a new and solid meaning to the concept of justice. Camus’ moral commit-
ment as an outsider, but also as a gadfly in public space appeals to all those 
who continue to believe in the dissenting task of writing and philosophizing. 
Camus described his dissentful notion of the writer’s role in a lecture he deli-
vered at the Columbia University in the spring of 1946: “It is because the 
world is essentially miserable that we are obliged to create for it some happi-
ness, according to this generation; it is because the world is unjust that we 
must work for justice; it is because it is finally absurd we must give reason to 
it”23. Here Camus situates us in a Socratic quest. And then a few lines further 
he adds, 

It is towards this goal I believe we should devote our strength, our thought, 

and if need be, our lives. The decadence of the Greek world began with the 

execution of Socrates. And many a Socrates has been murdered in Europe 

during recent years. This is a sign. It is a sign that only the Socratic spirit of 

indulgence towards others and rigor towards oneself offers any real threat to 

civilizations based on murder. A sign, then, that only this spirit can regenerate 

the world24. 

The merest glance at Camus and Ortega’s writings and intellectual engage-
ments reveals that they both remain Socratic intellectuals with an ideal of hu-
man excellence as an antidote to violence and nihilism. Man, said Ortega, is a 
living creature born in a circumstance. At every moment, we need to be aware 
of our historical roots and our civilizational heritage. But Ortega is warrying 

23 Albert CAMUS, “The Human Crisis”, op. cit., p. 31. 
24 Ibidem, p. 31. 

05 - Art 2.qxp_Art 2  3/6/21  16:57  Página 108

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



109RAMIN JAHANBEGLOO

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

of the possibility of civilization simply evaporating as a result of the fact that 
“the directing of society has been taken over by a type of man who is not in-
terested in the principle of civilization”25. To this Ortega adds: “The world is a 
civilized one: its inhabitant is not: he does not see the civilization of the world 
around him, but he uses it as if it were a natural force”26. The crucial question 
Camus poses here is that of responsible thinking and acting in a meaningless 
world. Philosophizing for Camus is, thus, not only a question of creating con-
cepts, but a wider Socratic resistance against the loss of meaning of justice and 
freedom. Camus offers a way of thinking about justice and freedom that re-
news the Socratic rebellious ethos of the gadfly in the public space. The first 
feature of this Camusian ethos of rebellion is devoted to a courageous attempt to 
rescue the individual from the multiple manifestations of injustice in history. In 
other words, for Camus, “existence is shot through with misery and injustice. 
Yet beyond these Camus discerns the possibility for justice, the potentiality for 
a dignified human life that is also manifest in the world though varying in its 
degree of substantiality, and which in turn animates human aspirations for 
freedom and equality”27. As for the second feature, it follows, for Camus, in the 
universal sense of common dignity and solidarity which creates a value of mu-
tual respect and trust across cultures. Therefore, the activity of thinking for 
Camus is not a question of reasoning. It is the most transformative form of dis-
sent. To this end, Camus recognizes the Socratic ethics of interrogation as an 
explicit political imperative exercised in the midst of a situation of uncertainty 
and ambiguity. 

For Camus, there were no certainties in politics and he did not believe in pre-
guaranteed final outcomes in history. As a result, Camus did not believe in the 
dialectics of history. From Camus’ point of view there were only rights 
and wrongs and what claimed his attention in historical events were victims and 
executioners. In other words, Camus’ method turns on the assumption that 
“The destruction of man once more affirms man. Terror and concentration 
camps are the drastic means used by man to escape solitude. The thirst for uni-
ty must be assuaged, even in the common grave. If men kill one another, it is 
because they reject mortality and desire immortality for all men”28. In order to 
overcome this madness, Camus suggests a life of moderation and measure as 
elements of the Mediterranean culture. As for Ortega, as a Mediterranean, he 
had lived with “the harsh fierceness of the actual”, one of his own expressions 

25 Spanish edition: José ORTEGA Y GASSET, IV, 423. 
26 Ibidem, 424. 
27 Ibidem, 473. 
28 Albert CAMUS, The Rebel, op. cit., p. 247.

05 - Art 2.qxp_Art 2  3/6/21  16:57  Página 109

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



110 Ortega and Camus: Socratic Gadflies in the Public Space

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

and he had refused as a philosopher to confine his thoughts within the rigid 
framework of a system. As such, Ortega’s “metaphysics of life” remains a phi-
losophy of dialogue and diversity. His horror of the conventional shallow 
Spanish traditionalism made him to substitute his thoughtful Europeanism for 
hispanicism but also to stand out as public gadfly in sharp contrast to tradi-
tional academic philosophy. What Ortega preached constantly in his philo-
sophical career and consistently carried on by him against wind and tide was 
the affirmation of philosophy as self-affirmation. Therefore, according to 
Ortega, “To live is to be outside oneself, to realize oneself”. For Ortega, life is 
the foundation which needs to be made, to be realized and to be lived. Self- 
realization is the ultimate goal. Thus, Ortega’s philosophy is designed to treat 
culture as a path to self-realization. Moreover, in Ortega’s eyes, culture is an 
“exegesis of life”. Culture is the moment of clarity and security in the midst of 
chaos. In the same way philosophy and art are for Ortega forms of self-crea-
tion and self-relection. In Ortega’s opinion, open-mindedness suits the culti-
vated spirit and encourages creativity. Ortega, therefore, rejects a 
narrow-minded view which is convinced that there is only “one way of seeing” 
reality. Here lies Ortega’s continuous effort not to take philosophy for granted 
but as a task and as something we must account for unceasingly. 

Let me conclude with a few remarks on Camus’s and Ortega’s idea of phi-
losophy. The centerpiece of Albert Camus’s philosophy has always been an in-
quiry into the moral and political imperatives of freedom. In a lecture given at 
Saint- Etienne on May 10 1953, Camus affirms: “If freedom is regressing to-
day throughout such a large part of the world, this is probably because the de-
vices for enslavement have never been so cynically chosen or so effective, but 
also because her real defenders, through fatigue, through despair have turned 
away from her”. In other words, thinking for Camus should be in the service 
of justice and freedom. Like Ortega, Camus insisted that thinking must not be 
confused with logical thinking, especially because “logical thinking” had lost 
all of its traditional meaning. Moreover, Camus believed that thinking begins 
in solitude but progresses into an act of revolt and solidarity in the name of hu-
man nature. In the same way as Camus and long before it was fashionable to 
do so, Ortega came not to rest in some type of “existential philosophy”, but 
to get engaged in a dialogical thought concerned with understanding all things 
in terms of a subject in dialogue with the world. In his “Commentary on Plato’s 
Banquet” of 1946, he wrote: “The world is toward us and we are towards the 
world…”. Here “the mutual and reciprocal existing of man and the world” is 
brought into view by Ortega’s dialogical philosophy as “a permanent and con-
stitutive state of mind”. Camus would sure agree with Ortega that “Man gen-
uinely has no recourse but to «continue thinking», for he always discovers that 

05 - Art 2.qxp_Art 2  3/6/21  16:57  Página 110

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



111RAMIN JAHANBEGLOO

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

he has not thought anything out completely, but must integrate it with what 
has already been thought, or else recognize that he might just as well not have 
thought at all, and consequently feel lost”. And, like Ortega, or Socrates for that 
matter, he would insist that that’s the first principle of a philosophy is the justi-
fication of itself. A task that neither Ortega nor Camus forgot in their dissenting 
visions as public gadflies that heightened and glorified everyday struggle of 
philosophers for truth. 

Fecha de recepción: 17/09/2020 
Fecha de aceptación: 26/11/2020

05 - Art 2.qxp_Art 2  3/6/21  16:57  Página 111

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



05 - Art 2.qxp_Art 2  3/6/21  16:57  Página 112

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



1. Introducción

A
poyándose en la teoría de la complementariedad de los sexos defendida 
por muchos de sus contemporáneos, José Ortega y Gasset concibió 
una mujer distinta al hombre. Han sido numerosos los estudios que han 

analizado la concepción orteguiana de la mujer, empezando por el ensayo iné-
dito de 1981 “La mujer en el pensamiento filosófico de Don José Ortega y 
Gasset”, depositado en la Fundación Ortega y Gasset y firmado por Doldan, 
García y Suárez, y continuando por un extenso listado de reflexiones de la 
mano de autores y autoras como Antonio Sequeros, Alain Guy, Flora Guzmán, 
Julián Marías, María Paz Ezcurra Barrena, María Ángeles Durán o María 

* Este trabajo ha sido realizado gracias a un contrato de Formación del Profesorado
Universitario (FPU) del Ministerio de Ciencia, Innovación e Universidades (convocatoria de 2016). 

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Resumen 
El artículo aborda la relación de José Ortega y 
Gasset con las mujeres intelectuales de su tiempo, 
partiendo de la contradicción que presenta su 
concepción de la mujer, basada en la complemen-
tariedad de los sexos, con respecto a la ayuda que 
profesó hacia algunas de sus coetáneas a la hora 
de insertarse en el campo intelectual del momen-
to. En concreto, nos centramos en la relación que 
el filósofo mantuvo con Rosa Chacel y María 
Zambrano, dos casos que ilustran dos de las vías 
a través de las cuales Ortega se vinculó a las inte-
lectuales. 

Palabras clave 
Ortega y Gasset, Rosa Chacel, María Zambrano, 
Edad de Plata, complementariedad de los sexos, 
mujer intelectual, intelectuales modernas, mujeres 
modernas, Historia del Género

Abstract 
This paper explores the relationship between José 
Ortega y Gasset and intellectual women of his 
time. It brings to light the contradiction resulting 
from his conception of intellectual women, based 
on the complementarity of sexes, and his 
willingness to help them to be part of the 
intellectual field at the time. Specifically, this paper 
focuses on the philosopher’s relationship with 
Rosa Chacel and María Zambrano, two cases that 
illustrate two of the ways through which Ortega 
was linked to the intellectuals. 

Keywords 
Ortega y Gasset, Rosa Chacel, María Zambrano, 
Silver Age, complementarity of the sexes, 
Intellectual woman, modern intellectuals, 
modern women, Gender History

José Ortega y Gasset y las intelectuales modernas: 
Rosa Chacel y María Zambrano* 

Clara Solbes Borja

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 113

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Solbes Borja, C. (2021). José Ortega y Gasset y las intelectuales modernas: Rosa Chacel y 
María Zambrano. Revista de Estudios Orteguianos, (42), 111-143.
https://doi.org/10.63487/reo.136

ORCID: 0000-0001-7119-8294 



114 José Ortega y Gasset y las intelectuales modernas: Rosa Chacel y María Zambrano

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Isabel Navas1. En este artículo, no obstante, nos proponemos indagar especí-
ficamente en lo que significaban para Ortega las mujeres intelectuales y en 
cómo se relacionó con algunas de sus coetáneas. En primer lugar, matizaremos 
qué opinaba de esas mujeres que se empezaban a integrar entre los intelectua-
les de la España del primer tercio del siglo XX. Para ello, se analizan los textos 
que dedicó al amor y a la mujer en general, extrayendo de ellos las especifici-
dades que ilustran su posición con respecto a las intelectuales. En la segunda 
parte del artículo, abordaremos como caso de estudio la relación que mantuvo 
con Rosa Chacel y María Zambrano, dos mujeres que, compartiendo tiempo y 
espacio, consiguieron adentrarse en el campo cultural que regentaba Ortega. 
Sin duda, encajarían perfectamente en nuestros objetivos otras muchas muje-
res como María de Maeztu, Victoria Ocampo2 o Maruja Mallo, pero sería ina-
barcable analizar, en un estudio de esta índole, la relación de Ortega con cada 
una de las mujeres que, de un modo u otro, mantuvieron contacto personal o 
profesional con él. El criterio fundamental de selección ha sido la coincidencia 
temporal y espacial de ambas mujeres –coincidencias que no compartían las ci-
tadas de Maeztu y Ocampo, respectivamente–, así como la cantidad de obra 
escrita que dejaron en relación a Ortega y su concepción de la mujer –cantidad 
mucho menor en Mallo dada su condición de pintora. Además, ambas repre-
sentan las dos vías a través de las cuales las intelectuales se vincularon a Ortega: 
María Zambrano fue su discípula directa en la universidad, mientras que Rosa 
Chacel fue una especie de “discípula profesional”. 

2. Ortega y Revista de Occidente ante la mujer intelectual

El amor y la mujer son dos temas que Ortega aborda repetida y continua- 
damente a lo largo de su trayectoria intelectual. Aunque originariamente los tex-
tos se encontraban, como la inmensa mayoría de su obra, dispersos en artículos, 
ensayos, conferencias, lecciones y emisiones radiofónicas, queda patente que 

1 Antonio SEQUEROS, Teoría de la mujer en la obra de Ortega y Gasset. Orihuela: Talleres Lito-
gráficos Zeron, 1983; Alain GUY, “La femme selon Ortega y Gasset”, en La femme dans la pensée 
espagnole. Paris: Éditions du CNRS, 1984, pp. 97-113; Flora GUZMÁN, “La mujer en la mirada 
de Ortega y Gasset”, Cuadernos Hispanoamericanos, 403-405 (1984), pp. 179-189; Julián MARÍAS, 
“La interpretación de la mujer en la obra de Ortega”, en Acerca de Ortega. Madrid: Espasa-Calpe, 
1991, pp. 255-270; María Paz EZCURRA, “Ortega y las mujeres”, Eurídice, 3 (1993), pp. 133-154; 
María Ángeles DURÁN, “Ortega como pretexto”, en Mujeres y hombres en la formación de la Teoría 
Sociológica. Madrid: CIS, 1996; María Isabel NAVAS, “Sobre equívocos, utopías y corzas: la her-
menéutica en Ortega y Gasset”, Ámbitos. Revista de estudios de Ciencias Sociales y Humanidades, 25 
(2011), pp. 57-72. 

2 Cuya relación con el filósofo es analizada en profundidad por Marta CAMPOMAR, “Victoria 
Ocampo en la cultura del amor de Ortega y Gasset”, Revista de Estudios Orteguianos, 3 (2001), pp. 
209-290.

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 114

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



115CLARA SOLBES BORJA

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

fue un tema que le preocupó, ya que reunió varios de los textos en el compendio 
Estudios sobre el amor3. No obstante, lo que nos proponemos no es tanto realizar 
un análisis exhaustivo de la concepción orteguiana del amor y la mujer –aunque 
será inevitable hacer referencia a ella–, sino centrarnos en su percepción de un 
tipo de mujer muy concreto que empezaba entonces a penetrar en lo que George 
Simmel llamó la “cultura masculina”4: la mujer intelectual. 

Ortega concibe una mujer en esencia diferente al hombre, inferior a él inte-
lectualmente aunque no por ello peor. De hecho, Ortega recalca repetidamente 
cuán deliciosas son las cualidades femeninas para el hombre y utiliza siempre 
–con la excepción, quizás, de cuando se dirige a Simone de Beauvoir5– un tono
caballeroso, adulador incluso, el tono de aquél que quiso y no pudo ser un
Don Juan. El concepto en torno al cual gira toda la teoría orteguiana es la
complementariedad de los sexos: en la mujer predomina lo privado, lo íntimo,
mientras que el hombre es un ser público; la mujer tiene una actitud pasiva
frente a la activa del hombre; es más un género que un individuo, toda ella es
alma, mientras que el hombre es todo espíritu. Estas son algunas de las carac-
terísticas que Ortega atribuye a cada uno de los sexos, enfatizando conti- 
nuamente la supeditación de la mujer al hombre. La mujer es unidad, vive y
es por y para el hombre, mientras que éste es un ser dual, que no sólo vive
preocupado por el amor, sino que necesita también prestar atención al trabajo
y la esfera pública:

La mujer enamorada suele desesperarse porque parece no tener nunca de-

lante en su integridad al hombre que ama. Siempre le encuentra un poco dis-

traído, como si al acudir a la cita se hubiese dejado dispersas por el mundo 

provincias de su alma. Y, viceversa, al hombre sensible le ha avergonzado más 

de una vez sentirse incapaz del radicalismo en la entrega, de la totalidad de 

presencia que pone en el amor la mujer por esta razón, el hombre se sabe siem-

pre torpe en amor e inepto para la perfección que la mujer logra dar a este sen-

timiento6. 

Esta supeditación de la mujer al hombre es clara también en los objetivos 
que Ortega considera primordiales en el ser femenino, ya que “el oficio de la 

3 José ORTEGA Y GASSET, Estudios sobre el amor, Obras completas, 10 vols. Madrid: Fundación 
José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, tomo V, pp. 445-525. En adelante, se citarán las re-
ferencias a esta edición de las Obras completas de Ortega indicando el título de la obra, el tomo 
en números romanos y las páginas en arábigos. 

4 George SIMMEL, “Cultura femenina”, Revista de Occidente, VII, 20 (febrero 1925), pp. 272-
300; VIII, 23 (mayo 1925), pp. 170-199. 

5 “Más sobre los otros y yo. Breve excursión hacia ella”, X, 213-228. 
6 Estudios sobre el amor, ob. cit., V, 445-525. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 115

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



116 José Ortega y Gasset y las intelectuales modernas: Rosa Chacel y María Zambrano

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

mujer cuando no es sino mujer, es ser el concreto ideal del varón”7, afirma en el 
epílogo al libro de Victoria Ocampo De Francesca a Beatrice. Aunque reconoce 
que la mujer puede atender otras ocupaciones, como ser “investigadora, profe-
sora, diputada, registradora de la propiedad, lo que se quiera”8, afirma rotunda-
mente que todas estas ocupaciones son minucias al lado de su verdadera 
aportación o, como él la denomina, su “influencia en la historia”, que es la que 
tiene estrictamente como mujer, es decir, la influencia que tiene sobre el hombre 
–su marido y sus hijos–, ya que es de él de quien depende realmente el futuro y 
el devenir de la Historia. El objetivo de la mujer es, por lo tanto, “conseguir la 
perfección del hombre”9. Cualquier otra cosa que se proponga no hará más que 
entorpecer el camino hacia el verdadero motivo por el cual existe. 

Aunque Ortega nunca habla explícitamente de la mujer intelectual en gene-
ral, sí que acuña la creatividad y la lógica como características intrínsecamente 
masculinas, relegando a la mujer al plano de la irracionalidad. Si en “Paisaje con 
corza al fondo”10 deja en suspense la solución al gran interrogante que plantea 
–“¿Por qué se enamoró el gran capitán Nelson de Emma Hamilton, una mujer 
irracional que no posee, aparentemente, ninguna cualidad positiva?”–, en el ar-
tículo que fue su continuación, “La solución de Olmedo”, Ortega pone en boca 
del tal Olmedo la respuesta al problema: 

 
La mujer ofrece al hombre la mágica ocasión de tratar a otro ser sin razones, 

de influir en él, de dominarlo, de entregarse a él, sin que ninguna razón interven-

ga. Créalo usted: si los pájaros tuviesen el mínimo de personalidad necesario para 

poder respondernos, nos enamoraríamos de los pájaros y no de la mujer. Y, vice-

versa, si el varón normal no se enamora de otro varón es porque ve el alma de 

éste hecha toda de racionalidad, de lógica, de matemática, de poesía, de industria, 

de economía11. 
 
Asimismo, en su ensayo inaugural sobre la mujer, “La poesía de Ana de  

Noailles”, Ortega habla explícitamente de “genio vegetativo” y de “lirismo vege-
tal” para criticar a la poetisa por centrarse excesivamente en el amor, ese amor 
que en otros textos nos presenta como única preocupación del alma femenina. 
A pesar de ello, Ortega termina por reconocer que “la poesía de Ana de Noailles 
es espléndida”, y esto lo lleva a reflexionar sobre “¿hasta qué punto puede  
alojarse en la mujer la genialidad lírica?”12, llegando a la conclusión de que, de-

7 “Epílogo al libro De Francesca a Beatrice”, II, 729. 
8 Ibidem, 728. 
9 Ibidem, 736. 
10 “Paisaje con una corza al fondo”, VI, 200-207. 
11 “La solución de Olmedo”, VI, 206. 
12 “La poesía de Ana de Noailles”, V, 150. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 116

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



117CLARA SOLBES BORJA

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

bido al alma cotidiana de la mujer, al predominio de lo privado en su alma, la 
lírica que producirá será trivial, ya que “el lirismo supone lanzar al universo [a 
lo público] lo íntimo de nuestra persona”13. Precisamente por este carácter ín-
timo y privado de la mujer, el género literario femenino por excelencia será el 
epistolar, “la única forma privada de literatura”14. 

Llegados a este punto, nos vamos aproximando a lo que Ortega pensaba so-
bre la mujer intelectual, un tipo de mujer que, como hemos podido comprobar, 
no entraría dentro del modelo ideal de Ortega, y que podría estar incluido en 
alguno de esos casos fuera de la normalidad en que “el ser femenino sufre des-
viaciones e interferencias”15. Con el comentario a la poesía de Ana de Noailles 
deja claro que la mujer no está esencialmente preparada para ser escritora más 
allá de las cartas privadas, pero ésta no es la única ocasión en la que Ortega 
alude a un tipo de mujer intelectual. En la segunda parte de sus Estudios sobre 
el amor, “La elección del amor”, clasifica a las mujeres “excepcionales” –excep-
cionales en el mal sentido de la palabra, ya que se alejan del objetivo primordial 
de la mujer– que se enamoran del físico del hombre. La clasificación de Ortega 
organiza a esta de mujer “desviada” que se siente atraída físicamente por el 
hombre en cuatro tipos16: 

1) Las mujeres de alma un poco masculina.
2) Las prostitutas, que han practicado sin limitaciones la vida sexual.
3) Las mujeres normales que tienen tras de sí una vida sexual plenamente

ejercitada. 
4) Las que por su condición psicofisiológica vienen al mundo dotadas

de “gran temperamento”. 
De estos cuatro tipos nos interesa especialmente el primero, las “mujeres de 

alma masculina”. ¿A qué mujeres se refiere Ortega? La frase que sigue inme-
diatamente en el texto nos da a entender que con ello se está refiriendo, de 
algún modo, a la mujer intelectual, ya que, afirma, “en la mujer, cuando no es 
masculina, la imaginación suele ser paupérrima”17. Si la mujer por lo general 
carece de imaginación, no cabe duda de que la única que puede contar con 
cierta astucia y creatividad puede ser la mujer masculina. 

En el “Epílogo al libro De Francesca a Beatrice”, Ortega deja claro a su amiga 
Victoria Ocampo que el hombre hace, pero la mujer se limita a ser y estar; y lo 
que precisamente atrae al varón de la mujer es su ser, no sus actos. Ortega 
parece convencido de que la mujer normal es feliz siendo y estando, por lo que 

13 Idem. 
14 “La poesía de Ana de Noailles”, V, 151. 
15 “Esquema de Salomé”, II, 360. 
16 Estudios sobre el amor, ob. cit., 514 
17 Idem. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 117

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



118 José Ortega y Gasset y las intelectuales modernas: Rosa Chacel y María Zambrano

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

las mujeres que se preocupan por hacer, al modo varonil, serán mujeres mascu-
linas que quedan lejos del ideal: 

 
Las excelencias varoniles –el talento científico o artístico, la destreza polí-

tica y financiera, la heroicidad moral– son, en cierta manera, extrínsecas a la 

persona y, por decirlo así, instrumentales […] La excelencia varonil radica, 

pues, en un hacer; la de la mujer en un ser y en un estar; el hombre vale por lo 

que hace; la mujer, por lo que es18. 

 
Sin embargo, en España cada vez eran más –sin dejar de ser minoritarias y 

eminentemente urbanas– las mujeres que hacían. El nuevo siglo trajo consigo 
un mayor número de mujeres que dejaron de leer, escribir, pintar, esculpir y un 
largo etcétera de forma exclusivamente privada para irrumpir en la esfera pú-
blica. Intentaron, en la medida que les fue posible, penetrar en el campo inte-
lectual del momento, quisieron hacer y dejar de limitarse a ser. Esta irrupción 
de la mujer en la esfera pública no podía agradar a Ortega de ningún modo: 
“este es el peligro mayor que hoy amenaza la feminidad: volatizarse en lo pú-
blico, diluirse en el aire libre de la sociedad…”19. Desde luego, no le faltaban 
motivos para sentir esa desazón ante la “volatilización de la mujer en lo públi-
co”, ya que no sólo irrumpieron en universidades y academias, sino también en 
espacios de sociabilidad que para Ortega eran exclusivos de la élite intelectual, 
una élite evidentemente masculina. Estos espacios públicos fueron algunos de 
los más insignes del Madrid del primer tercio del siglo XX, como el Ateneo, la 
Sociedad de Cursos y Conferencias o el Cineclub Español de la Residencia de 
Estudiantes, fundado por Buñuel en 1928. También crearon espacios exclusi-
vamente femeninos en los que sentirse libres del menosprecio al que se veían 
sometidas continuamente por sus colegas varones. Lugares como el Lyceum 
Club Femenino, inspirado en los lyceum que se venían creando en las principales 
capitales occidentales desde principios de siglo, o la Residencia de Señoritas 
fueron esenciales para el progreso de las intelectuales en aquel Madrid que 
tantas trabas les ponía para poder hacer a su antojo20. 

Cabe tener en cuenta, no obstante, que la concepción orteguiana de la mu-
jer intelectual no es fruto de un solo hombre sino también, empleando el tér-
mino del propio Ortega, de su circunstancia, por lo que resulta necesario 
integrarla en el contexto intelectual del momento y la polémica en torno al 
“problema feminista” que se generó en Revista de Occidente, en la que aparecie-

18 “Epílogo al libro De Francesca a Beatrice”, ob. cit., 139. 
19 “El sexo de nuestro tiempo”, VIII, 80. 
20 Véase Shirley MANGINI, Las Modernas de Madrid: las grandes intelectuales de la vanguardia  

española. Barcelona: Península, 2001. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 118

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



119CLARA SOLBES BORJA

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

ron numerosas voces que reaccionaron ante aquellas “emancipadoras” que 
abogaban por una independencia que a veces no incluía ni marido ni hijos21. 
La conciencia sobre el papel de la mujer no cristalizó en España hasta la llega-
da de la II República con el debate acerca del sufragio femenino, pero durante 
las dos primeras décadas del siglo XX la prensa ya se hacía eco de las corrien-
tes feministas que empezaban a impregnar Europa y Estados Unidos. La res-
puesta española a esas corrientes, no obstante, fue más bien negativa, tanto por 
parte de los hombres como de la mayoría de las mujeres, que vieron peligrar la 
estabilidad de la familia22. Los intelectuales del momento, de hecho, no duda-
ron en catalogarlo como “problema feminista”. Ortega, en concreto, no se ma-
nifestó acerca del feminismo en numerosas ocasiones, pero sí que se acercó a 
él repetidamente de manera implícita y, sobre todo a una edad avanzada, le de-
dicó algunas palabras a las feministas en general y a Simone de Beauvoir en 
particular en la conferencia radiofónica titulada “Más sobre los otros y yo. 
Breve excursión hacia ella”23. Uno de los fragmentos orteguianos más explíci-
tos respecto al debate en torno al sufragio femenino pertenece al “Epílogo al 
libro De Francesca a Beatrice”: 

Es increíble que haya mentes lo bastante ciegas para admitir que pueda la 

mujer influir en la historia mediante el voto electoral y el grado de doctor uni-

versitario tanto como influye por esta su mágica potencia de ilusión. No exis-

tiendo dentro de la condición humana resorte biológico tan certero y eficaz 

como esa facultad de atraer que la mujer posee sobre el hombre, ha hecho de 

él la naturaleza el más poderoso artificio de selección y una fuerza sublime pa-

ra modificar y perfeccionar la especie24. 

Junto con Ortega fueron muchos los que se pronunciaron en contra de la 
emancipación de la mujer, entre ellos los que Mangini denomina “los informa-
dos”25, intelectuales que desde diferentes campos dieron argumentos que apos-
taban tajantemente por la permanencia de la sociedad patriarcal26. El debate 
estuvo presente en Revista de Occidente y, entre los teóricos que participaron, en-

21 Ibidem, p. 97. 
22 Ibidem, p. 77. 
23 “Más sobre los otros y yo. Breve excursión hacia ella”, ob. cit., 213-228. 
24 “Epílogo al libro De Francesca a Beatrice”, ob. cit., 131. 
25 Shirley MANGINI, ob. cit., p. 99. 
26 Para profundizar en la polémica antifeminista de la España del momento se pueden con-

sultar tres obras que la abordan desde diferentes perspectivas: Anna CABALLÉ (ed.), Breve histo-
ria de la misoginia. Barcelona: Lumen, 2006; Geraldine SCANLON, La polémica feminista en España 
(1868-1974). Madrid: Siglo XXI de España, 1976; Shirley MANGINI, ob. cit.; y Ángeles DURÁN, 
“La difícil relación con los padres fundadores”, en Si Aristóteles levantara la cabeza. Madrid: Cáte-
dra, 2000, pp. 291-324. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 119

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



120 José Ortega y Gasset y las intelectuales modernas: Rosa Chacel y María Zambrano

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

contramos nombres influyentes de la Alemania del momento como el sociólogo 
Georg Simmel, Carl Gustav Jung o el psiquiatra Ernst Kretschmer, pero tam-
bién algunas de las voces que contribuyeron a la polémica antifeminista en 
España, como el doctor Gregorio Marañón, el médico o el científico Gustavo 
Pittaluga. Bebiendo de filósofos decimonónicos como Shopenhauer, Nietzsche, 
Kierkegard o Weininger, cada uno de los colabores de la revista elaboró su 
propia reflexión en torno a la mujer, pero, en general, todos ellos compartían 
la base metafísica del pensamiento orteguiano: la complementariedad de los 
sexos. Se oponía lo masculino a lo femenino como fundamento esencial que 
determinaba el ser mismo de cada uno de los sexos y, consecuentemente, su rol 
en la sociedad27. 

3. Ortega y las intelectuales modernas: Rosa Chacel y María Zambrano

A continuación, abordaremos la relación que Ortega mantuvo con dos de
las mujeres intelectuales con las que tuvo un trato más próximo: Rosa Chacel 
y María Zambrano. El apoyo que Ortega profesó a estas dos intelectuales no 
deja de sorprender si se compara con la concepción misógina que el filósofo te-
nía de la mujer. Para explorar estas dos relaciones hemos elegido el punto de 
vista de Chacel y Zambrano, en lugar del de Ortega, ya que las fuentes son 
mucho más abundantes. Las dos discípulas escribieron una importante canti-
dad de textos en los que narran sus experiencias con Ortega. Éste, sin embar-
go, no escribió demasiado sobre ellas28. De Rosa Chacel hemos seleccionado 
algunos artículos como “Cómo y por qué de la novela”, “Ortega a otra distan-
cia”, “Poesía de la circunstancia” y “Revisión de un largo camino”29. Otro artí-
culo vital ha sido “Ortega”, publicado en Revista de Occidente en 1983, en el cual 
la autora analiza momento por momento su relación con Ortega, así como la 
entrevista que Shirley Mangini publicó en Ínsula en 1987. También ha sido 
fundamental su obra de ficción, ya que en ella podemos ver a menudo reflejada 
la figura de Ortega de forma metafórica o podemos entender cómo se configu-
ró la personalidad de Chacel30. En el caso de María Zambrano, ha sido funda-

27 Sobre la presencia de la mujer en Revista de Occidente véase Magdalena MORA, “La mujer y 
las mujeres en la Revista de Occidente”, Revista de Occidente, 74-75 (1987), pp. 191-209. 

28 Ricardo TEJADA, “Introducción”, en María Zambrano, Escritos sobre Ortega. Madrid: 
Trotta, 2011, p. 49. 

29 Todos ellos reunidos en el compendio de textos de Chacel editado por Ana RODRÍGUEZ-
FISCHER, La lectura es secreto. Madrid: Júcar, 1989. 

30 Las obras que hemos considerado relevantes son Estación. Ida y vuelta (1930), Teresa (1941), 
Memorias de Leticia Valle (1945), Saturnal (1972) y Desde el amanecer (1972), la autobiografía de sus 
primeros diez años. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 120

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



D’

M

OR

OR

—

—

—

  

121CLARA SOLBES BORJA

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

mental el conjunto de textos y cartas Escritos sobre Ortega, en los cuales se dirige 
a Ortega o habla sobre él. En la introducción al compendio, Ricardo Tejada 
apunta que “en los textos Zambrano no hablaba en rigor de Ortega o sobre 
Ortega, sino siempre con o desde Ortega”31. Aparte de todos estos textos y car-
tas, hemos considerado relevantes también, para analizar la relación de María 
Zambrano con su maestro, las cartas enviadas a Rosa Chacel32. Asimismo, he-
mos tenido en cuenta los artículos “A modo de autobiografía”, publicado en 
Anthropos en 1981 y “La razón que se busca”, en Revista de Occidente el año 2004. 
Por último, Delirio y destino: los veinte años de una española (1989), la autobiografía 
de María Zambrano antes del exilio, ha sido determinante para conocer los 
años universitarios y post-universitarios de la autora, así como la relación que 
esta mantuvo con Ortega durante ese periodo de tiempo. 
 
3.1. El “Maestro” 

 
El punto de partida para comprender la relación que Ortega mantuvo con 

sus dos discípulas es analizar su condición de maestro y cómo ambas autoras 
valoraron su capacidad como instructor. El magisterio de Ortega ha sido ala-
bado en numerosas ocasiones, la mayoría de ellas por sus propios discípulos, 
tanto los que fueron sus alumnos en la universidad como los que siguieron sus 
enseñanzas sin acudir a sus clases. Xavier Zubiri, José Gaos, Luis Recasens 
Siches, Manuel Carbonell, Manuel Granell, María Zambrano o Julián Marías 
son algunos de sus discípulos directos más destacados, pero si vamos más allá 
del concepto de “maestro” como mero profesor, entendiéndolo como guía inte-
lectual o profesional, la lista de nombres que podríamos considerar discípulos 
de Ortega aumenta considerablemente. Rodríguez Huéscar enumera las diver-
sas “dimensiones” que, desde su punto de vista, hacen de Ortega el maestro de 
toda su generación33: 

1) La de sus “dotes innatas”, la especie de “emanación de autoridad” que le 
impuso ya como maestro desde su primera juventud. 

2) La de su influencia literaria: maestro de la lengua y, por ende, de varias 
generaciones de escritores. 

3) La de su vasta acción “socrática” –mayéutica– a través del periodismo –
que, además, le convierte en maestro de periodistas. 

4) La ejercida mediante sus otras importantísimas “empresas” publicitarias 
y editoriales. 

31 Ricardo TEJADA, ob. cit., p. 53. 
32 Editadas por Ana RODRÍGUEZ-FISCHER, Cartas a Rosa Chacel. Madrid: Cátedra, 1992. 
33 Antonio RODRÍGUEZ HUÉSCAR, “El Maestro”, en Semblanza de Ortega. Barcelona: Anthropos; 

Ciudad Real: Diputación de Ciudad Real-Área de Cultura, 1994, pp. 62-63. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 121

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



122 José Ortega y Gasset y las intelectuales modernas: Rosa Chacel y María Zambrano

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

5) La de su palabra hablada, en el ámbito reducido, flexible y plástico del
diálogo o la conversación. 

6) La de su palabra también hablada o, mejor dicho, “pronunciada”, en sus
diversas actuaciones oratorias ante grandes públicos –en este aspecto, fue uno 
de las últimos grandes “retóricos” de Occidente (siempre dentro de la que 
Platón, y el propio Ortega, llamaron “buena retórica”, es decir, aquella cuyo 
motor y fin esencial es la verdad). 

7) La de su llamada “actividad política” (que siempre fue, más que estric-
tamente tal, “educativa”, en el sentido de lo que muy tempranamente llamó 
Ortega –con términos de Natorp, pero inyectándoles un significado propio– 
la “pedagogía social”). 

8) La dimensión propiamente “docente” o académica, como profesor uni-
versitario. 

9) La que pudiéramos llamar “envolvente” o “motriz”, porque, en efecto,
engloba, implica y dinamiza a todas las demás: la del maestro de filosofía, la del 
gran filósofo creador. 

Todas estas dimensiones dan cuenta de la amplia influencia que Ortega tu-
vo en los jóvenes de varias generaciones que no necesariamente acudieron a 
sus lecciones universitarias –aunque también los hubo– sino que bebieron de 
su influjo y lo preservaron en el tiempo. 

En el caso de Rosa Chacel, cabría destacar las dimensiones 2 y 4 mencio-
nadas por Rodríguez Huéscar: la de su influencia literaria y la ejercida median-
te sus otras importantísimas “empresas” publicitarias y editoriales. Como 
veremos, fue Ortega quien despertó en Chacel el interés por la “literatura des-
humanizada” y quien publicó, aunque no tanto como a Chacel le habría gusta-
do, parte de su obra a través de varias empresas editoriales, como son Revista 
de Occidente o la colección concebida por Ortega “Vidas Españolas e Hispano-
americanas del siglo XIX”. A pesar de todo, Chacel, insegura e incómoda como 
se sintió siempre entre el grupo de “elegidos” de Ortega, nunca terminó de con-
siderarse discípula suya a la altura de otros como su amiga Zambrano. Así lo 
deja entrever en el artículo “Ortega a otra distancia”: 

aunque me atrevo a contarme entre los discípulos de Ortega, sé que esto no 

llega a darme facultades para hablar de su filosofía: sus grandes discípulos lo 

hacen insuperablemente”34. 

Se considerara o no discípula de Ortega con todas las letras, Chacel no du-
da en ensalzar su magisterio y en enorgullecerse de ser una de las que confor-

34 Publicado en el diario bonaerense La Nación en 1956 y recogido posteriormente en el com-
pendio de Ana RODRÍGUEZ-FISCHER, La lectura es secreto, ob. cit., p. 147. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 122

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



123CLARA SOLBES BORJA

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

maron su séquito en Revista de Occidente. En el mismo artículo que acabamos de 
citar, Chacel afirma que fue el “maestro en grado máximo”35 y lo compara con 
Unamuno y Valle-Inclán, destacando una calidad de su magisterio que, a su 
parecer, es la que lo hace superar al resto de mentores con los que contaron los 
intelectuales españoles de generaciones anteriores: 

Ser discípulo de Unamuno significaba unamunizar, ser discípulo de Valle-

Inclán ser valleinclanesco; ser discípulo de Ortega significa ser uno mismo. El 

que imite a Ortega no es discípulo de Ortega (ya lo ha dicho Julián Marías); 

sólo lo es que el que sepa ser él mismo y su circunstancia36. 

Y aclara unas páginas más adelante esta concepción del magisterio, de ese 
magisterio orteguiano que a todos sus discípulos pareció ejemplar: “Los maes-
tros no siguen al maestro: el maestro sigue en los discípulos”37. 

Un último fragmento en el que Chacel expresa de manera esclarecedora la 
admiración hacia Ortega como maestro lo encontramos en el artículo “Ortega” 
publicado en la cuarta época de Revista de Occidente en 1983, con motivo de un 
número en honor al fundador de la revista: “La asistencia humana de sus con-
sejos tan cómodamente confiada, no disminuía el temor al rigor de su juicio. A 
esta perfecta armonía entre benignidad y rigor es a lo que yo llamo autoridad 
y, en consecuencia, magisterio”38. 

María Zambrano, por otro lado, fue su discípula en prácticamente todas las 
dimensiones que establece Rodríguez Huéscar. Ortega también le publicó en 
Revista de Occidente algunas obras, como su primer ensayo filosófico Hacia un saber 
sobre el alma, pero además fue su maestro en la Universidad y continuó siéndolo 
una vez finalizados los estudios, convirtiéndose en una especie de padre intelec-
tual. De hecho, María Zambrano siempre se refirió a él como “don José” o “el 
maestro”, como prueban, por ejemplo, las cartas que envió a Chacel. Además, 
escribió un número considerable de ensayos, artículos y textos privados en los 
que no solo hablaba de la filosofía de su maestro, sino que alababa y ensalzaba 
las cualidades del “magisterio de Ortega” y se declaraba deudora de su pen- 
samiento y de su persona. En prácticamente todos los textos Zambrano subraya 
la altura de dicho magisterio, pero hace especial hincapié en tres artículos: 
“Ortega y Gasset, universitario” (1936), “Ortega y Gasset, filósofo español” 
(1949) y “Don José” (1955). 

35 Ibidem, p. 149. 
36 Idem. 
37 Ibidem, p. 151. 
38 Rosa CHACEL, “Ortega”, Revista de Occidente, 24-25 (1983), p. 84. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 123

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



124 José Ortega y Gasset y las intelectuales modernas: Rosa Chacel y María Zambrano

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Zambrano enumera varias de las cualidades innatas de Ortega para la en-
señanza, como “saber escuchar” o la “claridad”, pero si hay un punto en el que 
confluyen todas esas cualidades es que Ortega fue más allá del mundo univer-
sitario para convertirse en una especie de guía personal: 

 
De dos maneras podríamos hablar de Ortega y Gasset quienes hemos sido 

sus discípulos en la Universidad: o bien intentando un concepto de lo que de-

ben ser la Universidad y el maestro universitario en España, y confrontando 

luego su esquema ideal con la realidad de lo que es Ortega en esta Universidad 

viviente, o bien [proponiendo] esta [tentativa perso]nal de decir con la mayor 

autenticidad posible qué es lo que han significado en nuestra vida universitaria 

los años, los días dedicados a escuchar al maestro […] damos por sabido que 

la enseñanza universitaria de don José Ortega y Gasset ha trascendido para 

nosotros de lo que se cree es la Universidad39. 

 
Y por si quedaba alguna duda, en “Ortega y Gasset, filósofo español” es 

aún más esclarecedora si cabe: 
 

El pensamiento de un maestro, aunque sea de filosofía, es un aspecto casi 

imposible de separar de su presencia viviente. Porque el “Maestro”, antes que 

alguien que enseña algo, es un alguien en el cual nos hemos sentido vivir en 

esa especifica relación que no proviene tan solo del valor intelectual. La acción 

del maestro trasciende el pensamiento y lo envuelve, sus silencios valen a ve-

ces tanto como sus palabras y lo que insinúa puede ser más eficaz que lo que 

expone a las claras. Si hemos sido, en verdad sus discípulos, quiere decir que 

ha logrado de nosotros algo al parecer contradictorio; que por habernos atra-

ído hacia él hemos llegado a ser nosotros mismos40. 

 
En el mismo artículo comenta además que siempre se sintió valorada por 

Ortega y que muchas veces conseguía ver cualidades en ella que ni ella misma 
era capaz de percibir: “los maestros de verdad son así, sí, le ven a uno mejor 
que uno mismo, le entienden porque le piensan mejor de lo que es”41. 

 
3.2. La “orteguización” de Rosa Chacel 

 
Rosa Chacel (1898-1994) nació en Valladolid en el seno de una familia libe-

ral, donde siempre le dejaron claro que la profesionalización era un deber del 

39 María ZAMBRANO, “Ortega y Gasset, universitario”, Escritos sobre Ortega (edición, intro-
ducción y notas de Ricardo Tejada). Madrid: Trotta, 2011, pp. 71-72. 

40 María ZAMBRANO, “Ortega y Gasset, filósofo español”, Escritos sobre Ortega (edición, intro-
ducción y notas de Ricardo Tejada). Madrid: Trotta, 2011, p. 87. 

41 Ibidem, p. 101. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 124

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



125CLARA SOLBES BORJA

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

género femenino, que bajo ningún concepto debía depender de su marido. En 
Desde el amanecer, la autobiografía de sus primeros diez años, hace patente con-
tinuamente el peso que las figuras femeninas de su familia tuvieron en ella a ni-
vel intelectual, especialmente su abuela materna, que había recibido “la educa- 
ción de las familias criollas cultas: profesores de canto, de baile, de idiomas”,  
aunque, como reconoce Chacel unas líneas más abajo, “eran aves raras entre 
las muchachas de clase media en Valladolid”42. La insistencia por parte de la 
abuela en que “la mujer no tenía que buscar como medio de vida el matrimo-
nio”43, de hecho, es constante a lo largo de toda la obra: “Se intensificaron los 
discursos de mi abuela sobre la necesidad de independencia económica de la 
mujer, sobre lo conveniente que es ejercer una profesión que tenga porvenir, 
que dé seguridad en la vida”44. 

Si a estas circunstancias sumamos el fuerte carácter de la autora, el resul-
tado no puede ser otro que una niña convencida de sus posibilidades en el 
mundo que tenía ante ella; una niña que nunca se entendió con la gente de su 
edad, y mucho menos con las demás niñas: “siempre que me había acercado a 
las chicas las había encontrado lejanas, pequeñas, inferiores”45. 

En 1908, con tan sólo 10 años, se trasladó con su familia a Madrid, por lo que 
alcanzó la adolescencia y la madurez intelectual ya en la capital española. En su 
breve y decepcionante paso por la Escuela de Bellas Artes de San Fernando,  
conoció al que sería su esposo, el pintor Timoteo Pérez Rubio. Con él se fue a 
Roma, donde había conseguido una beca de pintura en la Academia de España, 
y sería precisamente allí donde comenzaría su “orteguización”, momento que 
la autora considera fundamental en su trayectoria profesional: 

 
Si parto del 22 son 60 años que puedo revistar en un abrir y cerrar de ojos. 

Elijo esta fecha crucial en mi vida, porque, en efecto, en ella ingresó en mi 

mente la idea o noticia de la existencia de Ortega. […] Para aquellos, entre los 

de mi tiempo, que iban a entrar en la disciplina del estudio, la aparición de Or-

tega era la posibilidad46. 

 
Chacel no conocía personalmente a aquel profesor de universidad del que 

tanto se hablaba, pero se fue con la convicción de que conocer su obra era fun-
damental para integrarse en el mundo intelectual del momento: “Yo salí de Es-

42 Rosa CHACEL, Desde el amanecer, Madrid: Debate, 1972, p. 225. 
43 Ibidem, p. 26. Chacel utiliza la cursiva para referirse a la mujer de un modo genérico, pro-

bablemente para mostrar su incomodidad ante la generalización de la mujer como género o co-
mo sexo. La autora preferiría hablar de mujeres y no de una única mujer. 

44 Ibidem, p. 263. 
45 Ibidem, p. 225. 
46 Rosa CHACEL, “Ortega”, ob. cit., p. 77. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 125

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



126 José Ortega y Gasset y las intelectuales modernas: Rosa Chacel y María Zambrano

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

paña llevándome el propósito de conocer la obra de Ortega. Llevándome los li-
bros en boga y, repito, una idea formada de quién era Ortega, de lo que signi-
ficaba para nosotros, de lo que se esperaba de él”47. 

La Academia de España, a sabiendas de las secuelas que todavía quedaban 
en la capital italiana de la que había sido la Gran Guerra, abastecía a sus pen-
sionados con todos los libros y materiales de estudio que necesitaran. Y Rosa 
Chacel no dudó en aprovechar aquella magnífica oportunidad para conocer las 
novedades literarias que iban impregnando Europa: pedía a su esposo libros y 
ejemplares de las publicaciones de El Sol y Revista de Occidente. Además, la tran-
quilidad que, según cuenta Chacel, le profesaba el jardín y el estudio de su 
esposo en la Academia la ayudó a concentrarse en España de un modo “que tal 
vez no habría sido tan intenso en la vida frívola de Madrid”48. Así, se fue em-
papando de las teorías orteguianas y de las nuevas corrientes literarias: leyó a 
Joyce, a Proust y a Virginia Woolf, entre otros. De Ortega y Gasset leería fun-
damentalmente las Meditaciones del Quijote, Ideas sobre la novela y Pedagogía del pai-
saje, de la que se imbuiría de la filosofía circunstancial del maestro. 

Todo ello cristalizó en la que fue su primera novela, Estación. Ida y Vuelta, una 
obra “en la que el drama, el asunto, el argumento era la filosofía de Ortega”49. 
Tal y como apunta Kirkpatrick50, Chacel integró en su texto algunas de las ideas 
expuestas por Ortega en Ideas sobre la novela, como son el rechazo de los proce-
dimientos narrativos realistas y el imperativo de representar la relación entre 
conciencia y realidad, pero bebió también de preceptos del modernismo euro-
peo que dieron a la obra su verdadero carácter innovador, aunque, como vere-
mos, éste no fue comprendido. 

Rosa Chacel había quedado “plenamente satisfecha” con su obra por “haber 
intentado algo rotundamente oportuno, me atrevo a decir necesario”51, por 
lo que a su vuelta a España en 1927 envió el libro a Ortega. Al leer la obra, 
éste le escribió “dos letras”52 diciéndole que publicaría el primer capítulo en 
Revista de Occidente y que se considerara colaboradora de la revista. La alegría 
de Chacel al leer aquellas líneas no pudo ser mayor, de modo que se dispuso 
a enfrentarse personalmente a “el maestro”. Aunque, según Chacel, “desde el 
primer momento se estableció una comunicación perfecta, un sentimiento de 
afinidad que salvaba las distancias”53, Ortega no pareció comprender real-

47 Ibidem, p. 78. 
48 Idem. 
49 Ibidem, p. 79. 
50 Susan KIRKPATRICK, “Rosa Chacel: Las vanguardias y la crítica de la identidad de género”, 

en Mujer, modernismo y vanguardia. Madrid: Cátedra, 2003, p. 288. 
51 Rosa CHACEL, “Ortega”, ob. cit., p. 79. 
52 Ibidem, p. 80. 
53 Idem. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 126

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



127CLARA SOLBES BORJA

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

mente lo que la escritora había querido mostrar con su obra. Le llegó a decir 
que veía en su literatura influencia de Giraudoux, y esto enfureció a Chacel: 
“mi indignación fue casi colérica”54. Según Mangini55, Chacel fue siempre 
muy polémica, no solo con Ortega, quizá por su sinceridad, y la furia de ese 
primer encuentro permaneció siempre en la memoria de Ortega: “Su juicio 
siempre supe que no obedecía a otro sentimiento porque su simpatía por mí 
era también muy objetiva. Ortega no olvidó nunca mi reacción de furor en 
nuestra primera entrevista”56. 

A pesar del “desencuentro” entre Ortega y Chacel, el maestro supo ver el 
talento de la escritora y le abrió las puertas de la tertulia de Revista de Occidente, 
además de hacerla colaboradora de la revista. Junto con María Zambrano y 
Maruja Mallo, Rosa Chacel se convertía así en una de las pocas mujeres que 
habían conseguido integrarse en la “élite intelectual” de Ortega. Sin embargo, 
según Kirkpatrick57, Chacel nunca se sintió cómoda en las tertulias de la revis-
ta, no por Ortega, sino por el resto de su “séquito”, a quien no parecía agra-
darle la presencia de una mujer en sus debates en torno a los últimos 
acontecimientos europeos y españoles. Pero no sólo el hecho de ser mujer fue 
la causa de su incomodidad entre los intelectuales que frecuentaban la revista, 
sino también el hecho de haber sido rechazada su novela para formar parte de 
la colección “Nova Novorum”, impulsada por Ortega para dar a conocer a jó-
venes talentos58: 

 
Yo empecé a frecuentar la Revista de Occidente… Raras veces, no fui nunca 

de los habitués: me presentaba allí con cierta incomodidad por mil razones de 

peso. Mi aparición en Madrid después de un gran silencio, era arriesgada, ya 

que sólo había colaborado en la revista Ultra –en el 21– y al llegar no ingresaba 

en el grupo de los prosistas lanzados por la colección Nova Novorum, exqui-

sita y brillante cría de la Revista de Occidente. Mi incomodidad tenía esa causa 

harto justificada59. 
 
Otra de las razones de su incomodidad eran sus complejos físicos. Chacel 

no era esbelta y elegante, como era de esperar en una mujer que salía de las 
puertas del hogar. La difícil situación económica de su familia, la poca estatura 
y el sobrepeso hicieron de Chacel una mujer con pocas habilidades sociales: 

54 Idem. 
55 Shirley MANGINI, ob. cit., p. 159. 
56 Rosa CHACEL, “Ortega”, ob. cit., p. 82. 
57 Susan KIRKPATRICK, ob. cit., p. 267. 
58 Para profundizar al respecto, véase Azucena LÓPEZ COBO, Estética y prosa del arte nuevo. 

Madrid: Biblioteca Nueva, 2016, pp. 198-130. 
59 Rosa CHACEL, “Ortega”, ob. cit., p. 81. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 127

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



128 José Ortega y Gasset y las intelectuales modernas: Rosa Chacel y María Zambrano

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Mis dificultades ante el mundo no han sido nunca literarias. Han sido, en 

realidad, dificultades sociales: la dificultad por no haber tenido nunca una pe-

seta. Si buscamos algo que pueda llamar culpa, tengo que reconocer que es to-

da mía: una especie de torpeza que puede parecer vanidad y que ¡tal vez lo 

sea! pero que yo viví como consustancial estética. Eso es todo; no supe desen-

volverme como mujer sin una peseta, cosa que tanto he visto realizar gloriosa-

mente a mujeres llenas de espíritu, de arte y de todo lo que quieras… Es cosa 

sabida, eso es lo que está bien, pues yo no. Yo no supe hacer lo que está bien 

más que dentro de mi cabeza; ante el mundo era una paletita castellana. Para 

remate, a esa edad ya empecé a ser gordita –siempre fui pequeña–, nunca pude 

alcanzar la elegancia de la sencillez. Eso ha sido uno de los grandes tormentos 

de mi vida60. 

Además, Chacel no era universitaria, por lo que el sentimiento de inferiori-
dad en aquel mundo de hombres intelectuales debía de ser aún mayor. En este 
sentido, los comentarios de Chacel sobre su incomodidad son reveladores 
“acerca del modo como las cuestiones de identidad de género y clase afectaron 
a la ambigua posición de Chacel en la vanguardia española, al mismo tiempo 
parte de ella y excluida de ella”61. 

A pesar de las adversidades con que se topó Chacel al volver de Roma, no 
hay que olvidar que, al fin y al cabo, formaba parte del selecto grupo de Ortega 
en Revista de Occidente y además colaboraba frecuentemente en La Gaceta Literaria, 
la revista literaria vanguardista publicada entre 1927 y 1932. Así pues, aunque 
su posición fue relativamente marginal en estas empresas, Ortega le brindó la 
oportunidad de penetrar en el mundo intelectual del momento. 

Durante esos años Chacel fue “conociendo a Ortega”62. Como ella misma 
relata, el primer y desafortunado encuentro entre ambos no impidió que el ma-
estro la iluminara y que éste quedara impresionado por el talento –y el carác-
ter– de la joven: 

recalco que bajo mi espaciada frecuentación de la Revista hubo unos días más 

positivos que otros, pero siempre, invariable, permaneció la relación estable-

cida en el primer encuentro, hecha, por mi parte, de acatamiento –eludo el tér-

mino admiración, que implica juicio– adhesión por claridad o firmeza en la 

carta de navegar, por confianza en él sobre piélago. Creo saber muy bien lo 

que yo representaba para Ortega, su trato, que forzosamente significaba jui-

cio, era digno de mi gratitud. Mi posición en la Revista era más sobresaliente 

60 Shirley MANGINI, “Entrevista a Rosa Chacel”, Ínsula, 492 (1987), p. 10. 
61 Susan KIRKPATRICK, ob. cit., p. 268. 
62 Rosa CHACEL, “Ortega”, ob. cit., p. 81. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 128

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



129CLARA SOLBES BORJA

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

en las páginas que en la tertulia, patentización de mi lugar en la opinión de 

Ortega63. 

Por otro lado, Chacel siempre echó en falta los consejos de su maestro, 
quien “gobernaba mi conducta sin palabras, sin consejos…”64, pero siempre su-
po comprender que todo lo que él tenía que decirle estaba condensado en una 
frase que nunca olvidó: “Usted es una persona intratable. Sufra las consecuen-
cias”65. 

El año 1930 fue sin duda relevante en la trayectoria vital y profesional de 
Chacel: tuvo a su primer y único hijo, Carlos; Ramón Gómez de la Serna publicó 
su primera novela, Estación. Ida y vuelta; y Ortega le encargó la biografía de 
Teresa Mancha, la amante de Espronceda, para incluirla en la colección “Vidas 
Españolas e Hispanoamericanas del siglo XIX”, impulsada por el propio Ortega 
y publicada en Espasa-Calpe. Por aquel entonces el género de la biografía estaba 
en auge y Ortega compartía la opinión general de que la biografía era el camino 
a seguir por la prosa literaria, así que propuso a unos cuantos de sus discípulos 
otros tantos nombres de personajes biografiables y aquellos acometieron la tarea 
de revitalizar el género66: “Ortega señaló con el dedo y dijo: éste, éste, éste, és-
te… Nosotros obedecimos; la responsabilidad de la elección era de Ortega y nos 
pusimos a estudiar los modelos dados. En seguida vimos que valían la pena”67. 

Chacel consiguió terminar el primer capítulo de la biografía –compaginan-
do la escritura con su nuevo papel de madre– para que Ortega pudiera incluir-
lo en un número de la revista dedicado al Romanticismo, pero una vez 
entregado este primer capítulo, la escritura se fue ralentizando quedando sin 
concluir hasta principios del año 1936. Dada la situación política del país, la 
novela no pudo ser publicada en la colección de Ortega, aunque saldría a la luz 
años más tarde, en 1941, en la capital argentina. En cualquier caso, el resultado 
final no fue del agrado de Ortega por falta de datos biográficos y, proba- 
blemente, porque Chacel muestra una Teresa que no era objeto del amor de 
Espronceda, sino un sujeto que se rebela contra el patriarcado68. 

63 Ibidem, p. 82. 
64 Ibidem, p. 83. 
65 Idem. 
66 Para ampliar el impulso que tuvo el género de la biografía a principios del siglo XX véase 

el apartado “Teresa” de la tesis doctoral de Ana RODRÍGUEZ FERNÁNDEZ, La obra novelística de 
Rosa Chacel (Universidad de Barcelona, 1986). 

67 Rosa CHACEL, “Cómo y por qué de la novela”, La lectura es secreto. Madrid: Júcar, 1989, p. 
175. 

68 Shirley MANGINI, “El papel de la mujer intelectual según Margarita Nelken y Rosa Chacel”, 
en Pilar NIEVA DE LA PAZ, Roles de género y cambio social en la literatura española del siglo XX. 
Ámsterdam: Rodopi, 2009, p. 168. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 129

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



130 José Ortega y Gasset y las intelectuales modernas: Rosa Chacel y María Zambrano

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Tras la Guerra Civil, la escritora nunca volvió a tratar directamente con el 
maestro y, aunque María Zambrano le hizo saber en una carta que Ortega le 
había encargado decirle que pensaba telefonearla, nunca llegó a hacerlo. Chacel 
concluye el artículo diciendo que su trato con Ortega fue, al fin y al cabo,  
extravagante: Yo no era una discípula en la Facultad, yo no era una dama ex-
quisita galanteable: yo era un alma ibérica que le encocoraba, pero que enten-
día y situaba en el renglón de la confianza intelectual69. 

Asimismo, Chacel dedicó algunos escritos a argumentar la equivocación de 
Ortega y sus colaboradores de la revista con respecto al tema de la mujer. En 
palabras de Mangini: 

 
Rosa se lanzó a deconstruir el mensaje de los hombres –de la necesidad de la 

mujer de ser femenina– y subvertirlo […] Poco a poco empezó a formular sus 

ideas sobre el papel restrictivo de la mujer, su dificultad para profesionalizarse 

y el problema de género sexual. No era un feminismo ortodoxo lo que construyó 

a través de los años; era más bien un feminismo muy particular, muy contradic-

torio y sumamente combativo, considerando el activismo de aquellos años70. 

 
Ya en sus inicios como colaboradora de la revista había empezado Chacel a 

contradecir los argumentos de Simmel y Jung en “Esquema de los problemas 
prácticos del amor”71, pero la culminación de sus teorías sobre la mujer llegaría 
con Saturnal, escrito en Nueva York gracias a una beca Guggenheim para re-
dactar un ensayo filosófico en 1959. Tres aspectos marcan la diferencia entre 
el primer ensayo y el segundo: su madurez intelectual, la libertad de escribir 
sin la “censura” de Ortega para poder publicar en la revista y, por último, la 
extensión, ya que Saturnal superaría las 300 páginas. Además, si en “Esquema 
de los problemas prácticos del amor” Chacel no se había atrevido a mencionar 
directamente a Ortega, en Saturnal lo hace repetidamente defendiendo que la 
inferioridad social de la mujer no es en absoluto esencial o biológica, sino que 
viene causada por las imposiciones del patriarcado. No analizaremos aquí toda 
la teoría chaceliana en torno al género, ya que ésta no se limitó a oponerse ta-
xativamente a todo aquello que fuera en contra de la mujer, sino que intentó 

69 Rosa CHACEL, “Ortega”, ob. cit., p. 94. 
70 Shirley MANGINI, “El papel de la mujer intelectual según Margarita Nelken y Rosa  

Chacel”, ob. cit., p. 167. 
71 Rosa CHACEL, “Esquema de los problemas prácticos del amor”, Revista de Occidente, XXXI, 

92 (1993), pp. 192-180. Sobre el tema de la mujer se había pronunciado incluso antes, en 1920, 
en una conferencia en el Ateneo de Madrid. La conferencia fue titulada “La mujer y sus posibi-
lidades”, pero, desgraciadamente, el texto no se conserva ni en el archivo personal de Rosa  
Chacel ni en el Ateneo. Shirley MANGINI, Las Modernas de Madrid: las grandes intelectuales de la  
vanguardia española, ob. cit., p. 152. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 130

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



131CLARA SOLBES BORJA

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

eliminar la barrera existente entre lo femenino y lo masculino en favor de un 
espíritu en cierto modo andrógino. Así, a diferencia de otras feministas como 
Simone de Beauvoir o Virginia Woolf, a las que se opone en Saturnal, excluye 
a toda aquella mujer que no tuviera aspiraciones intelectuales. Ella misma lo 
aclara en la entrevista de Mangini: 

Pues, si te parece que soy machista, puede que lo sea. Todo lo veo así –quie-

ro decir, lo hecho, lo puesto sobre la naturaleza como cosa de hombres– y me 

parece muy bien. Las mujeres que no quieren ingresar en eso –la escuela, lo que 

está bien– están fritas, para mí son inexistentes. La cultura está hecha por los 

hombres y las que quieren entrar, que entren. Pero si prefieren formar grupo 

aparte, serán consideradas según una norma adecuada a su particularidad72. 

Por otro lado, es interesante comentar brevemente el análisis que Mangini 
hace de Memorias de Leticia Valle73, ya que asocia a Leticia con la niña que fue 
Chacel –según se muestra ella misma en Desde el amanecer– y al personaje 
Daniel, maestro de Leticia en la novela, con Ortega, considerando que con el 
suicido del maestro Chacel se está vengando de Ortega y su creencia en la in-
ferioridad mental de la mujer: “Chacel «noveliza» de modo alegórico su pleito 
con Ortega en Memorias de Leticia Valle”74. 

3.3. María Zambrano: discípula de Ortega “siempre” 

María Zambrano (Vélez-Málaga, 1904 – Madrid, 1991) también nació en 
un ambiente que permitió que su destino se bifurcara del camino a seguir por la 
inmensa mayoría de mujeres de su época. Su padre, filósofo y pedagogo, fue, 
como ella misma indica en la dedicatoria de Hacia un saber sobre el alma “quien la 
enseñó a mirar”. La familia Zambrano Alarcón se trasladó del pueblo malague-
ño a Segovia, con un breve inciso de un año en Madrid. Allí pasó su adolescen-
cia, cursó el bachillerato y conoció a un amigo de su padre que influiría 
notablemente en el carácter de la que sería filósofa, Antonio Machado. La pri-
mera toma de contacto de Zambrano y Ortega fue indirecta75, cuando Zambrano 
era aún una niña y se encontró las Meditaciones del Quijote orteguianas en la 

72 Shirley MANGINI, “Entrevista a Rosa Chacel”, ob. cit., p. 10. 
73 Para consultar el análisis de Mangini completo váyase al capítulo “Rosa Chacel: el femi-

nismo de una anti-feminista”, en María Pilar CELMA (ed.), Con voz propia: la mujer en la literatura 
española de los siglos XIX y XX. Burgos: Fundación Instituto Castellano Leonés de la lengua, 2006, 
pp. 165-178. 

74 Shirley MANGINI, “El papel de la mujer intelectual según Margarita Nelken y Rosa 
Chacel”, ob. cit., p. 170. 

75 Ricardo TEJADA, “Introducción”, ob. cit., p. 33. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 131

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



132 José Ortega y Gasset y las intelectuales modernas: Rosa Chacel y María Zambrano

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

mesita de trabajo de su padre. Ella misma relata ese primer encuentro y cómo 
el título de la obra la hizo pensar que se trataba de meditaciones del mismo don 
Quijote, no sobre él: 

Y ahora caigo en la cuenta de la verdad escondida en aquel mi error de ni-

ña cuando [al ver] ese libro sobre la mesa de trabajo de mi padre, pensé que 

eran meditaciones no sobre el Quijote, sino del mismo Don Quijote que se 

había echado a pensar76. 

El comienzo de los estudios de Zambrano es bastante confuso, ya que en-
contramos diversas opiniones que se solapan. Mangini afirma que inició sus  
estudios en la Universidad Central de Madrid y que se alojaba en la Residencia 
de Señoritas durante sus estancias en la capital77, pero Ricardo Tejada conside-
ra que fue en la Universidad Popular de Salamanca, donde escuchó a Unamuno 
y a Machado –no a Ortega78. Según la versión de Mangini, Zambrano asistió 
a clases de Ortega desde el principio de sus estudios en las breves estancias 
madrileñas que fue llevando a cabo ente 1921 y 1926. A partir de este año, 
Zambrano se aproximaría mucho más a su maestro debido a la realización de 
su tesis doctoral sobre Spinoza, dirigida por el propio Ortega79. De la versión 
de Tejada, no obstante, se presupone que Zambrano no escucharía direc- 
tamente a Ortega hasta 1926, cuando se trasladó a la capital para continuar sus 
estudios como alumna oficial. También nos cuenta Tejada que el vínculo entre 
ambos filósofos “pudo provenir de José Díaz Fernández, novelista y ensayista 
asturiano, que había trabajado para el periódico orteguiano El Sol desde un año 
antes, al que conoció en Madrid cuando ella vivía todavía en Segovia, que fue 
quien la introdujo en el mundillo intelectual madrileño”80. 

En cualquier caso, la malagueña inició una relación discípula/maestro y una 
admiración recíproca que, directa o indirectamente, duraría toda la vida81. 

76 María ZAMBRANO, “Ortega y Gasset, filósofo español”, en Escritos sobre Ortega. Madrid: 
Trotta, 2011, p. 96. 

77 Shirley MANGINI, Las Modernas de Madrid: las grandes intelectuales de la vanguardia española, 
ob. cit., p. 135. 

78 Ricardo TEJADA, “Introducción”, ob. cit., p. 33. 
79 Las fechas tampoco parecen estar muy claras, ya que, como apunta Mangini, Zambrano 

nunca fue dada a especificarlas. La fecha de 1926 fue propuesta por Janet Pérez en el capítulo 
“Context and Unity in the Thougth of María Zambrano”, en Kathleen M. GLENN y Mercedes 
MAZQUIARÁN DE RODRÍGUEZ (eds.), Spanish Women Writers and the Essay: Gender, Politics and the 
Self. Columbia: University of Missouri Press, 1998, p.149. 

80 Ricardo TEJADA, “Introducción”, ob. cit., p. 34. 
81 Sobre la recepción de Ortega en los primeros escritos de la filósofa véase Juana SÁNCHEZ-

GEY, “La recepción de José Ortega y Gasset en los primeros escritos de María Zambrano”, Re-
vista de Estudios Orteguianos, 27 (2013), pp. 146-163. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 132

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



133CLARA SOLBES BORJA

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Ortega la invitó a participar en las tertulias de Revista de Occidente y a colaborar 
con algunos artículos en dicha. En enero de 1933, por ejemplo, publicó en el 
número 115 de la revista, “Lou Andreas Salomé: Nietzsche”, pequeña diserta-
ción en la que la filósofa se muestra crítica con el comentario que Lou Andreas 
Salomé hizo de la misoginia de Nietzsche, alegando que ésta era producto de 
su tiempo. Asimismo, Zambrano acompañaba habitualmente a Ortega en sus 
excursiones con los estudiantes por los alrededores de Madrid, como nos cuen-
ta en “Una voz que sale del silencio” (1940)82. 

En Delirio y destino, la autora nos habla en tercera persona de esos primeros 
años en el mundo intelectual madrileño: 

 
En realidad, había cobrado distancia respecto a la cosa pública, había en-

trado a formar parte de “la atmósfera”, de ese cuerpo difuso; no tenía ningún 

papel determinado, ninguna función que ejercer, formaba parte, como tantos 

otros, del alma y de la conciencia de la historia de aquella hora. No sólo para 

ella había tenido lugar este “cambio”, pues al ir haciéndose orgánica la lucha, 

muchos de los que hasta entonces se podían considerar participantes activos 

entraban a formar parte de esa atmósfera que todo ente vital necesita, sea lo 

mismo un ser que una razón vital en vías de realizarse83. 
 
Zambrano siempre había tenido una salud delicada y en 1929 sufrió una re-

caída especialmente grave en la que le diagnosticaron tuberculosis. A pesar de 
ello, se consiguió recuperar y a partir de 1930 su actividad intelectual y profe-
sional fue constante. Ejerció como profesora en la Universidad de Madrid, el 
Instituto Escuela y la Residencia de Señoritas y, además, gracias a Ortega y a 
la presencia ya consolidada de la autora en Revista de Occidente, Zambrano se fue 
haciendo hueco en otras revistas –como son Los Cuatro Vientos o Cruz y Raya– 
y fue conociendo a otros jóvenes del momento, entre ellos Rosa Chacel84. 

Una vez estabilizada en el mundo intelectual, la relación entre Ortega y 
Zambrano se mantuvo firme hasta la partida de la filósofa al exilio. Podemos, 
no obstante, destacar algunos momentos concretos en que la relación entre ellos 
fue más próxima o candente gracias a las cartas y los textos que la discípula en-
vió o dedicó al maestro. Uno de esos momentos llegó en 1930 con la publicación 
de su primera obra, Horizonte del liberalismo, ya que en el periódico El Socialista 
se vertió una opinión en la que se decía que el libro era “anti-orteguiano”.  

82 María ZAMBRANO, “Una voz que sale del silencio”, en Escritos sobre Ortega (edición, intro-
ducción y notas de Ricardo Tejada Mínguez). Madrid: Trotta, 2011, pp. 74-80. 

83 María ZAMBRANO, Delirio y destino: los veinte años de una española. Madrid: Centro de estu-
dios Ramón Areces, 1998 (1ª edición de 1989), p. 196. 

84 Shirley MANGINI, Las Modernas de Madrid: las grandes intelectuales de la vanguardia española, 
ob. cit., p. 139. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 133

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



134 José Ortega y Gasset y las intelectuales modernas: Rosa Chacel y María Zambrano

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Zambrano no se pudo sentir más abrumada ante tal afirmación y envió una car-
ta a su maestro desmintiéndola y subrayando su sentimiento de discípula suya: 

 
Dice que me he colocado frente a usted, porque he publicado un folleto 

donde intento dibujar el panorama político actual, es decir, donde no hago po-

lítica –en un sentido directo– sino mirar hacia ella, (cosa que, por lo demás, me 

sea lo único posible). Y da la coincidencia de ser ésta cosa que usted ha ejer-

citado entre sus múltiples tareas (…) Por otra parte, usted tiene pruebas de 

que cuando –con motivo, o sin él– no he comprendido bien algún punto de su 

actuación, con toda mi lealtad y con toda responsabilidad me he dirigido a us-

ted mismo. Mi sentimiento de discípula suya no me permitía otra cosa, no me 

permitía dirigirme a alguien que no fuera usted mismo85. 
 

Por otro lado, Tejada data en 1934 la anécdota que María Zambrano cuenta 
en “Un frustrado pliego de cordel de Ortega y Gasset”86. En el texto Zambrano 
cuenta que Ortega le comunicó a un grupo reducido de jóvenes, en el que ella 
se encontraba, que pretendía publicar un artículo en un pliego de cordel sin 
previo aviso, para que de este modo cualquier ciudadano madrileño se encon-
trara el artículo en su quiosco en un medio que le resultara familiar. Desgra-
ciadamente, alguien que Zambrano no detalla difundió el secreto y Ortega 
anuló el proyecto. Zambrano, angustiada por si Ortega desconfiaba de su  
silencio, relata que actuó de la siguiente manera: “fui a ver a don José inme-
diatamente para comunicarle que ya se sabía y que, claro, no era ni siquiera ne-
cesario el enunciar que no había sido por ninguno de nosotros, de tal manera 
yo me sentía segura del silencio de aquellas dos personas que conmigo recibie-
ron la carga de un tal secreto”87. 

Otro momento de tensión llegó en noviembre del mismo año 1934 con la 
presentación a Ortega del que iba a ser su primer ensayo filosófico, Hacia un 
saber sobre el alma, en el que Zambrano vivió un episodio similar al de Rosa 
Chacel en su primer encuentro con Ortega. Zambrano, como Chacel, conside-
raba que su ensayo era un vivo producto de la razón vital, pero Ortega lo des-
calificó con las siguientes palabras: “Estamos todavía aquí y usted ha querido 
dar el salto al más allá”88. Pero este no fue el único desencanto de la filósofa con 

85 María ZAMBRANO, “Tres cartas a Ortega”, en Escritos sobre Ortega (edición, introducción y 
notas de Ricardo Tejada Mínguez). Madrid: Trotta, 2011, p. 215. 

86 María Zambrano no deja claro en el texto si fue 1934 o 1935 el año en que ocurrió la anéc-
dota. María ZAMBRANO, “Un frustrado pliego de cordel de Ortega y Gasset”, en Escritos sobre 
Ortega (edición, introducción y notas de Ricardo Tejada Mínguez). Madrid: Trotta, 2011, pp. 
169-170. 

87 Ibidem, p. 174. 
88 Mercedes GÓMEZ BLESA, Modernas y vanguardistas. Mujer y democracia en la II República.  

Madrid: Laberinto, 2010, p. 158. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 134

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



135CLARA SOLBES BORJA

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

su maestro. El siguiente y, si cabe, el más trascendental, fue de índole ideoló-
gica. Zambrano y Ortega divergieron en sus respectivas ideologías políticas 
desde un principio, pero a la alumna le costó reconocer que su maestro no era 
fiel a los mismos presupuestos que ella. Estas circunstancias conllevarían que 
Zambrano se sintiera “humanista” frente al pueblo, mientras que la actitud de 
Ortega sería más bien paternalista. A Zambrano nunca le abandonaría esa sen-
sibilidad hacia lo que ella llama en sus escritos “pueblo” –en detrimento del tér-
mino “masa” usado por Ortega– y su fervor se haría más plausible con el 
advenimiento de la Segunda República y el estallido de la Guerra Civil. En 
Delirio y destino, Zambrano ya cuenta cómo la sorprendía la pasividad de Ortega 
ante la dictadura de Primo de Rivera: “José Ortega y Gasset, por el contrario, 
había permanecido en su puesto sin dar grandes señales hasta el momento de 
inquietud ante el fenómeno de la dictadura, como quien está absorbido en su 
tarea”89. 

Aunque la alumna aún no duda de su maestro por estas fechas, ya que en 
las líneas que siguen a las que acabamos de citar, excusa esa falta de inquietud: 

Su pensamiento llegaba a la madurez y había publicado, en el 27, La rebelión 
de las masas, primeramente en folletones en el periódico El Sol, de quien era ins-

pirador, y donde colaboraba asiduamente. Era una alegría, un regalo para sus 

lectores, el ver aparecer sus folletones, su firma bajo una columna. Leerle daba 

ganas de vivir90. 

No obstante, tras el fallido golpe de estado del bando sublevado, la fe en las 
convicciones políticas de su maestro comenzó a menguar, aunque no llegaría a 
su declive hasta bien entrada la dictadura franquista, con Zambrano en el exi-
lio y Ortega de vuelta en España. Ya en 1930, en una carta de Zambrano del 
11 de febrero, ésta reacciona ante un artículo de Ortega publicado en El Sol, 
“Organización de la decencia nacional”91, en el que el filósofo no se mostraba 
excesivamente entusiasta con la República ni tampoco claramente en contra de 
la Monarquía, y le insta a posicionarse en favor de los republicanos y a impli-
carse directamente en las “circunstancias” de su tiempo: 

De usted que es una de las pocas conciencias históricas de esta “inverte-

brada España”, me duele en lo más profundo su tangencia en este momento. 

Y no deja de ser sintomático que el artículo en cuestión no esté a su habitual 

altura: hasta el punto de que nunca se le habría adjudicado, de no ir con firma. 

89 María ZAMBRANO, Delirio y destino: los veinte años de una española, ob. cit., p. 95. 
90 Idem. 
91 “Organización de la decencia nacional”, IV, 755-759. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 135

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



136 José Ortega y Gasset y las intelectuales modernas: Rosa Chacel y María Zambrano

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Debe y puede hacer más, señor Ortega y Gasset; su misión con España está 

más allá92. 

 
Como afirma Tejada, este fue el primer gran desacuerdo entre Ortega y  

Zambrano, ya que mientras “el primero le está dando vueltas a su idea de un «par-
tido nacional» superador de las izquierdas y las derechas, de un neocorporativis-
mo articulado en torno a la preeminencia del trabajo y a un fuerte 
presidencialismo. La segunda está plenamente instalada en la ola revolucionaria 
y republicana impulsada por el pacto de San Sebastián desde verano del mismo 
año”93. A pesar de las diferencias, María Zambrano intentará conciliar su ideolo-
gía política con su devoción por el maestro. Muestra de ello es la última carta que 
le envía en mayo de 1932, en la que se muestra angustiada con la situación del país 
y confiada en la labor de Ortega como “faro rector para una juventud que ella en-
cuentra en ese momento desorientada, sin «fe», en plena «desbandada»”94. 

Parece ser que hubo un último encuentro entre Ortega y Zambrano en ple-
na Guerra Civil, aunque no se ha podido afirmar con rotundidad. Miguel y  
Soledad Ortega95 cuentan que, cuando Ortega se encontraba “en la cama, con 
fiebre”96 protegido de los milicianos en la Residencia de Estudiantes, un grupo 
de “extremistas” se dirigió a él para que firmara un “manifiesto redactado por 
los «escritores anti-fascistas». En aquel grupo se atacaba a grupos y gentes”. 
Ortega se negó, pero aparecieron “unos profesores amigos, de una generación 
más joven que la de mis padres” que propusieron como alternativa la redac-
ción de un manifiesto más moderado que Ortega aceptó firmar. Zambrano fir-
mó el primer manifiesto más combativo, pero no sabemos con certeza si se 
encontraba en el primer grupo de jóvenes combativos o más bien en el segundo 
grupo de “profesores amigos”. Javier Zamora afirma en su biografía de Ortega 
que pertenecía al primer grupo, pero Tejada cree más probable la segunda hi-
pótesis por el testimonio de Pedro Caravia Hevia, amigo de Zambrano, y por 
el de José Bergamín97. En cualquier caso, en una carta a Rosa Chacel del 26 
de junio de 1938, María Zambrano que deja entrever cierto desencanto: 

92 María ZAMBRANO, “Tres cartas a Ortega”, ob. cit., p. 213. 
93 Ricardo TEJADA, “Introducción”, ob. cit., pp. 36-37. 
94 Idem. 
95 Dos de los hijos de Ortega cuentan versiones un tanto distintas del suceso, según Tejada, 

quien en la introducción del compendio Escritos sobre Ortega cita las palabras del hijo varón en 
Ortega y Gasset, mi padre (Barcelona: Planeta, 1983: 131-132) y las de la hija en José Ortega y Gas-
set. Imágenes de una vida. 1883-1955. Precedido de un relato de Soledad Ortega. Madrid: Ministerio de 
Educación y Ciencia; Fundación Ortega y Gasset, 1983, pp. 46-48. 

96 Las palabras y frases entre comillas son la transcripción de lo escrito por Miguel Ortega, 
citado por Ricardo Tejada, “introducción”, ob. cit., p. 42. 

97 Ibidem, pp. 43-44. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 136

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



137CLARA SOLBES BORJA

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Pues ya ves que mi actitud sigue siendo extremadamente dispar con la tu-

ya, lo cual quiere decir que las mismas razones en mí son una cosa distinta que 

en ti, pues las he descubierto aquí, bajo estas bombas, sintiéndome beligerante, 
enemiga de Giménez Caballero al que considero un miserable traidor, al que 

jamás daría la mano. Enemiga hasta la muerte de todos los que han vendido  

a España, a quien jamás llamaré mía porque yo soy de ella, y ésta es la diferencia 

de amor. No dudo de tu amor a España, a la manera de Unamuno, que no es la 

mía. Pero sí que creo que en ti existe un extravío grande, como en Unamuno, 

como en Ortega, a quien he enviado una palabra, una sola, que no sé si enten-

derá, pues es muy clara. ¿Tú no le ves? ¿No os habéis peleado y reconciliado? 

Yo no podría ya con él, ni lo uno ni lo otro98. 

 
La filósofa parte exiliada hacia México en enero de 1939 –pasando antes 

por Francia, Nueva York y La Habana– y es allí, instalada en su nuevo hogar 
en 1940, donde se da cuenta de la orientación política de Ortega o, como afir-
ma Tejada, cuando “se quiere dar por enterada”99. Da fe de ello la carta a José 
María Chacón y Calvo, del 4 de marzo de 1940, en la que se disculpa por no 
poder dar las conferencias previstas sobre Ortega en La Habana porque se 
siente decepcionada con su maestro: 

 
Los motivos de entonces era éstos: la angustia que para mí supone desde el 

punto de vista intelectual, la gran responsabilidad de exponer el pensamiento 

de quien ha sido mi maestro, sobre todo en la parte de su obra (la más impor-

tante filosóficamente) no publicada todavía. Sentimentalmente no lo era me-

nos por el recuerdo y evocación de los años más decisivos de mi vida y de una 

España que creo desaparecida para siempre. Y ahora, una usted a esto el que 

ha llegado a mí la posición franquista de Ortega y ya es algo muy por encima 

de mis fuerzas hablar sobre él100. 

 
También textos como “Los intelectuales en el drama español. Los que han 

callado: Ortega y Azorín” (1939-1940 aprox.), inédito hasta 2011 en la edición 
de Ricardo Tejada, y “Una voz que sale del silencio” (1940) muestran la incom-
prensión del posicionamiento de su maestro. A pesar del desencanto, no obs-
tante, Zambrano dedicó siete artículos a la filosofía orteguiana en los años 
anteriores y posteriores a su muerte en 1955, por lo que, de algún modo y a pe-
sar de las circunstancias políticas, se sentía todavía en deuda con el influjo que 

98 María ZAMBRANO, “María Zambrano”, en Ana Rodríguez-Fischer, Cartas a Rosa Chacel. 
Madrid: Cátedra, 1992, pp. 36-67. 

99 Ricardo TEJADA, “Introducción”, ob. cit., pp. 47. 
100 María ZAMBRANO, “Carta a José María Chacón y Calvo”, en Escritos sobre Ortega. Madrid: 

Trotta, 2011, p. 220. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 137

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



138 José Ortega y Gasset y las intelectuales modernas: Rosa Chacel y María Zambrano

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

la filosofía del maestro había tenido sobre ella y sobre su país. De lo que no te-
nemos constancia es de que Ortega leyera a su alumna desde que ésta partió al 
exilio. Tejada presupone que Zambrano le envió unos libros dedicados debido 
a que éstos se encuentran en la Fundación Ortega y Gasset, pero no puede 
afirmar con seguridad que Ortega llegara a leerlos: “las dedicatorias muestran, 
en cualquier caso, un cierto distanciamiento de ella, envuelto en un debido 
respeto”101. 

Como vemos, a lo largo de los años cuarenta y la primera mitad de los cin-
cuenta, Zambrano marcó cierta distancia con su maestro, aunque, como hemos 
apuntado anteriormente, escribió numerosos artículos que abordaban la obra 
y la filosofía de Ortega102. A partir de su muerte, volvió a acercarse a su perso-
na, tanto en sus escritos públicos como en los privados. En “Don José”, por 
ejemplo, el desgarro de la filósofa ante la muerte de su querido maestro no pue-
de ser mayor: 

Y esa especie de desierto que se extiende en el alma al saber que no pode-

mos ya contarlo, contar a don José Ortega y Gasset, mi maestro, en el mundo 

de los vivos […] [no] puede sacarme de este silencio en que la noticia de su 

muerte –escuchada al teléfono de un discípulo cubano a las dos horas de ocu-

rrida– me ha hundido103. 

También en una carta a Rosa Chacel, que le envía desde Roma el 1 de abril de 
1956, se muestra afligida contándole a su amiga cómo ha vivido la muerte 
de Ortega: 

No estoy para hablarte de la muerte de Ortega. No puedo. […] Dice Mario 

que estaba muy hermoso, con mucha paz, las manos cruzadas, vestido de 

negro con una corbata preciosa y el nudo muy hecho y una sonrisa iniciada en 

los labios. Que era la imagen del sabio. Y su muerte me ha hecho ver que le 

amaba más aún de lo que creía, que le amaré siempre104. 

101 Ricardo TEJADA, “Introducción”, ob. cit., pp. 48. 
102 Estos artículos son “Una voz que sale del silencio”, en Nuestra España (La Habana), 8 

(1940), pp. 35-44; “El problema de la filosofía española”, en Las Españas (México), 1948, pp. 3-
13; “Ortega y Gasset, filósofo español”, en Asomante (San Juan de Puerto Rico), la primera parte 
en el volumen V, 1 (enero-marzo de 1949), pp. 5-17, y la segunda parte en el vol. V, 2 (abril-
junio de 1949), pp. 81-109; “La filosofía de Ortega y Gasset”, en Ciclon (La Habana), II, 1 (enero 
de 1956), pp. 3-9; “Ortega y Gasset, filósofo y maestro”, en El Nacional (Caracas, 12 de enero de 
1956), p. 6; “José Ortega y Gasset”, en Cuadernos del Congreso por la Libertad de la Cultura, 1 (París, 
enero-febrero de 1956), pp. 7-12; “Unidad y sistema en la filosofía de Ortega y Gasset”, en Sur 
(Buenos Aires, julio-agosto de 1956), pp. 40-49. 

103 María ZAMBRANO, “Don José”, en Escritos sobre Ortega. Madrid: Trotta, 2011, p. 125. 
104 Ana RODRÍGUEZ-FISCHER, Cartas a Rosa Chacel, ob. cit., pp. 52-53. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 138

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



139CLARA SOLBES BORJA

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Como vemos, a pesar del distanciamiento que se había producido entre la fi-
lósofa y Ortega, su muerte le hace ver que “lo amaba más aún de lo que creía”. 
En la misma carta a Rosa Chacel y justo a continuación de la cita anterior, 
Zambrano le explica que, aunque siempre estará en deuda con la filosofía de 
su maestro, se está alejando de ella en favor de un sistema filosófico propio: 
“Estoy hace tiempo alejándome de ciertos aspectos de su pensamiento, de la 
Razón Histórica, concretamente. Mi punto de partida es la [Razón] Vital, pero 
la he desenvuelto a mi modo. Eso no importa. Seré su discípula siempre”105. 

 
4. A modo de conclusión 

 
Como hemos podido comprobar a lo largo de este estudio, la relación de 

Ortega y Gasset con la mujer intelectual como concepto, por un lado, y con las 
intelectuales modernas que conoció, por otro, fue compleja y en ocasiones con-
tradictoria. Aunque en sus escritos Ortega se muestra bastante tajante respec-
to a la posición de la mujer en la sociedad, en ocasiones puntuales da pie a 
entender que una mujer intelectual es posible. El filósofo manifestó que la mu-
jer debía limitarse a estar y permanecer en el ámbito privado para permitir al 
hombre hacer y construir lo público. Olmedo, en la “solución” publicada por 
Ortega que hemos mencionado anteriormente, afirma que “el hombre inteli-
gente siente un poco de repugnancia por la mujer talentuda”106. Nos pregunta-
mos hasta qué punto esta repugnancia era realmente eso y no más bien miedo 
a encontrarse rodeado de mujeres que lo trataran como a un igual y miedo a 
que esas mujeres terminaran con el status quo. Sin duda, la idea de la viriliza-
ción de la mujer como consecuencia del empleo y desarrollo de sus facultades 
mentales parecía inquietarle. En palabras de Osés Goraiz, “quizás en el fondo 
del pensamiento orteguiano late el miedo a una posible actuación esencial de 
ambos sexos a la vez, pues eso traería consigo una revolución en las formas  
de hacer y de vivir de los humanos, y ya sabemos que Ortega no era devoto de 
las revoluciones”107. 

Con respecto a la relación de Ortega con sus contemporáneas, hemos podi-
do comprobar que, a pesar de algunos desencuentros de diversa índole y de esa 
preferencia por las mujeres “no masculinas”, les ofreció su apoyo y las ayudó a 
penetrar en el campo intelectual de la España prebélica. Ellas, por su par- 
te, siempre lo considerarían “el maestro”, especialmente en el caso de María  

105 Ibidem, p. 53. 
106 “La solución de Olmedo”, ob. cit., 206. 
107 Jesús MARÍA OSÉS GORAIZ, “La mujer. Ortega frente a Simone de Beauvoir”, en Mujeres 

y hombres en la formación del pensamiento occidental, Jornadas de Investigación Interdisciplinar sobre la 
Mujer, vol. 1. Madrid: Ediciones de la Universidad Autónoma de Madrid, 1989, p. 56. 

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 139

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



140 José Ortega y Gasset y las intelectuales modernas: Rosa Chacel y María Zambrano

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Zambrano. No obstante, debemos puntualizar que, generalmente, Ortega se 
comportó con ellas como todo un Don Juan, y esto no siempre era de su agra-
do. Rosa Chacel se quejaba explícitamente de la galantería del filósofo, ya que 
ella habría deseado que la tratara como a una igual: “Mi cólera no se apaciguó 
ni con los elogios que formuló sobre mi prosa, ni con su actitud encantadora, 
cortés, levemente galanteadora…”108. 

Asimismo, cabe incidir de nuevo en el apoyo y admiración que Ortega pro-
fesó hacia otras intelectuales que no hemos abordado, como son María de 
Maeztu, con quien, después de darle clases, mantendría una relación que du-
raría toda la vida; Maruja Mallo, a quien organizó la única exposición que se 
llevó a cabo en los salones de Revista de Occidente; su traductora al alemán 
Helene Weyl; la Condesa de Yebes; y su querida Victoria Ocampo. Además, 
como principal promotor cultural que fue, Ortega apoyó también las activida-
des del Lyceum Club Femenino –posiblemente gracias a su buena relación con 
Maeztu– marcando, en esta ocasión, la diferencia entre él y las voces que se al-
zaron para criticar “el problema feminista”: Rafael Alberti aprovechó una con-
ferencia en el Lyceum para burlarse de sus colegas mujeres y Jacinto 
Benavente rechazó una invitación al mismo por no tener tiempo para “dar con-
ferencias a tontas y a locas”109. 

La España en la que nació Ortega difícilmente concebía una mujer fuera del 
hogar, por lo que a él también le costó aceptar que pudiera haber “mujeres 
masculinas”, tal y como las clasifica en sus Estudios sobre el amor. De sus textos 
se deduce que la mujer como género tenía que limitarse a lo privado y dejar al 
hombre el espacio público, pero al mismo tiempo conoció mujeres, con nombre 
y apellidos, que le demostraron que podían desenvolverse en lo público igual 
o mejor que muchos hombres.

Fecha de recepción: 13/05/2019 
Fecha de aceptación: 16/07/2019 

108 Rosa CHACEL, “Ortega”, ob. cit., p. 80. 
109 Anna CABALLÉ, Breve historia de la misoginia. Barcelona: Lumen, 2006, p. 412.

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 140

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



141CLARA SOLBES BORJA

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

ALLEGUE AGUETE, P. (1992): “La concepción orteguiana de 
las mujeres”, en Ortega y la fenomenología: Actas de 
la I Semana Española de la Fenomenología. Madrid: 
UNED. 

BORDONS, T.; KIRKPATRICK, S. (1992): “Chacel’s Teresa and 
Ortega’s Canon”, en Anales de la literatura española 
contemporánea, nº 17, pp. 283-299. 

CABALLÉ. A. (ed.) (2006): Breve historia de la misoginia.  
Barcelona: Lumen. 

CAMPOMAR, M. (2010): “Soledad Ortega y Victoria Ocampo. 
Una amistad heredada”, Revista de Occidente, nº 
348, mayo, pp. 5-30. 

— (2001): “Victoria Ocampo en la cultura del amor de 
Ortega y Gasset”, Revista de Estudios Orteguianos, nº 
3, pp. 209-290. 

CASTILLO, M. (2001): Las convidadas de papel: mujer, me-
moria y literatura en la España de los años veinte. 
Alcalá de Henares: Ayuntamiento de Alcalá de Hena-
res; Centro Asesor de la Mujer. 

— (2003): “De corzas, climas, vegetales y otras femini-
dades. Ortega y Gasset y la idea de feminidad en los 
años veinte”, España Contemporánea, tomo XVI, nº 1, 
primavera, pp. 39-45. 

— (2016): “Extravagante, luminosa y brutal. Rosa 
Chacel, discípula de Ortega”, Revista de Estudios 
Orteguianos, nº 33, pp. 199-206. 

CEREZO, P. (2004): “Los maestros de María Zambrano: 
Unamuno, Ortega y Zubiri”, en María Zambrano, 1904-
1991. De la razón cívica a la razón poética. Madrid: 
Publicaciones de la Residencia de Estudiantes;  
Fundación María Zambrano, pp. 189-208. 

CHACEL, R. (1930): Estación. Ida y vuelta. Madrid: Ulises. 
— (1938): “Ortega”, Revista de Occidente, nº 24-25, pp. 

77-94.
— (1941): Teresa. Buenos Aires: Editorial Sudamérica. 
— (1972): Saturnal. Barcelona: Seix Barral. 
— (1972): Desde el amanecer. Madrid: Debate. 
— (1980; 1ª edición de 1945): Memorias de Leticia Valle. 

Barcelona: Lumen. 
— (1989): “Cómo y por qué de la novela”, La lectura es 

secreto. Madrid: Júcar, pp. 173-190. 
— (1989): “Ortega a otra distancia”, en La lectura es se-

creto. Madrid: Júcar, pp. 146-155. 
— (1989): “Poesía de la circunstancia”, en La lectura es 

secreto. Madrid: Júcar, pp. 18-36. 

— (1989): “Revisión de un largo camino”, en La lectura 
es secreto. Madrid: Júcar, pp. 156-172. 

— (1993) “Esquema de los problemas prácticos del 
amor”, Revista de Occidente, XXXI, nº 92, pp. 192-
180. 

DOLDAN, P.; GARCÍA, B.; SUÁREZ, L. (1981): La mujer en el pen-
samiento filosófico de Don José Ortega y Gasset. Obra 
inédita depositada en el Archivo de la Fundación Or-
tega-Marañón de Madrid. 

DONAHUE, D. (1985): “Mujer y hombre en Ortega”, en Ortega 
y Gasset Centennial. Centenario Ortega y Gasset.
Madrid: Ediciones José Parrúa Turanzas, pp. 133-138. 

DURÁN, M. Á. (1996): “Ortega como pretexto”, en Mujeres 
y hombres en la formación de la Teoría Sociológica.
Madrid: CIS, pp. 207-232. 

— (2000): “La difícil relación con los padres fundado-
res”, en Si Aristóteles levantara la cabeza. Madrid: 
Cátedra, pp. 291-324. 

EZCURRA, M. P. (1993): “Ortega y las mujeres”, Eurídice, nº 
3, pp. 133-154. 

FERRARI, E. (2009): “Rasgos de la mujer en la estética de Or-
tega y Gasset”, en M. P. CELMA; M. RODRÍGUEZ (coord.), 
Vivir al margen: mujer, poder e institución literaria. 
León: Instituto Castellano y Leonés de la lengua, pp. 
475-468.

GÓMEZ BLESA, M. (2010): Modernas y vanguardistas. Mujer 
y democracia en la II República. Madrid: Laberinto. 

GUY, A. (1984): “La femme selon Ortega y Gasset”, en La 
femme dans la pensée espagnole. Paris: Éditions du 
CNRS, pp. 97-113. 

GUZMÁN, F. (1984): “La mujer en la mirada de Ortega y 
Gasset”, Cuadernos Hispanoamericanos, nº 403-405, 
pp. 179-189. 

KIRKPATRICK, S. (2003): “Rosa Chacel: Las vanguardias y la 
crítica de la identidad de género”, en Mujer, moder-
nismo y vanguardia. Madrid: Cátedra. 

LAURENZI, E. (2012): “Desenmascarar la complementariedad 
de los sexos. María Zambrano y Rosa Chacel frente al 
debate en la Revista de Occidente”, Aurora: papeles 
del seminario de María Zambrano, nº 13, pp. 18-29. 

— (2004): “El saber del alma (María Zambrano y José 
Ortega y Gasset)”, en María Zambrano, 1904-1991. 
De la razón cívica a la razón poética. Madrid: Publica-
ciones de la Residencia de Estudiantes; Fundación 
María Zambrano, pp. 531-549. 

   REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 141

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



142 José Ortega y Gasset y las intelectuales modernas: Rosa Chacel y María Zambrano

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

— (1995): Nacer por sí misma. Madrid: Horas y horas. 
LÓPEZ, E. (1972): La Revista de Occidente y la formación de 

minorías. Madrid: Taurus, 1972. 
LÓPEZ COBO, A. (2016): Estética y prosa del arte nuevo.  

Madrid: Biblioteca Nueva, pp. 198-130. 
MAILLARD, M. L. (2004): “Ortega y Zambrano, la deuda de 

un magisterio «que nada tiene de nostálgica memo-
ria»”, Revista de Estudios Orteguianos, nº 8/9, pp. 
250-259. 

MANGINI, S. (2009): “El papel de la mujer intelectual según 
Margarita Nelken y Rosa Chacel”, en P. NIEVA DE LA 
PAZ, Roles de género y cambio social en la literatura 
española del siglo XX. Amsterdam: Rodopi, pp. 171-
186. 

— (1987): “Entrevista a Rosa Chacel”, Ínsula, nº 492, pp. 
10-11. 

— (2001): Las Modernas de Madrid: las grandes intelec-
tuales de la vanguardia española. Barcelona: Penínsu-
la. 

— (2006): “Rosa Chacel: el feminismo de una anti-femi-
nista”, en M.P. CELMA, Con voz propia: la mujer en la 
literatura española de los siglos XIX y XX. Burgos: 
Fundación Instituto Castellano Leonés de la lengua, 
2006, pp. 165-178. 

MARÍAS, J. (1991): “La interpretación de la mujer en la obra 
de Ortega”, en Acerca de Ortega. Madrid: Espasa- 
Calpe, pp. 255-270. 

MOLINUEVO, J. L. (1997): “Ortega y María Zambrano: un pro-
yecto de convivencia nacional”, en T. ROCHA, María 
Zambrano: la razón poética o la filosofía. Madrid:  
Tecnos, pp. 51-85. 

MORA, M. (1987): “La mujer y las mujeres en la Revista de 
Occidente”, Revista de Occidente, nº 74-75, pp. 191-
209. 

NAVAS, M. I. (2011): “Sobre equívocos, utopías y corzas: la 
hermenéutica en Ortega y Gasset”, Ámbitos. Revista 
de estudios de Ciencias Sociales y Humanidades, nº 
25, pp. 57-72. 

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras completas, 10 vols. 
Madrid: Fundación José Ortega y Gasset / Taurus. 

OSÉS, J. M. (1989): “La mujer. Ortega frente a Simone de 
Beauvoir”, en Mujeres y hombres en la formación del 
pensamiento occidental, Jornadas de Investigación In-
terdisciplinar sobre la Mujer, vol. 1. Madrid: Ediciones 
de la Universidad Autónoma de Madrid, pp. 43-64. 

PEREDA, C. (2006): “Fieles en la ruptura. Discípulos en el 
exilio: Zambrano y Gaos”, en J. LASAGA, El Madrid de 
Ortega y Gasset. Residencia de Estudiantes. Madrid: 
Publicaciones de la Residencia de Estudiantes. 

PÉREZ-VENTURA, C. (1996): “La mujer y su feminidad bajo la 
mirada de José Ortega y Gasset”, IV Congreso de 
Postgraduados en Estudios Hispánicos. Londres: Con-
sejería de Educación y Ciencia; Embajada de España, 
pp. 129-146. 

RODRÍGUEZ, A. (1994): “El maestro”, en Semblanza de  
Ortega. Barcelona: Anthropos; Ciudad Real: Diputa-
ción de Ciudad Real-Área de Cultura. 

RODRÍGUEZ-FISCHER, A. (1992): Cartas a Rosa Chacel. Madrid: 
Cátedra. 

SÁNCHEZ-GEY, J. (2013): “La recepción de José Ortega y  
Gasset en los primeros escritos de María Zambrano”, 
Revista de Estudios Orteguianos, nº 27, pp. 145-163. 

SCANLON, G. (1976): La polémica feminista en España 
(1868-1974). Madrid: Siglo XXI de España. 

SEQUEROS, A. (1983): Teoría de la mujer en la obra de Ortega 
y Gasset. Orihuela: Talleres Litográficos Zeron. 

SIMMEL, G. (1925): “Cultura femenina”, Revista de Occidente, 
VII, pp. 272-300; VIII, pp. 170-199. 

SINCLAIR, A. (2009): “Construir lo esencial: Rosa Chacel y el 
discurso de lo femenino en la esfera pública”, en Mu-
jer, literatura y esfera pública: España 1900-1940. Phi-
padelphia: Society of Spanish and Spanish-American 
Studies, pp. 33-46. 

ZAMBRANO, María (1998 [1ª edición de 1989]): Delirio y des-
tino: los veinte años de una española. Madrid: Centro 
de estudios Ramón Areces. 

— (2011): Escritos sobre Ortega. Madrid: Trotta. 
ZUBIRI, Xavier (1981): “Ortega, un maestro”, Anthropos, nº 

70-71, pp. 179-281.

05 - Art 3.qxp_Art 3  3/6/21  13:26  Página 142

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



1. Introducción

L
a notable influencia de José Ortega y Gasset (1883-1955) sobre el filó-
sofo peruano Francisco Miró Quesada Cantuarias (Lima, 1918) contex-
tualiza el inicio de las preocupaciones filosóficas de este último. Ambos 

tienen como tema central la razón en un contexto filosófico particularmente 
caótico, debido a las consecuencias de la crisis de los grandes paradigmas cien-
tíficos. Las consecuencias de esta crisis se reflejaron en las transformaciones no 
solo estructurales, sino también metafísicas de estos paradigmas; puesto que, 
afectó los principios filosóficos básicos de las teorías científicas. Entre los mo-
mentos más importantes de esta crisis podemos mencionar el descubrimiento de 
las lógicas no aristotélicas, el surgimiento de las paradojas en la Teoría de Con-
juntos y la comprobación de la teoría de la relatividad y la postulación de la 
teoría cuántica (ambas quiebran las ideas de tiempo-espacio absolutos y de cau-
salidad). Conforme el problema se agravó, el cuestionamiento se generalizó de 

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Resumen 
Este ensayo analiza la interpretación de la racio-
nalidad del filósofo peruano Francisco Miró 
Quesada Cantuarias a partir de las consecuencias 
de la crisis de la ciencia que demostraron la impo-
sibilidad de una teoría general de la razón. Para 
ello es imprescindible: (1) El análisis de la metate-
oría: su noción, sus dificultades y sus principales 
antecedentes históricos. (2) El análisis de las cau-
sas de la crisis de la razón y el vínculo con el racio-
nalismo clásico. (3) El análisis de la interpretación 
de la racionalidad según Miró Quesada bajo la ins-
piración de la filosofía de José Ortega y Gasset. 

Palabras clave 
Ortega y Gasset, Miró Quesada, metateoría, racio-
nalidad, funcionalidad, historia

Abstract 
This essay analyzes the interpretation of the 
rationality of the Peruvian philosopher Francisco 
Miró Quesada Cantuarias from the consequences 
of the crisis of science that demonstrated the 
impossibility of a general theory of reason. (1) The 
analysis of meta-theory: its notion, its difficulties 
and its main historical antecedents. (2) The analysis 
of the causes of the crisis of reason and the link 
with classical rationalism. (3) The analysis of the 
interpretation of rationality according to Miró 
Quesada under the inspiration of the philosophy of 
José Ortega y Gasset.

Keywords 
Ortega y Gasset, Miró Quesada, meta-theory, 
rationality, functionality, history

Una huella de Ortega y Gasset en el Perú: 
la interpretación de la racionalidad  

en la filosofía de Francisco Miró Quesada

Jean Christian Egoávil

05 - Art 4.qxp_Art 4  3/6/21  15:00  Página 143

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Egoávil, J. C. (2021). Una huella de Ortega y Gasset en el Perú: la interpretación de la racionalidad 
en la filosofía de Francisco Miró Quesada. Revista de Estudios Orteguianos, (42), 143-164.
https://doi.org/10.63487/reo.137

ORCID: 0000-0002-5359-0193



144 Una huella de Ortega y Gasset en el Perú: la interpretación de la racionalidad en la filosofía...

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

una crisis científica y filosófica a una crisis de la razón. Por tanto, todos los ám-
bitos de la realidad humana se implicaron en tal situación y fue necesario plan-
tear nuevos paradigmas racionales cuya capacidad explicativa evitara el 
escepticismo y la debacle de la razón. 

José Ortega y Gasset desempeñó un rol importante en la conciencia de esta 
crisis y en la propuesta de Miró Quesada. Varios de sus escritos, como La idea 
de principio en Leibniz y la evolución de la teoría deductiva o El tema de nuestro tiempo, 
esbozan el camino recorrido en la indagación que planteará continuamente1. 
Francisco Miró Quesada, inspirado en la propuesta orteguiana, organizó sus 
investigaciones a partir de cuatro tópicos: la conciencia histórica de crisis, el 
desenlace del paradigma científico de Occidente, el final del racionalismo clá-
sico y la necesidad de una nueva teoría de la razón. 

A partir del año 1958, Miró Quesada inicia una serie de publicaciones don-
de esboza la propuesta de una nueva teoría general de la razón. Ensayos como 
Crisis de la ciencia y teoría de la razón (1958), Metateoría y razón (1968), El horizonte 
de la actual filosofía (Panorama y prospecto) (1972), Sobre el concepto de razón (1975) 
y otros, conforman el corpus del pensamiento miroquesadiano en torno a este 
tema; sin embargo, el extenso ensayo titulado Apuntes para una teoría de la razón 
(1963) contiene las principales ideas orientadas a la propuesta de su novel te-
oría. Aunque, debemos reconocer, Miró Quesada no logra desarrollar su teoría 
por dos razones. En primer lugar, porque una teoría significaría estructurar a 
la razón en un modelo sistemático (o arquitectónico) que, precisamente, a cau-
sa de la crisis, ella misma rechaza. En segundo lugar, porque, al comprobar la 
imposibilidad de la estructura racional, es conveniente interpretar a la razón de 
acuerdo con su funcionalidad, es decir, su racionalidad, y en este sentido sería po-
sible “una epistemología que abarcase los diversos tipos constitutivos del cono-
cimiento científico y que fuera capaz de descubrir en ellos el principio de 
unidad imprescindible para considerarlos como momentos del proceso me-
diante el cual la razón aprehende la realidad” (2012, p. 35). 

Su propuesta atraviesa tres hitos importantes cuyo fondo teórico es siempre 
orteguiano. Está el hito histórico donde analiza los principales hechos de la crisis 
de la ciencia: desde la elaboración de la Teoría de Conjuntos de Georg Cantor 
(1845-1928) y las paradojas descubiertas en su interior, hasta la Metamatemá-
tica de David Hilbert (1862-1943) y el final de esta ocasionado por los teore-
mas de la incompletitud e indecibilidad de Kurt Gödel (1906-1978). En segundo 
lugar, el hito epistemológico, donde discute los tres problemas más urgentes 
propuestos por el filósofo peruano: la intuición intelectual, los juicios sintéticos 

1 Cabe mencionar que el tema de la razón es fundamental en el pensamiento orteguiano y 
atraviesa por toda su producción filosófica. En este ensayo hemos escogido solo algunos de los 
textos más importantes donde el filósofo español desarrolla el tema. 

05 - Art 4.qxp_Art 4  3/6/21  15:00  Página 144

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



145JEAN CHRISTIAN EGOÁVIL

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

a priori y la evidencia intelectual. Finalmente, en el hito hermenéutico, Miró 
Quesada propone su interpretación de la racionalidad iniciada y alimentada 
con el llamado de Ortega y su tesis de la historicidad. 

La propuesta de Miró Quesada se despliega en un contexto histórico 
determinado. El ejercicio de la racionalidad se desarrolla en dos direcciones pa-
ralelas: (1) obedece a un proceso de formalización continuo de sus principios 
más fundamentales: los selecciona y organiza rigurosamente (e incluso, según 
Miró Quesada, no solo se comprueba la universalidad del principio de identidad 
y del principio de no contradicción, sino que se añaden el “principio de simetría” 
y el “principio de no arbitrariedad”) y (2) se distingue claramente la existencia 
de dos ámbitos complementarios de la racionalidad como el formal y el intuitivo. 

Este ensayo se compone de cinco partes. En la primera se estudia la noción 
de metateoría, explicando su noción y sus dificultades. La segunda parte expone 
los principales antecedentes de la metateoría con el objetivo de conocer el pano-
rama histórico en el cual Ortega y Gasset plantea la elaboración de una nueva 
teoría y Miró Quesada construye su interpretación de la racionalidad. La 
tercera parte analiza las principales causas que finiquitaron la metateoría y la 
agudización de la crisis. La cuarta sección estudia los presupuestos teóricos de 
Ortega y Gasset en torno a la razón y los motivos que influyeron en el pen- 
samiento de Miró Quesada. Finalmente, la quinta parte estudia, a la luz de  
Ortega, la propuesta miroquesadiana de una interpretación de la racionalidad 
como el camino más moderado frente a la debacle de la razón y del triunfo del 
escepticismo. 

Metateoría: noción y dificultades 

El término metateoría es un neologismo empleado por Francisco Miró 
Quesada al momento de explicar la necesidad de un modelo teórico garante de 
la coherencia lógica implicada en todas las teorías científicas. Se relaciona con 
el de “metamatemática”, acuñado por David Hilbert, en la medida en que pro-
pone la formalización lógico-matemática de las deducciones racionales efectua-
das en todos los campos del conocimiento humano. Asimismo, según Miró 
Quesada, si la metateoría hubiese triunfado, habría significado el éxito del 
proyecto racionalista de la fundamentación racional y absoluta de nuestros 
conocimientos por medio de una ciencia general. 

Existen dos aspectos en torno al concepto de metateoría que deben ser toma-
dos en cuenta. En primer lugar, el momento histórico que aborda la metateoría 
corresponde al de la crisis de la razón; es decir, desde el descubrimiento de las 
paradojas por Enrico Burali Forti en 1845 dentro de la Teoría de Conjuntos 
hasta la publicación, en 1978, de los teoremas de la incompletitud y de la indeci-
dibilidad de Kurt Gödel. Los resultados godelianos limitaron el anhelo metama-

05 - Art 4.qxp_Art 4  14/6/21  9:53  Página 145

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



146 Una huella de Ortega y Gasset en el Perú: la interpretación de la racionalidad en la filosofía...

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

temático de David Hilbert agudizando la crisis de las ciencias al punto de pro-
poner una nueva teoría de la razón. En segundo lugar, es importante detener-
nos brevemente en la manifiesta circularidad terminológica del concepto. 
Aparentemente el término redunda en su carácter metafísico puesto que toda 
teoría en sí es metafísica. Entonces, no tendría sentido el carácter trascendental 
del prefijo “meta” añadido al sustantivo “teoría”. Sin embargo, esta reiteración 
se limita solo al plano terminológico, puesto que no imposibilita sostener la re-
alidad de una teoría general de las teorías cuya universalidad y objetividad otor-
garía consistencia lógica a todas las demás teorías científicas. 

En su ensayo Apuntes para una teoría de la razón del año 1962, Francisco Miró 
Quesada define a la metateoría sosteniendo que: 

Es una disciplina científica, pues su método es simbólico y deductivo, de 

un carácter matemático especialmente riguroso, lo que le confiere una preci-

sión cognoscitiva y un poder analítico de mayores alcances que las matemáti-

cas tradicionales. Pero en sentido amplio, puede decirse que la metateoría 

rebasa el campo de la pura matemática e incide en el de la filosofía, pues su 

campo de estudio es el de las propiedades fundamentales de las teorías. La 

metateoría es una teoría de las teorías, de allí su nombre2. 

Es científica por la rigurosidad demostrativa de su método basado en con-
junto simple de principios universales y objetivos, y es filosófica por su conte-
nido metafísico. El objetivo principal de la metateoría es la formalización del 
proceso deductivo de las ciencias. Dicha formalización garantiza, adoptando el 
modelo lógico-matemático, la consistencia lógica de las deducciones y evita la 
proliferación de las paradojas. En efecto, al igual que el racionalismo que, se-
gún el profesor Alan Nelson, “identifica el intelecto, la mente o la parte racio-
nal del alma como de primordial importancia para recibir y conservar el 
conocimiento”3, la metateoría posee el carácter esencialmente racional. 

La perspectiva racionalista vinculada con la metateoría es la del siglo XVII, 
particularmente la propuesta de Descartes, Spinoza y Leibniz. No se trata de 
una invención ex nihilo, sino de la continuidad de una tradición que hunde sus 
raíces hasta Platón. Los aspectos vinculados entre el racionalismo y la meta- 
teoría son cuatro. 

1. La posibilidad de la razón humana de entender toda la realidad, puesto
que, mundo y mente coinciden4. 

2 Francisco MIRÓ QUESADA, Apuntes para una teoría de la razón, en Obras Esenciales. Tomo III, 
vol. 1. Lima: Universidad Ricardo Palma, 2012 [1962], p. 47. 

3 Alan NELSON, “The Rationlist Impulse”, en A Companion to Rationalism. London: Blackwell 
Publishing, 2005, p. 4. 

4 Charlie HUENEMANN, Understanding Rationalism. Durham: Acumen, 2008, p. 1. 

05 - Art 4.qxp_Art 4  14/6/21  9:56  Página 146

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



147JEAN CHRISTIAN EGOÁVIL

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

2. Ante la pregunta “¿qué es real?”, la metateoría agrega el interés epistemo-
lógico de “¿cómo conocemos lo que es real?” de modo similar a las preocupa-
ciones de los filósofos del siglo XVII por conocer la naturaleza de las ideas 
innatas5 y el método que posibilita dicho conocimiento6. 

3. El método y el modelo científico tanto de la metateoría como del racio- 
nalismo es el hipotético-deductivo7, cuyo carácter matemático implica una 
rigurosa deducción8. 

4. Finalmente, ambos requieren de un lenguaje formal, o metalenguaje, (con-
junto de signos objetivos y universales) para que sus enunciados y conclusio-
nes no contengan contradicciones y paradojas. 

Las raíces más remotas de la metateoría están en el pensamiento platónico, 
pues “al elevarse a este nivel de fundamentación última, Platón no solo 
determina con exactitud el problema de la moderna teoría del conocimiento, 
sino que incluye en esta determinación uno de los rasgos fundamentales de la 
metateoría: la problemática de carácter reflexivo que caracteriza todo intento 
de fundamentación radical”9. La cita exacta del vínculo entre la metateoría y la 
filosofía platónica se ubica en el Cármides: 

Esa es la cuestión, Sócrates, dijo. En tu pregunta has caído en aquello en 

lo que la sensatez se distingue de todos los otros saberes. Pero tú buscas una 

semejanza de ella con los otros, y esto no es así, sino que todos los otros sabe-

res lo son de algo, pero no de sí mismos, mientras que ella es la única que, ade-

más de un saber de todos los otros, lo es de sí misma10. (166 c) 

De este pasaje se vislumbra el carácter general de esta ciencia; puesto que se 
contiene a sí misma y contiene a las demás. En este sentido, es importante 
señalar el rol que Miró Quesada asigna al platonismo en el desarrollo de la me-
tateoría. En su artículo “Metateoría y Razón” sostiene lo siguiente: “toda la his-
toria del conocimiento no es sino la historia del esfuerzo desesperado del 
hombre por realizar el ideal platónico”11. Este ideal desarrollado por el intelec-
to humano en base al método dialéctico12 dado que este “es el único que mar-

5 Charlie HUENEMANN, ob. cit.; Karel HRBACEK y Thomas JECH, Introduction to Set Theory. 
New York-Basel: Marcel Dekker, 1999. 

6 Matthew KISNER, “Rationalism and Method”, en Alan NELSON, ob. cit. 
7 David STUMP, “Rationalism in Science”, en Alan NELSON, ob. cit., p. 4.  
8 John COTTINGHAM, The Rationalists. Oxford: Oxford University Press, 1998. 
9 Francisco MIRÓ QUESADA, ob. cit., p. 59. 
10 PLATÓN, “Cármides”, en Diálogos, I. Madrid: Gredos, 1981. 
11 Francisco MIRÓ QUESADA, Metateoría y razón (1968), III, p. 408. 
12 Hugh BENSON, “Plato’s Rationalistic Method”, en Alan NELSON, ob. cit. 

05 - Art 4.qxp_Art 4  14/6/21  9:56  Página 147

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



148 Una huella de Ortega y Gasset en el Perú: la interpretación de la racionalidad en la filosofía...

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

cha cancelando los supuestos, hasta el principio mismo, a fin de consolidarse 
allí” (República, 533 c)13. 

El cénit del desarrollo metateórico inició con la Teoría de Conjuntos (a fines 
del siglo XIX) y culminó con la postulación de los teoremas godelianos. La 
construcción de una teoría general de las ciencias era imposible, y con esta im-
posibilidad el cuestionamiento a la misma razón agudizó más una crisis desa-
rrollada desde el mismo momento en que se descubrieron las paradojas en la 
Teoría de Conjuntos. ¿Es totalmente racional la esencia de la razón? Gran 
parte de la respuesta a esta incógnita debe ser formulada siguiendo el desarro-
llo de la crisis de la razón. 

Principales antecedentes metateóricos 

Miró Quesada identifica dos antecedentes importantes: la “Teoría de Conjun-
tos”14 de Georg Cantor (1845-1918) y la “Metamatemática”15 de David Hilbert 
(1862-1943). Ambas propuestas se esforzaron por rigorizar sus sistemas deduc-
tivos con la finalidad de eliminar toda posibilidad de contradicciones o parado-
jas que puedan aparecer en los razonamientos utilizados. 

La Teoría de Conjuntos, rama de la lógica matemática, estudia las relacio-
nes y las propiedades de los conjuntos constituidos por elementos abstractos. 
Un conjunto se define como la colección de cosas abstractas16. El padre de esta 
teoría es el matemático alemán Georg Cantor (1845-1918), quien define al 
conjunto como la colección de cosas definidas y distintas de toda intuición o 
pensamiento17. La teoría cantoriana fue ampliada por los trabajos axiomáticos 
de Zermelo-Fraenkel y de Bernays-Gödel. Esta ampliación tuvo como objetivo 
formalizar y rigorizar más la estructura deductiva de la Teoría y especialmente 
el lenguaje aritmético, dado que “los elementos básicos de la aritmética tenían 
que abarcar todo lo imaginable; tal razonamiento general estaba dentro de los 
límites de la lógica teórica”18. 

13 PLATÓN, “La República”, en Diálogos, IV. Madrid: Gredos, 1988. 
14 Raymond SMULLYAN, Recursion theory for Metamathematics. Oxford: Oxford University 

Press, 1993. 
15 Herbert ENDERTON, Elements of Set Theory. New York: Academic Press, 1977. 
16 Karel HRBACEK y Thomas JECH, ob. cit. Sus raíces se entroncan con la tradición raciona-

lista y su principal antecedente histórico es el famoso “árbol” de Porfirio (pp. 232-304). 
17 Georg CANTOR, Gesammelte Abhandlungen Mathematischen und Philosophischen Inhalts mit 

Erläuternden Anmerkungen sowie mit Ergänzungen aus dem Briefwechsel Cantor-Dedekind. 
Berlin/Heidelberg: Springer-Verlag, 1932. 

18 John DAUBEN y Georg CANTOR. His Mathematics and Philosophy of the Infinite. Princeton: 
Princeton University Press, 1990, p. 220. Michael POTTER, Set Theory and its Philosophy. Oxford: 
Oxford University Press, 2004, p.55. 

05 - Art 4.qxp_Art 4  3/6/21  15:00  Página 148

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



149JEAN CHRISTIAN EGOÁVIL

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Asimismo, con los resultados de esta ampliación, según Miró Quesada, “se 
había logrado definir todos los restantes conceptos del cuerpo de doctrina clásica 
y había sido posible reconstruir todas las demostraciones con un rigor impeca-
ble”19. Parecía que se había obtenido una metateoría con la ampliación de la 
Teoría de Conjuntos; sin embargo, las paradojas descubiertas en la Teoría de 
Conjuntos por el lógico Bertrand Russell (1872-1918) y el matemático Cesare 
Burali-Forti (1861-1931) la cuestionaron profundamente20. 

El origen de las paradojas fue encontrado en los errores del método analíti-
co y se planteó como solución una mayor rigorización del instrumento lógico-
matemático. En efecto, fue necesario contar con un mecanismo deductivo 
formalmente más poderoso, cuya objetividad debía ser incuestionable, puesto 
que, de lo contrario, se hubiera necesitado de otro mecanismo con el peligro de 
un regressus ad infinitum. Por tanto, afirma Miró Quesada: 

había que encontrar un método más radical que todos los disponibles, que per-

mitiese abordar el problema de las paradojas mediante un procedimiento que 

estuviera libre de toda circularidad, de esta exigencia radical de racionalidad, 

de este afán típicamente occidental de fundamentación absoluta, surge la me-

tateoría21. 

El matemático alemán David Hilbert (1862-1943), creador del modelo ana-
lítico del sistema formal o formalismo, conocido también como la teoría de la prue-
ba, planteó la propuesta teórica que cumplía con los requisitos de objetividad, 
absolutibilidad y completitud necesarios para la Teoría de Conjuntos. Los 
resultados hilbertianos trascendieron su propósito inicial y constituyeron el 
esquema teórico de la metamatemática. El objetivo era examinar sobre la base 
de unos axiomas incuestionables todas las demostraciones del proceso lógico-
matemático. Como sostiene Hilbert: 

El examen crítico de estas “demostraciones” puso de manifiesto que, en 

realidad, no se trataba efectivamente de pruebas. Lo que con ellas se logra, 

es fundamentalmente una reducción a otras proposiciones localizadas en un 

plano más profundo, a las que debemos considerar ahora como axiomas, esto 

es, como los axiomas que reemplazan a los anteriores. Esta es la manera en 

la que se obtienen los llamados axiomas de la geometría, de la aritmética, de 

19 Francisco MIRÓ QUESADA, ob. cit., pp. 49-50. 
20 La primera es conocida como la Paradoja de Russell y la segunda como la Paradoja de los 

Conjuntos Paradójicos. Estas paradojas motivaron a revisar los presupuestos lógicos y deductivos 
de la Teoría de Conjuntos. No obstante, fue el último esfuerzo realizado. 

21 Francisco MIRÓ QUESADA, ob. cit., p. 52. 

05 - Art 4.qxp_Art 4  3/6/21  15:00  Página 149

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



150 Una huella de Ortega y Gasset en el Perú: la interpretación de la racionalidad en la filosofía...

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

la estática y la mecánica, de la teoría de la radiación y los de la termodiná-

mica22. 

 
Toda teoría es una red de conceptos ordenados deductivamente a partir de 

un reducido número de axiomas, de ahí que la sentencia de Hilbert sea sensata 
cuando afirma que “de esas proposiciones y con base en principios lógicos, po-
demos obtener en su totalidad el edificio conceptual que subyace a la disciplina 
en cuestión”23. La sostenibilidad de este edificio, precisamente, se fundamenta en 
la formalización que le otorga la metamatemática; y esta formalización, reitera 
Stephen Kleene, “incluye la descripción o definición de los sistemas formales, 
así como la investigación de las propiedades de los sistemas formales. Al tratar 
con un sistema formal en particular, podemos llamar al sistema la teoría objeto, 
y a las metamatemáticas relacionadas con él su metateoría”24. En efecto, una vez 
formalizado el aparato deductivo de la Teoría de Conjuntos (y de cualquier  
teoría científica) por medio del modelo metamatemático “quedan a la vista las  
relaciones lógicas existentes entre las proposiciones matemáticas; pueden verse 
los módulos estructurales de las diversas hileras de signos carentes de signifi-
cado, cómo permanecen unidas, cómo se combinan, cómo se alojan una en 
otra, etcétera”25. 

Todo indicaba que el programa hilbertiano acertaba con las exigencias de 
absolutibilidad y objetividad y lograba “restituir a la matemática la antigua re-
putación de verdad incontestable que parece que va perdiendo por causa de las 
paradojas de la teoría de conjuntos”26. No obstante, esta certeza fue mor- 
talmente cuestionada por los teoremas de Kurt Gödel (1906-1978). En efecto, 
la crisis se agudizó de tal modo que se llegó a la conciencia de que el problema 
era mucho más profundo que el planteamiento de una metateoría. El asunto 
concernía a los mismos presupuestos de la razón y por ello era necesario pro-
poner una nueva teoría de la razón. 

 
El fin de la metateoría y crisis de la razón 

 
La infalibilidad del programa hilbertiano se esfumó con los teoremas de 

Kurt Gödel. Las consecuencias de los resultados gödelianos fueron dramáticas 

22 David HILBERT, Fundamentos de las Metamatemáticas. México: UNAM, 1993, p. 25 
23 Ibidem, p. 24 
24 Stephen KLENNE, Introduction to Metamathematics. Amsterdam: Mathermarisch 

Centrum/Wiskundig Genootschap, 1971, p. 62. 
25 Ernst NAGEL y John NEWMAN, El teorema de Gödel. Madrid: Tecnos, 2007, p. 14. 
26 Hilbert citado en José GAMBRA, “La filosofía de David Hilbert”, en La filosofía de los cien-

tíficos. Madrid: Universidad Complutense de Madrid, 1995, pp. 147-179. 

05 - Art 4.qxp_Art 4  3/6/21  15:00  Página 150

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



D’

M

OR

OR

—

—

—

151JEAN CHRISTIAN EGOÁVIL

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

en torno al concepto de razón sostenido por el pensamiento occidental. La ra-
zón no es una estructura arquitectónica rígida, absoluta y objetiva sostenida 
por principios infalibles, sino una estructura organizada por una relación dia-
léctica entre la formalización y la intuición. 

¿Cómo se llegó a esta conclusión? ¿Qué significó, según Gödel, la formali-
zación de una teoría y por qué era imposible? Echemos un breve vistazo a este 
complejo asunto. En el primer capítulo se dijo que el objetivo de la metateoría 
es la formalización de todas las teorías científicas en general; es decir, la rigo-
rización de los axiomas y teoremas que la estructuran. En efecto, las conclu-
siones que se derivan de los axiomas y de los teoremas de cualquier teoría 
científica no deben ser contradictorias ni paradójicas, y en este sentido, como 
sostiene Wilfried Sieg, la formalización “debe satisfacer requisitos más agudos 
que los impuestos a la estructura de las teorías por el método axiomático- 
deductivo”27. Las deducciones efectuadas deben ser lógicamente consistentes, 
puesto que, de lo contrario, dicha teoría debe ser revisada o, en último caso, 
eliminada. En suma, la consistencia lógica es el objetivo final de la metateoría. 

Bajo esta perspectiva, la formalización del lenguaje lógico-matemático me-
diante el cual se expresa la ciencia brindó al pensamiento occidental la seguri-
dad del camino correcto, de modo que, según Ernest Nagel y James Newman: 

La acentuada formalización de las matemáticas emancipó la mente de los 

hombres de las restricciones que la habitual interpretación de las expresiones 

establecía para la construcción de nuevos sistemas de postulados. Surgieron 

nuevas especies de algebras y de geometrías que señalaron importantes des-

viaciones respecto de las matemáticas tradicionales. Al hacerse más generales 

los significados de ciertos términos se hizo más amplia su utilización y menos 

limitadas las deducciones que podían extraerse de ellos. La formalización con-

dujo a una gran variedad de sistemas de considerable interés matemático y de 

un valor extraordinario28. 

Lo pasos, de acuerdo con Miró Quesada, para la formalización de una teo-
ría son los siguientes: (1) La determinación de todos los símbolos primitivos, 
(2) la configuración de las reglas de combinación, (3) la formulación de las re-
glas de transformación y (4) la selección de los axiomas y los teoremas. Por
tanto, afirma el filósofo peruano:

Las cuatro etapas expuestas constituyen las normas que rigen todo proceso 

de formalización utilizado para el estudio riguroso de las propiedades de las 

27 Wilfried SIEG, Hilbert s Programs and Beyond. Oxford: Oxford University Press, 2013, p. 
318. 

28 Ernst NAGEL y John NEWMAN, ob. cit., p. 6. 

05 - Art 4.qxp_Art 4  3/6/21  15:00  Página 151

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



152 Una huella de Ortega y Gasset en el Perú: la interpretación de la racionalidad en la filosofía...

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

teorías. Toda teoría consiste en partir de postulados y en derivar consecuen-

cias de estos postulados mediante reglas precisas. Las definiciones y las reglas 

de formación intervienen en el proceso derivativo como elementos de simpli-

ficación y de expresión. Pero el núcleo dinámico, el funcionamiento fisiológico 

de la teoría está determinado por los postulados y las reglas de derivativas29. 

Kurt Gödel demostró que la formalización absoluta de cualquier teoría era 
imposible; es decir, según Nagel y Newman, “[Gödel] demostró que es impo-
sible presentar una prueba metamatemática de la consistencia de un sistema lo 
bastante comprensivo como para contener toda la aritmética, a menos que se 
empleen en la prueba reglas de deducción que difieran en ciertos aspectos 
esenciales de las reglas de transformación utilizadas para derivar teoremas 
dentro del sistema”30. Por tanto, todo sistema deductivo es esencialmente in-
completo: “dado cualquier conjunto consistente de axiomas aritméticos, exis-
ten proposiciones aritméticas verdaderas que no pueden ser derivadas de 
dicho conjunto”31. 

En 1931 Kurt Gödel publicó su ensayo titulado Sobre sentencias formalmente 
indecidibles de Principia Mathematica y sistemas afines. Allí evidenció la existencia 
de verdades matemáticas no demostrables y desvaneció toda posibilidad de 
una prueba absoluta para la formalización de las teorías de modo que, como 
sostiene Jesús Mosterín: 

mediante razonamientos externos y finitarios acerca de las posibilidades com-

binatorias de las hileras finitas de signos había que probar que el juego no era 

peligroso, es decir que jugando en él no podía caerse en contradicción alguna. 

En resumen, el programa formalista de Hilbert requería dos cosas: (1) cons-

truir sistemas formales completos para las principales teorías de la matemática 

clásica, y (2) probar la consistencia de dichos sistemas formales32. 

Paradójicamente, el propósito inicial de Gödel fue contribuir con el proyec-
to metamatemático, pero sus resultados fueron en contra del objetivo del pro-
yecto, los cuales le pusieron fin. Dice Gödel al respecto en la primera parte de 
su ensayo: 

Como es bien sabido, el progreso de la matemática hacia una exactitud ca-

da vez mayor ha llevado a la formalización de amplias partes de ella, de tal mo-

29 Francisco MIRÓ QUESADA, ob. cit., p. 94. 
30 Ernst NAGEL y John NEWMAN, ob. cit., p. 30. 
31 Idem. 
32 Jesús MOSTERÍN, “Introducción”, en Kurt Gödel. Obras completas. Madrid: Alianza 

Editorial, 1981, p. 43. 

05 - Art 4.qxp_Art 4  3/6/21  15:00  Página 152

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



153JEAN CHRISTIAN EGOÁVIL

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

do que las deducciones pueden llevarse a cabo según unas pocas reglas mecá-

nicas, los sistemas formales más amplios construidos hasta ahora son el siste-

ma de Principia Mathematica (PM) y la teoría axiomática de conjuntos de 

Zermelo-Fraenkel (desarrollada aún más por J. von Neumann). 

 
Estos dos sistemas son tan amplios que todos los métodos usados hoy en la 

matemática pueden ser formalizados en ellos, es decir, pueden ser reducidos a 
unos poco axiomas y reglas de inferencia. Resulta por tanto natural la conjetu-
ra de que estos axiomas y reglas basten para decidir todas las cuestiones mate-
máticas que puedan ser formuladas en dichos sistemas. En lo que sigue se 
muestra que esto no es así, sino que, por el contrario, en ambos sistemas hay 
problemas relativamente simples de la teoría de los números naturales que no 
pueden ser decididos con sus axiomas (y reglas)33. 

Así, mediante un complejo método analítico, Gödel demostró los límites de 
la formalización. Sus dos famosos teoremas de la incompletitud y de la indecidibi-
lidad sostienen que: 

1.- Toda teoría aritmética recursiva es incompleta a pesar de ser recursiva. 
2.- La fórmula consistente T de toda teoría aritmética recursiva y consisten-

te T no es un teorema. 
En efecto, estos teoremas demostraron los sistemas teóricos, especialmente 

el de la lógica-matemática, no son completamente formales; puesto que, al exis-
tir verdades no demostrables, cualquier teoría es incompleta. Existe un espacio 
no formalizado que no permite decidir si tal o cual teoría es o no formal, y, por 
ello, permanece inconclusa. Ante esta incompletitud, Miró Quesada afirma que: 

 
la única manera de lograr una fundamentación absoluta del conocimiento es 

hacerla dentro de los sistemas que, al formalizarlo, lo vuelven exacto y anali-

zable. Pero esto es imposible. Como ha demostrado Gödel los formalismos que 

sistematizan la matemática clásica son muy poderosos, tienen un extraordina-

rio poder expresivo. Son tan poderosos que pueden hablar sobre sí mismos. 

Pero no son lo suficientemente poderosos para demostrar su consistencia por 

sí mismos34. 

 
Los teoremas gödelianos indicaron que la razón no es una estructura rígida, 

sino algo radicalmente distinto. Se podría decir que la razón es una entidad di-
námica que, en el proceso de formalización de su contenido, no es ajena de ser 
formalizada a sí misma. Esto se comprueba con la eliminación del principio del 

33 Kurt GÖDEL, “Sobre sentencias formalmente indecibles de Principia Mathematica y siste-
mas afines”, en Obras Completas, 1981, pp. 53-54. 

34 Francisco MIRÓ QUESADA, ob. cit., p. 142. 

05 - Art 4.qxp_Art 4  3/6/21  15:00  Página 153

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



154 Una huella de Ortega y Gasset en el Perú: la interpretación de la racionalidad en la filosofía...

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

tercio excluido del grupo de principios primordiales que la constituyen. Puesto 
que, al comprobar la existencia de conocimientos que no se inscriben dentro 
de la lógica de lo verdadero o de lo falso, es más importante consolidar los prin-
cipios de identidad, de no contradicción, de simetría y de no arbitrariedad, “sa-
crificando” al del tercio excluido. Con esto, la interpretación clásica de la razón 
no se sostiene, “el esquema clásico, el marco dentro del cual se perseguía la re-
alización de dicho ideal, ha sido irremediablemente sobrepasado”35. Por tanto, 
ante la crisis de la razón, surge “la necesidad de alcanzar una visión de la razón 
que permita comprender la compatibilidad de una variación en los principios 
con la exigencia inevitable de una validez suprahistórica de los conocimientos 
racionalmente constituidos”36. 

Ortega y Gasset ante la crisis de la razón 

José Ortega y Gasset (1883-1955) no fue ajeno a los cambios acontecidos 
a niveles más profundos en el pensamiento occidental. Más bien, fue testigo 
presencial de lo que se denomina el período de la crisis de la razón. De modo 
que él será uno de los primeros críticos de aquellos que intentan mantener la 
postura clásica37. En efecto: 

Resulta que, sobre los grandes cambios humanos, la ciencia propiamente 

tal no tiene nada preciso que decir, la cosa es tan enorme que, sin más, nos des-

cubre su porqué. Pues ello nos hace reparar en que la ciencia, la razón a que 

puso su fe social el hombre moderno, es, hablando rigorosamente, solo la cien-

cia físico-matemática y apoyada inmediatamente en ella, más débil, pero bene-

ficiando de su prestigio, la ciencia biológica. En suma, resumiendo ambas, lo 

que se llama la ciencia o razón naturalista38. 

El pensador español recalca el vacío epistemológico al momento de exigirle 
a la ciencia respuestas a cuestiones mayores, por ejemplo, como la existencia y 
el devenir humanos. Esta imposibilidad lo es en tanto que se ha intentado com-

35 Ibidem, p. 162. 
36 Ibidem, p. 250. 
37 “No se sabe qué hacer en política. Pues –¡qué casualidad!– en el polo opuesto a la política 

pasa lo mismo. El físico no sabe bien qué hacerse con la situación interna a que ha llegado su 
ciencia física y el matemático no sabe qué hacerse en matemática y el lógico lo mismo, abierto 
grave agujero en sus milenarios principios, se le está vaciando su lógica… y no sabe qué hacer”. 
José ORTEGA Y GASSET, La razón histórica. [Curso de 1940], en Obras completas, 10 vols. Madrid: 
Fundación José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, IX, 479. En lo que sigue el volumen irá 
en números romanos y las páginas en arábigos. 

38 José ORTEGA Y GASSET, Historia como sistema, VI, 53-54. 

05 - Art 4.qxp_Art 4  3/6/21  15:00  Página 154

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



155JEAN CHRISTIAN EGOÁVIL

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

prender la realidad humana bajo el modelo físico-matemático de la ciencia mo-
derna. Ante la situación crítica de la ciencia, expresión máxima del pensamien-
to occidental, Ortega considera conveniente reinterpretar el desarrollo 
científico desde una perspectiva más amplia como lo es la histórica. En este 
sentido, un halo de optimismo acompaña las palabras de Ortega: 

Porque los principios de Galileo y Newton eran válidos fue posible el por-

tentoso desarrollo de la física y este desarrollo llegó a un límite que hacía for-

zoso ampliar –purificándolos– aquellos principios. Esto ha traído la “crisis de 

principios” –la Grundlagenkrise– que hoy padece la física y que es una venturosa 

enfermedad de crecimiento. No sé por qué solemos entender la palabra “crisis” 

con un significado triste, crisis no es sino cambio intenso y hondo, puede ser 

cambio a peor, pero también cambio a mejor como acontece con la crisis actual 

de la física. No hay mejor síntoma de la madurez en una ciencia que la crisis de 

principios39. 

Es decir, la ciencia ha transitado por momentos críticos en los cuales ha 
“purificado” (o formalizado) sus principios siempre válidos para un contexto 
determinado. La crisis contemporánea no es más que un proceso similar en el 
cual los principios “purificados” (o formalizados) serán válidos en este momen-
to histórico determinado. En efecto, la razón, más que científica, es universal 
y objetiva en tanto es razón histórica. 

El error ha sido suponer que la objetividad y universalidad de la racionali-
dad físico-matemática puede ser aplicada a la realidad humana; puesto que, el 
hombre no tiene una naturaleza objetiva científicamente, sino que es una enti-
dad construida por las circunstancias históricas que le rodean, “porque –añade 
Miró Quesada– lo permanente del hombre no se encuentra en la naturaleza, 
pero sí en la historia. Lo único que el hombre está condenado a ser para siem-
pre es lo que ha sido en el pasado, es decir, lo que ha sido históricamente”40. 

La disolución de las evidencias racionales a causa de la crisis despojó al 
racionalismo de su papel protagónico heredado desde la antigüedad. El con-
junto de principios lógicos eternos con carácter apodíctico perdió vigencia: 
“no existe como supuso el racionalismo una estructura unitaria y cerrada de 
la razón, como una tabla de categorías y principios evidentes o evidenciables 
que conservan su vigencia a través de la historia”41. El ideal racionalista del 
conocimiento absoluto llegó a su fin y la muestra palpable de esto fue la des-
titución del concepto de razón pura propuesta por Ortega. A fin de cuentas, 

39 José ORTEGA Y GASSET, ¿Qué es filosofía?, VIII, 257. 
40 Francisco MIRÓ QUESADA, La filosofía de Ortega y Gasset. Lima: Editorial Ariel, 1992, p. 21. 
41 Francisco MIRÓ QUESADA, Apuntes para una teoría de la razón, ob. cit., pp. 381-382. 

05 - Art 4.qxp_Art 4  3/6/21  15:00  Página 155

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



156 Una huella de Ortega y Gasset en el Perú: la interpretación de la racionalidad en la filosofía...

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

la razón no consiste en un sistema hierático de principios necesarios y uni-
versales: 

se identificó a lo lógico con lo racional hasta hacer sinónimos lógica y razón. 

Todo esto era inevitable y estaba justificado porque se creía que hay, en efecto, 

un pensamiento que es lógico plenamente y sin reservas. Pero he aquí que hoy 

empezamos a caer en la cuenta de que no hay tal pensamiento lógico. Mientras 

bastó la tosca teoría que desde hace veintitrés siglos se llama Lógica, puede vi-

virse en la susodicha ilusión. Pero desde hace tres generaciones ha acontecido 

con la logicidad lo que con otros grandes temas de la ciencia: que se les ha ido, 

de verdad, al cuerpo. Y cuando se ha querido en serio construir lógicamente 

la lógica –en la logística, la lógica simbólica y la lógica matemática– se ha visto 

que era imposible, se ha descubierto, con espanto, que no hay concepto ultimo 

y rigurosamente idéntico, que no hay juicio del que se pueda asegurar que 

no implica contradicción, que hay juicios los cuales no son ni verdaderos ni 

falsos, que hay verdades de las cuales se puede demostrar que son indemos-

trables, por tanto, que hay verdades ilógicas42. 

Esta importante referencia se reafirma más adelante en la filosofía de Miró 
Quesada cuando sostiene que: “la concepción de la lógica de los diversos siste-
mas filosóficos ha presupuesto siempre una determinada concepción de la ra-
zón, y la concepción de la razón ha sido el fundamento último de la posibilidad 
filosófica”43. En efecto, la idea de razón ha cambiado e incluso “el aspecto más 
profundo e incitante del problema es, como hemos visto, el descubrimiento de 
una relación esencial entre la intuición y el lenguaje formal”44 y fue necesaria 
la reelaboración del concepto de razón. 

¿Cómo explicar una nueva teoría de la razón ante el devenir histórico de la 
realidad humana según Ortega y Gasset? Es una cuestión análoga a la plante-
ada por el filósofo español en su libro El tema de nuestro tiempo: “¿Cómo avecin-
dar la verdad, que es una e invariable, dentro de la vitalidad humana, que es, 
por esencia, mudadiza y varía de individuo a individuo, de raza a raza, de edad 
a edad?”45. La respuesta orteguiana no apela a una interpretación epistemoló-
gica ni ontológica de la razón, sino vitalista, pue como afirma: 

el tema de nuestro tiempo consiste en someter la razón a la vitalidad, localizar-

las dentro de lo biológico, supeditarla a lo espontáneo, dentro de pocos años 

parecerá absurdo que se haya exigido a la vida ponerse al servicio de la cultu-

42 José ORTEGA Y GASSET, La filosofía de la historia de Hegel y la historiología, V, 528. 
43 Francisco MIRÓ QUESADA, ob. cit., p. 386.  
44 Ibidem, p. 168. 
45 José ORTEGA Y GASSET, El tema de nuestro tiempo, III, 572. 

05 - Art 4.qxp_Art 4  3/6/21  15:00  Página 156

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



157JEAN CHRISTIAN EGOÁVIL

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

ra. La misión del tiempo nuevo es precisamente convertir la relación y mostrar 

que es la cultura, la razón, el arte, la ética quienes han de servir a la vida46. 

Esto significa que, antes que alguna teorización, la razón se enfrenta al he-
cho de la vida. El hombre se encuentra en un mundo compuesto de cosas y él 
mismo debe hacer algo con estas. Dicha exigencia es el requisito previo a cual-
quier teorización que la mente humana pueda efectuar. Una vez consciente de 
la exigencia, el ser humano necesita construir teorías con las cuales pueda en-
frentarse al mundo y sus circunstancias. En consecuencia, sería absurdo, uni-
versalizar una teoría y afirmar que esta satisfará la explicación científica de la 
realidad humana, y, además, como sostiene Ortega y Gasset en su libro En 
torno a Galileo: 

el asunto es de enorme interés porque vivimos una época de crisis intensísima 

en que el hombre, quiera o no, tiene que ejecutar otro gran viaje. ¿Por qué? 

¿No es obvio sospechar que la crisis actual procede de que la nueva “postura” 

adoptada en 1600 –la postura “moderna”– ha agotado todas sus posibilidades, 

ha llegado a sus postreros confines y, por lo mismo, ha descubierto su propia 

limitación, sus contradicciones, su insuficiencia?47 

La explicación orteguiana de la razón se fundamenta en la historia; puesto 
que, la historia es la única realidad que nos proporciona sucesos acabados y 
auténticos que son hechos concatenados capaces de ser narrados. Y si la vida 
y la razón están enlazadas en la historia, entonces ambas se auto-implican en 
la medida en que “la vida necesita de la razón para desplegarse, y la razón no 
es sino el instrumento de la vida, es la respuesta ordenada que da la vida ante 
la mirífica urdimbre de la circunstancia”48. 

¿Qué significa, entonces, que la razón sea histórica y en última instancia vi-
tal para los intereses orteguianos en la interpretación de una nueva teoría de la 
razón? En primer término, la historia y la razón poseen un conjunto de ele-
mentos invariables, aunque, sostiene, con un ejemplo, Ortega y Gasset “estas 
constantes son relativas. Pero en César y Pompeyo hay, cuando menos, un sis-
tema común de constantes absolutas -su condición de hombres, de entes his-
tóricos. Solo sobre el fondo de esas invariantes es posible su diferencialidad”49. 
En buena medida, Ortega considera la existencia de un conjunto mínimo de 

46 Ibidem, 593. 
47 José ORTEGA Y GASSET, En torno a Galileo, VI, 410. 
48 Francisco MIRÓ QUESADA, Razón e Historia en Ortega y Gasset. Lima: Editorial Ariel, 1992, 

p. 23.
49 José ORTEGA Y GASSET, “La filosofía de la historia de Hegel y la historiología”, V, 534.

05 - Art 4.qxp_Art 4  3/6/21  15:00  Página 157

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



158 Una huella de Ortega y Gasset en el Perú: la interpretación de la racionalidad en la filosofía...

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

elementos históricos que son inmutables y que impiden que la razón sea presa 
del relativismo. Ahora bien, “la historia al reconocer la relatividad de las for-
mas humanas, inicia una forma exenta de relatividad. Que esta forma aparezca 
dentro de una cultura determinada y sea una manera de ver el mundo surgida 
en el hombre occidental, no impide su carácter absoluto”50. Es decir, la pers-
pectiva histórica de la razón nos ofrece el carácter de absolutibilidad carente 
en la perspectiva científica. 

Por tanto, los puntos que permiten sostener la absolutibilidad de la razón 
histórica, según Ortega, son los siguientes: (1) la historia posee un núcleo a 
priori; (2) se estructura como un sistema de hipótesis, (3) es un espacio de in-
ducciones y (4) contiene constataciones empíricas o descripción de los hechos. 
Estos elementos organizan lo que Ortega denomina como historiología en su 
obra “La filosofía de la historia de Hegel y la historiología” y es el método por 
el cual sostiene la tesis de la razón histórica. 

La interpretación de la racionalidad en Miró Quesada a la luz de Ortega y 
Gasset 

Francisco Miró Quesada reunió las ideas de Ortega y Gasset con “la nece-
sidad de alcanzar una visión de la razón que permita comprender la compati-
bilidad de una variación en los principios con la exigencia inevitable de una 
validez supra histórica de los conocimientos racionalmente constituidos”51. El 
filósofo peruano acepta la idea de la razón histórica, pero con el componente 
autotélico en vista de que, según José Ferrater Mora, “la historia de la realiza-
ción del proyecto autotélico coincide aproximadamente con la historia de los 
progresos humanos, teóricos y prácticos, y específicamente con la historia de 
la ciencia y de la filosofía racionalista”52. En este sentido, la crisis de la razón 
abre el horizonte desde el cual se puede apostar por una razón histórica: 

la razón es histórica porque los principios evolucionan a través del tiempo. El 

complejo originario de evidencias que hace posible la constitución del conoci-

miento racional lógico-matemático sufre mutaciones, va perdiendo cuerpo, se 

va disgregando a través de la historia. Pero este proceso no conduce a una 

disolución final, a una relativización total de la razón. Este proceso tiene una di-

rección, está impulsado por un vector: la depuración de las evidencias racio-

nales a través del rigor de la formalización. La formalización es así una especie 

50 José ORTEGA Y GASSET, Las Atlántidas, III, 312-313. 
51 Francisco MIRÓ QUESADA, Apuntes para una teoría de la razón, ob. cit., p. 250. 
52 José FERRATER MORA, “La teoría de la razón”, en Lógica, razón y humanismo. La obra filosó-

fica de Francisco Miró Quesada Cantuarias. Lima: Universidad de Lima, 1992, p. 90. 

05 - Art 4.qxp_Art 4  3/6/21  15:00  Página 158

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



159JEAN CHRISTIAN EGOÁVIL

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

de filtro de la razón, exigido por el sentido mismo del conocimiento racional. 

Sin este filtro, la razón pierde el equilibrio y la seguridad53. 

La crisis de la razón, demostró, desde la perspectiva de Miró Quesada, que 
la racionalidad en su afán de otorgar formalidad a nuestros conocimientos de-
pura sus propios principios. El ejemplo más claro es la pérdida de universali-
dad del principio del tercio excluido. La crisis obligó a reafirmar la 
universalidad y objetividad de los otros principios (de identidad, de no contra-
dicción, de simetría y de no arbitrariedad) frente a la imposibilidad de sostener 
el del tercio excluido como uno supremo. Reforzar la universalidad y objetivi-
dad de los demás principios supremos de la razón exceptuando al del tercio, 
obedeció también a una necesidad de superar la amenaza del escepticismo, tal 
como afirma Alberto Cordero Lecca:  

La historia lejos de fundamentar una tesis escéptica, confirma la unidad, ne-
cesidad y universalidad de los principios de la razón. Lo que pone en evidencia 
principios fundamentales como los de identidad, no contradicción, transitivi-
dad de la implicación, entre otros, es la existencia de una estructura de valor 
necesario y universal del conocimiento humano, que no puede constituirse sin 
someterse a ella54. 

En efecto, podría plantearse que entre la propuesta orteguiana y miroque-
sadiana de la razón existe una sutil diferencia. El planteamiento orteguiano se 
mantiene en el esquema racionalista de la razón físico-matemática. Así como el 
modelo racionalista sostiene que todo conocimiento auténtico se construye ri-
gurosamente sobre un conjunto de principios lógicos supremos, de manera 
análoga, la propuesta orteguiana sustenta que los conocimientos auténticos 
con valor absoluto y objetivo se apoyan en la objetividad primordial de la ra-
zón histórica. Toda teoría científica está incluida en la razón histórica, puesto 
que, las verdades que la sostienen son objetivas en un determinado período 
histórico. Por ejemplo, los principios que rigen la física newtoniana son verda-
deros en un determinado momento para luego ser superados en otro (en este 
caso por la relatividad). Ante la propuesta orteguiana de la razón histórica, Mi-
ró Quesada inspirado en la teoría del filósofo español, opta por una interpre-
tación de la razón de acuerdo con su funcionalidad; es decir, propone una 
interpretación de la racionalidad.  

¿Cómo entender la interpretación de la razón según su funcionalidad en el 
pensamiento miroquesadiano? Es preciso decir que por funcionalidad se com-
prenderá la propiedad actuante que posee una cosa. El modo en cómo esta co-

53 Francisco MIRÓ QUESADA, ob. cit., p. 320. 
54 Alberto CORDERO LECCA, “La razón sin teoría”, en Lógica, razón y humanismo. La obra filo-

sófica de Francisco Miró Quesada Cantuarias. Lima: Universidad de Lima, 1992, p. 112. 

05 - Art 4.qxp_Art 4  3/6/21  15:00  Página 159

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



160 Una huella de Ortega y Gasset en el Perú: la interpretación de la racionalidad en la filosofía...

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

sa produce o efectúa procesos. En este sentido, la razón es una entidad diná-
mica que efectúa procesos racionales, y estos son evidencias de la funcionali-
dad de la razón. Después de la crisis se comprueba que es imposible sostener 
una concepción rígida de la razón y el intento, por más novedoso que sea, 
de una teoría de la razón tiende a encasillar en el molde desechado a la razón. 
Por consiguiente, es preferible estudiar su dinamismo, su funcionalidad, su 
manera de efectuar los procesos racionales.    

En efecto, si interpretamos la razón desde la perspectiva de su funcionali-
dad, de acuerdo con Miró Quesada, la comprensión de la razón en su genera-
lidad (o estructura) sería más factible y con esto una mejor propuesta teórica 
en torno a la teoría. Puesto que, como afirma Luis Piscoya: 

si se lograra esclarecer cuál es la estructura interna de la razón y cuáles son los 

principios irreductibles que regulan su funcionamiento, entonces, será posible 

explicar la naturaleza de la lógica, de la matemática, de la física, de la tecnolo-

gía, del derecho, de la política, de la moral y de tanto el conocimiento racional 

en su conjunto como de la acción o actividad racional55. 

¿Cómo entender la racionalidad en la filosofía de Miró Quesada? Existen 
dos criterios: uno intrínseco, que reúne al conjunto de cuestiones inauguradas 
por la crisis, y otro extrínseco, que explica el contexto hermenéutico de la ra-
cionalidad.  

La crisis de la razón desveló un conjunto de problemas que el racionalismo 
había considerado resueltos y cuya solución demandó renovar la perspec- 
tiva hacia un horizonte histórico. En este sentido, el filósofo peruano afirma: 

los resultados de la investigación metateórica despliegan, así ante nosotros, 

cinco complejos de problemas parciales: el de la intuición intelectual y la co-

rrespondiente evidencia, el del conocimiento analítico y sintético a priori, el de 

la naturaleza de los entes matemáticos, el de la verdad (en tanto relación entre 

proposiciones y regiones objetivas diferentes de ellas, es decir en tanto la ver-

dad matemática no puede reducirse a una postulación arbitraria ni a una pura 

derivación) y el de la formación de conceptos56. 

Los problemas más importantes del grupo mencionado, según Miró Quesada, 
son el de la intuición intelectual, el de la evidencia y el del juicio sintético a 
priori; puesto que, los resultados de los teoremas de Gödel obligan a repensar-

55 Luis PISCOYA, “Los trabajos sobre lógica de Francisco Miró Quesada C.”, en Lógica, razón 
y humanismo. La obra filosófica de Francisco Miró Quesada Cantuarias. Lima: Universidad de Lima, 
1992, p. 26. 

56 Francisco MIRÓ QUESADA, ob. cit., p. 251. 

05 - Art 4.qxp_Art 4  3/6/21  15:00  Página 160

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



161JEAN CHRISTIAN EGOÁVIL

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

los nuevamente. Sobre todo a partir de tres puntos que vinculan las tesis 
godelianas con los problemas propuestos por MiróQuesada:   

1.- Se demuestra la existencia formal de proposiciones indecibles y verda-
deras intuitivamente. 

2.- Se incorpora estas proposiciones al sistema axiomático del lenguaje 
formalizado. 

3.- Se demuestra la producción de proposiciones con carácter indecible 
dentro de un sistema formal. 

El tratamiento efectuado por Miró Quesada a estos problemas se caracte-
riza por lo siguiente: (1) no pertenecen a la perspectiva del racionalismo clási-
ca, sino a un horizonte distinto que hemos denominado como “racionalismo 
dinámico” cuyas raíces más próximas se encuentran en la filosofía raciovitalista 
de Ortega y Gasset y (2) revelan el aspecto más profundo e incitante del asun-
to: “el descubrimiento de una relación esencial entre la intuición y el lenguaje 
formal”57. 

En cuanto al criterio extrínseco, la explicación de la racionalidad se ejecuta 
en el horizonte histórico; porque, la historia es el marco en el cual la raciona-
lidad despliega su desarrollo teórico reconociendo sus límites explicativos y 
profundidades.  

Según Miró Quesada, la historia es uno de los factores esenciales al momen-
to de interpretar la racionalidad, pero se trata de “la historia de la realización 
del proyecto autotélico que coincide aproximadamente con la historia de los 
progresos humanos, teóricos y prácticos, y específicamente con la historia de la 
ciencia y de la filosofía racionalista”58. Afirma el filósofo peruano al respecto: 

la razón es histórica porque los principios evolucionan a través del tiempo. 

El complejo originario de evidencias que hace posible la constitución del co-

nocimiento racional lógico-matemático sufre mutaciones, va perdiendo cuer-

po, se va disgregando a través de la historia. Pero este proceso no conduce a 

una disolución final, a una relativización total de la razón. Este proceso tiene 

una dirección, está impulsado por un vector: la depuración de las evidencias 

racionales a través del rigor de la formalización. La formalización es así una 

especie de filtro de la razón, exigido por el sentido mismo del conocimiento ra-

cional. Sin este filtro, la razón pierde el equilibrio y la seguridad59. 

La historia es el horizonte hermenéutico que permite realizar un análisis de 
la racionalidad. La influencia de Ortega y Gasset en el pensamiento miroque-

57 Ibidem, p. 168. 
58 José FERRATER MORA, ob. cit., p. 90. 
59 Francisco MIRÓ QUESADA, ob. cit., p. 320. 

05 - Art 4.qxp_Art 4  3/6/21  15:00  Página 161

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



162 Una huella de Ortega y Gasset en el Perú: la interpretación de la racionalidad en la filosofía...

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

sadiano es esencial en este punto. Ambos evitan el desplome general de la ra-
cionalidad; puesto que, el advenimiento del escepticismo tendría un espacio se-
guro y, como sostiene Alberto Cordero Lecca 

la historia lejos de fundamentar una tesis escéptica, confirma la unidad, nece-

sidad y universalidad de los principios de la razón. Lo que pone en evidencia 

principios fundamentales como lo de identidad, no contradicción, transitivi-

dad de la implicación, entre otros, es la existencia de una estructura de valor 

necesario y universal del conocimiento humano, que no puede constituirse sin 

someterse a ella60. 

En efecto, lejos de imposibilitar alguna presencia de escepticismo, las inter-
pretaciones tanto de Miró Quesada como de Ortega y Gasset siguen propo-
niendo criterios universales para garantizar la universalidad de la razón como 
la más bella y noble facultad humana. Mientras Ortega refiere al raciovitalis-
mo, Miró Quesada apela a la autotelia. Finalmente, ambos admiten la urgencia 
de un nuevo enfoque de la razón o la racionalidad, de allí que este tema sea tan 
vigente en las palabras del maestro español y del pensador peruano hasta nues-
tros días. 

Conclusiones 

La sugerencia miroquesadiana de una interpretación de la racionalidad an-
tes que el planteamiento de una nueva teoría de la razón es el resultado de un 
largo proceso de evaluación de los principales antecedentes en torno a la posi-
bilidad de un «ciencia general de todas las ciencias» denominada como la me-
tateoría y afirma que su éxito hubiese significado el triunfo del ideal racionalista 
del conocimiento absoluto, cuyo alcance explicativo hubiese sido universal y 
objetivo. Los antecedentes más importantes son la Teoría de Conjuntos elabo-
rada por Georg Cantor y la Metamatemática de David Hilbert. Ambas pro-
puestas procuraron afianzar los conocimientos formales por medio de la 
rigorización de la deducción implicada en el proceso de adquisición de esos sa-
beres. Se consideró que dicha formalización evitaría toda posibilidad de infe-
rencias contradictorias o paradójicas y con ello la opción de contar con un 
conjunto universal de conocimiento racional y formalmente puro; sin embargo, 
el descubrimiento de las paradojas en la Teoría de Conjuntos y la imposibili-
dad de una prueba total según la metamatemática eliminó los anhelos absolu-
tistas de la razón. 

60 Alberto CORDERO LECCA, ob. cit., p. 112.

05 - Art 4.qxp_Art 4  3/6/21  15:00  Página 162

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



163JEAN CHRISTIAN EGOÁVIL

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Ante tal situación, Ortega y Gasset intuyó que el problema sería más pro-
fundo que lo estimado y el planteamiento de una nueva teoría de la razón se 
justificaba. Este llamado tuvo eco en las preocupaciones filosóficas y científicas 
de Francisco Miró Quesada. Si bien ambos centraron sus indagaciones filosó-
ficas en torno a la razón, existe una sutil diferencia. Mientras Ortega propone 
la teoría de la razón histórica sosteniendo que el fundamento de absolutibilidad 
de la razón es la historia, Miró Quesada descarta la elaboración de una teoría 
y opta por una interpretación de la funcionalidad de la razón.  

La propuesta miroquesadiana contempla dos criterios. El criterio intrínseco 
que reúne los principales problemas en torno a la racionalidad como son el 
problema de la intuición intelectual, el criterio de evidencia y los juicios sinté-
ticos a priori. La crisis de la razón ha demostrado que estos problemas conside-
rados superados continúan sin ser satisfactoriamente resueltos. El criterio 
extrínseco, por su parte, verifica el dinamismo interno de la razón compuesto 
por la relación dialéctica entre la intuición y la formalización, el lenguaje formal. 
Es más. Miró Quesada sostiene que producto de esta relación la razón ha po-
dido no solo delimitar las fronteras de la formalización, sino ha ordenado los 
principios considerados supremos de la razón; es decir, ha depurado sus pro-
pios principios afianzando los principios de identidad, de no contradicción, de 
simetría y de no arbitrariedad y descartando el principio del tercio excluido.   

Finalmente, el esfuerzo miroquesadiano no hubiese sido posible sin la in-
fluencia del pensamiento de Ortega y Gasset; puesto que no solo inicia sus 
investigaciones filosóficas con el llamado orteguiano, sino que el maestro espa-
ñol lo condujo por la hermenéutica de una nueva interpretación de la razón. 

Fecha de recepción: 26/01/2018 
Fecha de aceptación: 21/05/2019

05 - Art 4.qxp_Art 4  3/6/21  15:00  Página 163

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



164 Una huella de Ortega y Gasset en el Perú: la interpretación de la racionalidad en la filosofía...

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

BENSON, H. (2005): “Plato´s Rationalistic Method”, 
en A Companion to Rationalism. London: 
Blackwell Publishing Ltd. 

CANTOR, G. (1932): Gesammelte Abhandlungen 
Mathematischen und Philosophischen Inhalts 
mit Erläuternden Anmerkungen sowie mit 
Ergänzungen aus dem Briefwechsel Cantor-
Dedekind. Berlin/Heidelberg: Springer-Verlag. 

CORDERO LECCA, A. (1992): “La razón sin teoría”, en 
Lógica, razón y humanismo. La obra filosófica 
de Francisco Miró Quesada Cantuarias. Lima: 
Universidad de Lima. 

COTTINGHAM, J. (1998): The Rationalists. Oxford: 
Oxford University Press. 

DAUBEN, J. (1990): Georg Cantor. His Mathematics 
and Philosophy of the Infinite. Princeton: 
Princeton University Press. 

ENDERTON, H. (1977): Elements of Set Theory. New 
York: Academic Press. 

FERRATER MORA, J. (1992): “La teoría de la razón”, 
en Lógica, razón y humanismo. La obra filosó-
fica de Francisco Miró Quesada Cantuarias. 
Lima: Universidad de Lima. 

GAMBRA, J. (1995): “La filosofía de David Hilbert”, 
en La filosofía de los científicos. Madrid: Uni-
versidad Complutense de Madrid. 

HILBERT, D. (1993): Fundamentos de las matemáti-
cas. México: UNAM. 

HRBACEK, K. y THOMAS, J. (1999): Introduction to Set 
theory. New York: Marcel Dekker. 

HUENEMANN, C, (2008): Understanding Rationa-
lism. Acumen: United King. 

JANICE, T. (2014): The minds of Moderns. 
London/New York: Routledge. 

KISNER, M. (2005): “Rationalism and Method”, en 
A Companion to Rationalism. London: Black-
well Publishing Ltd. 

KLENE, S. (1971): Introduction to Metamathema-
tics. Amsterdam: Mathemarisch Centrum / 
Wiskundig Genootschap. 

MIRÓ QUESADA, F. (2012): Obras Esenciales. Tomo 
III, vol. 1. Lima: Universidad Ricardo Palma. 

— (1992): La Filosofía de Ortega y Gasset. Lima: 
Editorial Ariel. 

— (1992): Razón e Historia en Ortega y Gasset. 
Lima: Editorial Ariel. 

MOSTERÍN, J. (1981): “Introducción”, en Kurt Gödel. 
Obras Completas. Madrid: Alianza Editorial. 

NAGEL, E. y NEWMAN, J. (2007): El teorema de Gö-
del. Madrid: Tecnos. 

NELSON, A. (2005): “The Rationalist Impulse”, en A 
Companion to Rationalism. UK: Blackwell Pu-
blishing Ltd. 

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras completas, 
10 vols. Madrid: Fundación José Ortega y 
Gasset / Taurus. 

PLATÓN (1981): “Cármides”, en Diálogos I. Madrid: 
Editorial Gredos. 

— (1988): “La República”, en Diálogos IV. Ma-
drid: Editorial Gredos. 

PISCOYA, L. (1992): “Los trabajos sobre lógica de 
Francisco Miró Quesada C.”, en Lógica, razón 
y humanismo. La obra filosófica de Francisco 
Miró Quesada Cantuarias. Lima: Universidad 
de Lima. 

POTTER, M. (2004): Set Theory and its Philosophy. 
Oxford University Press: Oxford. 

SIEG, W. (2013): Hilbert´s Programs and Beyond. 
Oxford: Oxford University Press. 

STUMP, D. (2005): “Rationalism in Science”, en A 
Companion to Rationalism. London: Blackwell 
Publishing Ltd. 

SMULLYAN, R. (1993): Recursion theory for Meta-
mathematics. Oxford: Oxford University Press.

   REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

05 - Art 4.qxp_Art 4  3/6/21  15:00  Página 164

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Clásicos sobre Ortega

06 CLASICOS SOBRE ORTEGA.qxp_06 CLASICOS DE ORTEGA  3/6/21  15:43  Página 165

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



< Christopher Lasch 

06 CLASICOS SOBRE ORTEGA.qxp_06 CLASICOS DE ORTEGA  3/6/21  15:43  Página 166

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



Christopher Lasch y su interpretación 
de la relación minoría-masa

Introducción de Jaime de Salas 

C
hristopher Lasch (1932-1995), comentarista de la vida pública de 
Estados Unidos dejó un libro póstumo La rebelión de las élites y la traición 
a la democracia1, donde una lectura de La rebelión de las masas juega un 

papel central. No es propiamente un escrito académico, pero tampoco se puede 
decir que es un trabajo de divulgación destinada para el gran público. La tirada 
de The New Republic en el periodo de la obra de Lasch ascendía a 100.000 ejem-
plares por el entonces número semanal, lo que implica una revista para mino-
rías en Estados Unidos. Allí Lasch originariamente publicó partes de esta obra, 
que luego editó su hija tras su muerte. Curiosamente La rebelión de las élites… 
aparece en la casa Norton, que fue muy importante en la introducción de la 
obra de Ortega, y concretamente La rebelión de las masas, en Estados Unidos. 

Este texto es fundamental en la argumentación que Lasch sigue en la obra. 
Corresponde a un autor que utiliza a Ortega para hacer un diagnóstico de su 
momento en Estados Unidos sin pretender un conocimiento del contexto espa-
ñol o europeo en el que este escribió más de 60 años antes. Tampoco se apoya 
en la antropología y metafísica que apuntala el análisis del pensador español. 
Pero la afinidad de los dos autores se encuentra en su condición de intelectua-
les, de pensadores de la cosa pública que coinciden en la convicción de que de-
trás de la vida política se dan cuestiones más profundas relativas a la forma en 
que una sociedad vive su propia cultura. Ambos piensan en la importancia de 
lograr un consenso con otros sobre la situación de la propia cultura. Y también 
coinciden en la convicción de que, el malestar en lo que respecta a la cultura se 
traduce en decisiones políticas. Finalmente, para los dos autores la situación 
que se describe con el término “rebelión” es “coyuntural”, es decir, propia de un 
momento de la historia al que la sociedad ha llegado. Por ello, hay un esfuerzo 
por entender históricamente el fenómeno, resaltando cómo unos nuevos hechos 
han dado como resultado la situación en la que la sociedad se encuentra en el 

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

   
   

   
  C

LÁ
SI

CO
S 

SO
BR

E 
O

RT
EG

A

1 Christopher LASCH, The Revolt of the Elites and the Betrayal of Democracy. New York: Norton, 
1995. 

06 CLASICOS SOBRE ORTEGA.qxp_06 CLASICOS DE ORTEGA  3/6/21  15:43  Página 167

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
De Salas Ortueta, J. (2021). Christopher Lasch y su interpretación de la relación minoría-
masa. Revista de Estudios Orteguianos, (42), 167-175.
https://doi.org/10.63487/reo.138

ORCID: 0000-0002-7116-4091



168

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

   
   

   
 C

LÁ
SI

CO
S 

SO
BR

E 
O

RT
EG

A

2 Christopher LASCH, The Culture of Narcissism: American Life in an Age of diminishing Expecta-
tions. New York: Norton, 1979. 

Christopher Lasch y su interpretación de la relación minoría-masa 

momento. En principio, se pretende recuperar una comunicación fluida entre 
estos dos grupos. También se puede establecer una cierta relación entre el nar-
cicismo de La cultura del narcicismo2 de Lasch y el hombre-masa cuya disección 
emprende Ortega, pero es un tema que nos aleja de nuestra tesis principal. 

Desde el punto de vista de la Revista de Estudios Orteguianos, la recuperación 
académica de la obra de Ortega requiere el conocimiento histórico del momen-
to en que se escribió. Pero además su obra sigue siendo relevante en la medida 
en que los miembros de generaciones posteriores encontremos en ella la mane-
ra de hacer un diagnóstico del propio momento histórico. Una de las tareas del 
epígrafe Clásicos sobre Ortega, es justamente recordar la manera en que el pen-
samiento de Ortega se ha aplicado a contextos distintos. Ello significa que la 
recepción de su pensamiento es inevitablemente “abstracta” por comparación 
a la formulación inicial de su autor, y se apoya solo en unos elementos de su 
pensamiento que permiten encarar la coyuntura del momento que se está ana-
lizando, dejando aparte otras consideraciones que históricamente pueden ser 
relevantes. La historia de las ideas se caracteriza por estas incomprensiones y 
anacronismos que al tiempo pueden resultar muy fecundos. En el caso de 
Lasch, la recepción de Ortega se hace al tiempo que apela a otros autores poco 
cercanos a Ortega, como Freud o Marx. Lo fundamental es que La rebelión de 
las masas y el pensamiento de Ortega en general ha deparado modelos que se 
puede aplicar a muchas situaciones históricas distintas. Teniendo esto en cuen-
ta, no es realmente importante la distancia en que Lasch se encuentra de  
Ortega, sino lo que podemos aprender de la comparación de las dos obras. 

Se puede entender que el diagnóstico de Lasch del Estados Unidos de los 
años ochenta y noventa del siglo pasado, se contrapone al que hace Ortega. 
Para el pensador estadounidense, por un lado, habría una minoría –élite–, que 
no se distinguiría por su voluntad altruista de buscar lo mejor para la sociedad, 
ni por una voluntad de superación sino por su adscripción a causas “menores” 
como la higiene. No albergan la idea clásica de una revolución social sino man-
tienen causas independientes entre sí, como “el feminismo, derechos de los ho-
mosexuales, derechos de bienestar, agitación contra la discriminación racial”. 
Por otro lado, frente a las élites, se da una clase social modesta que para nada 
piensa en una revolución colectivista sino que se retrae de innovaciones que les 
parecen irrelevantes para el conjunto de la sociedad y que la élite les propone. 

En los Estados Unidos, la “América media” –término con implicaciones 

tanto geográficas como sociales– ha llegado a simbolizar todo lo que obstacu-

liza el camino del progreso: los “valores familiares”, el patriotismo irreflexivo, 

06 CLASICOS SOBRE ORTEGA.qxp_06 CLASICOS DE ORTEGA  3/6/21  15:43  Página 168

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



169

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

   
   

   
  C

LÁ
SI

CO
S 

SO
BR

E 
O

RT
EG

A

3 José ORTEGA Y GASSET, La rebelión de las masas, Obras completas, 10 vols. Madrid: Fundación 
José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, tomo IV, p. 457. En adelante, se citarán las referen-
cias a esta edición de las Obras completas de Ortega indicando el título de la obra, el tomo en nú-
meros romanos y las páginas en arábigos. 

Introducción de JAIME DE SALAS

el fundamentalismo religioso, el racismo, la homofobia, la concepción retró-

grada de la mujer… Para los creadores de opinión ilustrada, los americanos 

medios son irremediablemente desharrapados, anticuados, provincianos, están 

mal informados sobre los cambios de los gustos y las tendencias intelectuales, 

son adictos a pésimas novelas de amor y aventuras y están atontados por una 

prologada exposición a la televisión. 

De ahí que frente a la idea de una minoría que introduce, y representa los ideales 
de una sociedad, aquí se da una verdadera lucha de clases cercana a la marxista. 

En este sentido el comentario que propongo en primer lugar se cuestionará 
lo que son las élites para Lasch y para Ortega. En segundo lugar, comentaré el 
punto de llegada de este análisis, la situación de normalidad que sería deseable 
recuperar frente a la rebelión de la que los dos autores se hacen eco. 

1.- Independientemente del uso de los términos, hay un problema común 
que los dos textos plantean: el de la decadencia de una sociedad. Quizá sería 
mejor matizar diciendo “la percepción de decadencia” de una sociedad. A lo 
largo de los últimos seis siglos a la par de la lucha entre naciones en Occidente 
en favor de la hegemonía, ha habido un cuestionamiento propio de la derrota 
o fracaso de naciones, y, a partir del siglo XX, sobre todo con Spengler, de la
propia cultura occidental, la pregunta por las causas y posibles remedios de
aquella. En realidad, es un tema que ha acompañado la reflexión histórica des-
de el comienzo de la existencia de vida intelectual con las consideraciones so-
bre la decadencia de la ciudad-estado de Grecia y del Imperio Romano.

Lasch puede usar la terminología de Ortega y hablar de “rebelión” desde la 
percepción de que la sociedad es un ámbito donde unos mandan y otros siguen. 
En Ortega, lo esencial es la tesis de una sociedad plural donde en cada ámbito 
social se ejercería una autoridad que permite su propio desarrollo y mante- 
nimiento. Es una relación que implica un dinamismo interno a una sociedad, 
dinamismo independiente, pero anterior y englobante de las acciones concretas 
de los individuos. La actividad social no solo surge como respuesta a las situa-
ciones concretas, sino movida por una voluntad de llegar a lo mejor o de imitar 
a los mejores. Pero para que este dinamismo se dé, es necesaria una disposición 
previa de los unos, y de los otros, de los que mandan y de los que obedecen. Se 
trata del mando que en puridad no implica el ejercicio de la fuerza, sino la pre-
sencia de “ideas, preferencias, aspiraciones, propósitos” que caracterizan una 
sociedad3. La rebelión de las masas apunta a la falta de docilidad, el particula-

06 CLASICOS SOBRE ORTEGA.qxp_06 CLASICOS DE ORTEGA  3/6/21  15:43  Página 169

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



170

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

   
   

   
 C

LÁ
SI

CO
S 

SO
BR

E 
O

RT
EG

A

4 Ibidem, 399. 

Christopher Lasch y su interpretación de la relación minoría-masa 

rismo, el egoísmo de quienes tendrían que mostrar atención y respeto, mien-
tras que la rebelión de las élites significa también el egoísmo, y la renuncia al 
esfuerzo y a la ejemplaridad que el mando exige. 

De hecho, Ortega también utiliza en algunos textos la expresión de deser-
ción de las minorías que viene a coincidir con lo que mantiene Lasch, y si pen-
samos en situaciones históricas concretas vemos que cuenta tanto el acierto de 
los unos como la confianza en la confianza en la autoridad de los otros. “Tal ha 
sido la deserción de las minorías directoras, que se halla siempre al reverso de 
la rebelión de las masas”4. La falta de entendimiento, la descoordinación social 
puede deberse tanto a lo uno, a lo otro o, incluso, a las dos causas. Lo princi-
pal es que masa y minorías o élites trabajan en una acción común que sería cen-
tral para la vida de la sociedad. 

Donde comienzan las divergencias se encuentra en la conceptualización de 
aquello que caracteriza las élites o las minorías. Hay que advertir que el con-
cepto de minoría o de élite queda necesariamente poco definido en los dos au-
tores. Pero, veremos que incluso llega a cubrir la totalidad de la vida social y 
según los autores hay unas dimensiones u otras que se consideran como las 
más importantes. Partiremos de que los dos términos, masa y élite, coinciden, 
aunque en la práctica de los distintos autores no sea así. 

Podemos observar distintas dimensiones de este término: 
A.- Por miembro de una élite, se entiende el perteneciente a un grupo de per-

sonas que destacan por sus funciones en una sociedad determinada. El mero he-
cho de que formen un grupo es importante. Por ello pueden lograr mayor 
eficacia en su acción de varias maneras: El grupo asegura que haya una cultura 
de la excelencia que se puede mantener por transmisión inter-generacional; los 
miembros de la élite conocen y estimulan la excelencia de sus miembros y per-
miten que la sociedad entera reconozca la oportunidad de lo que enseñan. Desde 
el punto de vista de Ortega –y entiendo que Lasch coincidiría–, las minorías pue-
den apoyar distintas formas de renovación de una sociedad o, por el contrario  
–aunque es una dimensión que no le interesa a Ortega–, garantizar su continui-
dad apoyando determinadas virtudes o incluso actividades. A ello se debe añadir
el que existe una dinámica interna de grupo por la que se establece un dialogo
entre sus componentes que valoran críticamente las distintas aportaciones.

En el caso de Ortega, la minoría es un ámbito en el que él mismo se encon-
traba y, por ello, la reivindicación teórica que se encuentra en su obra es una 
forma de racionalizar la propia experiencia. En este sentido, “el tema de nues-
tro tiempo” apunta al programa de las minorías pensantes europeas del  
momento, por ejemplo. Análogamente, Meditaciones del Quijote es el trasunto te-

06 CLASICOS SOBRE ORTEGA.qxp_06 CLASICOS DE ORTEGA  3/6/21  15:43  Página 170

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



171

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

   
   

   
  C

LÁ
SI

CO
S 

SO
BR

E 
O

RT
EG

A

5 José ORTEGA Y GASSET, El Espectador IV, II, 459-460. 

Introducción de JAIME DE SALAS

órico de la Liga de Educación Política Española, que se creó en 1914, año en el que  
Ortega publicó su primera obra. Experimentó desde dentro la realidad social 
de la minoría en un contexto muy concreto y tenía por ello su propia experien-
cia como referente. En el caso de Lasch a lo largo de su trayectoria se puede 
reconocer la importancia de las diferentes iniciativas de revistas que apunta a 
una conciencia de la importancia de la opinión especializada. 

B.- En segundo lugar, el miembro de una élite se caracteriza por la excelen-
cia, entendiendo por tal, la destreza en el ejercicio de la propia profesión o de 
una manera más general, de la virtud. Esta variable es fundamental en la me-
dida en que la sociedad ideal es meritocrática con una economía de mercado, 
y en una política democrática donde los individuos dan su propia talla. No ha-
bría solo división del trabajo social, sino dentro de cada profesión u ámbito 
consolidado de la sociedad, habría profesionales que atribuyen suficiencia e in-
cluso excelencia a quienes formen parte de la élite o de la minoría. Es la dimen-
sión aristocrática y a la vez meritocrática propia de la sociedad que surge a 
partir del siglo XIX. De todas formas, hay antecedentes en la noblesse de robe en 
el caso de la Francia de Luis XIV. 

C.- Las élites se pueden distinguir por su capacidad de desinterés y com-
promiso con el bien común. Ello puede desembocar en la voluntad de innova-
ción por motivos altruistas como era el caso de Ortega. Por su parte, Lasch 
parece más preocupado por la ausencia de los mejores en la sociedad en un  
momento de globalización. 

Una minoría tiene un legítimo interés en defender la excelencia de su profe-
sión, pero ello, en el planteamiento de nuestros autores, no puede comprometer 
el bien común. Mientras que la excelencia de las élites contribuye a dicho bien 
común no hay problema, pero son frecuentes situaciones donde el interés del 
grupo se afirma en contra del interés general. Esto sería el particularismo que 
Ortega describe en España invertebrada. En la argumentación de Ortega la mi-
noría destacaría frente a quienes se desentienden del bien común5. 

En el planteamiento de Ortega se reconoce el hecho de la elasticidad social, 
entendida como la disposición por la que cada parte de la sociedad vive no sólo 
su perspectiva propia sino con una representación del conjunto con el que está 
conectado. Determina que el bien común se logra gracias a la convivencia de 
las partes y voluntad de cada parte de la sociedad a sacrificarse para el resto, 
cuando las circunstancias así lo exigen. 

D.- Pertenecer a una élite o minoría es ser titular de facultades excepciona-
les con respecto a los demás ciudadanos, facultades reconocidas convencional 
o jurídicamente. Pero también, y esto estaría en acorde con lo que pensaban

06 CLASICOS SOBRE ORTEGA.qxp_06 CLASICOS DE ORTEGA  3/6/21  15:43  Página 171

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



172

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

   
   

   
 C

LÁ
SI

CO
S 

SO
BR

E 
O

RT
EG

A

6 La crítica de la nobleza española es una constante de su obra. Aparece claramente en  
España invertebrada (III, 475) donde la situación española es caracterizada por la ausencia de los 
mejores, y se encuentra en la obra tardía, por ejemplo, en “Goya” (José ORTEGA Y GASSET,  
Papeles sobre Velázquez y Goya, VI, 758). En el caso de Lasch, las élites no son residuales sino más 
bien son el producto de transformaciones sociales que culminan en una situación insatisfactoria 
del momento. 

Christopher Lasch y su interpretación de la relación minoría-masa 

nuestros dos autores, como sencillamente la excelencia que se ha destacado en 
el apartado anterior. En este sentido, las minorías y las élites son propagadoras 
de la excelencia. Esta no se limita a la acción de individuos, sino que se extiende 
a todas las acciones sociales donde la excelencia se transmite y se mantiene. 
Así, si es importante el acierto de los políticos, también lo es el del nivel de la 
sociedad y ello se va a transparentar en la calidad general de esta. Una lectura 
política de las dos primeras partes de Meditaciones del Quijote es en principio lo 
más acertado atendiendo a la obra de Ortega en general, pero la idea del per-
feccionamiento de la perspectiva tiene también desarrollos que rebasan el com-
portamiento de los políticos, y así, se da excelencia en la medicina, en la 
empresa, en el magisterio, en todos los ámbitos de la vida, en la medida en que 
se logra para uno mismo y para quienes son los interlocutores de uno, un nivel 
de excelencia en el comportamiento social. 

Así, el espectro de los valores que se comunican socialmente es muy amplio, 
sobre todo desde el punto de vista de Ortega. La realidad de una sociedad es 
la permanente comunicación entre sus miembros donde los conceptos de valor, 
excelencia o virtud se afirman y se flexionan de muchas maneras. Por ello, el 
carácter superior o egregio de una minoría no tiene porque encontrarse supe-
ditado a unas clases especiales ya establecidas. Incluso se puede dar en ámbi-
tos, por otra parte, relativamente modestos, pero, no obstante, transmitirse 
efectivamente. Por ello, las minorías y de las élites tienen como misión estar 
presente en la vida social, y de alguna manera contribuir a vertebrar la misma 
sociedad: de manera visible por ejemplo en el juego político, pero también de 
manera implícita, por ejemplo, en la dirección que las personas asumen por el 
bien de sus familias. 

En principio, ninguna de las dimensiones de la minoría que se han expues-
to, son excluyentes entre sí; pero si nos atenemos a las posiciones de los autores 
que comentamos, la relación que se puede establecer entre cada una de ellas es 
muy distinta. En el caso de Ortega, hay un interés por entender que la minoría 
selecta no incluye automáticamente a personas en función de posición social o 
de su dinero. La reivindicación de Ortega no es, por tanto, una reivindicación 
de clase sino ante todo de excelencia. Incluso la visión del pensador español, 
en general, es crítica con las élites clásicas españolas y por el contrario su po-
sición en lo que respecta a la sociedad ideal sería esencialmente meritocrática6. 

06 CLASICOS SOBRE ORTEGA.qxp_06 CLASICOS DE ORTEGA  3/6/21  15:43  Página 172

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



173

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

   
   

   
  C

LÁ
SI

CO
S 

SO
BR

E 
O

RT
EG

A

7 Michael YOUNG, The Rise of the Meritocracy. New York: Routledge and Kegan Paul, 2017. 
8 Cierto es que en España invertebrada se achacan las limitaciones de España frente a otros pa-

íses como Francia a la ausencia de minorías dominantes (José ORTEGA Y GASSET, España inver-
tebrada, III, 495 y ss). 

Introducción de JAIME DE SALAS

En cambio, Lasch asume la posición de Young en su revolucionario libro The 
Rise of Meritocracy7, en la medida en que entiende que la meritocracia puede lle-
gar a debilitar la sociedad, creando una disfunción entre los dotados y los que 
no lo son, y reforzar aquellos a los que el status quo favorece. Por el contrario, 
las élites en los escritos del autor norteamericano, quedan, ante todo, carac- 
terizados por su condición de titular de facultades excepcionales, reconocidos 
convencional o jurídicamente. Es decir, son élites de dinero. La rebelión y pos-
terior deserción implicaría la ausencia de ejemplaridad, e incluso la renuncia a 
desarrollar un papel vertebrador en la sociedad. 

2.- ¿En que consiste la situación de normalidad a la que se debería llegar y 
que la revolución de las masas o de las élites estaría impidiendo? En este pun-
to, la lectura de sus situaciones es muy distinta en las dos obras. Lasch quiere 
recuperar un régimen de igualdades, de clase media que ejerce sus posibilida-
des cívicas, y que se encuentra deteriorada por el mismo juego de mercado o 
por la excesiva intervención del Estado, mientras que Ortega pretende lograr 
que la sociedad siga siendo innovadora en el campo cultural gracias a la acción 
de las élites. La rebelión de las masas atiende sobre todo a la eventualidad de un 
colectivismo en el que la desembocaría acción de la masa y de quienes la guíen. 
Y es cierto que, si nos atenemos a ese momento, pensando en Italia, y Rusia, 
pero también en alguna medida en Hungría, Portugal, y otros países, el colec-
tivismo aparece como una posibilidad clara. Por ello, “El mayor peligro, el Es-
tado” según el título del último capítulo de la primera parte. En cambio, el 
punto de referencia de Lasch es la restauración de unas vigencias que ya han 
tenido recorrido en la experiencia colectiva de Estados Unidos. 

Desde este punto de vista, siendo trabajos que se realizan desde una óptica 
histórica muy acusada, atendiendo a la situación que sobreviene a una socie-
dad en un momento dado, la experiencia de la que se parte es muy diferente en 
cada caso. No hay en el caso de Ortega unos antecedentes en la historia polí-
tica de España a las que pueda remitir. Tampoco encontramos una edad de oro 
en otro país europeo que resulte relevante8, aunque sí se da una valoración 
muy positiva en lo que respecta a los distintos logros culturales de Occidente. 
La idea predominante en su obra es que la Europa de los años veinte vive una 
coyuntura nueva e inesperada que supone una revolución en la manera en que 
la sociedad se ve a sí misma y a ella tiene que responder la acción decidida e 
innovadora de las élites. Se abre en su segunda parte a la posibilidad de que 

06 CLASICOS SOBRE ORTEGA.qxp_06 CLASICOS DE ORTEGA  3/6/21  15:43  Página 173

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



174

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

   
   

   
 C

LÁ
SI

CO
S 

SO
BR

E 
O

RT
EG

A

9 Eric MILLER, Hope in a scattering Time. A Life of Christopher Lasch. Grand Rapids: Michigan, 
2010, p. 321. 

10 En su muy interesante biografía sobre Lasch, Eric Miller hace el comentario de que su me-
todología naturalista se ajustaba poco al contenido “personalista” que en última instancia quiere 
defender con su obra (Ibidem¸ pp. 192, 304 y 348). El carácter ensayístico de su trabajo le per-
mite a Miller entender que logra ofrecer a sus lectores “the kind of discriminating, learned ob-
servation that might offer a way beyond the present” sin buscar una fundamentación última 
(Ibidem, p. 201). Y en este sentido, la preocupación de Ortega por dicha fundamentación de las 
humanidades y ciencias sociales en una antropología filosófica adquiere sentido por oposición a 
Lasch (Ibidem, p. 303). 

Christopher Lasch y su interpretación de la relación minoría-masa 

estas élites podrán trabajar desde el contexto de formas de unificación europea 
trascendiendo los límites de los estados nacionales. 

En cambio, en el texto de Lasch se encuentra un recuerdo de una situación 
social que sería deseable recuperar en algunos aspectos. Quiere “rescatar el pa-
sado como algo vivo”9. La experiencia histórica de Estados Unidos es com-
prendida por este en muchos sentidos como positiva: una de las más antiguas 
constituciones en Occidente, un país igualitario en cuanto a igualdad ante la 
ley, un lugar de acogida de emigración que permite una nueva vida, y del em-
poderamiento del ciudadano medio como quien ejerce su autonomía en la so-
ciedad. Habría una historia con muchos episodios memorables como la 
presidencia de Lincoln o de Roosevelt. Y, sobre todo, en su obra se puede dis-
cernir la huella del sentido de la democracia de Jefferson que tiende a recono-
cer la autonomía de los estados y la resistencia a la hegemonía de Washington. 
Frente a estos antecedentes le preocupa a Lasch, el deterioro que observa en 
la educación y en el debate público, o la restricción de la iniciativa ciudadana. 
Por ejemplo, no quiere que se pierda la tradición de Estados Unidos de debate 
público. En suma, pretende recuperar o, mejor, evitar la pérdida completa de 
una herencia valiosa, ante las tensiones que el mismo desarrollo del mercado y 
del Estado significa. Estas dos últimas instituciones, siendo fundamentales  
para una sociedad democrática, pueden en su crecimiento acabar por subver-
tirla. En última instancia, hay una idealización de aspectos de la cultura norte-
americana que permitían a los ciudadanos verse como autónomos en su acción 
cívica. En compensación, la caracterización ética de Ortega del hombre egre-
gio corresponde a un desiderátum que solo parcialmente se puede rastrear en las 
páginas de Lasch. Hay que remitirse a otras obras de Lasch sin que en ellas lo-
gre la nitidez de las formulaciones del pensador madrileño en la primera parte 
de La rebelión de las masas e, incluso entonces, se defenderán los valores de fun-
cionamiento de una democracia de base, e incluso de la familia, más que el 
ejemplo y la creatividad del individuo egregio10. 

Tanto la conclusión de Lasch como la de Ortega apuntan a una fragilidad 
inherente en un sistema que pretende ser a la vez democrático y liberal. La di-

06 CLASICOS SOBRE ORTEGA.qxp_06 CLASICOS DE ORTEGA  3/6/21  15:43  Página 174

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



175

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

   
   

   
  C

LÁ
SI

CO
S 

SO
BR

E 
O

RT
EG

A

11 En este sentido, el texto que continua la línea abierta por la primera parte de La Rebelión 
de las Masas es En torno a Galileo con la noción de crisis expuesta en el capítulo VI de dicha obra. 
Se puede relacionar estas posiciones de Ortega con la obra de Hartmut Rosa, defendiendo el ca-
rácter alienante de la misma aceleración de los procesos históricos y del cambio social.

Introducción de JAIME DE SALAS

ferencia entre ellos en parte se resuelve a diferencias en situaciones históricas: 
la experiencia de los años veinte europeos y la de los años noventa en Estados 
Unidos. Habría la experiencia de novedad en Ortega frente a la experiencia de 
subversión de la cultura colectiva en Lasch11. En un caso el pensador se en-
frenta con algo nuevo mientras que en el otro, la cultura que se ha tenido, ten-
dría que ser suficiente aunque requiera un esfuerzo de actualización; y, por 
ello, finalmente se contaría con la presencia o ausencia de experiencias colec-
tivas validas de adaptación a la modernidad; En cualquier caso, la situación 
normal que la noción de “rebelión” pone en juego, sería la comunicación y vi-
gencia de valores en las dos sociedades.

06 CLASICOS SOBRE ORTEGA.qxp_06 CLASICOS DE ORTEGA  3/6/21  15:43  Página 175

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



06 CLASICOS SOBRE ORTEGA.qxp_06 CLASICOS DE ORTEGA  3/6/21  15:43  Página 176

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Christopher Lasch 
La rebelión de las élites 

[Fragmento] 

H
ubo una época en que se sostuvo que la “rebelión de las masas” ame-
nazaba el orden social y las tradiciones civilizadoras de la cultura oc-
cidental. Pero en nuestra época la principal amenaza no parece 

proceder de las masas sino de los que se encuentran en la cúspide de la jerar-
quía social. Este notable cambio de rumbo confunde nuestras expectativas so-
bre el curso de la historia y pone en cuestión suposiciones aceptadas desde 
hace mucho tiempo. 

Cuando José Ortega y Gasset publicó La rebelión de las masas, traducido al 
inglés por primera vez en 1932, no pudo prever una época en la que sería más 
adecuado hablar de una rebelión de las élites. Escribiendo en la era de la 
Revolución bolchevique y el ascenso del fascismo y bajo los efectos de una gue-
rra cataclísmica que había desgarrado Europa, Ortega atribuyó la crisis de la 
cultura occidental al “dominio político de las masas”. Hoy, sin embargo, son las 
élites –las que controlan el flujo internacional de dinero e información, presi-
den fundaciones filantrópicas e instituciones de enseñanza superior, manejan 
los instrumentos de la producción cultural y establecen de ese modo los térmi-
nos del debate público– las que han perdido la fe en los valores, lo que queda 
de ellos, de Occidente. Actualmente, para muchas personas el término “civili-
zación occidental” evoca un sistema organizado de dominio diseñado para 
imponer la conformidad con los valores burgueses y mantener a las víctimas  
de la opresión patriarcal –la mujer, los niños, los homosexuales, las personas de 
color– en un estado permanente de sometimiento. 

Desde el punto de vista de Ortega, que muchos compartían en su época, el 
valor de las élites culturales estribaba en su voluntad de responsabilizarse de 
las estrictas normas sin las que la civilización es imposible. Vivían al servicio 
de exigentes ideales. “La nobleza se define por las exigencias que plantea; por 
obligaciones, no por derechos”. El hombre de la masa, por el contrario, no 
necesitaba obligaciones, no entendía lo que éstas suponían ni tenía “sensibili-

   
   

   
  C

LÁ
SI

CO
S 

SO
BR

E 
O

RT
EG

A

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

06 CLASICOS SOBRE ORTEGA.qxp_06 CLASICOS DE ORTEGA  3/6/21  15:43  Página 177

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



178

   
   

   
 C

LÁ
SI

CO
S 

SO
BR

E 
O

RT
EG

A

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

La rebelión de las élites

dad para los grandes deberes históricos”. Lo que hacía era defender los 
“derechos del vulgo”. Resentido y satisfecho de sí mismo a la vez, rechazaba 
“todo lo excelente, individual, competente y selecto”. Era “incapaz de some-
terse a dirección alguna”. Careciendo de toda comprensión de la fragilidad 
de la civilización o del carácter trágico de la historia, vivía irreflexivamente 
con la “seguridad de que mañana [el mundo] será aún más rico, más amplio, 
más perfecto, como si disfrutase de un poder espontáneo e inagotable de  
crecimiento”. Sólo le preocupaba su propio bienestar y se prometía un futuro 
de “posibilidades ilimitadas” y “completa libertad”. Entre sus múltiples defec- 
tos se encontraba una “carencia de romanticismo en sus relaciones con las 
mujeres”. El amor erótico, un ideal exigente por sí mismo, no le resultaba 
atractivo. Su actitud respecto al cuerpo era estrictamente práctica: hacía de 
la forma física una religión, y se sometía a regímenes higiénicos que prome-
tían mantenerle en buen estado y aumentar su longevidad. Sin embargo, lo 
que caracterizaba ante todo a la mente de la masa tal como Ortega la descri-
bía era un “odio mortal contra todo lo que no es ella misma”. El hombre de 
la masa, incapaz de asombro y de respeto, era el “niño malcriado de la histo-
ria de la humanidad”. 

Me permito señalar que todos estos hábitos mentales son ahora más 
característicos de los niveles superiores de la sociedad que de los niveles infe-
riores o intermedios. Actualmente apenas puede decirse que la gente corrien-
te se prometa un mundo de “posibilidades ilimitadas”. Hace tiempo que se ha 
esfumado la sensación de que las masas son las que dirigen la marcha de la 
historia. Los movimientos radicales que perturbaron la paz del siglo XX han 
fracasado uno tras otro, y en el horizonte no han aparecido sucesores. La 
clase obrera industrial, en otro tiempo sostén principal del movimiento socia-
lista, se ha convertido en un lastimoso vestigio de sí misma. La esperanza de 
que los “nuevos movimientos sociales” ocuparan su puesto en la lucha contra 
el capitalismo, que sostuvo brevemente a la izquierda a finales de los años 
setenta y principios de los ochenta, se ha quedado en nada. No sólo es que 
los nuevos movimiento sociales –feminismo, derechos de los homosexuales, 
derechos de bienestar, agitación contra la discriminación racial– no tengan 
nada en común entre sí; además, su única exigencia coherente aspira a la 
inclusión en las estructuras dominantes más que a una transformación revo-
lucionaria de las relaciones sociales. 

Las masas no sólo han perdido todo interés en la revolución; se puede 
demostrar que sus instintos políticos son más conservadores que los de sus 
autonombrados portavoces y supuestos liberadores. Después de todo, son las 
clases obrera y media-baja las que favorecen la limitación del aborto, se aferran 
a la familia con dos padres como fuente de estabilidad en un mundo turbulen-

06 CLASICOS SOBRE ORTEGA.qxp_06 CLASICOS DE ORTEGA  3/6/21  15:43  Página 178

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



to, se resisten a experimentar con “estilos de vida alternativos” y tienen reservas 
sobre la acción afirmativa y otras empresas de ingeniería social a gran escala. 
Ciñéndonos más al planteamiento de Ortega, estas clases tienen más desarrollado 
que sus superiores el sentido de los límites. Al contrario que sus superiores, 
entienden que el control humano del curso del desarrollo social tiene límites 
intrínsecos, igual que sucede con el control de la naturaleza y el cuerpo, de los 
elementos trágicos de la vida humana y de su historia. Mientras los jóvenes 
profesionales se someten a un arduo programa de ejercicio físico y control die-
tético destinado a mantener a raya la muerte –a mantenerse en un estado de 
juventud permanente, eternamente atractiva y casadera–, la gente corriente, 
por el contrario, acepta la decadencia del cuerpo como algo contra lo cual es 
más o menos inútil luchar. 

Los liberales de clase media-alta, incapaces de comprender la importancia de 
las diferencias de clase en la configuración de las actitudes ante la vida, no se per-
catan de la dimensión de clase de su obsesión por la salud y la edificación moral. 
Les cuesta entender por qué su concepción higiénica de la vida no suscita un 
entusiasmo universal. Han puesto en marcha una cruzada para volver más 
sana la sociedad americana: para crear un “ambiente sin humo” y, simultánea 
e incoherentemente, ampliar el campo de elección personal en asuntos en que 
la mayoría de la gente siente la necesidad de sólidas pautas morales. Cuando 
encuentran resistencia frente a estas iniciativas, muestran el odio venenoso que 
se esconde tras la cara sonriente de la benevolencia de la clase media-alta. La 
oposición hace que los humanitarios olviden las virtudes liberales que dicen 
defender. Se vuelven petulantes, pagados de sí, intolerantes. En el calor de la 
discusión, les es imposible ocultar su desprecio por los que se niegan testaru-
damente a ver la luz; por los que “sencillamente no se enteran”, según la jerga 
autosatisfecha de la rectitud política. 

A la vez arrogantes e inseguras, las nuevas clases, especialmente las clases 
profesionales, consideran a las masas con una mezcla de desdén y aprensión. 
En los Estados Unidos, la “América media” –término con implicaciones tanto 
geográficas como sociales– ha llegado a simbolizar todo lo que obstaculiza el 
camino del progreso: los “valores familiares”, el patriotismo irreflexivo, el fun-
damentalismo religioso, el racismo, la homofobia, la concepción retrógrada de 
la mujer… Para los creadores de opinión ilustrada, los americanos medios son 
irremediablemente desharrapados, anticuados, provincianos, están mal infor-
mados sobre los cambios de los gustos y las tendencias intelectuales, son adic-
tos a pésimas novelas de amor y aventuras y están atontados por una prologada 
exposición a la televisión. Son a la vez absurdos y vagamente amenazadores, 
no porque quieran derrumbar el antiguo orden sino precisamente porque lo 
defienden de un modo aparentemente tan irracional que, cuando la intensidad 

179

   
   

   
  C

LÁ
SI

CO
S 

SO
BR

E 
O

RT
EG

A

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

CHRISTOPHER LASCH 

06 CLASICOS SOBRE ORTEGA.qxp_06 CLASICOS DE ORTEGA  14/6/21  9:58  Página 179

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



de su defensa se acentúa, desembocan en el fanatismo religioso, en una sexua-
lidad represiva que ocasionalmente explota como violencia contra las mujeres 
y los homosexuales y como un patriotismo que sostiene las guerras imperialis-
tas y una ética nacional de masculinidad agresiva. (…) 

Fragmento del capítulo “La rebelión de las élites”, 
La rebelión de las élites y la traición a la democracia.  

Barcelona, Paidós, 1996.

180

   
   

   
 C

LÁ
SI

CO
S 

SO
BR

E 
O

RT
EG

A

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

La rebelión de las élites

06 CLASICOS SOBRE ORTEGA.qxp_06 CLASICOS DE ORTEGA  3/6/21  15:43  Página 180

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Re s e ñ a s

 FRANCISCO J. FERNÁNDEZ 

La nueva edición que nos ofrece 
Javier Echeverría (Pamplona, 
1948) se basa en la última  

de las ediciones de las Obras completas de 
José Ortega y Gasset. Como es sabido, 
dicho trabajo corrió a cargo de un equi-
po presidido por Juan Pablo Fusi  
Aizpurúa y coordinado por Javier Zamora 
Bonilla (Madrid: Santillana y Fundación 
Ortega y Gasset, 10 vols., 2004-2011; 
vol. IX, pp. 927-1163, para La idea de 
principio en Leibniz y la evolución de la teoría 
deductiva y vol. VI, pp. 509-532, para Del 
optimismo en Leibniz, años 2009 y 2006, 
respectivamente). Ahora bien, lo singu-

lar de esta nueva edición consiste en 

una ampliación significativa, puesto que 

incluye algo más que simples anejos. 

Además, como la ocasión lo merecía, in-

corpora sendos artículos introductorios 

de reconocidos especialistas, como  

Jaime de Salas y Concha Roldán, que 

contextualizan la obra de Ortega y  

señalan vías de interpretación. En cual-

quier caso, algo debe quedar definitiva-

mente claro: aunque La idea de principio 
en Leibniz y la evolución de la teoría deducti-
va quedó inconclusa (un solo volumen 

inacabado de un total de tres), es no 

obstante la mejor de Ortega, merecedo-

ra de un mayor reconocimiento desde 

todos los puntos de vista, dado que el 

descubrimiento de una teoría de los 

principios en Leibniz trasciende una 

consideración meramente histórica. 

Además, tiene una ventaja frente a otras 

obras ya clásicas del siglo XX: está to-

davía viva, pero no solo en el sentido de 

que siga siendo actual, que también,  

sino en el de que está todavía escribién-

dose. Prueba de ello es precisamente es-

ta edición. 

No quiero imaginar el esfuerzo y la 

dedicación que el editor ha tenido que 

EL LAR NUEVO DEL VIEJO ORTEGA

ORTEGA Y GASSET, José: La idea de principio en 
Leibniz y la evolución de la teoría deductiva. Del 
optimismo en Leibniz (Edición ampliada, a cargo 
de Javier Echeverría, que incluye manuscritos 
inéditos relativos a estas obras, con presentación, 
selección, transcripción, estudio preliminar y 
notas de Javier Echeverría, y textos introductorios 
de Jaime de Salas y Concha Roldán). Madrid: 
CSIC / Fundación Ortega y Gasset - Gregorio 
Marañón, 2020, 745 pp.

07 RESEÑAS.qxp_07 RESEÑAS  3/6/21  16:15  Página 181

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Fernández, F. J. (2021). El lar nuevo del viejo Ortega. Reseña de “La idea de principio en Leibniz y la 
evolución de la teoría deductiva”, de José Ortega y Gasset. Revista de Estudios Orteguianos, (42), 181-185.

https://doi.org/10.63487/reo.139



emplear desentrañando los documentos 
inéditos que nos brinda. Los ha clasifica-
do en diez apartados, identificados con 
la letra C (el apartado A se reserva para 
La idea de principio... y el B para la confe-
rencia Del optimismo en Leibniz, los cuales 
siguen la edición sobredicha, mientras 
que el D es para la bibliografía y el E pa-
ra los índices): ahí podemos encontrar 
desde un léxico leibniziano espigado por 
Ortega y notas de lectura de diferentes 
obras de Leibniz (particularmente, los 
Nouveaux essais..., o las ediciones clási-
cas de Gerhardt o Couturat) hasta 
pruebas de imprenta y notas volanderas 
para este o aquel propósito, por no ha-
blar de marginalia de diferentes obras de 
comentaristas (Cassirer, Schmalenbach, 
entre otros), autores clásicos (Aristóte-
les, Descartes, Kant) e, incluso, contem-
poráneos suyos (Bergson, Heidegger), 
sin olvidarnos de la feliz trouvaille de 
unas notas relativas a un posible curso 
sobre Leibniz impartido por Ortega en 
torno a 1925. Las entradas son de dife-
rente naturaleza: las hay latitudinarias y 
otras apenas se extienden durante un 
breve párrafo; a veces, simples frases 
(con frecuencia en tal o cual idioma: la-
tín, griego, alemán, francés...) o palabras 
sueltas y otras muchas, referencias bi-
bliográficas, por lo general abreviadas. 
En otras palabras, es como si hubiéra-
mos conseguido penetrar en el taller de 
herramientas de Ortega y, una vez den-
tro, imaginarnos su trabajo concreto, su 
ir y venir de aquí para allá: buscando re-
ferencias, seleccionando pasajes, descu-
briendo ideas, comparando textos, pero 
es que también da para comprobar su 
minuciosidad, sus dudas sobre este o 
aquel asunto, sus deseos y recordatorios, 

sus soluciones felices y hasta sus errores. 

Se da la circunstancia, además, de que 

los comentarios de Ortega carecen en 

general de ese tono soberbio que Rafael 

Sánchez Ferlosio, poco delicadamente, 

aprovechó para tildarlos de ortegajos. Al 

revés, aquí suelen mostrar una humildad 

enternecedora; atopadiza, casi. Echeverría 

acierta en este sentido cuando insiste en 

la diferencia entre el pensar de Ortega y 

el pensamiento orteguiano, distinción 

que, de generalizarse, podría hacernos 

reinterpretar a muchos otros filósofos. 

Por otra parte, Ortega tenía un olfato 

excelente para detectar lo nuclear de los 

asuntos y un verbo ágil para expresarlo. 

Un par de botones servirá como mues-

tra: “Nadie ha definido con tanto rigor. 

Nadie ha enunciado más metáforas. No 

en sustitución estas de aquello sino [en] 

correspondencia. La metáfora es tam-

bién un orden. El mundo de las metáfo-

ras como cosmos. Continuidad entre 

concepto y metáfora”. [49. Concepto y  
metáfora en Leibniz (Hoja 15/1-49) (C 1, 

p. 416)]

Pero es que esta otra no se queda

atrás, aun cuando no tenga un aspecto 

definitivo o quizá por eso: 

“Se me ocurre que podría decirse: 

Infinito es la definición de un número o 

magnitud que no puede haber. 

Algo así, pues, como un teorema de ine-

xistencia. 

En Leibniz, lo último para él como defi-

nición del infinito está en Nouveaux  
Essais, V, 141”. 

[130. Infinito (Hoja 15/1-131) (C 1, p. 

443). 

182 Reseñas

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

07 RESEÑAS.qxp_07 RESEÑAS  3/6/21  16:15  Página 182

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



En fin, la tarea del editor para or-
denar, transcribir y anotar las 587 en-
tradas es mayúscula. Cada una de ellas 
tiene algo de trabajo detectivesco: ha 
habido que subsanar errores, localizar 
las referencias, inteligir el problema. 
En ocasiones, reconocer la confusión: 
no hay pistas suficientes para una re-
construcción cabal. Como ejemplo de 
esta labor ímproba, me detengo en la 
siguiente nota. Dice así: “Una cosa ra-
ra y que no entiendo en III, 558”. 
[104. Existencia (Hoja 15/1-105) (C1, 
p. 436)]

Pues bien, la ininteligibilidad del
asunto la repara Echeverría en nota, 
acudiendo al tomo III de la edición de 
los Philosophischen Schriften de Leibniz, 
editados por C. I. Gerhardt en el siglo 
XIX, esto es, la carta de Leibniz a 
Bourguet de finales de 1712 (GP, III, 
558-559), ya que en ella se encuentra
la frase siguiente de Leibniz, cierta-
mente enigmática: “hay bienes que jun-
tos son incompatibles”. Un lector
curioso podría a continuación ponerse
a especular sobre las dificultades de
Ortega para comprender eso que se le
resistía, seguir la pista proporcionada
por Echeverría (absolutamente atina-
da, a mi juicio) y relacionarla por ejem-
plo con esta otra:

“Tous les possibles ne sont point 
compatibles entr’eux dans une même 
suite d’univers”. Theodicée, 236. Allí mis-
mo “combat pour l’existence entre tous 
les posibles”. Todo el párrafo el mejor 
para citarlo. [560. Sin título (Hoja 
14/4/7-8) (C9, p. 632)] 

En fin, ahora tendría que decidir si 
se conforma con la indicación sobredi-
cha o se espera a recibir sorpresas ma-

yores en páginas ulteriores. No es exa-
gerado decir que las hallará. En resolu-
ción, una fiesta para el espíritu. 

Acostumbraba a decir Ortega que el 
único fenómeno sistemático era la vida. 
Pero la vida es yuxtaposición; en prin-
cipio, pura sucesión. ¿Qué clase de sis-
tema podríamos entonces inferir de 
ella? Solo se me ocurre una solución: 
tiene que ser una yuxtaposición orien-
tada. Si la idea no fuera totalmente pe-
regrina, cabría a mi juicio sostribarse 
en ella para reconstruir la trayectoria 
que nos permite ahora disfrutar de esta 
edición, cabría comprobar cómo todo 
ha conspirado para que se diera. 

De formación matemática, Echeverría 
desarrolló en seguida interés por la topo-
logía. Al mismo tiempo, su formación  
filosófica le conducía por vericuetos me-
nos determinados (Nietzsche, Lacan, 
Bakunin, entre otros). Por último, una 
dedicación sorprendente al juego del aje-
drez, el juego de los filósofos, como decía 
Paul Morphy. Todo aquello cristalizó, en 
un primer momento, en una edición de los 
Nuevos ensayos sobre el entendimiento huma-
no de Leibniz para la ya extinta Editora 
Nacional (1977) y, en un segundo 
(1980), en la obtención de su doctorat 
d État ès lettres et sciences humaines en La 
Sorbonne con un trabajo sobre el analy-
sis situs, el embrión de la actual topología, 
estudiando y transcribiendo (aquella le-
tra fine et serré, que decía Couturat) algu-
nos inéditos leibnizianos relativos al 
tema (más tarde vería la luz tal edición: 
G. W. Leibniz, La caractéristique géométri-
que, Paris: Vrin, 1995). Por el camino, lo 
que sería su primer libro mayor: Sobre el 
juego (Madrid: Taurus, 1980) y su Leibniz 
(Barcelona: Barcanova, 1981). El caso 

183Reseñas

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

07 RESEÑAS.qxp_07 RESEÑAS  3/6/21  16:15  Página 183

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



es que tal continuada intimidad hizo que 
Leibniz se convirtiera en su filósofo de 
cabecera, el clásico al que acudir regu-
larmente y guiar su propio pensamiento: 
el lugar donde confluían sus varios inte-
reses teóricos. Desde entonces, no le ha 
abandonado. En efecto, no es difícil rela-
cionar, por ejemplo, uno de sus últimos 
libros El arte de innovar (Madrid: Plaza y 
Valdés, 2017) con el ars inveniendi o su 
obra Ciencia del bien y del mal (Barcelona: 
Herder, 2007) con los Essais de Théodicée 
sur la bonté de Dieu, la liberté de l homme et 
l origine du mal. De hecho, los ejemplos
podrían multiplicarse.

Y, de repente, o tal vez no tanto,  
Ortega y Gasset. En efecto, en 1983 
Echeverría publica un pequeño artículo 
titulado: “Ortega como estudioso de 
Aristóteles y Leibniz” (Teorema, vol. 
XIII / 3-4, Editorial de la Universidad 
Complutense, Madrid, pp. 431-444). En 
el mismo se insistía sobre asuntos capita-
les como la aristotélica incomunicación 
de los géneros o la característica univer-
sal, así como se formulaban hipótesis en 
torno a diferentes influencias sufridas 
por Ortega, como la de Henri Poincaré, 
que no pueden ser sino confirmadas por 
esta nueva edición. Pero es que algo des 
pués se celebró en Buenos Aires un  
Seminario Internacional titulado preci-
samente “Leibniz y Ortega sobre los 
principios”, organizado por Ezequiel de 
Olaso (noviembre de 1989). Echeverría 
fue invitado junto a otros especialistas 
(como Jaime de Salas, Concha Roldán 
o Michel Fichant, entre otros) y disertó
sobre la demostración de los axiomas de
Euclides, según Leibniz. La Revista
Latinoamericana de Filosofía (vol. XVIII,
n.º 1, otoño, 1992) daría cuenta después

de aquel Seminario. Evidentemente, 
Echeverría había llegado a Ortega por 
su dedicación a Leibniz. Pero es que co-
mo matemático le interesaban asimismo 
Euclides o Descartes, sobre los que  
Ortega se volcó sobremanera en su obra 
magna e inconclusa. 

Así las cosas, Echeverría fue encon-
trando en Ortega sin embargo algo más 
que una guía de lectura para entender a 
Leibniz. De alguna forma, como antes le 
había ocurrido con el filósofo alemán, 
progresivamente se fue empapando de 
sus ideas y consiguió otra vez que sus in-
tereses confluyeran, por no hablar de 
ese carácter lúdico y jovial (quasiludente, 
por recordar a Descartes) que Ortega 
imprimía a sus escritos frente a las nega-
tividades tristes, existencialistas o no. 
Sin embargo, este último paso es quizá 
el más difícil de explicar. También aquel 
que, a mi juicio, sorprendió en cierto 
sentido al propio Echeverría. En efecto, 
en el año 2002 publica Ciencia y valores 
(Barcelona: Destino), es decir, empieza 
a mostrar al público los resultados de 
sus exploraciones en axiología de la 
ciencia. Es también el momento en que 
se compromete de manera más clara 
desde un punto de vista ontológico, 
adoptando para ello ideas de Frege. Pe-
ro la cosa exigía ampliar la perspectiva, 
lo axiológico requería un tratamiento 
más concienzudo. Y como antes le había 
pasado desde un punto de vista episte-
mológico y metodológico, incluso histó-
rico, en su trato con Leibniz, otra vez 
Ortega acudía al rescate, en este caso a 
partir del feliz descubrimiento del pro-
yecto orteguiano de una Estimativa, una 
ciencia de los valores, análoga a aquella 
otra que Aristóteles intentó fundar, y 

184 Reseñas

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

07 RESEÑAS.qxp_07 RESEÑAS  3/6/21  16:15  Página 184

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



que conocemos con el nombre más o 
menos casual de Metafísica. En este sen-
tido, Echeverría no pudo sino sentir la 
mayor de las simpatías hacia ese proyec-
to (véase “La Estimativa de Ortega y 
sus circunstancias”, Revista de Estudios 
Orteguianos, n.º 33, 2016, pp. 81-115). 
Como decía Frege, basta ya de divinizar 
la cópula y sus seres absolutos. De  
hecho, absoluto es lo contrario de relati-
vo. En consecuencia, la ontología de 
Echeverría es relacional. Absoluto es 
asimismo usado en lugar de único. En 
consecuencia, radicalmente pluralista. 

¿Cómo se concretan estas persecu-
ciones en la obra que comentamos? Al 
margen de muchas otras cosas, entre 
las notas de Ortega, podemos leer la si-
guiente, perteneciente a la Teodicea: 

“87: «Mal y bien. Si Deus est, unde 
malum? Si non est, unde bonum?»  
–Cita en Leibniz, VI, 114” [575. Sin
título. Carpeta 17/5 (C 9 B, p. 640)]

¡Magnífica conexión entre lo onto-
lógico (incluso teológico) y lo axiológi-
co! Ortega se detuvo asimismo sobre 
esa cosa hasta cierto punto inexplica-
ble de que Platón pusiera en lo más alto  
de su mundo inteligible la idea de Bien. 
Le dedica varias entradas de hecho, es-
peculando sobre el significado de la 
misma, desechando una interpretación 
moral moderna y llegando a asociar la 
dialéctica platónica con la combinatoria 
leibniziana. El caso es, como sabemos, 
que Platón situaba la idea de Bien más 
allá del ser (’επέκεινα τ~ης ο ’υσίας).
Pues sí, tal vez más allá del ser, pero no 
del valor. Evidentemente, a Echeverría 
ello no le podía servir para fundar un 
principio (algo más fuerte que él le dice 
que no hay principio, es decir, no hay 

arkhé, lo que no es lo mismo que haya 
anarquía), sino en todo caso para plura-
lizarlos y relacionarlos entre sí, única 
manera de jugar con ellos más allá del 
bien y del mal (véase la sorprendente 
inspiración platónica de su Entre caver-
nas. De Platón al cerebro, pasando por Inter-
net. Madrid: Triacastela, 2013). 

En fin, para Echeverría la resurrec-
ción de los cuerpos no puede ser sino la 
resurrección de los signos y, por lo tan-
to, rescatar a Leibniz, a Ortega, pasa 
por rescatar sus signos arrumbados. 
Hacerlos sobreexistir, como él mismo 
suele decir de las partidas de ajedrez 
que reproducimos. Esa misión de res-
cate concreto es lo que esta edición nos 
ofrece: no solo el edificio construido (o 
a medio construir), sino el andamiaje  
(o buena parte) que sirvió o debería ha-
ber servido en la construcción. Un buen
punto de partida para que múltiples
Ortegas, de la mano de sus intérpretes,
se pongan a exigir sus respectivas exis-
tencias (omne possibile exigit existere).

Recuerdo perfectamente la honda 
impresión que me causó la nota final 
que Paulino Garagorri incluyó en su 
meritoria edición de La idea de principio 
en Leibniz y la evolución de la teoría deduc-
tiva de José Ortega y Gasset (Madrid: 
Revista de Occidente en Alianza Edi-
torial, 1979). En efecto, en mi viejo 
ejemplar, descuajeringado y empercu-
dido, lleno de anotaciones y subraya-
dos, pero entero al cabo, se puede leer 
en la página 334: “Aquí se interrumpe 
el manuscrito”. Efectivamente, ahí se 
interrumpía el manuscrito y aquello 
era en verdad una lástima. Pues no. Ya 
no lo es.

185Reseñas

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

07 RESEÑAS.qxp_07 RESEÑAS  3/6/21  16:15  Página 185

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



186 Reseñas

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

DOROTA LESZCZYNA 

En 2019 la editorial varsovia-
na Aletheia publicó una an-
tología en polaco con 

ensayos de José Ortega y Gasset titula-
da Ideas, creencias, historia. La traduc-
ción fue realizada por el destacado 
traductor y políglota polaco Ireneusz 
Kania, en cuya obra podemos encon-
trar traducciones al polaco de libros es-
critos en dieciséis idiomas, incluidos 
griego (antiguo y moderno), latín, he-
breo, tibetano, sueco y hasta sánscrito. 
Asimismo, Kania es un respetado ensa-
yista, lo que sin duda le hizo más fácil 
reproducir el estilo único de los textos 
orteguianos y le permitió presentar al 
lector polaco la mejor y más bella cara 
literaria de Ortega. 

También merece la atención del lec-
tor el autor de la introducción a dicha 
antología, Bogdan Baran, conocido 
principalmente por sus publicaciones 
dedicadas a la filosofía de Martin  
Heidegger y las traducciones al polaco 
de obras suyas como Ser y tiempo y Kant 
y el problema de la metafísica. Además, 
Baran también se ha ocupado del pos-
modernismo, el posnietzscheanismo y 
la fenomenología americana. A pesar 
de la gran erudición del autor de la in-
troducción a Ideas, creencias, historia, en 
vano podemos buscar un análisis filosó-
fico más profundo de los ensayos orte-

guianos. Baran repite en gran medida 
la imagen del filósofo madrileño, arrai-
gada en la literatura polaca sobre el te-
ma, como autor de la famosa Rebelión de 
las masas, cuya obra se concentra preci-
samente en cuestiones relacionadas con 
la teoría del hombre-masa y del elitis-
mo. Por eso, Baran trata los ensayos 
reunidos en la antología como el “sus-
tento filosófico del atractivo concepto 
psico-socio-político de la Rebelión de las 
masas”. Sin duda esta interpretación es-
tá justificada, no obstante, la obra de 
Ortega, incluida la que abarca esta re-
copilación, es demasiado rica y variada 
para reducirla a ser un mero fundamen-
to filosófico para las ideas expuestas en 
su libro de 1930. 

La antología Ideas, creencias, historia 
incluye las traducciones al polaco de 
once ensayos de Ortega. Se trata entre 
otros de: “Una cuestión de preferen-
cia”, “Corazón y cabeza”, “No ser hom-
bre de partido”, “Estudios sobre la 
estructura de la vida histórica y social”, 
“Ideas y creencias”, “Historia como sis-
tema” o “Prólogo a historia de la filoso-
fía, de Émile Bréhier”. La amplitud 
cronológica de estos textos es bastante 
grande. Los más tempranos proceden 
de mediados de los años 20, mientras  
que los más tardíos datan de principios 
de los años 40. Esto, a su vez, ilustra 
bien el desarrollo filosófico interior de 
Ortega y su transición gradual de la 
idea de la razón vital a la idea de la ra-
zón histórica. En esta época el filósofo 
madrileño adquiere una conciencia cada 
vez más profunda del carácter histórico 
de la vida humana y, por tanto, de la ge-

HACIA EL CONCEPTO DE LA RAZÓN HISTÓRICA DE ORTEGA Y GASSET

ORTEGA Y GASSET, José: Ideas y creencias, historia. 
Varsovia: Aletheia, 2019.

07 RESEÑAS.qxp_07 RESEÑAS  3/6/21  16:15  Página 186

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Leszczyna, D. (2021). Hacia un concepto de la razón histórica de Ortega y Gasset. Reseña de “Ideas y 
creencias, historia”, de José Ortega y Gasset. Revista de Estudios Orteguianos, (42), 186-188.

https://doi.org/10.63487/reo.140

ORCID: 0000-0001-5172-0911



187Reseñas

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

nealogía histórica de la razón, entendi-
da como la herramienta que sirve al in-
dividuo en su lucha diaria con las 
circunstancias. Entonces también se 
cristaliza su concepto de las creencias, 
que trata como realidad única que se 
nos ofrece de modo directo. Las creen-
cias, a juicio de Ortega, no son una  
creación intelectual, no son ideas en el 
pleno sentido de la palabra, sino el mo-
do en que percibimos nuestra vida pre-
rreflexivamente. Solo con base en ellas 
se pueden constituir las ideas propias. 
Estas últimas son algo secundario y ex-
terior respecto a la vida, por eso nos 
sentimos obligados a luchar por ellas y 
defenderlas. Las creencias, sin embar-
go, son algo primario e inmanente. 
Son aquello de lo que vivimos y lo que 
realmente somos. 

Al hablar de la antología Ideas, creencias, 
historia, no podemos pasar por alto el 
hecho de que los ensayos presentados al 
lector polaco proceden de un periodo 
increíblemente dinámico y dramático 
de la historia de España, Europa y del 
mundo y, por lo tanto, también de la 
biografía del propio Ortega. Sin duda, 
sus circunstancias españolas dejaron 
una profunda huella en las ideas que 
presentaba entonces, tanto sociopolíti-
cas como estrictamente filosóficas. Se 
puede ver en ellas cómo el filósofo ma-
drileño evoluciona de un activista so-
cial y político comprometido con la 
vida de su pueblo (fundó la Agrupación 
al Servicio de la República, fue candi-
dato a las Cortes, diputado, etcétera) 
hasta convertirse en un observador in-
dependiente en los años siguientes debi-
do a experiencias difíciles: el estallido 
de la Guerra Civil, la emigración, la se-

paración con su familia, la pérdida de 
su puesto en la Universidad. Por esto 
no debe entenderse un hombre indife-
rente a las crueldades y los dramas que 
ocurrían entonces en el mundo, un 
hombre encerrado en su despacho, que 
vive para las ideas eternas, libres de las 
arbitrariedades de la existencia huma-
na, sino un pensador crítico, más allá 
de todo partido, que no apoya de ante-
mano a ninguna de las partes, sino que 
entiende su propia circunstancia, sigue 
su vocación, realiza su proyecto vital e 
histórico, que no es algo libremente ele-
gido por él, sino que es en cierto modo 
algo provocado e impuesto por la vida 
y la circunstancia. 

Por eso, si tuviéramos que buscar 
un mensaje filosófico común en los en-
sayos orteguianos incluidos en la anto-
logía Ideas, creencias, historia, sería 
precisamente la tesis de que cada uno de 
nosotros no es nada más que su propia 
historia, su propia vida, un proyecto 
único y especial que debe realizar. Esta 
naturaleza proyectiva de la vida mues-
tra que no se la puede tratar en catego-
rías sustanciales. Es algo que ocurre, 
sucede, se convierte en parte del diálogo 
diario entre mi yo y mi circunstancia. 
Además, de los textos del filósofo espa-
ñol que se presentan al lector polaco se 
desprende claramente que esta vida 
que cada uno de nosotros debe vivir es 
algo absolutamente único, irrepetible y 
singular. Esto implica a su vez que es 
un área hermenéutica, exclusiva e in-
transferible. El individuo es, en opinión 
de Ortega, una especie de unicódigo, 
una singularidad absoluta y originaria, 
heterogénea respecto a cualquier otra 
vida. Por eso, para finalizar, merece la 

07 RESEÑAS.qxp_07 RESEÑAS  3/6/21  16:15  Página 187

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



188 Reseñas

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

pena citar un fragmento de uno de los 

textos incluidos en dicha recopilación 

titulado “No ser hombre de partido”, 

que podemos considerar como el lema 

de toda la publicación que se presenta 

al lector polaco. Ahí podemos leer:  

Somos nuestro Destino, somos 

proyecto irremediable de una cierta 

existencia. En cada instante de la 

vida notamos si su realidad coincide 

o no con nuestro proyecto, y todo lo

que hacemos lo hacemos para darle

cumplimiento. Porque así como ese 

proyecto que somos no consiste en 

un plan libérrimamente dibujado 

por nuestra fantasía, tampoco se ha-

lla ahí, como éste, atenido a nuestro 

buen deseo de cumplirlo o no. Lejos 

de esto, es un proyecto que por sí 

mismo se proyecta sobre nuestra vi-

da, que la oprime rigorosamente 

porque impone su ejecución. Por 

eso decía yo: el lector es el que tiene 
que vivir una cierta vida (Oc, IV, 

308). 

RODOLFO GUTIÉRREZ SIMÓN 

I niciativas como la colección 

Nexofía son siempre una buena 

noticia para el investigador pro-

fesional y para el lector ocasional. Se 

trata de una colección de libros electró-

nicos vinculados a La Torre del Virrey, 

accesibles todos ellos de manera gra-

tuita y con una cuidada edición. Den-

tro de esta colección se inserta el título 

Meditaciones orteguianas, un compen- 

dio de textos editado por Esmeralda  

Balaguer y por Carlos X. Ardavín en el 

que se recogen contribuciones muy di-

ferentes tanto en carácter como en 

orientación. 

Es difícil hacer una reseña que pre-

sente mejor la obra que la introducción 

de la misma, llevada a cabo por Ardavín. 

Así, en “Ortega y Gasset en el siglo 

XXI” el editor desarrolla una reflexión 

general sobre el contenido del volumen 

que entrevera los textos propuestos al 

lector con un análisis general sobre la 

vigencia de Ortega. En vista de ello, 

aquí me limitaré a señalar algunos as-

pectos del libro que a mi juicio merecen 

un comentario particular. En primer lu-

gar, y en un sentido que podemos cali-

ficar como “formal”, es necesario 

destacar que esta edición no sólo inclu-

ye una detallada cronología de la vida y 

obra de Ortega (pp. 23-27), sino que 

añade también una completa biblio-

grafía con obras de y sobre el autor, tra-

ducciones incluidas (pp. 28-50). 

En lo que tiene que ver propiamente 

con las contribuciones, me parece opor-

tuno decir que el carácter orteguiano 

que atraviesa a todas ellas puede enten-

ORTEGA Y EL PRESENTE

BALAGUER GARCÍA, Esmeralda y ARDAVÍN TRA-
BANCO, Carlos X. (eds.): Meditaciones 
orteguianas. Nexofía Libros electrónicos de  
La Torre del Virrey: L’Eliana (Valencia), 2018,  
332 pp.

07 RESEÑAS.qxp_07 RESEÑAS  3/6/21  16:15  Página 188

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Gutiérrez Simón, R. (2021). Ortega y el presente. Reseña de “Meditaciones orteguianas”. 
Revista de Estudios Orteguianos, (42), 188-190.
https://doi.org/10.63487/reo.141

ORCID: 0000-0001-9164-5813



189Reseñas

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

derse en un doble sentido. Por una par-
te, todas toman a Ortega como protago-
nista, y en buen número de ellas se 
adopta un estilo orteguiano en la escritu-
ra. Pero, en un segundo sentido, resulta 
interesante que al menos en algunas de 
ellas se emplee a Ortega con la intención 
de realizar una mirada hacia el futuro: 
los textos tratan de interpretar nuestra 
realidad actual y venidera tomando  
como eje crítico la obra del filósofo ma-
drileño y apropiándose de algunas de 
sus categorías y herramientas para reali-
zar un diagnóstico de la realidad. Creo 
que es este segundo punto de vista sobre 
el libro el que resulta más enriquecedor, 
no tanto por los numerosos aciertos o 
posibles fallos de los análisis, sino por la 
intención misma de mostrar la filosofía 
orteguiana como un instrumento ade-
cuado para la comprensión del mundo 
que tenemos delante. 

Partiendo de esa segunda manera 
de entender lo orteguiano que es el libro, 
resulta fácil mostrar las diversas facetas 
a que se aplica. Así, la obra nos orienta 
sobre cómo puede analizarse la cues-
tión europeísta y relativa a los refugia-
dos desde la obra del pensador español 
(J. M. Martínez Castelló, “Europa y 
amor en Ortega: una lectura sobre los 
refugiados”, pp. 161-198); la aplicabili-
dad y validez de su concepto de la me-
táfora enfrentada a críticas como la de 
Luis Cernuda (E. E. Merino, “«Bomba 
atómica mental»: la metáfora como con-
ceptuación epistemológica en Ortega  
y Gasset”, pp. 97-124); la versatilidad y 
actualidad de su propuesta estético- 
artística para un arte (especialmente, 
musical) mediado por la actual tecnolo-
gía (V. Soria Martínez, “El tecnicismo y 

la impopularidad del arte de vanguar-
dia”, 199-224)... Asimismo, es particu-
larmente interesante la recuperación 
del texto de Jaime Siles (publicado en 
los años ochenta del siglo pasado) 
“Ortega y la Filología”, que –precedido 
por una breve noticia bibliográfica a 
cargo de Esmeralda Balaguer– mani-
fiesta el interés de Ortega por esta dis-
ciplina que en modo alguno cabe 
desconectar de la Filosofía: siendo la fi-
lológica su primera orientación intelec-
tual, la propuesta orteguiana de una 
nueva lingüística y una nueva filología 
es una tarea aún por desarrollar. 

Si nos atenemos a la primera dimen-
sión en que cabe considerar orteguiana 
la obra (es decir, atendiendo a los textos 
que meditan sobre la interioridad del 
pensamiento de nuestro autor), no es 
menos relevante señalar cómo hay va-
rias contribuciones que cabría agrupar 
el rótulo de “reflexiones sobre Ortega” 
en un sentido clásico. Naturalmente, 
puede hacerse desde ellos una mirada al 
presente que puede ser productiva; sin 
embargo, en dichos capítulos parece 
destacar su vocación de iluminar ideas 
genuinamente orteguianas que sólo en 
segunda instancia es razonable aplicar a 
la realidad contemporánea. En este gru-
po de textos cabe realizar una nueva di-
visión. Por una parte, encontramos 
análisis “internos”, es decir, estudios que 
se mueven en los entresijos de la obra 
orteguiana para mostrar, clarificar o en 
cierto modo criticar aspectos de la mis-
ma. Aquí cabría incluir el estupendo tex-
to de Esmeralda Balaguer en el que se 
vincula al intelectual en silencio activo 
con el ensimismamiento de un modo que 
la autora considera reivindicable  

07 RESEÑAS.qxp_07 RESEÑAS  3/6/21  16:15  Página 189

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



(“Ortega en el exilio. El Intelectual y el 
Otro”, pp. 283-304); o la presentación 
de Ortega como intelectual público que 
lleva a cabo Jaime de Salas (“Algunas 
notas sobre Ortega como intelectual pú-
blico”, pp. 125-135). En un segundo 
apartado, podrían incluirse capítulos 
que ponen en relación a Ortega con  
distintos grupos o corrientes de pensa-
miento. Así, nos encontramos con la ela-
borada y extensa comprensión del 
vínculo (o mejor, las relaciones) que ca-
be establecer entre el cristianismo y la 
obra de Ortega entendida en su momen-
to crítico de producción (especialmente 
en la segunda navegación), tarea llevada 
a cabo por A. Martínez Carrasco  
(“Ortega y el cristianismo como filosofía”, 
pp. 254-282); la problemática relación 
entre el pensador madrileño y la genera-
ción del 98 (G. Navajas, “Ortega y  
Gasset dialoga con el 98. Saber/ 
vida/nación”, pp. 51-79); la plausible re-
lación que cabe establecer entre Ortega 
y el pragmatismo de James, Dewey y 
Schiller tomando como eje vertebrador 
su teoría (mejor que “filosofía”) de la 
historia (M. Binder, “La teoría pragma-
tista de la historia en José Ortega y  
Gasset”, pp. 225-253); o la reivindica-
ción de la Generación del 14 como un 
grupo con entidad propia, que se en-
cuentra lejos de ser un mero puente en-
tre las generaciones antecedente y 
subsecuente por cuanto fue la que confi-
guró todo el ideal modernizador del país 
(particularmente en torno a su idea de 
educar políticamente a la nación), con 

miras europeístas y de carácter refor-
mista (F. J. Martín, “La parábola de los 
talentos (para una fenomenología de la 
Generación del 14)”, pp. 80-96). En este 
último caso encontramos de forma ex-
plícita una idea que se encuentra de fon-
do en el resto de las contribuciones, a 
saber: que cabe retomar el espíritu, ideas 
y propuestas de Ortega y su entorno pa-
ra tratar de mejorar nuestro presente. 

Por último, quiero destacar un texto 
que se incluye en esta edición y que, en 
realidad, es una reedición: el capítulo 
de E. Subirats titulado “Las elites y las 
masas” (pp. 136-160). La peculiaridad 
que me ha llevado a considerarlo aparte 
habla especialmente bien de los edito-
res que han considerado su inclusión: 
en un libro llamado Meditaciones orte-
guianas han tenido la feliz audacia de 
incluir un texto crítico con Ortega (en 
particular, con su concepción de las éli-
tes y la relación de éstas con las masas). 
A mi juicio, esta clase de inclusiones 
permiten abrir debates dentro de los es-
tudios orteguianos que posibilitan la 
ampliación de sus horizontes y la géne-
sis de maneras nuevas desde las que 
abordar los trabajos realizados sobre la 
filosofía y las propuestas del autor ma-
drileño. 

Por todo lo indicado, considero que 
Meditaciones orteguianas resulta un volu-
men interesante, completo y de amplias 
miras que, distribuido además de ma-
nera gratuita, invita al lector o investi-
gador a nuevos puntos de vista 
prometedores.

190 Reseñas

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

07 RESEÑAS.qxp_07 RESEÑAS  3/6/21  16:15  Página 190

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



191Reseñas

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

JAVIER ECHEVERRÍA 

Antonio Diéguez, catedráti-

co de Filosofía de la Cien-

cia en la Universidad de 

Málaga, se ha convertido en los últimos 

años en un gran experto en transhuma-

nismo. Para abordar la controvertida 

cuestión de la mejora tecnológica de lo 

humano se ha inspirado en la filosofía 

de la técnica de Ortega, que conoce 

muy bien, puesto que en 2015 reeditó 

con Javier Zamora Bonilla la Medita-
ción de la técnica (Madrid, Biblioteca 

Nueva). Al hilo de aquella reedición, 

Diéguez publicó en esta revista un inte-

resante artículo titulado “La acción  

tecnológica desde la perspectiva orte-

guiana: el caso del transhumanismo” 

(Revista de Estudios Orteguianos 20, 2014, 

pp. 131-153), donde anticipó las ideas 

que luego amplió en su bien conocida 

obra Transhumanismo: la búsqueda tecnoló-
gica del mejoramiento humano (Barcelona: 

Herder, 2017). 

Ese libro ha tenido muy buena re-

cepción en el panorama filosófico his-

pano-hablante gracias al profundo 

conocimiento del tema que Diéguez 

muestra, producto de la estancia inves-

tigadora de un año que llevó a cabo en 

el Centro Uehiro para la Ética Práctica, 

dirigido por Julian Savulescu. Dicho 

Centro está ubicado en la planta supe-

rior al piso que ocupa el Instituto para 

el Futuro de la Humanidad, dirigido 

por Nick Bostrom. Ambas instituciones 

han tenido un papel muy importante en 

el desarrollo del transhumanismo a es-

cala internacional y en ellas obtuvo 

Diéguez información de primera mano, 

proporcionada ante todo por Savulescu, 

pero también por Anders Sandberg  

–colaborador de Bostrom en el Instituto

para el Futuro de la Humanidad. Tras

esas conversaciones personales en

Oxford con famosos transhumanistas,

Diéguez publicó varios artículos y

mantuvo interesantes debates con otros

expertos en ética y filosofía de la cien-

cia y de la técnica, por ejemplo con

Alfredo Marcos, catedrático de la Uni-

versidad de Valladolid. En su libro El
fin del hombre (2002) Fukuyama había

atacado al transhumanismo invocando

una concepción esencialista de la natu-

raleza humana. En su obra de 2017,

Diéguez cuestionó ese tipo de defensas

del humanismo y reafirmó la idea de

Ortega de que el hombre no tiene natu-

raleza, sino historia. Desde la perspec-

tiva orteguiana de Diéguez, en lugar de

debatir sobre lo que pudiera ser una

eventual nueva naturaleza transhumana
sería preferible analizar histórica y

críticamente el movimiento transhuma-

nista, mostrando sus aciertos, pero

también su complejidad y sus insufi-

ciencias. Por su parte, Marcos defendió

la pertinencia de la noción de naturale-

za humana, aunque desde presupuestos

EL TRANSHUMANISMO DESDE UNA PERSPECTIVA ORTEGUIANA

DIÉGUEZ, Antonio: Transhumanismo: la búsqueda 
tecnológica del mejoramiento humano. 
Barcelona: Herder, 2017, 243 pp. 

DIÉGUEZ, Antonio: Cuerpos inadecuados. Barcelona: 
Herder, 2021.

07 RESEÑAS.qxp_07 RESEÑAS  3/6/21  16:15  Página 191

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Echeverría Ezponda, J. (2021). El transhumanismo desde una perspectiva orteguiana. Reseña de 
“Transhumanismo: la búsqueda tecnológica del mejoramiento humano”, de Antonio Diéguez. Revista de 
Estudios Orteguianos, (42), 191-195. 
https://doi.org/10.63487/reo.142

ORCID: 0000-0001-7316-4717



aristotélicos, muy distintos a los de  
Fukuyama. Diéguez ha contrastado 
asimismo su interpretación del transhu-
manismo y del post-humanismo con 
otros muchos autores, como queda cla-
ro en los dos libros que estoy comen-
tando, en los que aparecen múltiples 
referencias a los principales expertos 
internacionales en el tema. 

En efecto, Diéguez acaba de publi-
car en 2021 un nuevo libro sobre esas 
cuestiones,  titulado Cuerpos inadecuados: 
el desafío transhumanista a la filosofía 
(Barcelona: Herder, 2021). La lectura 
de estos dos libros de Diéguez es muy 
recomendable para quien quiera cono-
cer con detalle las polémicas actuales 
sobre transhumanismo y post-humanis-
mo, porque el filósofo malagueño intro-
duce precisión conceptual, finura 
intelectual y buenas dosis de estima por 
“lo humano”, con toda la complejidad y 
variedad que esa entidad ha mostrado a 
lo largo de la historia. Ambas obras tie-
nen rigor académico y alto nivel filosó-
fico, propio de un pensador en plena 
madurez, cuya trayectoria futura con-
viene seguir. Diéguez mantiene en  
ambas obras un decidido compromiso 
con el humanismo de inspiración orte-
guiana y por eso recomiendo a los lec-
tores de esta revista que le lean. 
Además de hacer una exégesis atinada 
del pensamiento de Ortega sobre la téc-
nica, Diéguez actualiza ese pensamien-
to y lo traslada a temas y debates 
actuales. Su aportación es importante. 

Ya al comienzo de su artículo de 
2014 en la Revista de Estudios Orteguianos 
Diéguez había comentado que “no deja 
de ser algo desazonador que la filosofía de 
la técnica elaborada por José Ortega y 

Gasset, fundamentalmente en su libro 
Meditación de la técnica, pero también en 
otros trabajos menores (y mayores), ha-
ya recibido tan poco reconocimiento 
comparativo, incluso entre algunos estu-
diosos de su pensamiento” (Diéguez 
2014, p. 131). Volvió sobre esa reflexión 
en su libro de 2017 (p. 165), donde com-
paró el pensamiento sobre la técnica de 
Heidegger con el de Ortega, decantán-
dose claramente a favor del filósofo ma-
drileño. Así mismo aludió a varios 
autores que han estudiado la contraposi-
ción entre Ortega y Heidegger, como 
Cerezo (1989), Regalado (1990), Dust 
(1993), López Peláez (1994), Atencia 
(2003) y el propio Diéguez (2013), pero 
interpretando esos debates en el contex-
to del transhumanismo y del posthuma-
nismo, lo cual le permitió mantener una 
postura original y sugerente. Según  
Diéguez, “frente a la posición nostálgica 
de Heidegger, Ortega asume con deci-
sión el hecho inevitable de nuestra con-
dición técnica” (Diéguez 2017, p. 170). 
También destacó el vínculo orteguiano 
entre la técnica y la capacidad humana 
de ensimismarse, punto este clave para 
afirmar el humanismo y para criticar al 
transhumanismo, cuya defensa de la in-
timidad humana brilla por su ausencia. 
Todos los seres vivos construyen sus res-
pectivos nichos ecológicos donde vivir, 
pero los humanos los construyen gracias 
a sus saberes técnicos, “reformando a la 
naturaleza en vista de la satisfacción de 
sus necesidades” (Idem). Esas necesida-
des dependen de las circunstancias, las 
cuales son cambiantes en cada época de 
la humanidad, y en cada cultura. Por 
tanto, las técnicas forman parte de la ra-
zón histórica propia de los seres humanos. 

192 Reseñas

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

07 RESEÑAS.qxp_07 RESEÑAS  3/6/21  16:15  Página 192

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Para promover el humanismo se requie-

re una reflexión a fondo sobre la técnica, 

algo que hizo Ortega, no así los transhu-

manistas. Estos creen en la condición 

salvífica de las tecnologías, pero sin ha-

berlas puesto mínimamente en cuestión. 

Creen que es posible “mejorar la especie 

humana” hasta el punto de hacerla casi 

inmortal, prologando la esperanza de vi-

da indefinidamente mediante prótesis y 

tecnologías rejuvenecedoras. Según 

Diéguez, el éxito del transhumanismo 

proviene de su promesa de inmortalidad 

por vía tecnológica. Diéguez entró a 

fondo en 2017 en los argumentos de des-

tacados pensadores transhumanistas y 

puso en evidencia sus insuficiencias, que 

ciertamente son varias. En particular, 

criticó esa falsa promesa de inmortali-

dad, totalmente inviable hoy en día, y 

quizá también en el siglo siguiente. 
En su nuevo libro, Cuerpos inadecuados 

(2021), Antonio Diéguez recopila ar- 

tículos suyos publicados recientemente 

en diversas revistas especializadas. Sin 

embargo, esta segunda obra tiene una 

profunda unidad, al igual que la prime-

ra. Se lee con facilidad y da pie a mu-

chos temas de reflexión, varios de ellos 

de gran envergadura filosófica. Está 

bien escrita, ciertamente, pero, además, 

su autor sigue un hilo argumental claro 

que ciertamente le permite ser crítico 

con el transhumanismo, pero también 

ponderado. Diéguez presta atención a 

los argumentos de otros, razona y dia-

loga:  

El debate sobre estas cuestiones 

ha solido estar centrado en las posi-

ciones extremas, la de los detracto-

res radicales y la de los defensores 

entusiastas, mientras que otras posi-

ciones intermedias o moderadamente 

críticas (con las cuales, por cierto, 

me identifico) han quedado en se-

gundo plano, a pesar de que serán 

posiblemente las más fructíferas en 

el futuro como base para establecer 

regulaciones legales (Diéguez 2021, 

p. 43).

En esta reseña no comentaré a fon-

do sus aportaciones y, tras esta visión 

panorámica, me limitaré a subrayar la 

presencia de Ortega en la obra de  

Diéguez. La introducción a su nuevo li-

bro termina así: 

Cuando Ortega, en los años trein-

ta, siendo entonces uno de los prime-

ros pensadores en hacerlo, puso a la 

técnica entre las preocupaciones cen-

trales que debía afrontar la filosofía y 

predijo su importancia creciente es 

probable que no llegara a imaginar 

que ese sería realmente el tema de 

nuestro tiempo (Ibidem, p. 11). 

Dicho de otra manera: Ortega fue un 

pionero, y hoy en día sigue siendo  

un importante precursor de la filosofía 

actual de la técnica, puesto que su pen-

samiento sigue teniendo vigencia. Los 

planteamientos orteguianos, conve-

nientemente reinterpretados, permiten 

reflexionar crítica y serenamente sobre 

temas tan candentes como la mejora de 

la especie humana y la desaparición de la 

muerte. Diéguez también analiza acer-

tadamente otra dimensión del tran- 

shumanismo, la computacional. Hay 

quienes creen que la ingeniería genéti-

ca es la herramienta necesaria para el 

bio-mejoramiento del cuerpo y de la 

193Reseñas

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

07 RESEÑAS.qxp_07 RESEÑAS  14/6/21  9:59  Página 193

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



mente humana, llegando a afirmar, in-

cluso, que “la unión con la máquina  

sería el estadio final al que debe- 

ría aspirarse” (Ibidem, p. 21). Pues  

bien, tras analizar los argumentos  

de los transhumanistas, la conclusión  de 

Diéguez es clara: 

Si alguien me preguntara, yo  

diría que no creo que en un futuro 

previsible vayamos a tener una supe-

rinteligencia artificial que quiera do-

minar el mundo y que vaya a 

constituir, por ese motivo, una ame-

naza existencial para la especie hu-

mana. Y no lo creo simplemente 

porque lo que sabemos sobre la inte-

ligencia artificial no da mucho pie pa-

ra creerlo. Una situación de ese tipo 

es por ahora pura ficción y hay una 

posibilidad bastante grande de que, a 

pesar de los avances rápidos en este 

campo, que desconciertan a los pro-

pios expertos, lo siga siendo por un 

tiempo indefinido. Por el momento, 

lo que tenemos a nuestra disposición 

son máquinas que despliegan una 

gran inteligencia para realizar tareas 

muy específicas, es decir, tenemos in-
teligencia artificial particular, estrecha 

o concreta (…) No tenemos tampo-

co, ni remotamente, máquinas que

tengan autoconsciencia, entre otras

razones porque no sabemos qué es la

consciencia, y menos aún cómo

crearla (p. 22).

He aportado esta larga cita porque 

muestra bien el tono reflexivo y mesu-

rado de Antonio Diéguez, muy caracte-

rístico suyo. Él aborda temas candentes 

y comenta con detalle a otros autores, 

por ejemplo a Luciano Floridi y a José 

María Lassalle, cuyas propuestas sobre 

la gobernanza de lo digital en principio 
apoya. Concluye que es necesario ela-
borar “una ética digital, o una tecnoéti-
ca, como queramos llamarla, que tenga 
el mismo peso en el debate públi- 
co que el que goza la bioética, por mu-
cho que la capacidad de influencia de 
ésta sea también limitada” (p. 29). Ade-
más de esa tecnoética, que ya fue pro-
movida hace años por Ramón Queraltó, 
otro destacado filósofo de la tecnología, 
lamentablemente fallecido, hay que 
atender al problema de la gobernanza 
de la tecnología, como ha afirmado  
Floridi, y Diéguez con él: “atendamos al 
problema de la gobernanza, que es don-
de nos jugamos el futuro” (p. 29). 

Diéguez es contrario al determinis-
mo tecnológico y sabe, siguiendo a  
Ortega, que la historia es producto de 
acciones y decisiones humanas, no un 
destino inexorable que lleve a igualar 
personas y máquinas, como dicen 
Kurzweil y otros transhumanistas de-
fensores de la hipótesis de la Singulari-
dad Tecnológica. Diéguez muestra con 
argumentos científicos que, en el estado 
actual de la ciencia y de la tecnología, la 
hipótesis de la superación de los seres 
humanos por máquinas digitales es al-
tamente inverosímil, debido a la enor-
me capacidad de adaptación de la 
especie humana, algo que los robots no 
tienen, puesto que son diseñados para 
tareas específicas, que ciertamente pue-
den hacer mejor que las personas, pero 
sin capacidad para inventarse nuevas 
tareas y nuevos problemas a resolver. 

Para apoyar su argumentación  
Diéguez aporta, asimismo, documentos 
recientes de la Comisión Europea,  
como el dictamen de 2017 del Comité 

194 Reseñas

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

07 RESEÑAS.qxp_07 RESEÑAS  3/6/21  16:15  Página 194

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Económico y Social Europeo sobre la 
“Inteligencia artificial: las consecuen-
cias de la inteligencia artificial para el 
mercado único (digital), la producción, 
el consumo, el empleo y la sociedad”; el 
análisis en profundidad de la Unidad 
de Previsión Científica (STOA) dirigi-
do al Parlamento Europeo, de marzo de 
2018, titulado “¿Debemos temer a la 
inteligencia artificial”; la resolución del 
Parlamento Europeo, de 12 de febrero 
de 2019, sobre “Una política industrial 
global europea en materia de inteligen-
cia artificial y robótica”; la comunica-
ción del 8 de abril de 2019 de la 
Comisión al Parlamento Europeo “Ge-
nerar confianza en la inteligencia artifi-
cial centrada en el ser humano”; y el 
libro blanco de la Comisión Europea, 
publicado el 19 de febrero de 2020 con 
el título “Sobre la inteligencia artificial 
–un enfoque europeo orientado a la ex-
celencia y la confianza”. Todos estos
documentos no aportan todavía una in-
foética ni una ética digital, pero van en
esa dirección.

Su posición final es netamente hu-

manista y orteguiana, como señalé al 

principio de esta reseña: 

El ser humano no es lo central 

para el transhumanismo, como sí lo 

es para el humanismo (…) habrá 

que elegir tarde o temprano entre 

trabajar en favor de lo humano o en 

favor de lo poshumano, y los objeti-

vos y los medios no serán en absolu-

to compatibles. Al contrario, la 

elección se tornará disyuntiva en al-

gún punto del camino. Trabajar en 

favor de lo poshumano será a partir 

de ese momento hacerlo en contra de 

lo humano, o, en el mejor de los ca-

sos, al margen de los intereses hu-

manos (p. 48). 

Coincido en esas ideas. Lo post- 

humano y lo transhumano son modas  

intelectuales, ciertamente muy publici-

tadas. Pero la razón histórica es más 

compleja y refinada que esas vanas pro-

mesas de salvación tecnológica.

195Reseñas

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

07 RESEÑAS.qxp_07 RESEÑAS  3/6/21  16:15  Página 195

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



07 RESEÑAS.qxp_07 RESEÑAS  3/6/21  16:15  Página 196

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Relación de colaboradores

JOSÉ RAMÓN CARRIAZO RUIZ 

Profesor de lengua española en la Universidad Nacional de Educación a 

Distancia (UNED) y colaborador del Centro de Estudios Orteguianos. 

Participó en el equipo de investigación encargado de la edición de las Obras 
completas de Ortega y Gasset (2004-2010). Doctor en Filología Hispánica por 

la Universidad de Salamanca y licenciado en Antropología Social y Cultural 

por la UNED, ha escrito artículos en distintas revistas especializadas y volú-

menes colectivos sobre la semántica, la semiótica, la hermenéutica, la filología, 

la lingüística y la historia de la antropología en la obra de Ortega. También ha 

participado en antologías, ediciones conmemorativas y guías de los textos orte-

guianos, así como en abundantes congresos, cursos y simposios sobre el tra-

tamiento digital del texto filosófico y el proyecto de edición de los epistolarios 

de Ortega y Gasset. Además, ha investigado sobre historia de la lengua espa-

ñola y de su vocabulario, etnografía y documentación, lingüística de corpus y 

humanidades digitales. 

JEAN-CHRISTIAN EGOÁVIL 

Licenciado en filosofía por la Universidad Antonio Ruiz de Montoya. Escribió 

su tesis de grado sobre la lógica y ontología de Juan Duns Escoto y la defendió 

en noviembre de 2017. Actualmente es profesor de filosofía en la EPU  

de Universidad del Pacífico (Lima, Perú) y se desempeña como asistente de 

investigación colaborando con el profesor Dr. Alonso Villarán y fruto de este 

trabajo es el conocimiento y difusión del pensamiento del filósofo peruano 

Francisco Miró Quesada Cantuarias. Ha publicado con el Proyecto Estudios 

Indianos de la Universidad del Pacífico una serie de entradas electrónicas en 

el Glosario de Indias breves estudios sobre el desarrollo de la filosofía, especial-

mente la lógica, durante el Virreinato del Perú. 

BEATRICE FONCK 

Catedrática emérita de Letras hispánicas. Miembro del polo universitario de 

investigaciones de la Facultad de Letras del I. C. P. Autora de la tesis El intelectual 
y la política en los artículos de prensa de J. Ortega y Gasset (Université Paris X, 1993 

Nanterre) y de múltiples artículos y estudios sobre el filósofo español respecto 

08 RELAC. COLABORADORES.qxp_08 RELAC. COLABORADORES  3/6/21  16:17  Página 197

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



a su problemática europea entre los cuales destaca “Neutralisme et esprit euro-
péen d’après José Ortega y Gasset”, en Ineke Bockting, Béatrice Fonck et 
Pauline Piettre (eds.), Neutralités, neutralismes en question, 2017, pp. 221-245 o 
“Azorín y Ortega: ¿ dos intelectuales en caras opuestas ?, en Azorín clásico y 
moderno revista CANELOBRE, n° 67, verano 2017, p. 220-230. Asimismo, es 
coautora de 1898: la crise religieuse en Espagne (2003), 1914: neutralités, neutralismes 
en question (2017) y Shakespeare Cervantes: regards croisés Garnier (2019). 

RAMIN JAHANBEGLOO 
Filósofo político. Actual director ejecutivo del Centro Mahatma Gandhi  
de Estudios sobre la No Violencia y la Paz y vicedecano de la Facultad de 
Derecho de la Jindal Global University- Delhi, India. Doctor en Filosofía por 
la Universidad de la Sobornaha sido investigadore en el Instituto Francés de 
Estudios Iraníes y becario en el Centro de Estudios de Oriente Medio de la 
Universidad de Harvard. Ha ejercido como docente en múltiples instituciones 
como la Universidad de Toronto, el Centro apra el Estudio de las Soceidades 
en Desarrollo de Nueva Delhi o en la Universidade York en Toronto. 
Asimismo, obtuvo el Premio de la Paz de la Asociación de Naciones Unidas en 
España en 2009 y más recientemente fue el ganador del Premio Interancional 
de Ensayo Josep Palau i Fabre. Entre sus múltiples publicaciones, cabe desta-
car algunas de ellas como: Conversaciones con Isaiah Berlin (1992), Gandhi: Aux 
Sources de la Nonviolence (1999), Iran: Between Tradion and Modernity (2004), The 
Clash of Intolerances (2007), Democracy in Iran (2013) o The Decline of Civilization 
(2017), entre otros muchos. 

MANUEL LÓPEZ FORJAS 
Doctor en Estudios Hispánicos por la Universidad Autónoma de Madrid, 
donde ha sido Profesor de Historia del pensamiento español e iberoamericano 
en el Departamento de Antropología Social y Pensamiento Filosófico Español 
y de Educar para la igualdad para la igualdad y la ciudadanía en la Facultad  
de Formación de Profesorado y Educación. Forma parte del Grupo de 
Investigación “Corte y Casa Real en la Monarquía de los Austrias y Borbones” 
y del Instituto Universitario La Corte en Europa (IULCE) en la Universidad 
Autónoma de Madrid. Es miembro del Consejo Editorial de la Revista de 
Hispanismo Filosófico. Historia del Pensamiento Iberoamericano y de Lecturas de nuestro 
tiempo. Revista de Filosofía. Es miembro del Sistema Nacional de Investigadores 
del Gobierno de México (Candidato a Investigador Nacional 2020-2022) y es 
colaborador del Proyecto de Investigación “Narrativas en transición: filosofía, 
literatura y ciencias sociales hacia la construcción de un Estado democrático”, 
financiado por la Comunidad de Madrid (S1/PJI/2019-00307). 

198 Relación de colaboradores

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

08 RELAC. COLABORADORES.qxp_08 RELAC. COLABORADORES  3/6/21  16:17  Página 198

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



JAIME DE SALAS ORTUETA 
Catedrático emérito de Filosofía en la Universidad Complutense de Madrid. 
Trabaja sobre filosofía del siglo XVII y XVIII, filosofía actual, y temas relati-
vos a la adquisición de identidad. Ha publicado libros, traducciones y artículos 
en revistas especializadas sobre o de Leibniz, y de Hume, además de trabajos 
sobre Spinoza, Jefferson, Pascal, Bodino, Renan, Hegel, Tocqueville, 
Bergson, Proust, Simmel, Nietzsche, Sartre, Habermas, Arendt, Wittgenstein, 
Rorty y Ortega. Actualmente dirige el Centro de Estudios Orteguianos de la 
Fundación Ortega-Marañón. 

CLARA SOLBES BORJA 
Graduada en Historia del Arte por la Universitat de València con Premio 
Extraordinario de Grado (2014), Máster en Estudios Comparados de 
Literatura, Arte y Pensamiento por la Universitat Pompeu Fabra de Barcelona 
(2015) y Máster en Profesorado de Educación Secundaria Obligatoria y 
Bachillerato por la Universidad de Alicante (2016). En la actualidad es 
Personal Investigador en Formación del Departamento de Historia del Arte de 
la Universitat de València. Realizó su trabajo final de máster, dirigido por 
Domingo Ródenas de Moya en el Máster de Estudios Comparados de 
Literatura, Arte y Pensamiento, sobre la concepción de Ortega y Gasset  
de la mujer intelectual y su relación con las intelectuales contemporáneas. En la 
actualidad, realiza una tesis doctoral sobre la vinculación de las mujeres al sis-
tema artístico valenciano durante el franquismo y la transición democrática, en 
el Departamento de Historia del Arte de la Universitat de València. También ha 
realizado otras investigaciones relacionadas con el arte valenciano contemporá-
neo y los Estudios de Género. Ha participado en numerosos congresos interna-
cionales como “Género y subjetividades en las prácticas artísticas 
contemporáneas” (Universidad de Málaga) y entre sus publicaciones podemos 
destaca el capítulo “Biografías artísticas” en Memoria de la Modernidad. La colección 
artística de la Diputación de Valencia (Valencia: Diputación de Valencia, 2017).

Revista de  

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

199Relación de colaboradores

08 RELAC. COLABORADORES.qxp_08 RELAC. COLABORADORES  3/6/21  16:17  Página 199

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



08 RELAC. COLABORADORES.qxp_08 RELAC. COLABORADORES  3/6/21  16:17  Página 200

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



NORMAS PARA EL ENVÍO Y ACEPTACIÓN DE ORIGINALES 

La Revista de Estudios Orteguianos, fundada en el año 2000 y editada por el Centro 
de Estudios Orteguianos de la Fundación José Ortega y Gasset – Gregorio 
Marañón, es una publicación semestral dedicada al estudio de la obra y la  
figura del filósofo español José Ortega y Gasset, desde una perspectiva cultural 
y académica. 

Los trabajos que se envíen a la Revista han de ser originales, inéditos y no some-
tidos a su evaluación o consideración en ninguna otra revista o publicación. 

La selección de los trabajos se rige por un sistema de evaluación a cargo  
de revisores externos expertos en la materia. El anonimato del sistema de  
arbitraje se regirá por la modalidad de doble ciego. Al finalizar el año se publi-
cará en la página web de la Revista una lista con los nombres de los revisores 
que han actuado en este período. 

La lengua de publicación de la Revista es el español pero, previa invitación, 
podrán enviarse para su consideración también originales escritos en inglés, 
francés, portugués, italiano o alemán. En caso de ser aceptados para su publi-
cación quedará a cargo de los autores la traducción que será revisada por los 
editores. 

La remisión de originales implica la aceptación de estas normas. 

Los manuscritos deberán remitirse, tanto por correo electrónico en archivo 
adjunto, preferiblemente utilizando WORD para Windows, como en formato 
impreso a la siguiente dirección: 

Revista de Estudios Orteguianos 
Centro de Estudios Orteguianos 

Fundación José Ortega y Gasset – Gregorio Marañón 
c/ Fortuny, 53. 

28010 Madrid (España) 

Dirección electrónica: estudiosorteguianos.revista@fogm.es 

Tfno.: 34 917 00 41 35 

www.ortegaygasset.edu/publicaciones/revista-de-estudios-orteguianos 

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

09 NORMAS PARA ENVIO.qxp_09 NORMAS PARA ENVIO  31/5/21  11:15  Página 201

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



La presentación de los manuscritos deberá ceñirse a los siguientes criterios: 

1. Los artículos no podrán tener una extensión superior a 30 páginas, tamaño
DIN A4 (10.000 a 12.000 palabras) incluidas las notas, a un espacio. La
fuente utilizada será Times New Roman, de cuerpo 12 para el texto princi-
pal y 10 para las notas al pie de página.

2. El manuscrito empezará con el título, centrado y en redonda. El título ha de
ser también traducido al inglés.
Seguidamente debe figurar un resumen (abstract) de no más de 100 pala-
bras y una lista de palabras clave (keywords), con no más de 8 términos.
Tanto el resumen como la lista de palabras clave deben tener una versión en
español y otra en inglés para facilitar su inclusión en las bases de datos
internacionales y en los repertorios bibliográficos.

3. Con el fin de preservar el anonimato en el proceso de evaluación, en página
aparte figurará el título del trabajo, nombre del autor o autores, datos de
contacto (teléfono, dirección postal y de correo electrónico), así como un
breve currículum indicativo (centro o institución a la que está(n)
adscrito(s), datos académicos, líneas de investigación y las 3 ó 4 principales
publicaciones). Con la misma finalidad se evitará cualquier mención al autor
o autores en el resto del texto.
El autor o autores que deseen remitir un manuscrito para su evaluación
pueden encontrar los formularios modelo de la Carta de presentación, el Lis-
tado de comprobaciones para la revisión final y la Hoja de identificación del
manuscrito, así como los Criterios de evaluación de los manuscritos, las Ins-
trucciones dirigidas a los revisores y las Hojas de evaluación empleadas en
la página web de la Revista (URL: http://www.ortegaygasset.edu/fog/ver/55/
revista-de-estudios-orteguianos), bajo el título ‘‘Normas para el envío de ori-
ginales’’.

4. En el cuerpo del texto se evitará el uso de negritas y subrayados. Se
resaltarán con cursiva los títulos de obras, textos en lenguas extranjeras o
cualquier énfasis añadido por el autor o autores. Las citas textuales se
escribirán entre comillas tipográficas, mientras que las citas largas irán en
párrafo aparte, sangradas y sin entrecomillar.

5. Las referencias bibliográficas y las notas deben ajustarse a las pautas que
siguen. Se preferirá utilizar el sistema de citas bibliográficas con notas a pie de
página y al final del artículo figurará siempre un apartado de Referencias
bibliográficas en que se recogerán, ordenados alfabéticamente por el apellido
del autor, todos los trabajos citados en el texto. De todos modos, se aceptará
cualquier modalidad recogida en la Norma ISO 690.

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

202 Normas para el envío y aceptación de originales

09 NORMAS PARA ENVIO.qxp_09 NORMAS PARA ENVIO  31/5/21  11:15  Página 202

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Citas bibliográficas en notas a pie de página: 
a) Monografías: José ORTEGA Y GASSET, La rebelión de las masas. Madrid: 

Revista de Occidente, 1930, p. 15. 
b) Capítulos o partes de monografías colectivas: José ORTEGA Y GASSET, 

“Prólogo”, en Karl BÜHLER, Teoría de la expresión. Madrid: Revista de  
Occidente, 1950, p. 7. 

c) Publicaciones periódicas: José ORTEGA Y GASSET, “Apuntes sobre el 
pensamiento, su teurgia y su demiurgia”, Logos, 1 (1941), p. 12. 

d) Obras completas de José Ortega y Gasset: 
Si las citas aluden a las Obras completas. 10 vols. Madrid: Fundación  
José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, se citará el tomo (en roma-
nos) y la(s) página(s) del mismo (en arábigos). Por ejemplo, en el caso 
de “La destitución de Unamuno”: I, 661-663. Se preferirá el uso de esta 
edición por su mayor vigencia y actualidad. 
Si las citas aluden a las Obras completas. 12 vols. Madrid: Revista de  
Occidente / Alianza Editorial, 1983, se citará el tomo (en romanos) y 
la(s) página(s) del mismo (en arábigos), anteponiéndoles Oc83. Por ejem-
plo, en el caso de “Apuntes sobre el pensamiento, su teurgia y su  
demiurgia”: Oc83, V, 517-547. 
Si las citas de Obras completas van en el cuerpo del texto se seguirá el  
mismo esquema. 

e) Para citas de ediciones electrónicas véanse más adelante los formatos de 
citación en el apartado de Referencias bibliográficas, teniendo en cuenta 
que en las notas se cita el nombre por delante de los apellidos del autor. 

f) Al citar los números de páginas, utilizar el esquema pp. 523 y ss. para  
referirse a una página y las siguientes. 

g) En las citas sucesivas de alguna obra citada con anterioridad se prefe- 
rirá el uso de ob. cit. si se repite el título y se omite el lugar de edición y 
la editorial, siempre y cuando no sea la cita inmediatamente anterior, en 
cuyo caso puede utilizarse ibidem o ibid. si es la misma obra y distinta  
página o, idem o id., si se trata de la misma obra y página. 

h) Vid. o cfr. se emplearán para referirse a una obra cuyo texto no se ha  
citado directamente. 

 
Citas bibliográficas en el apartado de Referencias bibliográficas: 
a) Monografías: ORTEGA Y GASSET, J. (1930): La rebelión de las masas.  

Madrid: Revista de Occidente. 
b) Capítulos o partes de monografías colectivas: ORTEGA Y GASSET, J. 

(1950): “Prólogo”, en K. BÜHLER, Teoría de la expresión. Madrid: Revista 
de Occidente, pp. 7-9. 

203

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Normas para el envío y aceptación de originales

09 NORMAS PARA ENVIO.qxp_09 NORMAS PARA ENVIO  31/5/21  11:15  Página 203

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



c) Publicaciones periódicas: ORTEGA Y GASSET, J. (1941): “Apuntes sobre

el pensamiento, su teurgia y su demiurgia”, Logos, 1, pp. 11-39.

d) Sitio web: Perseus Digital Library Project (2008): CRANE, G. R. (ed.).

[Online]. Tufts University. Dirección URL: http://www.perseus.tufts.edu.

[Consulta: 7, octubre, 2008].

e) Artículo en una revista electrónica: PATERNIANI, E. (1996): “Factores

que afectan la eficiencia de la selección en maíz”, Revista de Investigación
Agrícola-DANAC, [Online], 1. Dirección URL: http://www.redpavfpolar.

info.ve/danac/index.html. [Consulta: 22, abril, 2001].

f) Trabajo publicado en CD-ROM: MCCONNELL, W. (1993): “Constitu-

tional History”, en The Canadian Encyclopedia, [CD-ROM]. Toronto:

McClelland & Stewart.

6. Los resúmenes de Tesis Doctorales, que irán acompañados de las
correspondientes palabras clave en español e inglés, no deben exceder de
400 palabras. Deben adjuntar, asimismo, los siguientes datos:

a) Título de la tesis

b) Nombre y apellidos del autor de la tesis

c) Nombre y apellidos del director de la tesis

d) Departamento, Facultad, Universidad y año académico en que la tesis

fue defendida y aprobada

e) Datos de contacto del autor (teléfono, dirección postal y de correo elec-

trónico)

En los casos en que la tesis no haya sido escrita en español, se incluirá la  

traducción al mismo del título y el resumen. 

7. No se remitirán las primeras pruebas a los autores por lo que los manuscri-
tos han de enviarse revisados. Los autores recibirán un ejemplar impreso de
la Revista y un archivo pdf de su trabajo.

El proceso de evaluación y aceptación de manuscritos se realizará del siguiente 

modo: Los autores remiten el trabajo a la Revista, pudiendo recomendar o recusar 

nombres de potenciales revisores. Tras la revisión editorial, los manuscritos serán 

objeto de dos informes a cargo de dos revisores externos, que desconocerán la 

identidad de los autores. En caso de discrepancia, se recurrirá al juicio de un ter-

cer evaluador. El Consejo Editorial decidirá, en vista a los informes respectivos, 

sobre la conveniencia de su publicación. La Revista comunicará a los  

autores el dictamen y, en caso de que éste haya sido favorable, la fecha previsible 

de publicación. En caso necesario se solicitará del autor una versión definitiva.

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

204 Normas para el envío y aceptación de originales

09 NORMAS PARA ENVIO.qxp_09 NORMAS PARA ENVIO  31/5/21  11:15  Página 204

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



El proceso concluye habitualmente en seis meses, aunque en determinadas  
circunstancias y por razones diversas la comunicación a los autores puede  
demorarse. 

Serán criterios excluyentes para la admisión de los manuscritos: no incidir en 
el ámbito cultivado por la Revista, excederse en la extensión establecida, no  
utilizar los sistemas de citas propuestos en la manera indicada y no enviar el  
trabajo en el soporte requerido. 

El Consejo Editorial de la Revista de Estudios Orteguianos acusará recibo y acepta 
considerar todos los originales inéditos, pero no se compromete a su devo- 
lución ni a mantener correspondencia sobre los mismos, salvo cuando sean 
aceptados, hayan sido expresamente solicitados o para comunicar el dictamen. 

Las fechas de recepción, revisión y aceptación de los originales, figurarán  
también en la página web de la Revista en el momento de su publicación. 

Es condición para la publicación de originales inéditos en la edición impresa y 
electrónica, si a ella hubiera lugar, que el autor o autores cedan a la Revista de 
Estudios Orteguianos los derechos de propiedad (copyright). Con posterioridad a 
su publicación en la Revista, los autores podrán reproducir los trabajos o parte 
de los mismos, indicando siempre el lugar de aparición original. 

La Revista de Estudios Orteguianos es recogida sistemáticamente por las Bases  
de Datos y Repertorios Bibliográficos SCOPUS, The Philosopher’s Index, ISOC-
Ciencias sociales y Humanidades, Catálogo Latindex y está categorizada en España 
(ANEP, CARHUS y CIRC) e Italia (ANVUR). 

La Revista de Estudios Orteguianos no se hace responsable de las opiniones en ella 
expresadas por sus colaboradores.

205

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

Normas para el envío y aceptación de originales

09 NORMAS PARA ENVIO.qxp_09 NORMAS PARA ENVIO  31/5/21  11:15  Página 205

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



09 NORMAS PARA ENVIO.qxp_09 NORMAS PARA ENVIO  31/5/21  11:15  Página 206

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Revista de Estudios Orteguianos  
Quién es quién en el equipo editorial 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
DIRECTOR: 
Jaime de Salas Ortueta, Universidad Complutense de Madrid y Centro de 

Estudios Orteguianos, Fundación Ortega – Marañón e Instituto 
Universitario de Investigación Ortega y Gasset, España. 

 
GERENTE: 
Carmen Asenjo Pinilla, Centro de Estudios Orteguianos, Fundación Ortega – 

Marañón e Instituto Universitario de Investigación Ortega y Gasset, 
España 

 
REDACCIÓN: 
Esmeralda Balaguer García, Universidad de Valencia y Universidad 
Complutense de Madrid, España 
Andrea Hormaechea Ocaña, Centro de Estudios Orteguianos, Fundación Ortega 

– Marañón e Instituto Universitario de Investigación Ortega y Gasset, 
España 

 
CONSEJO EDITORIAL: 
José María Beneyto Pérez, Universiad CEU San Pablo, Madrid, España 
Mercedes Cabrera Calvo-Sotelo, Universidad Complutense de Madrid, España 
Adela Cortina Orts, Universidad de Valencia, España 
Juan Pablo Fusi Aizpúrua, Universidad Complutense de Madrid y Fundación 

Ortega – Marañón e Instituto Universitario de Investigación Ortega y 
Gasset, España 

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

10 QUIEN ES QUIEN.qxp_10 QUIEN ES QUIEN  31/5/21  11:15  Página 207

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



Gregorio Marañón Bertrán de Lis, Fundación Ortega – Marañón e Instituto 
Universitario de Investigación Ortega y Gasset, España 

Andrés Ortega Klein, escritor y analista, España 
Fernando Rodríguez Lafuente, Fundación Ortega – Marañón e Instituto 

Universitario de Investigación Ortega y Gasset, España 
Concha Roldán Panadero, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 

España 
Jesús Sánchez Lambás, abogado, España 
José Juan Toharia Cortés, Universidad Autónoma de Madrid, España 
José Varela Ortega, Universidad Rey Juan Carlos, Madrid y Fundación Ortega 

– Marañón e Instituto Universitario de Investigación Ortega y Gasset,
España

Fernando Vallespín Oña, Universidad Autónoma de Madrid, España 

CONSEJO ASESOR: 
Enrique Aguilar, Pontificia Universidad Católica Argentina 
Paul Aubert, Université d’Aix-Marseille, Francia 
Marta María Campomar, Fundación José Ortega y Gasset Argentina 
Helio Carpintero Capell, Universidad a Distancia de Madrid, España 
Pedro Cerezo Galán, Universidad de Granada, España 
Béatrice Fonck, Institut Catholique de Paris, Francia 
Ángel Gabilondo Pujol, Universidad Autónoma de Madrid, España 
Luis Gabriel-Stheeman, The College of New Jersey, Estados Unidos 
Javier Gomá Lanzón, Fundación Juan March, Madrid, Consejo de Estado, 

España 
Domingo Hernández Sánchez, Universidad de Salamanca, España 
José Lasaga Medina, Universidad Nacional de Educación a Distancia, España 
Francisco José Martín, Università di Torino, Italia 
José Luis Molinuevo Martínez de Bujo, Universidad de Salamanca, España 
Ciriaco Morón Arroyo, Cornell University, Estados Unidos 
Juan Manuel Navarro Cordón, Universidad Complutense de Madrid, España 
Nelson Orringer, University of Connecticut, Estados Unidos 
José Antonio Pascual Rodríguez, Universidad Carlos III, Madrid, Real Academia 

Española, España 
Ramón Rodríguez García, Universidad Complutense de Madrid, España 
Javier San Martín Sala, Universidad Nacional de Educación a Distancia, 

España 
Ignacio Sánchez Cámara, Universidad Rey Juan Carlos, España

Revista de 

Estudios Orteguianos 

Nº 42. 2021

208 Quién es quién en el equipo editorial

10 QUIEN ES QUIEN.qxp_10 QUIEN ES QUIEN  31/5/21  11:15  Página 208

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Table of Contents 
Number 42. May, 2021 

ARCHIVE DOCUMENTS 

Working Papers by José Ortega y Gasset 

Working notes from the folder Vives. Third part. 
José Ortega y Gasset

Edited by 
Manuel López Forjas 5 

Biographical Itinerary
Man and People at the Institute of Humanities (1949-1950). 

Presentation and edition by José Ramón Carriazo Ruiz  37 

ARTICLES 

Reminiscences of the Michelet’s concept of Peuple in the Ortega’s work. 
Béatrice Fonck 89 

Ortega and Camus: Socratic Gadflies in the Public Space. 
Ramin Jahanbegloo 99 

José Ortega y Gasset, and his relationship with two modern woman  
scholars Rosa Chacel and Maria Zambrano. 
Clara Solbes Borja 113 

Ortega’s in Peruvian Culture: Rationality as interpreted by  
Peruvian philosopher Francisco Miró Quesada. 
Jean Christian Egoávil 143 

11 TABLE CONTENTS.qxp_11 TABLE CONTENTS  3/6/21  16:48  Página 209

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882



CLASSIC AUTHORS ON ORTEGA 

Christopher Lasch and his interpretation of the minority-mass  
relationship. 
Introduced by Jaime de Salas 167 

The revolt of the elites. [Passage]. 
Christopher Lasch 177 

BOOK REVIEWS 

A new hearth for the old Ortega. Francisco J. Fernández 181 
(José Ortega y Gasset, La idea de principio en Leibniz y la  
evolución de la teoría deductiva. Del optimismo en Leibniz,  
expanded edition, by Javier Echeverría

Towards Ortega y Gasset’s Concept of Historical Reason.  
Dorota Leszczyna 186 
(José Ortega y Gasset, Ideas y creencias, historia) 

Ortega in our times. Rodolfo Gutiérrez Simón 188 
(Esmeralda Balaguer García y Carlos X.  
Ardavín Trabanco (eds.), Meditaciones orteguianas) 

Transhumanism from an orteguian perspective. Javier Echeverría          191 
(Antonio Diéguez, Transhumanismo: la búsqueda tecnológica  
del mejoramiento humano y Antonio Diéguez, Cuerpos inadecuados) 

List of Contributors 197 
Author Guidelines 201 
Editorial team 207 
Table of contents 209

210 Table of Contents

11 TABLE CONTENTS.qxp_11 TABLE CONTENTS  3/6/21  16:48  Página 210

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



Revista de
Estudios Orteguianos
PUBLICACIÓN SEMESTRAL

Nombre y apellidos:

Empresa o Institución:

N.I.F. o C.I.F.:

Calle/Plaza: C.P.:

Localidad: Provincia:

País:

Teléfono: Fax:

E-mail:

Deseo suscribirme a la Revista de Estudios Orteguianos desde el número ........... por periodos auto-
máticamente renovables de 1 año.

Deseo recibir ......... ejemplares sueltos de los números siguientes: ............................................................

Con la forma de pago siguiente:

Talón a nombre de Revista de Estudios Orteguianos

Transferencia a nombre de Revista de Estudios Orteguianos al Banco Santander
C/C nº: ES15-0049-0321-08-2110214204

Domiciliación bancaria (cumplimente el boletín de domiciliación)
Fecha y firma (*)

Boletín de domiciliación bancaria

Sr. Director del Banco/Caja:
Dirección: C.P.:
Población: Provincia:
Titular de la cuenta:

Número de C. C. / Libreta: qqqq qqqq qq qqqqqqqqqq

Muy Sr. mío: Autorizo a esa entidad para que con cargo a mi cuenta o libreta atiendan hasta nuevo aviso
los recibos que les presente la Revista de Estudios Orteguianos.

Fecha y firma (*)

(*) Es imprescindible la firma para formalizar la suscripción

q

q

q
q

q

11 TABLE CONTENTS.qxp_11 TABLE CONTENTS  3/6/21  16:48  Página 211

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882



11 TABLE CONTENTS.qxp_11 TABLE CONTENTS  3/6/21  16:48  Página 212

IS
SN

: 

15
77

-0
07

9 

/ e-
IS

SN
: 

30
45

-7
88

2



11 TABLE CONTENTS.qxp_11 TABLE CONTENTS  3/6/21  16:48  Página 213

ISSN
: 

1577-007
9 

/ e-ISSN
: 

3045-7882



11 TABLE CONTENTS.qxp_11 TABLE CONTENTS  3/6/21  16:48  Página 214

IS
SN

: 

15
77

-0
07

9 

/ e-
IS

SN
: 

30
45

-7
88

2



11 TABLE CONTENTS.qxp_11 TABLE CONTENTS  3/6/21  16:48  Página 215

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882



11 TABLE CONTENTS.qxp_11 TABLE CONTENTS  3/6/21  16:48  Página 216

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82



Revista de Estudios Orteguianos

PUBLICACIÓN SEMESTRAL

Director
Jaime de Salas 

Gerente 
Carmen Asenjo Pinilla

Redacción
Esmeralda Balaguer García, Andrea Hormaechea Ocaña  

Consejo Editorial
José María Beneyto Pérez, Mercedes Cabrera Calvo-Sotelo,

Adela Cortina Orts, Juan Pablo Fusi Aizpúrua, 
Gregorio Marañón y Bertrán de Lis, 

Andrés Ortega Klein, Fernando Rodríguez Lafuente, 
Concha Roldán Panadero, Jesús Sánchez Lambás, 

José Juan Toharia Cortés, José Varela Ortega, 
Fernando Vallespín Oña 

Consejo Asesor 
Enrique Aguilar, Paul Aubert, Marta Campomar,

Helio Carpintero, Pedro Cerezo, Béatrice Fonck, Ángel Gabilondo, 
Luis Gabriel-Stheeman, Javier Gomá, Domingo Hernández, José Lasaga, 

Francisco José Martín, José Luis Molinuevo, Ciriaco Morón,
Juan Manuel Navarro Cordón, Nelson Orringer, José Antonio Pascual,

Ramón Rodríguez, Javier San Martín, Ignacio Sánchez Cámara

Edita 

Fundadora 
Soledad Ortega Spottorno 

Presidente 
Gregorio Marañón y Bertrán de Lis 

Vicepresidente primero 
Juan Pablo Fusi Aizpúrua 

Vicepresidenta segunda 
Inés López-Ibor Alcocer 

Directora general 
Lucía Sala Silveira

01 PORTADA NUM. 42 CUATRICOMIA.qxp_01 PORTADA NUM. 42  3/6/21  12:28  Página 2

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882



2021

Revista de 
Estudios Orteguianos

R
e

v
is

ta
d

e
E

s
tu

d
io

s
O

r
te

g
u

ia
n

o
s

2021

Centro de Estudios Orteguianos 
Calle Fortuny, 53. 28010, Madrid 
Tel: (34) 91 700 4139 
Correo electrónico: estudiosorteguianos.secretaria@fogm.es 
Web: http://www.ortegaygasset.edu 13,82 euros

42

42

42

01 PORTADA NUM. 42 CUATRICOMIA.qxp_01 PORTADA NUM. 42  3/6/21  12:28  Página 1

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82


	02 PRIMERAS PAGINAS, SUMARIO
	03 DOCUMENTOS DE ARCHIVO
	04 Itinerario 42
	05 - Art 1
	05 - Art 2
	05 - Art 3
	05 - Art 4
	06 CLASICOS SOBRE ORTEGA
	07 RESEÑAS
	08 RELAC. COLABORADORES
	09 NORMAS PARA ENVIO
	10 QUIEN ES QUIEN
	11 TABLE CONTENTS



