
 N
O

TA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

El cuerpo: punto cero del fluir cósmico
Una lectura orteguiana*

Lucia M. G. Parente

(…) el único medio que tengo para ir al 
corazón de las cosas haciéndome mundo y 
volviéndolas carne.

(M. Merleau-Ponty, Le visible et 
l’invisible)

Introducción

“Cuanto más lo pienso, más evidente me parece que la vida existe
simplemente para ser vivida”1. Se trata de las palabras pronun-
ciadas por Goethe, y citadas en El tema de nuestro tiempo, para su-

brayar el valor intrínseco de la vida, es decir, el valor de la existencia en su 
ser simple y concretamente percibida. La vida es lo que es gracias a su misma 
autosuficiencia, en la cual es posible individuar formas expresivas más o menos 
eficaces a lo largo del fluir cósmico. En la estela de las inspiradoras reflexio-
nes nietzscheanas2 de las cuales se alimenta el pensar del filósofo español, estas 
formas marcan un parteaguas entre vida ascendente (lograda, realizada, noble) 
y descendente (malograda, desperdiciada, vil). De hecho, en El tema de nuestro 
tiempo se puede leer:

entre uno y otro extremo [de vida] podremos perfectamente marcar el pun-
to en que la forma vital se inclina decididamente hacia la perfección o hacia la 
decadencia. De ese punto hacia abajo, los individuos de la especie nos pare-
cen “viles”; en ellos se envilece la potencia biológica del tipo. Por el contrario, 
de ese punto hacia arriba se va fijando el “pura sangre”, el “animal noble”, 
en quien el tipo se ennoblece. He aquí dos valores, positivo el uno, negativo 
el otro, puramente vitales: la nobleza y la vileza. En uno y otro juegan acti-
vidades estrictamente zoológicas la salud, la fuerza, la celeridad, el brío, la 

* Deseo expresar mi agradecimiento particular al Prof. Stefano Santasilia por su traducción
del texto al español y al querido amigo y colega Agustín Serrano de Haro por la paciente y 
profesional revisión del texto final. 

1 José ortega y gasset, El tema de nuestro tiempo (1923), en Obras completas, 10 vols. 
Madrid: Fundación José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, tomo III, p. 603. En adelante 
todas las referencias de Ortega remiten a esta edición, con tomo en romanos y páginas en 
arábigos.

2 Para Ortega, la distinción entre “formas más o menos valiosas del vivir” se tiene que atri-
buir a Nietzsche, considerado por el mismo filósofo español como “el sumo vidente” (id.).

< José Ortega y Gasset 

Portadilla Notas 44.qxp_007 Artículos 14/15  13/6/22  11:15  Página 66

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

Cómo citar este artículo: 
Parente, L. M. G. (2023). El cuerpo: punto cero del fluir cósmico. Una lectura orteguiana. 
Revista de Estudios Orteguianos, (47), 181-193.
https://doi.org/10.63487/reo.61 noviembre-abril 

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 



182 El cuerpo: punto cero del fluir cósmico. Una lectura orteguiana

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

 N
O

TA

forma de buena proporción orgánica, o bien la mengua y falta de estos atri-
butos. Ahora bien; el hombre no se escapa a esa perspectiva de estimación 
puramente vital3.

En estas precisas observaciones de Ortega –que en Italia encontrarán un 
interesante desarrollo en las reflexiones del filósofo Pietro Piovani4– se pue-
de ver claramente5 cómo el ser humano no puede, quiéralo o no, colocarse 
fuera de esta perspectiva puramente biológica. Así, la existencia se realiza 
mediante la directa confrontación con el tema de la temporalidad, de la 
praxis, de la intuición “en lo concreto del constituirse histórico y biográfico 
de cada individualidad en sus caminos existenciales y co-existenciales”6. Si 
la vivencia es la expresión de la singularidad humana perteneciente a la vida 
concreta de cada “ser ejecutivo”7, que, para decirlo con las palabras del 

3 Ibid., 604.
4 Hemos considerado adecuado crear un enlace entre las reflexiones de Pietro Piovani 

(1922-1980) y las de Ortega, en cuanto el filósofo italiano estudió el pensamiento del español. 
De hecho, en el pensamiento de Piovani se encuentran muchas referencias al filósofo madrile-
ño. Consideramos que es posible encontrar varias “asonancias” conceptuales y terminológicas, 
también con relación a los temas de la vida, de lo existente, de la singularidad, y sobre todo del 
devenir (con respecto al cual hablaremos más adelante). Como bibliografía crítica, nos permiti-
mos remitir a Giuseppe Cantillo, “Esistenza e storia nel pensiero di Pietro Piovani”, Archivio di 
Storia della Cultura, XIV (2001), pp. 45-47. Entre las muchas obras del filósofo napolitano, nos 
limitamos a indicar el importante trabajo Pietro Piovani, Per una filosofia morale, ed. de Fulvio 
Tessitore. Milán: Bompiani, 2010, que incluye las cuatro principales obras teoréticas del filósofo. 
Para profundizar en el autor véase: Fulvio tessitore y Giuseppe aCoCella (eds.), Bibliografia 
degli scritti di Pietro Piovani (1946-1981). Nápoles: Società Nazionale di Scienze Lettere ed Arti, 
1982; Paolo aModio (ed.), Bibliografia degli scritti su Pietro Piovani (1948-2000). Nápoles: Liguori, 
2000, cuya actualización se encuentra en Archivio di Storia della Cultura, XXI (2008), pp. 361-372.

5 En Ortega, la dimensión práctica de la existencia humana se deja ver también en el canal 
comunicativo que el mismo filósofo privilegia, es decir, el estilo del ensayo o del artículo de 
periódico, consustancial con respecto a su estilo de pensamiento –que remite a su convicción-
vocación para la cual la claridad constituye la “cortesía del filósofo”– (José ortega y gasset, 
¿Qué es filosofía? (1929), VIII, 244). Con relación al estilo de comunicación en Ortega, cfr. Jaime 
de salas, “Comunicación y metáfora en Ortega”, Convivium: revista de filosofía, 22 (2009), pp. 
131-150; Lucia M. G. Parente, Ortega y Gasset e la “vital curiosidad” filosófica. Milán: Mimesis,
2013, pp. 33-72.

6 Cfr. Anna Maria nieddu, “Personalità e autenticità in Pietro Piovani”, Archivio di Storia 
della Cultura, XIV (2001), p. 318.

7 “A lo que toda imagen es como estado ejecutivo mío, como actuación de mi yo, llamamos 
sentimiento. (…) Toda imagen objetiva, al entrar en nuestra conciencia o partir de ella, produce 
una reacción subjetiva (…). Más aún: esa reacción subjetiva no es sino el acto mismo de percep-
ción, sea visión, recuerdo, intelección, etcétera. Por esto precisamente no nos damos cuenta de 
ella”, José ortega y gasset, “Ensayo de estética a manera de prólogo” (1914), I, 676. Sobre el 
concepto del “ser ejecutivo”, remitimos a “[Vida como ejecuciόn (el ser ejecutivo). Lecciones 
del curso 1929-1930]”, en ¿Qué es conocimiento? Madrid: Revista de Occidente en Alianza Edito-
rial, 1984; actualmente en VIII, 197-232.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov

ie m

bre-abril 



183Lucia M. G. Parente

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

 N
O

TA

discípulo Antonio Rodríguez Huéscar, “no es otra cosa que el acto de vivir, 
acto en el que tomamos parte por igual yo y las «cosas» que en cada mo-
mento integran mi circunstancia, acto, pues, mutual –mío sobre ellas y de 
ellas sobre mí–”8, entonces esta efectividad del ser se expresa en su unicidad, 
intransferibilidad, irrepetibilidad.

En Italia, también Pietro Piovani –sensible, al igual que Ortega, a los cam-
bios históricos y a las influencias de la cultura europea del siglo XX, caracte-
rizada por el existencialismo y la fenomenología– consideraba la subjetividad 
como irreductible por su constituirse en la efectividad (que no corresponde a un 
momento aislable de un proceso racional sino al resultado de reconocimientos 
y mediaciones conectadas con la misma existencia en su continuo “hacerse”) y 
por su remitir al inalcanzable límite9 cognoscitivo relativo al misterio del origen 
o, para decirlo según el estilo de Heidegger, relativo a nuestro ser arrojados en el 
mundo. Escribe Piovani parafraseando a Ortega:

La vida es algo que hay “que hacer” porque, realizado el giro de la alternati-
va existencial de la aceptación de mi ser incompleto, será gracias a la unidad de 
pensamiento y acción como trataré de llenar “la ausencia”10 que quiere esen-
cializarse.

8 Antonio rodríguez HuésCar, La innovación metafísica de Ortega. Crítica y superación del 
idealismo. Madrid: Servicio de Publicaciones del Ministerio de Educación y Ciencia, 1982, p. 94. 
Para profundizar en el tema, cfr. José Emilio esteban, “L’allievo dimenticato di Ortega: la 
filosofia di Antonio Rodríguez”, en Lucia M. G. Parente (ed.), La Scuola di Madrid. Filosofia 
spagnola del XX secolo. Milán: Mimesis, 2016, pp. 205-240.

9 Vale la pena recordar la interesante interpretación de Giuseppe Cacciatore con respecto al 
sentido del límite en la perspectiva orteguiana, cuando el estudioso afirma que “el raciovitalismo 
de Ortega –así como el historicismo crítico-problemático de la tradición idealista y antipositivista 
que va de Humboldt y Dilthey hasta Weber, y que en Italia se extiende desde Vico y el Croce 
historicista hasta la escuela napolitana de Pietro Piovani– pueda caracterizarse como una implícita 
filosofía de la crisis en cuanto postula como concepto guía precisamente al sentido del límite, y 
adopta como método a la conciencia de la historicidad de la contingencia temporal y su tradu-
cibilidad en el lenguaje narrativo de la historia”, Giuseppe CaCCiatore, Sulla filosofia spagnola. 
Saggi e ricerche. Bolonia: Il Mulino, 2013, pp. 76-77. Con respecto a la centralidad de la narración 
histórica dentro de la perspectiva raciovitalista, cfr. del mismo autor “La filosofia dello storicismo 
come narrazione della storia pensata e della storia vissuta”, en Giuseppe CaCCiatore y Antonello 
giugliano (eds.), Storicismo e storicismi. Milán: Bruno Mondadori, 2007, pp. 109-168; Lucia M. 
G. Parente, “La historia como texto vital: Ortega y la razón narrativa”, en Gerardo bolado y
Mykhailo MarCHuk (eds.), José Ortega y Gasset. Vida, razón histórica y democracia liberal. Chernivtsi:
Universidad Nacional Juriy Fedkovic de Chernivtsi, 2017, pp. 298-313.

10 El concepto de ausencia, junto con los corolarios que derivan de ella, representa la cifra 
del pensamiento de Piovani que fue un atento estudioso de las Consideraciones intempestivas de 
Nietzsche (el cual considera que el núcleo principal de la existencia corresponde a su misma 
imperfección). Piovani amplía y desarrolla ulteriormente este eco nietzscheano en el capítulo 
“Assenza e valorazione” de Per una filosofia morale (1972), preludio de la obra póstuma de 1981, 
Oggettivazione etica e assenzialismo.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

noviembre-abril 



184 El cuerpo: punto cero del fluir cósmico. Una lectura orteguiana

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

 N
O

TA

Vemos que el filósofo napolitano conoce muy bien el análisis orteguiano rela-
tivo al “quehacer”, a la circunstancialidad del pensamiento humano y su consi-
guiente vocación a la orientación de la cultura, y presumiblemente rememora 
un pasaje de Historia como sistema (1935), en el cual se lee que “la vida que nos 
es dada no nos es dada hecha, sino que necesitamos hacérnosla nosotros, cada 
cual la suya. La vida es quehacer”11. Se trata de un concepto que Ortega ya había 
anunciado en 1932:

La vida es quehacer y la verdad de la vida, es decir, la vida auténtica de 
cada cual consistirá en hacer lo que hay que hacer y evitar el hacer cualquier 
cosa. (…) La vida verdadera es inexorablemente invenciόn12.

Hay que hacer nuestro quehacer. El perfil de éste surge al enfrontar la 
vocación de cada cual con la circunstancia. Nuestra vocación oprime la cir-
cunstancia, como ensayando realizarse en ésta. Pero ésta responde poniendo 
condiciones (…).

No; el pensamiento no es la funciόn de un όrgano, sino la faena exasperada 
de un ser que se siente perdido en el mundo y aspira a orientarse13.

Ortega percibe profundamente este vértigo de desorientación con respec-
to al mundo, y orienta toda su producción filosófica según el deseo de com-
prenderla de manera mejor precisamente para hacerse comprender y poder 
llenar así aquella ausencia a la cual hace referencia Piovani, y que aspira a 
manifestarse. En fin, la escritura sigue manifestándose como el medio más 
eficaz para captar las implicaciones teóricas de los problemas existenciales de 
la vida diaria, en cuanto “por su misma esencia y presencia circunstancial”14, 
se iguala a la sustancialidad de la vida. De todo esto se sigue que la co-presen-
cia de ser humano y mundo interindividual, bien representada en las obras 
del filósofo español, determina la circunstancia, que a su vez representa ine-
quívocamente la expresión del espacio humano intersubjetivo (claramen-
te en sintonía con una derivación de corte fenomenológico husserliano15, que 

11 José ortega y gasset, “Historia como sistema” (1935), en Historia como sistema y Del 
Imperio Romano, VI, 47.

12 José ortega y gasset, “Para el «Archivo de la palabra»” (1932), V, 86.
13 José ortega y gasset, “Prόlogo a una ediciόn de sus obras” (1932), V, 96.
14 Ibid., 13.
15 La descripción, la subjetividad, la intersubjetividad, la reducción fenomenológica, el 

tiempo, el espacio son todos temas que en Ortega quedan relacionados, delineando una inter-
pretación del pensamiento husserliano que no queda atorada en las cuestiones del idealismo y 
del ontologismo, sino que se orienta hacia la dimensión del sujeto concreto, de su encuentro con 
el “otro” en el recíproco devenir vital, anímico y espiritual. Se trata de un dinamismo que se puede 
captar en las páginas de “Vitalidad, alma, espíritu”, en el cual quedan profundamente analizadas 
las estructura dinámicas de la subjetividad y del cuerpo (así como lo muestra Giulia Gobbi, jo-
ven estudiosa del pensamiento de Ortega, en sus atentas y loables revisiones de las precedentes 

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril nov

ie

m

bre-abril 



185Lucia M. G. Parente

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

 N
O

TA

concibe la espacialidad viviente como fundada en la espacialidad subjeti-
va, con lo que “mi vida”16 –en cuanto singularidad vital de todo ser humano 
en el mundo– constituye la realidad fundamental dentro de la cual la vida 
social se manifiesta)17.

A partir de la interdependencia entre el yo y su circunstancia, mediante 
la cual la vida misma se sustanciaría, Ortega dirige sucesivamente su mirada 
pensativa hacia otro retrato hermenéutico que remite a un interés temático 
de valor permanente: la corporalidad en sus caracteres más típicos y sobre-
salientes. Y, así, se puede entender por qué la concepción orteguiana puede, 
todavía hoy, ser considerada como una “innovación metafísica”18 que obli-
gatoriamente abre el camino de un análisis filosófico de profunda actualidad 

traducciones de algunos textos orteguianos publicados en España entre el año 1924 y el año 
1929, y que han sido recientemente traducidos al italiano: José ortega y gasset, Il corpo tra 
symbolon e psyché. Saggi filosofici. Milán: Maltemi, 2022. Los textos traducidos y comentados 
por la estudiosa son: “Las dos grandes metáforas” (1924), “Vitalidad, alma, espíritu” (1925), 
“Sobre la expresiόn, fenόmeno cόsmico” (1925), “Facciones del amor” (1926) y “La percepciόn 
del prόjimo” (1929). Se trata de los años en los cuales salen a la luz también los inéditos de 
Husserl, en los cuales Ortega va precisamente madurando sus reflexiones alrededor del filósofo 
alemán. Para el pensador madrileño, la fenomenología empieza a representar una gran obra de 
crítica cultural, mediante la cual resulta posible tomar en consideración y desarrollar ulterior-
mente temáticas filosóficas muy amplias. Según la apreciable interpretación de Javier San Mar-
tín: “La tarea de interpretación de la fenomenología husserliana consistió en reivindicar lo que 
ahora se llama «el nuevo Husserl», es decir, un Husserl que parte del sentido trascendental 
que somos cada uno de nosotros, sin por ello dejar de ser personas concretas, que viven cor-
poralmente en un entorno socio-lingüístico e histórico. Esto significa que la trascendentalidad 
husserliana somos cada uno de nosotros con su cuerpo vivido animal, terminado por aflorar en 
lo que ahora en la feliz expresión de Donn Welton [en The New Husserl. A Critical Reader. Bloo-
mington: Indiana University Press, 2003] se llama «el nuevo Husserl»”, Javier san Martín, 
“La vida radical como conciencia trascendental”, Revista de Humanidades, 28 (2013), pp. 231-232. 
Con respecto a la definición de “nuevo Husserl”, véase también “La «nuova» visione della 
fenomenologia”, Logos. Rivista annuale del Dipartimento di Filosofia “A. Aliotta”, 6 (2011), pp. 3-31.

16 “Lo primero, pues, que ha de hacer la filosofía es definir ese dato, definir lo que es «mi 
vida», «nuestra vida», la de cada cual. Vivir es el modo de ser radical: toda otra cosa y modo de 
ser lo encuentro en mi vida, dentro de ella, como detalle de ella y referidos a ella”, José ortega
y gasset, ¿Qué es filosofía? (1929), VIII, 345.

17 La que Ortega desarrolla en El hombre y la gente (obra cuyo título deriva de un curso aca-
démico muy importante que el filósofo madrileño impartió en 1939, en la Universidad de Buenos 
Aires, sobre la relación entre ser humano y sociedad), es una verdadera fenomenología de lo 
social; es decir, una descripción de las herramientas comportamentales y comunicativas adopta-
das por el sujeto con el fin de adaptarse, pero sin una autónoma posibilidad de elección (porque 
aquellas formas derivan de la gente y resultan ser impersonales). Por esto, para poder captar de 
manera clara un contenido complejo como el del mundo humano impersonal, el mismo Ortega 
tratará de aclarar el significado de la convivencia social, del fenómeno Estado, del anonimato 
de la gente, del colectivismo y del individualismo.

18 “Un campo de investigación casi virgen, y tan difícil como promisorio”, Antonio rodríguez
HuésCar, La innovación metafísica de Ortega, ed. cit., p. 122.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



186 El cuerpo: punto cero del fluir cósmico. Una lectura orteguiana

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

 N
O

TA

completamente relacionado con su particular interpretación de la vida como 
“realidad radical”19.

Filosofía de la irremplazabilidad corporal

Hablar de la vida del ser humano, de su vida, significa adentrarse en los rin-
cones de su misma existencia en el mundo, pensando en la “arquitectónica de 
la persona”20 como en la de un ser cuya corporalidad lo sitúa en la existencia 
real en relación con otras corporalidades. La concepción del cuerpo que Ortega 
expresa en sus reflexiones concéntricas se perfila, por así decirlo, como una en-
tidad con “dos cabezas”: una física y la otra metafísica. El cuerpo, en su espacia-
lidad física, expresa (significa) una realidad metafísica como singular manifes-
tación de un mundo interior, cuya identidad permite reconocer un ser viviente, 
concreto y único, es decir un sí que borra la distancia entre el yo fenoménico y el yo 
nouménico. Mi cuerpo soy yo, porque en él, y a través de él, me reconozco e iden-
tifico como sujeto, como persona individual, única y distinta de todas las otras.

Por esto, hablar de mi cuerpo significa hablar de mi vida. Sale, así, a la luz 
una interesante idea que anima las densas páginas de Ortega, el cual apela a la 
bien conocida razón vital e histórica para admitir que solo a partir de la vida de 
cada yo en su coexistencia (dialogante y contrastante) con el mundo alrededor, 
es posible hacer comprensible la singularidad del ser humano en su proyección 
experiencial vivida. Por esta razón, cada vida representa un acontecimiento 
único cuya expresión resulta ser irrepetible, de la misma manera en que cada 
cuerpo es indispensable porque la identidad de cada “sí” que compone el uni-
verso humano se sitúa en su irremplazabilidad corporal. Ortega se obstina en con-
cebir al cuerpo como una posible forma de “resurrección de la carne”21, capaz 
de confrontarse con una perspectiva reduccionista que pensaba en el cuerpo 
como pura materia orgánica.

19 La primacía del yo como ser activo constituye, para Ortega, el emblema de la unicidad 
de la vida en cuanto realidad radical de la cual deriva la misma pregunta por el ser. El filósofo se 
dirige, entonces, hacia un saber significativo en el cual las palabras asumen vida a partir de su 
propia existencial singularidad. Y las palabras del filósofo, en toda su fuerza comunicativa de la 
relación con la sutileza del detalle y la forma concreta de la expresión enraizada en un rico tejido 
cultural, siguen ofreciendo imágenes que representan la vida concreta, en su realidad radical, y 
el moverse del enigma existencial hacia la luz de la comprensión y, por esto, de la aceptación de 
la “vida en la fatalidad y en la libertad”. Con respecto a este asunto, véase Lucia M. G. Parente, 
Ortega y Gasset e la “vital curiosidad” filosofica, ed. cit., pp. 65-98.

20 Giulia gobbi, “Introduzione”, en José ortega y gasset, Il corpo tra symbolon e psyché. 
Saggi filosofici, ed. cit., p. 18.

21 “Alla resurrezione della carne doveva corrispondere una filosofia inedita che parlava della 
corporeità e, come un profeta, Ortega (…) era disposto a ricercare una nuova antropologia 
filosofica con una base concettuale incentrata sul corpo e di vocazione fenomenologica”, Agustín 
serrano de Haro, “Prefazione”, en José ortega y gasset, ob. cit., p. 7.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 
nov

ie

m

bre

-abr

il 



187Lucia M. G. Parente

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

 N
O

TA

La diferente actitud nuestra ante la carne y ante el mineral –escribe Orte-
ga– estriba en que, al ver carne, prevemos algo más que lo que vemos; la carne 
se nos presenta, desde luego, como exteriorización de algo esencialmente in-
terno. (…) Por eso sólo la carne, y no el mineral, tiene un verdadero “dentro”.

En el caso del hombre, esta intimidad de lo vital se potencia y enriquece 
desmesuradamente merced a la riqueza de su alma. El hombre exterior está 
habitado por un hombre interior. Tras del cuerpo está emboscada el alma22.

Además del alma, es correcto recordar también al espíritu. Para el filósofo, 
este genera la capacidad de sentirse protagonista de los propios actos de voluntad 
y pensamiento (como él mismo indica en “Vitalidad, alma, espíritu”). El juego 
proporcional entre los tres niveles de la estructura íntima del ser humano ofrece 
también una panorámica del ser humano en continuo devenir, entre periodos de 
profunda “porosidad”23 y otros de fuerte hermetismo (tal como pasa con las épo-
cas históricas24, cuando se desea ampliar el horizonte de investigación). La hu-
mana capacidad de realizar, de esta forma, su experiencia existencia en devenir, 
que Ortega supo representar mediante la complejidad de la estructura íntima del 
ser humano, ha sido reconsiderada por Piovani desde la perspectiva de un nuevo 
historicismo existencial, cuya síntesis queremos recordar:

La existencia no se sustrae al devenir: es porque, en sí misma, no se para. 
(…) Si los existentes son en cuanto se hacen, si su hacerse es producción de 
efectividad, ellos no pueden ser en cuanto son sino en cuanto devienen, y su 
devenir es un continuo defenderse de la inexistencia, una continua asunción de la 
conciencia de la precariedad en contra de la cual luchan. El existir es un cuerpo 
a cuerpo en contra de la inestabilidad, y por esto no puede ser más que devenir25.

Volviendo a Ortega, si la existencia no puede ser más que devenir, el cuerpo 
de lo existente es la profunda morada de la subjetividad, cuya carne se vuelve a 
su vez expresión cósmica. Queda claro, entonces, cόmo a partir del importante 
encuentro con la fenomenología “poco ortodoxa” de matriz scheleriana –descu-
bierta por Ortega en 1913, dos años después de su acercamiento a los textos 
husserlianos– el filósofo español toma lentamente en consideración la ética ma-
terial de los valores y su interés dominante hacia el ser humano, liberándose así 
de las ataduras del neokantismo, y “dando vida” a una descripción fenomeno-
lógica de la cotidianidad, nunca separada del mundo circunstancial en el cual 

22 José ortega y gasset, “Sobre la expresiόn, fenόmeno cόsmico” (1925), en El Espectador 
VII, II, 680-681.

23 El término “poroso” será propuesto también por Merleau-Ponty, cfr. Maurice Merleau-
Ponty, Lo visible y lo invisible. Buenos Aires: Nueva Visión, 2010.

24 Cfr. José ortega y gasset, “Dinámica del tiempo” (1927), IV, 55-74.
25 Pietro Piovani, “Oggettivazione etica e assenzialismo”, en Per una filosofia morale, ed. 

cit., p. 1035.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



188 El cuerpo: punto cero del fluir cósmico. Una lectura orteguiana

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

 N
O

TA

el cuerpo-propio26 queda situado. Con respecto a todo esto, las observaciones 
de Jean-Claude Lévêque nos permiten subrayar la recepción orteguiana de la 
concepción fenomenológica del filósofo alemán:

Para Scheler, vivir en el cuerpo-propio significa “estar-en él en la experiencia-
vivida interior”; es algo inherente con nosotros y, a la vez, parece apuntar ha-
cia el exterior, ser parte del mundo en su materialidad. Esta es la paradoja 
de la corporeidad. Ortega radicaliza la posición scheleriana en cuanto atribu-
ye al cuerpo una función originaria con respecto a la mediación entre exterior 
e interior, y con relación a la fundación de la afectividad: en algunos pasajes, el 
filósofo español parece adelantar las posiciones expresadas por Merleau-Ponty 
en la Phénoménologie de la perception o en los cursos impartidos sobre la Natura-
leza en el Collège de France (…). Creemos que Scheler haya sido el primero 
que ha ofrecido a Ortega las herramientas necesarias para introducir la no-
ción de “cuerpo” en su propia filosofía y poner las bases para una elaboración 
compleja de la fundación del conocimiento en la vida como realidad radical, 
aunque las dos posiciones –sobre todo con respecto a la cuestión de las esen-
cias– resultan ser a veces profundamente divergentes27.

Sin duda alguna, en Ortega se encuentra la presencia de los resultados alcan-
zados por Scheler, así como es evidente la afinidad de sus investigaciones con 
respecto a las de Merleau-Ponty, sobre todo con relación al concepto de carne 
(que expresa la recíproca inclusión del nexo cuerpo-mundo)28. Las palabras del 
filósofo francés presentan claras “sintonías, consonancias, concordancias” con las 
de Ortega:

las cosas son la prolongación de mi cuerpo y mi cuerpo es la prolongación 
del mundo, por él el mundo me rodea (…). La carne = el hecho de que lo 
visible que yo soy es vidente (mirada) o, lo que quiere decir lo mismo, tiene 
un adentro + el hecho de que lo visible exterior es también visto, i.e. tiene 

26 El tema del “cuerpo-propio” tiene una evidente presencia en la fenomenología en fran-
cés, desde Merleau-Ponty hasta Michel Henry, así como dentro de las reflexiones de Lévinas. 
Quizás, en el panorama español, sean todavía pocos los filósofos que comparten este interés con 
Ortega; sin embargo, hay autores que se colocan en posiciones cercanas con respecto a la 
concepción orteguiana del cuerpo, como José Luis Aranguren, José Ferrater Mora, Pedro 
Laín Entralgo, Agustín Andreu, Agustín Serrano de Haro, José Lasaga, Felipe Ledesma, 
Nelson Orringer, Carlos Gómez, Jesús Conill, Camille Lacan, Antonio Diéguez.

27 Jean-Claude lévêque, “Ortega y Gasset e Scheler di fronte alla fenomenologia”, en 
Francesco Moiso, Marco CiPolloni, Jean-Claude lévêque (eds.), Ortega y Gasset pensatore e 
narratore dell’Europa. Milán: Cisalpino, 2001, pp. 77-78 (pp. 71-95).

28 Cfr. Maurice Merleau-Ponty, Fenomenologia della percezione, traducción al italiano de a. 
Bonomi. Milán: Il Saggiatore, 1965, pp. 103-104. Para profundizar véase Giovanni invitto, 
“I lettori italiani di Merleau-Ponty: breve cronaca di tre generazioni”, Chiasmi International, I 
(1999), pp. 19-21.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 
nov

ie m

bre
-abr il 



189Lucia M. G. Parente

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

 N
O

TA

una prolongación, en la muralla que rodea a mi cuerpo, que forma parte de 
su ser29.

Ya algunos años antes de las afirmaciones de Merleau-Ponty, Ortega 
declaraba que no solo la carne constituye contemporáneamente lo visible y lo 
vidente, sino también que:

por fuerza tacto y contacto son el factor más perentorio en la estructuración de 
nuestro mundo. (…) Ahora bien, cuando un cuerpo es señal de una intimidad 
que en él va como inclusa y reclusa, es que el cuerpo es carne, y esa función que 
consiste en señalar la intimidad se llama expresión. La carne, además de pesar 
y moverse, expresa, es “expresión”30.

Existe mi intus, entendido como trasfondo más íntimo de mí mismo, en 
el cual confluyen los deseos, las pasiones, las creencias, las esperanzas, los 
temores, etc., y todos hacen de mi cuerpo un “fertilísimo «campo expresi-
vo o de expresividad»”31. Se perfila, así, una “geometría sentimental”32 de 
carácter único y que se sitúa propiamente dentro de la esfera interior 
de lo humano. No es importante el tipo de juego de las formas que acon-
tece en este lugar no lugar33 –que no presenta confines determinables y que 
Ortega mismo llama “intracuerpo”, porque la sustancia que lo genera queda 
invariada. Por esto, el cuerpo es expresión de un “pueblo incalculable de 
estados sensitivos intracorporales”34 que subrayan nuestros estados íntimos 
mediante las variadas y múltiples sensaciones exteriores, así como haría 
el aparato que selecciona y que pasa o deja pasar a los objetos del mundo 
exterior35.

El cuerpo-carne –entre biología y biografía– expresa esta singularidad del 
ser mediante la unicidad de aquel particular gesto emocional –que es el más 
evidente en el universo de los fenómenos expresivos36– para donar valor al 
sentido de su existencia. El ser humano queda así convocado –a través de un 
tiempo que le pueda conceder la posibilidad ulterior como mejor valoración de 

29 Maurice Merleau-Ponty, Lo visible y lo invisible, ed. cit., pp. 225 y 239.
30 José ortega y gasset, El hombre y la gente. [Curso de 1949-1950], X, 182 y 194.
31 Idem.
32 José ortega y gasset, “Geometría sentimental”, en “Vitalidad, alma, espíritu” (1925), 

en El Espectador V, II, 584-595.
33 “Toda intimidad, pero, sobre todo, la intimidad humana –vida, alma, espíritu–, es inespa-

cial”, José ortega y gasset, “Sobre la expresiόn, fenόmeno cόsmico” (1925), II, 682.
34 José ortega y gasset, “La percepciόn del prójimo” (1929), en Teoría de Andalucía y otros 

ensayos, VI, 218.
35 Cfr. ibid., 219.
36 Cfr. José ortega y gasset, “Sobre la expresiόn, fenόmeno cόsmico” (1925), II, 682.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



190 El cuerpo: punto cero del fluir cósmico. Una lectura orteguiana

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

 N
O

TA

su sentido37– al quehacer continuo mediante las recíprocas relaciones entre Tú y 
Yo. Por esto, “la carne del hombre manifiesta algo latente, tiene significación, 
expresa un sentido”38 y marca un punto cero en el fluir cósmico. La lectura 
orteguiana –que compartimos plenamente– surge de la evidencia del cuerpo-
propio como parte de sí nunca separada del ser anímico. Además, detrás de 
cualquier fragmento narrativo derivado por materiales heterogéneos del saber, 
para Ortega la corporalidad sigue siendo una tierra cuya exploración no acaba 
nunca. Por otra parte, toda vitalidad (alma y espíritu) encerrada en un cuerpo 
representa una historia única que, surgiendo de infinitas variables existenciales 
de cromosomas cósmicos, intenta describir el viaje errático que se extiende hasta 
los confines de su misma existencia corporal según el intento de reunirse con 
el origen.

Pero entonces: “Cuando vemos el cuerpo de un hombre, ¿vemos un cuer-
po o vemos un hombre?”39, pregunta Ortega en el comienzo de “Variaciones 
sobra la carne”, título de un parágrafo incluido en “Sobre la expresión, fenó-
meno cósmico”. No hay duda de que lo que vemos es un cuerpo que expresa 
en sí la humanidad del ser: “Porque el hombre no es sólo un cuerpo, sino, 
tras un cuerpo, un alma, espíritu, conciencia, psique, yo, persona, como se 
prefiera llamar a toda esa porción del hombre que no es espacial, que es idea, 
sentimiento, volición, memoria, imagen, sensación, instinto”40.

¿Se puede dar una conclusión?

El conjunto de las obras orteguianas, recopiladas por la Fundación José 
Ortega y Gasset – Gregorio Marañón, rescatadas gracias a la generosa y 
profunda colaboración de los herederos de su enseñanza, constituye una evi-
dencia de una parte notablemente amplia, y representativa, de la filosofía espa-
ñola contemporánea, y atestigua cόmo el legado del pensamiento de Ortega ha 

37 Aunque el ser humano esté marcado por la finitud, la evidencia de su ser en el mundo 
no impide la posibilidad de un continuo desnacer, para decirlo con las palabras de María Zam-
brano. Según Enzo Paci (1911-1976), pensador que a la manera de Piovani seguía dialogando 
con una fenomenología de corte existencialista muy cercana a la perspectiva de Ortega (y con 
un historicismo muy cercano a la posición de Croce): “Su fin [del ser] es la verdad que no 
se encuentra detrás de nosotros sino por delante, y que en las cosas del mundo ya está presente 
en forma adormecida. Despertar a las cosas, encarnar nosotros mismos este despertar en el 
cual todo se despierta, esto es volver a la vida auténtica del yo, a su continuo trascenderse, a 
la paradoja de la intencionalidad. Volver al sujeto, a nosotros mismos, a mí mismo. Despertar 
continuamente en el asombro del paisaje del mundo”, Enzo PaCi, Diario fenomenologico. Milán: 
Orthotes, 2021, p. 128. Para un análisis general del pensamiento de Paci, véase Carlo sini, Enzo 
Paci. Il filosofo e la vita. Milán: Feltrinelli, 2015.

38 José ortega y gasset, “Sobre la expresiόn, fenόmeno cόsmico” (1925), II, 683.
39 Ibid., 680.
40 Id.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov

ie

m

bre -abr

il 



191Lucia M. G. Parente

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

 N
O

TA

sabido afirmarse de manera sólida e influyente, precisamente porque se trata 
de un pensamiento capaz de producir frutos heterogéneos, perspectivas de in-
vestigación y estilos filosóficos a veces muy lejanos entre ellos pero también con 
respecto a la enseñanza originaria.

La vitalidad de este movimiento de diferenciación y de renovación de su 
pensamiento atestigua una innegable fuerza especulativa, radicada en un mul-
tiforme y asistemático compromiso del filósofo de Madrid. La falta de siste-
maticidad de sus obras, y la gran apertura y disponibilidad con respecto a los 
hechos del mundo, marcan tanto la historia del ser humano como su filosofía, 
que quiere pensar en la vida como “dialéctica de lo real”41, según un rigor crí-
tico que deriva también de la significativa contribución ofrecida por el milieu
cultural de la época. Es precisamente gracias a su carácter arquetípico, como 
este pensamiento no deja de representar en el imaginario colectivo de la filo-
sofía occidental una sugerente referencia a un compromiso directo y radical, 
a un claro espíritu de planificación y, sobre todo, a una auténtica vocación para 
un diálogo y una atención interdisciplinar capaces de construir puentes entre 
diferentes perspectivas filosóficas, sin dejar de lado su irreductible alteridad.

Así, si “la situación prácticamente óptima para conocer –es decir, para ab-
sorber el mayor número y la mejor calidad de elementos objetivos–, es inter-
mediaria entre la pura contemplación y el urgente interés (…) poniendo en ella 
una perspectiva de atención”42, recordar sus reflexiones sobre el concepto de 
“cuerpo propio” (“portavoz” de la autenticidad del ser humano) en nuestra era 
descorporalizada puede ofrecer una oportunidad para seguir ejerciendo su suge-
rente influencia y, a la vez, para tratar de devolver un valor único e intransferi-
ble a la categoría de corporalidad, constantemente minada por un conjunto de 
vacuos algoritmos.

La riqueza del pensamiento de Ortega se encuentra en el diálogo que no 
llega a acabarse, ofreciendo preciosas “glosas” a la elaboración de todo pen-
samiento en devenir, y constituye “una vía de acceso a la realidad de nuestro 
momento por más que ello pueda llevarnos a utilizar su pensamiento en con-
textos nuevos”43. El filósofo madrileño, dejándose llevar por la admiración 
hacia el humanista Goethe, ha intentado alcanzar la máxima altura precisa-
mente en aquellas investigaciones con respecto a las cuales percibía más interés, 

41 José lasaga Medina, José Ortega y Gasset. Vida y filosofía. Madrid: Biblioteca Nueva, 
2003, p. 173.

42 José ortega y gasset, “Acciόn y contemplaciόn”, en “Ideas sobre la novela” (1925), en 
La deshumanización del arte e Ideas sobre la novela, III, 896.

43 Parece oportuno extender esta consideración de Jaime de salas, “Ortega y el contrato 
social”, en Francesco Moiso, Marco CiPolloni y Jean-Claude lévêque (eds.), Ortega y Gasset 
pensatore e narratore dell’Europa, ed. cit., p. 205, al tema orteguiano del cuerpo propio, que –como 
el cuerpo social– “tiene que ser real, es decir, darse efectivamente dentro de una perspectiva 
concreta y no puramente teórica” (idem, p. 212).

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



192 El cuerpo: punto cero del fluir cósmico. Una lectura orteguiana

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

 N
O

TA

trabajando con pasión y sin descanso para realizar su obra44. Los que se han 
dedicado al estudio de la natural condición multifacética del pensamiento orte-
guiano, quizás puedan compartir la afirmación de Fernando Vela que, en 1961, 
afirmaba que “el edificio de una filosofía, cuando se hace filosofía a la manera 
de Ortega, nunca resultará acabado”45, y más si, como subraya Giulia Gobbi, 
este edificio queda levantado por encima del “deseo más profundo e íntimo del 
individuo [que] es el de amar, realizando su propio Sí con todas sus fuerzas”46.

44 Para una interesante visión del tema, ampliando la comparación entre ambos autores, 
véase Ángel ganivet, Ideario spagnolo, traducción al italiano de Loretta Frattale. Roma: 
Bonacci Editore, 1991, p. 83.

45 Fernando Vela, “Evocaciόn de Ortega”, en Ortega y los existencialismos. Madrid: Revista 
de Occidente, 1961, p. 25.

46 Giulia gobbi, “Introduzione”, en José ortega y gasset, Il corpo tra symbolon e psyché. 
Saggi filosofici, ed. cit., p. 22.

AMODIO, P. (ed.) (2000): Bibliogra�a degli scritti su 
Pietro Piovani (1948-2000). Nápoles: Liguori. 
Actualmente, en Archivio di Storia della 
Cultura, XXI (2008), pp. 361-372.

CACCIATORE, G. (2007): “La �loso�a dello storicismo 
come narrazione della storia pensata e della 
storia vissuta”, en G. CACCIATORE y A. GIUGLIANO

(eds.), Storicismo e storicismi. Milán: Bruno 
Mondadori, pp. 109-168.

CACCIATORE, G. (2013): Sulla �loso�a spagnola.
Saggi e ricerche. Bolonia: Il Mulino.

CANTILLO, G. (2001): “Esistenza e storia nel pensie-
ro di Pietro Piovani”, Archivio di Storia della 
Cultura, XIV, pp. 45-47.

ESTEBAN, J. E. (2016): “L’allievo dimenticato di 
Ortega: la �loso�a di Antonio Rodríguez”, en 
L. M. G. PARENTE (ed.), La Scuola di Madrid.
Filoso�a spagnola del XX secolo, prólogo de
L. Kauffmann, epílogo de J. San Martín. Milán: 
Mimesis, pp. 205-240.

GANIVET, Á. (1991): Ideario spagnolo, trad. it. de L. 
Frattale. Roma: Bonacci Editore.

INVITTO, G. (1999): “I lettori italiani di Merleau-
Ponty: breve cronaca di tre generazioni”, 
Chiasmi International, I, pp. 19-21.

LASAGA MEDINA, J. (2003): José Ortega y Gasset.
Vida y �losofía. Madrid: Biblioteca Nueva.

LÉVÊQUE, J.-C. (2001): “Ortega y Gasset e Scheler 
di fronte alla fenomenologia”, en F. MOISO, 
M. CIPOLLONI y J.-C. LÉVÊQUE (eds.), Ortega y
Gasset pensatore e narratore dell’Europa.
Milán: Cisalpino, pp. 71-95.

MERLEAU-PONTY, M. (1965): Fenomenologia della 
percezione, trad. it. de A. Bonomi. Milán: Il 
Saggiatore.

MERLEAU-PONTY, M. (2010): Lo visible y lo invisible. 
Buenos Aires: Nueva Visión.

NIEDDU, A. M. (2001): “Personalità e autenticità in 
Pietro Piovani”, Archivio di Storia della Cultu-
ra, XIV, pp. 317-331.

n REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril nov

ie

m

bre
-abr

il 



193Lucia M. G. Parente

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

 N
O

TA

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras comple-
tas, 10 vols. Madrid: Fundación José Ortega y 
Gasset / Taurus.

ORTEGA Y GASSET, J. (2022): Il corpo tra symbolon e 
psyché. Saggi �loso�ci, prefacio de A. SERRANO

DE HARO, trad. it. de G. GOBBI. Milán: Maltemi.
PACI, E. (2021): Diario fenomenologico (1961), pre-

facio de P. A. Rovatti, postfacio de M. Cerulo. 
Milán: Orthotes.

PARENTE, L. M. G. (2013): Ortega y Gasset e la “vital 
curiosidad” �loso�ca. Milán: Mimesis.

PARENTE, L. M. G. (2017): “La historia como tex-
to vital: Ortega y la razón narrativa”, en G. 
BOLADO y M. MARCHUK (eds.), José Ortega y 
Gasset. Vida, razón histórica y democracia 
liberal. Chernivtsi: Universidad Nacional Juriy 
Fedkovic de Chernivtsi, pp. 298-313.

PIOVANI, P. (2010): Per una �loso�a morale, ed. de F. 
Tessitore. Milán: Bompiani.

RODRÍGUEZ HUÉSCAR, A. (1982): La innovación me-
tafísica de Ortega. Crítica y superación del 
idealismo. Madrid: Servicio de Publicaciones 
del Ministerio de Educación y Ciencia.

SALAS, J. de (2001): “Ortega y el contrato 
social”, en F. MOISO, M. CIPOLLONI y J.-C. 
LÉVÊQUE (eds.), Ortega y Gasset pensatore e 

narratore dell’Europa. Milán: Cisalpino, pp. 
205-215.

SALAS, J. de (2009): “Comunicación y metáfora en 
Ortega”, Convivium: revista de �losofía, 22, 
pp. 131-150.

SAN MARTÍN, J. (2011): “La «nuova» visione della 
fenomenologia”, Logos. Rivista annuale del 
Dipartimento di Filosofia “A. Aliotta”, 6, 
pp. 3-31.

SAN MARTÍN, J. (2013): “La vida radical como con-
ciencia trascendental”, Revista de Humanida-
des, 28, pp. 229-245.

SERRANO DE HARO, A. (2013): “Apariciones y eclipses 
del cuerpo propio”, en J. ZAMORA BONILLA (ed.), 
Guía Comares de Ortega y Gasset. Granada: 
Editorial Comares, pp. 311-327.

SINI, C. (2015): Enzo Paci. Il �losofo e la vita. Milán: 
Feltrinelli.

TESSITORE, F. y ACOCELLA, G. (eds.) (1982): Bibliogra-
�a degli scritti di Pietro Piovani (1946-1981).
Nápoles: Società Nazionale di Scienze Lettere 
ed Arti.

VELA, F. (1961): Ortega y los existencialismos. 
Madrid: Revista de Occidente.

WELTON, D. (2003): The New Husserl. A Critical 
Reader. Bloomington: Indiana University Press.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 


	Página en blanco



