288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

El cuerpo: punto cero del fluir césmico
Una lectura ortequiana*

Lucia M. G. Parente

(...) el inico medio que tengo para ir al
corazén de las cosas haciéndome mundo y
volviéndolas carne.

(M. MERLEAU-PONTY, Le visible et
Uinvisible)

Introduccién

€( uanto mds lo pienso, més evidente me parece que la vida existe

simplemente para ser vivida”!. Se trata de las palabras pronun-

ciadas por Goethe, y citadas en E/ tema de nuestro tiempo, para su-
brayar el valor intrinseco de la vida, es decir, el valor de la existencia en su
ser simple y concretamente percibida. La vida es lo que es gracias a su misma
autosuficiencia, en la cual es posible individuar formas expresivas m4s o menos
eficaces a lo largo del fluir césmico. En la estela de las inspiradoras reflexio-
nes nietzscheanas” de las cuales se alimenta el pensar del filésofo espafiol, estas
formas marcan un parteaguas entre vida ascendente (lograda, realizada, noble)
y descendente (malograda, desperdiciada, vil). De hecho, en £/ tema de nuestro
tiempo se puede leer:

entre uno y otro extremo [de vida] podremos perfectamente marcar el pun-
to en que la forma vital se inclina decididamente hacia la perfeccién o hacia la
decadencia. De ese punto hacia abajo, los individuos de la especie nos pare-
cen “viles”; en ellos se envilece la potencia biolégica del tipo. Por el contrario,
de ese punto hacia arriba se va fijando el “pura sangre”, el “animal noble”,
en quien el tipo se ennoblece. He aquf dos valores, positivo el uno, negativo
el otro, puramente vitales: la nobleza y la vileza. En uno y otro juegan acti-
vidades estrictamente zoolégicas la salud, la fuerza, la celeridad, el brio, la

* Deseo expresar mi agradecimiento particular al Prof. Stefano Santasilia por su traduccién
del texto al espafiol y al querido amigo y colega Agustin Serrano de Haro por la paciente y
profesional revisién del texto final.

! José ORTEGA Y GASSET, El tema de nuestro tiempo (1923), en Obras completas, 10 vols.
Madrid: Fundacién José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, tomo III, p. 603. En adelante
todas las referencias de Ortega remiten a esta edicién, con tomo en romanos y piginas en
arabigos.

? Para Ortega, la distincién entre “formas més o menos valiosas del vivir” se tiene que atri-
buir a Nietzsche, considerado por el mismo filésofo espafiol como “el sumo vidente” (id.).

Cémo citar este articulo: Revista de
Parente, L. M. G. (2023). El cuerpo: punto cero del fluir césmico. Una lectura orteguiana. Estudios Orteguianos
Revista de Estudios Orteguianos, (47), 181-193. N°47.2023
https://doi.org/10.63487/re0.61 noviembre-abril

@@@@ Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



182 El cuerpo: punto cero del fluir edsmico. Una lectura ortequiana

forma de buena proporcién orgédnica, o bien la mengua y falta de estos atri-
butos. Ahora bien; el hombre no se escapa a esa perspectiva de estimacién
puramente vital.

En estas precisas observaciones de Ortega —que en Italia encontrardn un

interesante desarrollo en las reflexiones del filésofo Pietro Piovani?- se pue-

de ver claramente® c6mo el ser humano no puede, quiéralo o no, colocarse
fuera de esta perspectiva puramente biolégica. Asi, la existencia se realiza
mediante la directa confrontacién con el tema de la temporalidad, de la
praxis, de la intuicién “en lo concreto del constituirse histérico y biogréfico
de cada individualidad en sus caminos existenciales y co-existenciales”. Si

la vivencia es la expresién de la vingularidad humana perteneciente a la vida

7

concreta de cada “ser ejecutivo”, que, para decirlo con las palabras del

5 1bhid., 604.

4 Hemos considerado adecuado crear un enlace entre las reflexiones de Pietro Piovani
(1922-1980) y las de Ortega, en cuanto el filésofo italiano estudié el pensamiento del espafiol.
De hecho, en el pensamiento de Piovani se encuentran muchas referencias al filésofo madrile-
fio. Consideramos que es posible encontrar varias “asonancias” conceptuales y terminolégicas,
también con relacién a los temas de la vida, de lo existente, de la singularidad, y sobre todo del
devenir (con respecto al cual hablaremos mds adelante). Como bibliografia critica, nos permiti-
mos remitir a Giuseppe CANTILLO, “Esistenza e storia nel pensiero di Pietro Piovani”, Archivio di
Storia della Cultura, XIV (2001), pp. 45-47. Entre las muchas obras del filésofo napolitano, nos
limitamos a indicar el importante trabajo Pietro PIOVANI, Per una filosofia morale, ed. de Fulvio
Tessitore. Mildn: Bompiani, 2010, que incluye las cuatro principales obras teoréticas del filésofo.
Para profundizar en el autor véase: Fulvio TESSITORE y Giuseppe ACOCELLA (eds.), Bibliografia
degli seritti di Pietro Piovani (1946-1981). Népoles: Societa Nazionale di Scienze Lettere ed Arti,
1982; Paolo AMODIO (ed.), Bibliografia degli scritti su Pietro Piovani (1948-2000). Népoles: Liguori,
2000, cuya actualizacién se encuentra en Archivio i Storia della Cultura, XXI (2008), pp. 361-372.

® En Ortega, la dimensién préctica de la existencia humana se deja ver también en el canal
comunicativo que el mismo filésofo privilegia, es decir, el estilo del ensayo o del articulo de
periddico, consustancial con respecto a su estilo de pensamiento —que remite a su conviccién-
vocacién para la cual la claridad constituye la “cortesfa del filésofo”— (José ORTEGA Y GASSET,
;Qué evs filosofia? (1929), VIII, 244). Con relacién al estilo de comunicacién en Ortega, cfr. Jaime
de SaLas, “Comunicacién y metifora en Ortega”, Convivium: revista de filosofia, 22 (2009), pp.
131-150; Lucia M. G. PARENTE, Ortega y Gavoet ¢ la “vital curiosidad” filosdfica. Milan: Mimesis,
2013, pp. 33-72.

6 Cfr. Anna Maria NIEDDU, “Personalita e autenticitd in Pietro Piovani”, Archivio di Storia
della Cultura, XIV (2001), p. 318.

7“A lo que toda imagen es como estado ejecutivo mfo, como actuacién de mi yo, llamamos
sentimiento. (...) Toda imagen objetiva, al entrar en nuestra conciencia o partir de ella, produce
una reaccién subjetiva (...). M4s atin: esa reaccién subjetiva no es sino el acto mismo de percep-
cién, sea visién, recuerdo, inteleccién, etcétera. Por esto precisamente no nos damos cuenta de
ella”, José ORTEGA Y GASSET, “Ensayo de estética a manera de prélogo” (1914), 1, 676. Sobre el
concepto del “ser ejecutivo”, remitimos a “[Vida como ejecucién (el ser ejecutivo). Lecciones
del curso 1929-1930]", en ;Qué es conocimiento? Madrid: Revista de Occidente en Alianza Edito-
rial, 1984; actualmente en VIII, 197-232.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Lucia M. G. PARENTE 185

discipulo Antonio Rodriguez Huéscar, “no es otra cosa que el acto de vivir,
acto en el que tomamos parte por igual yo y las «cosas» que en cada mo-

mento integran mi circunstancia, acto, pues, mutual —mfo sobre ellas y de

ellas sobre mi—"8, entonces esta efectividad del ser se expresa en su unicidad,

intransferibilidad, irrepetibilidad.

En Italia, también Pietro Piovani —sensible, al igual que Ortega, a los cam-
bios histéricos y a las influencias de la cultura europea del siglo XX, caracte-
rizada por el existencialismo y la fenomenologia— consideraba la subjetividad
como irreductible por su constituirse en la ¢fectividad (que no corresponde a un
momento aislable de un proceso racional sino al resultado de reconocimientos
y mediaciones conectadas con la misma existencia en su continuo “hacerse”) y
por su remitir al inalcanzable limite’ cognoscitivo relativo al misterio del origen
o, para decirlo segin el estilo de Heidegger, relativo a nuestro ser arrojados en el
mundo. Escribe Piovani parafraseando a Ortega:

La vida es algo que hay “que hacer” porque, realizado el giro de la alternat:-
va extstencial de la aceptacién de mi ser incompleto, serd gracias a la unidad de
pensamiento y accién como trataré de llenar “la ausencia”® que quiere esen-
cializarse.

8 Antonio RODRIGUEZ HUESCAR, La innovacién metafisica de Ortega. Critica y superacion del
{dealismo. Madrid: Servicio de Publicaciones del Ministerio de Educacién y Ciencia, 1982, p. 94.
Para profundizar en el tema, cfr. José Emilio ESTEBAN, “Lallievo dimenticato di Ortega: la
filosofia di Antonio Rodriguez”, en Lucia M. G. PARENTE (ed.), La Scuola i Madrid. Filosofia
spagnola del XX vecolo. Milan: Mimesis, 2016, pp. 205-240.

% Vale la pena recordar la interesante interpretacién de Giuseppe Cacciatore con respecto al
sentido del limite en la perspectiva orteguiana, cuando el estudioso afirma que “el raciovitalismo
de Ortega —asf como el historicismo critico-problematico de la tradicién idealista y antipositivista
que va de Humboldt y Dilthey hasta Weber, y que en Italia se extiende desde Vico y el Croce
historicista hasta la escuela napolitana de Pietro Piovani— pueda caracterizarse como una implicita
filosoffa de la crisis en cuanto postula como concepto gufa precisamente al sentido del limite, y
adopta como método a la conciencia de la historicidad de la contingencia temporal y su tradu-
cibilidad en el lenguaje narrativo de la historia”, Giuseppe CACCIATORE, Sulla filosofia spagnola.
Saggt e ricerche. Bolonia: 11 Mulino, 2013, pp. 76-77. Con respecto a la centralidad de la narracién
histérica dentro de la perspectiva raciovitalista, cfr. del mismo autor “La filosofia dello storicismo
come narrazione della storia pensata e della storia vissuta”, en Giuseppe CACCIATORE y Antonello
GIUGLIANO (eds.), Storicismo e storictsmi. Mildn: Bruno Mondadori, 2007, pp. 109-168; Lucia M.
G. PARENTE, “La historia como texto vital: Ortega y la razén narrativa”, en Gerardo BOLADO y
Mykhailo MARCHUK (eds.), Jo#é Ortega y Gasvet. Vida, razén bistérica y democracia liberal. Chernivtsi:
Universidad Nacional Juriy Fedkovic de Chernivtsi, 2017, pp. 298-313.

! El concepto de ausencia, junto con los corolarios que derivan de ella, representa la cifra
del pensamiento de Piovani que fue un atento estudioso de las Convideraciones intempestivas de
Nietzsche (el cual considera que el nticleo principal de la existencia corresponde a su misma
imperfeccién). Piovani amplia y desarrolla ulteriormente este eco nietzscheano en el capitulo
“Assenza e valorazione” de Per una filosofia morale (1972), preludio de la obra péstuma de 1981,
Oggettivazione etica e assenzialismo.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



184 El cuerpo: punto cero del fluir edsmico. Una lectura ortequiana

Vemos que el filésofo napolitano conoce muy bien el andlisis orteguiano rela-
tivo al “quehacer”, a la circunstancialidad del pensamiento humano y su consi-
guiente vocacién a la orientacién de la cultura, y presumiblemente rememora
un pasaje de Historia como sistema (1935), en el cual se lee que “la vida que nos
es dada no nos es dada hecha, sino que necesitamos hacérnosla nosotros, cada
cual la suya. La vida es quehacer”!!. Se trata de un concepto que Ortega ya habia
anunciado en 1932:

La vida es quehacer y la verdad de la vida, es decir, la vida auténtica de
cada cual consistird en hacer lo que hay que hacer y evitar el hacer cualquier
cosa. (...) La vida verdadera es inexorablemente invencién'?.

Hay que hacer nuestro quehacer. El perfil de éste surge al enfrontar la
vocacién de cada cual con la circunstancia. Nuestra vocacién oprime la cir-
cunstancia, como ensayando realizarse en ésta. Pero ésta responde poniendo
condiciones (...).

No; el pensamiento no es la funcién de un 6rgano, sino la faena exasperada

de un ser que se siente perdido en el mundo y aspira a orientarse's.

Ortega percibe profundamente este vértigo de desorientacién con respec-
to al mundo, y orienta toda su produccién filoséfica segin el deseo de com-
prenderla de manera mejor precisamente para hacerse comprender y poder
llenar asf aquella auvsencia a la cual hace referencia Piovani, y que aspira a
manifestarse. En fin, la escritura sigue manifestdindose como el medio més
eficaz para captar las implicaciones teéricas de los problemas existenciales de
la vida diaria, en cuanto “por su misma esencia y presencia circunstancial”4,
se iguala a la sustancialidad de la vida. De todo esto se sigue que la co-presen-
cia de ser humano y mundo interindividual, bien representada en las obras
del filésofo espafiol, determina la circunstancia, que a su vez representa ine-
quivocamente la expresién del espacio humano intersubjetivo (claramen-
te en sintonfa con una derivacién de corte fenomenolégico husserliano'®, que

1" José ORTEGA Y GASSET, “Historia como sistema” (1935), en Historia como sistema y Del
Imperio Romano, V1, 47.

12 José ORTEGA Y GASSET, “Para el «Archivo de la palabra»” (1932), V, 86.

15 José ORTEGA Y GASSET, “Prélogo a una edicién de sus obras” (1932), V, 96.

1 1bid., 13.

® La descripcién, la subjetividad, la intersubjetividad, la reduccién fenomenolégica, el
tiempo, el espacio son todos temas que en Ortega quedan relacionados, delineando una inter-
pretacién del pensamiento husserliano que no queda atorada en las cuestiones del idealismo y
del ontologismo, sino que se orienta hacia la dimensién del sujeto concreto, de su encuentro con
el “otro” en el reciproco devenir vital, animico y espiritual. Se trata de un dinamismo que se puede
captar en las paginas de “Vitalidad, alma, espiritu”, en el cual quedan profundamente analizadas
las estructura dindmicas de la subjetividad y del cuerpo (asi como lo muestra Giulia Gobb;, jo-
ven estudiosa del pensamiento de Ortega, en sus atentas y loables revisiones de las precedentes

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Lucia M. G. PARENTE 185

concibe la espacialidad viviente como fundada en la espacialidad subjeti-
va, con lo que “mi vida”!® —en cuanto singularidad vital de todo ser humano
en el mundo- constituye la realidad fundamental dentro de la cual la vida
social se manifiesta).

A partir de la interdependencia entre el yo y su circunstancia, mediante
la cual la vida misma se sustanciaria, Ortega dirige sucesivamente su mirada
pensativa hacia otro retrato hermenéutico que remite a un interés temético
de valor permanente: la corporalidad en sus caracteres mds tipicos y sobre-
salientes. Y, asi, se puede entender por qué la concepcién orteguiana puede,
todavia hoy, ser considerada como una “innovacién metafisica”'® que obli-
gatoriamente abre el camino de un andlisis filoséfico de profunda actualidad

traducciones de algunos textos orteguianos publicados en Espafia entre el afio 1924 y el afio
1929, y que han sido recientemente traducidos al italiano: José ORTEGA Y GASSET, // corpo tra
symbolon ¢ psyché. Sagg: filosofici. Milan: Maltemi, 2022. Los textos traducidos y comentados
por la estudiosa son: “Las dos grandes metéforas” (1924), “Vitalidad, alma, espiritu” (1925),
“Sobre la expresién, fenémeno césmico” (1925), “Facciones del amor” (1926) y “La percepcién
del préjimo” (1929). Se trata de los afios en los cuales salen a la luz también los inéditos de
Husserl, en los cuales Ortega va precisamente madurando sus reflexiones alrededor del filésofo
alemdn. Para el pensador madrilefio, la fenomenologfa empieza a representar una gran obra de
critica cultural, mediante la cual resulta posible tomar en consideracién y desarrollar ulterior-
mente temdticas filoséficas muy amplias. Segtin la apreciable interpretacién de Javier San Mar-
tin: “La tarea de interpretacién de la fenomenologia husserliana consistié en reivindicar lo que
ahora se llama «el nuevo Husserl», es decir, un Husserl que parte del sentido trascendental
que somos cada uno de nosotros, sin por ello dejar de ser personas concretas, que viven cor-
poralmente en un entorno socio-lingiifstico e histérico. Esto significa que la trascendentalidad
husserliana somos cada uno de nosotros con su cuerpo vivido animal, terminado por aflorar en
lo que ahora en la feliz expresién de Donn Welton [en Zhe New Huvverl. A Critical Reader. Bloo-
mington: Indiana University Press, 2003] se llama «el nuevo Husserl»”, Javier SAN MARTIN,
“La vida radical como conciencia trascendental”, Revista de Humanidades, 28 (2013), pp. 231-232.
Con respecto a la definicién de “nuevo Husserl”, véase también “La «nuova» visione della
fenomenologia”, Logos. Rivista annuale del Dipartimento di Filosofia “A. Aliotta”, 6 (2011), pp. 3-31.

16 “Lo primero, pues, que ha de hacer la filosoffa es definir ese dato, definir lo que es «mi
vida», «nuestra vida», la de cada cual. Vivir es el modo de ser radical: toda otra cosa y modo de
ser lo encuentro en mi vida, dentro de ella, como detalle de ella y referidos a ella”, José ORTEGA
Y GASSET, ;Qué es filosofia? (1929), VIII, 345.

17 La que Ortega desarrolla en £/ hombre y la gente (obra cuyo titulo deriva de un curso aca-
démico muy importante que el filésofo madrilefio impartié en 1939, en la Universidad de Buenos
Aires, sobre la relacién entre ser humano y sociedad), es una verdadera fenomenologia de lo
social; es decir, una descripcién de las herramientas comportamentales y comunicativas adopta-
das por el sujeto con el fin de adaptarse, pero sin una auténoma posibilidad de eleccién (porque
aquellas formas derivan de la gente y resultan ser impersonales). Por esto, para poder captar de
manera clara un contenido complejo como el del mundo humano impersonal, el mismo Ortega
tratard de aclarar el significado de la convivencia social, del fenémeno Estado, del anonimato
de la gente, del colectivismo y del individualismo.

18“Un campo de investigacién casi virgen, y tan dificil como promisorio”, Antonio RODRIGUEZ
HUESCAR, La innovacion metafisica de Ortega, ed. cit., p. 122.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



186 El cuerpo: punto cero del fluir edsmico. Una lectura ortequiana

completamente relacionado con su particular interpretacién de la vida como
“realidad radical”'’.

Filosofia de la irremplazabilidad corporal

Hablar de la vida del ser humano, de v« vida, significa adentrarse en los rin-
cones de su misma existencia en el mundo, pensando en la “arquitecténica de
la persona” como en la de un ser cuya corporalidad lo sitda en la existencia
real en relacién con otras corporalidades. La concepcién del cuerpo que Ortega
expresa en sus reflexiones concéntricas se perfila, por asi decirlo, como una en-
tidad con “dos cabezas”: una fisica y la otra metafisica. El cuerpo, en su espacia-
lidad fisica, expresa (vignifica) una realidad metafisica como singular manifes-
tacién de un mundo interior, cuya identidad permite reconocer un ser viviente,
concreto y tnico, es decir un 4/ que borra la distancia entre el yo fenoménico y el yo
nouménico. Mi cuerpo soy yo, porque en él, y através de él, me reconozco e iden-
tifico como sujeto, como persona individual, dnica y distinta de todas las otras.

Por esto, hablar de m: cuerpo significa hablar de mi vida. Sale, asf, a la luz
una interesante idea que anima las densas paginas de Ortega, el cual apela a la
bien conocida razén vital e histérica para admitir que solo a partir de la vida de
cada yo en su coexistencia (dialogantey contrastante) con el mundo alrededor,
es posible hacer comprensible la singularidad del ser humano en su proyeccién
experiencial vivida. Por esta razén, cada vida representa un acontecimiento
tnico cuya expresién resulta ser irrepetible, de la misma manera en que cada
cuerpo es indispensable porque la identidad de cada “si” que compone el uni-
verso humano se sitda en su trremplazabilidad corporal. Ortega se obstina en con-
cebir al cuerpo como una posible forma de “resurreccién de la carne™!, capaz
de confrontarse con una perspectiva reduccionista que pensaba en el cuerpo
como pura materia organica.

19 La primacia del yo como ser activo constituye, para Ortega, el emblema de la unicidad
de la vida en cuanto realidad radical de la cual deriva la misma pregunta por el ser. El filésofo se
dirige, entonces, hacia un saber significativo en el cual las palabras asumen vida a partir de su
propia existencial singularidad. Y las palabras del filésofo, en toda su fuerza comunicativa de la
relacién con la sutileza del detalle y la forma concreta de la expresién enraizada en un rico tejido
cultural, siguen ofreciendo imdgenes que representan la vida concreta, en su realidad radical, y
el moverse del enigma existencial hacia la luz de la comprensién y, por esto, de la aceptacién de
la “vida en la fatalidad y en la libertad”. Con respecto a este asunto, véase Lucia M. G. PARENTE,
Ortega y Gavset e la “vital curiosidad” filosofica, ed. cit., pp. 65-98.

20 Giulia GoBsBl, “Introduzione”, en José ORTEGA Y GASSET, 1/ corpo tra symbolon ¢ psyché.
Sagg filosofict, ed. cit., p. 18.

21 “Alla resurrezione della carne doveva corrispondere una filosofia inedita che parlava della
corporeita e, come un profeta, Ortega (...) era disposto a ricercare una nuova antropologia
filosofica con una base concettuale incentrata sul corpo e di vocazione fenomenologica”, Agustin
SERRANO DE HARO, “Prefazione”, en José ORTEGA Y GASSET, ob. cit., p. 7.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Lucia M. G. PARENTE 187

La diferente actitud nuestra ante la carne y ante el mineral —escribe Orte-
ga— estriba en que, al ver carne, prevemos algo mds que lo que vemos; la carne
se nos presenta, desde luego, como exteriorizacién de algo esencialmente in-
terno. (...) Por eso sélo la carne, y no el mineral, tiene un verdadero “dentro”.

En el caso del hombre, esta intimidad de lo vital se potencia y enriquece
desmesuradamente merced a la riqueza de su alma. El hombre exterior estd
habitado por un hombre interior. Tras del cuerpo estd emboscada el alma®.

Ademds del alma, es correcto recordar también al espiritu. Para el filésofo,
este genera la capacidad de sentirse protagonista de los propios actos de voluntad
y pensamiento (como él mismo indica en “Vitalidad, alma, espiritu”). El juego
proporcional entre los tres niveles de la estructura fntima del ser humano ofrece
también una panordmica del ser humano en continuo devenir, entre periodos de
profunda "porosidad"23 y otros de fuerte hermetismo (tal Como pasa con las épo-
4, cuando se desea ampliar el horizonte de investigacién). La hu-
mana capacidad de realizar, de esta forma, s« experiencia existencia en devenir,
que Ortega supo representar mediante la complejidad de la estructura intima del

cas histéricas

ser humano, ha sido reconsiderada por Piovani desde la perspectiva de un nuevo
historicismo existencial, cuya sintesis queremos recordar:

La existencia no se sustrae al devenir: es porque, en s{ misma, no se para.
(...) Si los existentes son en cuanto se hacen, si su hacerse es produccién de
efectividad, ellos no pueden ser en cuanto son sino en cuanto devienen, y su
devenir es un continuo defenderse de la inexistencia, una continua asuncién de la
conciencia de la precariedad en contra de la cual luchan. El existir es un cuerpo

a cuerpo en contra de la inestabilidad, y por esto no puede ser mas que devenir®.

Volviendo a Ortega, si la existencia no puede ser més que devenir, el cuerpo
de lo existente es la profunda morada de la subjetividad, cuya carne se vuelve a
su vez expresién césmica. Queda claro, entonces, cémo a partir del importante
encuentro con la fenomenologia “poco ortodoxa” de matriz scheleriana —descu-
bierta por Ortega en 1913, dos afios después de su acercamiento a los textos
husserlianos— el filésofo espafiol toma lentamente en consideracién la ética ma-
terial de los valores y su interés dominante hacia el ser humano, liberdandose as{
de las ataduras del neokantismo, y “dando vida” a una descripcién fenomeno-
légica de la cotidianidad, nunca separada del mundo circunstancial en el cual

22 José ORTEGA Y GASSET, “Sobre la expresién, fenémeno césmico” (1925), en £/l Espectador
Vili, 11, 680-681.

%5 E] término “poroso” serd propuesto también por Merleau-Ponty, cfr. Maurice MERLEAU-
PONTY, Lo vistble y lo invwsible. Buenos Aires: Nueva Visién, 2010.

24 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, “Dindmica del tiempo” (1927), IV, 55-74.

% Pietro PIOVANI, “Oggettivazione etica e assenzialismo”, en Per una filosofia morale, ed.
cit., p. 1035.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



188 El cuerpo: punto cero del fluir edsmico. Una lectura ortequiana

el cuel”po-pl"opio26 queda situado. Con respecto a todo esto, las observaciones
de Jean-Claude Lévéque nos permiten subrayar la recepcién orteguiana de la
concepcién fenomenolégica del filésofo aleman:

Para Scheler, viviren el cuerpo-propiossignifica “estar-en él en laexperiencia-
vivida interior”; es algo inherente con nosotros y, a la vez, parece apuntar ha-
cia el exterior, ser parte del mundo en su materialidad. Esta es la paradoja
de la corporeidad. Ortega radicaliza la posicién scheleriana en cuanto atribu-
ye al cuerpo una funcién originaria con respecto a la mediacién entre exterior
e interior, y con relacién a la fundacién de la afectividad: en algunos pasajes, el
filésofo espafiol parece adelantar las posiciones expresadas por Merleau-Ponty
en la Phénoménologie de la perception o en los cursos impartidos sobre la Natura-
leza en el Collége de France (...). Creemos que Scheler haya sido el primero
que ha ofrecido a Ortega las herramientas necesarias para introducir la no-
cién de “cuerpo” en su propia filosofia y poner las bases para una elaboracién
compleja de la fundacién del conocimiento en la vida como realidad radical,
aunque las dos posiciones —sobre todo con respecto a la cuestién de las esen-
cias— resultan ser a veces profundamente divergentes”.

Sin duda alguna, en Ortega se encuentra la presencia de los resultados alcan-
zados por Scheler, asf como es evidente la afinidad de sus investigaciones con
respecto a las de Merleau-Ponty, sobre todo con relacién al concepto de carne
(que expresa la recfproca inclusién del nexo cuerpo-mundo)?. Las palabras del
filssofo francés presentan claras “sintonfas, consonancias, concordancias” con las

de Ortega:

las cosas son la prolongacién de mi cuerpo y mi cuerpo es la prolongacién
del mundo, por él el mundo me rodea (...). La carne = el hecho de que lo
visible que yo soy es vidente (mirada) o, lo que quiere decir lo mismo, tiene
un adentro + el hecho de que lo visible exterior es también visto, Le. tiene

26 El tema del “cuerpo-propio” tiene una evidente presencia en la fenomenologfa en fran-
cés, desde Merleau-Ponty hasta Michel Henry, asf{ como dentro de las reflexiones de Lévinas.
Quizés, en el panorama espafiol, sean todavia pocos los filésofos que comparten este interés con
Ortega; sin embargo, hay autores que se colocan en posiciones cercanas con respecto a la
concepcién orteguiana del cuerpo, como José Luis Aranguren, José Ferrater Mora, Pedro
Lain Entralgo, Agustin Andreu, Agustin Serrano de Haro, José Lasaga, Felipe Ledesma,
Nelson Orringer, Carlos Gémez, Jestis Conill, Camille Lacan, Antonio Diéguez.

77 Jean-Claude LEVEQUE, “Ortega y Gasset e Scheler di fronte alla fenomenologia”, en
Francesco Mo1sO, Marco CIPOLLONI, Jean-Claude LEVEQUE (eds.), Ortega y Gavset penvatore e
narratore dell’Europa. Milan: Cisalpino, 2001, pp. 77-78 (pp. 71-95).

28 Cfr. Maurice MERLEAU-PONTY, Fenomenologia della percezione, traduccién al italiano de A.
Bonomi. Mildn: 1l Saggiatore, 1965, pp. 103-104. Para profundizar véase Giovanni INVITTO,
“I lettori italiani di Merleau-Ponty: breve cronaca di tre generazioni”, Chiasmi International, 1

(1999), pp. 19-21.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Lucia M. G. PARENTE 189

una prolongacién, en la muralla que rodea a mi cuerpo, que forma parte de

su serzg.

Ya algunos afios antes de las afirmaciones de Merleau-Ponty, Ortega
declaraba que no solo la carne constituye contempordneamente lo visible y lo
vidente, sino también que:

por fuerza tacto y contacto son el factor mds perentorio en la estructuracién de
nuestro mundo. (...) Ahora bien, cuando un cuerpo es ve/ial de una intimidad
que en él va como inclusa y reclusa, es que el cuerpo es carne, y esa funcién que
consiste en sefialar la intimidad se llama expresién. La carne, adem4s de pesar

y moverse, expresa, e/ expresién”.

Existe mi (ntus, entendido como trasfondo mds intimo de m{ mismo, en
el cual confluyen los deseos, las pasiones, las creencias, las esperanzas, los
temores, etc., y todos hacen de mi cuerpo un “fertilisimo «campo expresi-
vo o de expresividad»"?'. Se perfila, asi, una “geometria sentimental”** de
caricter dnico y que se sitia propiamente dentro de la esfera interior
de lo humano. No es importante el tipo de juego de las formas que acon-
tece en este [u‘z]a/‘ no /u‘qa/‘55 —que no presenta confines determinables Yy que
Ortega mismo llama “intracuerpo”, porque la sustancia que lo genera queda
invariada. Por esto, el cuerpo es expresién de un “pueblo incalculable de
estados sensitivos intracorporales” que subrayan nuestros estados fntimos
mediante las variadas y multiples sensaciones exteriores, asi como harfa
el aparato que selecciona y que pasa o deja pasar a los objetos del mundo
exterior®.

El cuerpo-carne —entre biologia y biograffa— expresa esta singularidad del
ser mediante la unicidad de aguel particular gesto emocional —que es el mé4s
evidente en el universo de los fenémenos expresivos*— para donar valor al
sentido de su existencia. El ser humano queda asf convocado —a través de un
tiempo que le pueda conceder / posibilidad ulterior como mejor valoracién de

2 Maurice MERLEAU-PONTY, Lo visible y lo invisible, ed. cit., pp. 225 y 239.

%0 José ORTEGA Y GASSET, El hombre y la gente. [Curso de 1949-1950], X, 182 y 194.

31 [dem.

32 José ORTEGA Y GASSET, “Geometria sentimental”, en “Vitalidad, alma, espiritu” (1925),
en Fl Eopectador V, 11, 584-595.

% “Toda intimidad, pero, sobre todo, la intimidad humana —vida, alma, espiritu—, es inespa-
cial”, José ORTEGA Y GASSET, “Sobre la expresién, fenémeno césmico” (1925), 11, 682.

3 José ORTEGA Y GASSET, “La percepcién del préjimo” (1929), en Zeoria de Andalucia y otros
envayos, V1, 218.

3% Cfr. ibid., 219.

% Cfr. José ORTEGA Y GASSET, “Sobre la expresién, fenémeno césmico” (1925), 11, 682.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



190 El cuerpo: punto cero del fluir edsmico. Una lectura ortequiana

su sentido®— al quebacer continuo mediante las reciprocas relaciones entre Tu y
Yo. Por esto, “la carne del hombre manifiesta algo latente, tiene significacién,
expresa un sentido™® y marca un punto cero en el fluir césmico. La lectura
orteguiana —que compartimos plenamente— surge de la evidencia del cuerpo-
propio como parte de si nunca separada del ser animico. Ademads, detris de
cualquier fragmento narrativo derivado por materiales heterogéneos del saber,
para Ortega la corporalidad sigue siendo una tierra cuya exploracién no acaba
nunca. Por otra parte, toda vitalidad (alma y espiritu) encerrada en un cuerpo
representa una historia tncca que, surgiendo de infinitas variables existenciales
de cromosomas césmicos, intenta describir el viaje errdtico que se extiende hasta
los confines de su misma existencia corporal segin el intento de reunirse con
el origen.

Pero entonces: “Cuando vemos el cuerpo de un hombre, ;vemos un cuer-
po o vemos un hombre?”?, pregunta Ortega en el comienzo de “Variaciones
sobra la carne”, titulo de un pardgrafo incluido en “Sobre la expresién, fené-
meno césmico”. No hay duda de que lo que vemos es un cuerpo que expresa
en sf la humanidad del ser: “Porque el hombre no es sélo un cuerpo, sino,
tras un cuerpo, un alma, espiritu, conciencia, psique, yo, persona, como se
prefiera llamar a toda esa porcién del hombre que no es espacial, que es idea,
sentimiento, volicién, memoria, imagen, sensacién, instinto”.

(Se puede dar una conclusién?

El conjunto de las obras orteguianas, recopiladas por la Fundacién José
Ortega y Gasset — Gregorio Marafién, rescatadas gracias a la generosa y
profunda colaboracién de los herederos de su ensefianza, constituye una evi-
dencia de una parte notablemente amplia, y representativa, de la filosofia espa-
fiola contemporanea, y atestigua cémo el legado del pensamiento de Ortega ha

% Aunque el ser humano esté marcado por la finitud, la evidencia de su ser en el mundo
no impide la posibilidad de un continuo desnacer, para decirlo con las palabras de Marfa Zam-
brano. Segin Enzo Paci (1911-1976), pensador que a la manera de Piovani segufa dialogando
con una fenomenologfa de corte existencialista muy cercana a la perspectiva de Ortega (y con
un historicismo muy cercano a la posicién de Croce): “Su fin [del ser] es la verdad que no
se encuentra detrds de nosotros sino por delante, y que en las cosas del mundo ya estd presente
en forma adormecida. Despertar a las cosas, encarnar nosotros mismos este despertar en el
cual todo se despierta, esto es volver a la vida auténtica del yo, a su continuo trascenderse, a
la paradoja de la intencionalidad. Volver al sujeto, a nosotros mismos, a mi mismo. Despertar
continuamente en el asombro del paisaje del mundo”, Enzo PACI, Diario fenomenologico. Milan:
Orthotes, 2021, p. 128. Para un anélisis general del pensamiento de Paci, véase Carlo SINI, Enzo
Paci. Il filosofo ¢ la vita. Milan: Feltrinelli, 2015.

3 José ORTEGA Y GASSET, “Sobre la expresién, fenémeno césmico” (1925), 11, 683.

% 1bid., 680.

4 70.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Lucia M. G. PARENTE 191

sabido afirmarse de manera sélida e influyente, precisamente porque se trata
de un pensamiento capaz de producir frutos heterogéneos, perspectivas de in-
vestigacién y estilos filoséficos a veces muy lejanos entre ellos pero también con
respecto a la ensefianza originaria.

La vitalidad de este movimiento de diferenciacién y de renovacién de su
pensamiento atestigua una innegable fuerza especulativa, radicada en un mul-
tiforme y asistemético compromiso del filésofo de Madrid. La falta de siste-
maticidad de sus obras, y la gran apertura y disponibilidad con respecto a los
hechos del mundo, marcan tanto la historia del ser humano como su filosofia,

1!, segin un rigor cri-

que quiere pensar en la vida como “dialéctica de lo rea
tico que deriva también de la significativa contribucién ofrecida por el milieu
cultural de la época. Es precisamente gracias a su cardcter arquetipico, como
este pensamiento no deja de representar en el imaginario colectivo de la filo-
soffa occidental una sugerente referencia a un compromiso directo y radical,
a un claro espiritu de planificacién y, sobre todo, a una auténtica vocacién para
un didlogo y una atencién interdisciplinar capaces de construir puentes entre
diferentes perspectivas filoséficas, sin dejar de lado su irreductible alteridad.

Asi, si “la situacién practicamente éptima para conocer —es decir, para ab-
sorber el mayor nimero y la mejor calidad de elementos objetivos—, es inter-
mediaria entre la pura contemplacién y el urgente interés (...) poniendo en ella
una perspectiva de atencién”#, recordar sus reflexiones sobre el concepto de
“cuerpo propio” (“portavoz” de la autenticidad del ser humano) en nuestra era
descorporalizada puede ofrecer una oportunidad para seguir ejerciendo su suge-
rente influencia y, a la vez, para tratar de devolver un valor tnico e intransferi-
ble a la categorifa de corporalidad, constantemente minada por un conjunto de
vacuos algoritmos.

La riqueza del pensamiento de Ortega se encuentra en el didlogo que no
llega a acabarse, ofreciendo preciosas “glosas” a la elaboracién de todo pen-
samiento en devenir, y constituye “una via de acceso a la realidad de nuestro
momento por més que ello pueda llevarnos a utilizar su pensamiento en con-
textos nuevos”. El filésofo madrilefio, dejandose llevar por la admiracién
hacia el humanista Goethe, ha intentado alcanzar la méxima altura precisa-
mente en aquellas investigaciones con respecto a las cuales percibfa m4s interés,

4" José LASAGA MEDINA, José Ortega y Gavsel. Vida y filosofla. Madrid: Biblioteca Nueva,
2003, p. 173.

4 José ORTEGA Y GASSET, “Accién y contemplacién”, en “Ideas sobre la novela” (1925), en
La deshumanizacién del arte e 1deas sobre la novela, 111, 896.

45 Parece oportuno extender esta consideracién de Jaime de SALAS, “Ortega y el contrato
social”, en Francesco MOI1SO, Marco CIPOLLONI y Jean-Claude LEVEQUE (eds.), Ortega y Gasset
penvatore e narratore dell’Europa, ed. cit., p. 205, al tema orteguiano del cuerpo propio, que —como
el cuerpo social- “tiene que ser real, es decir, darse efectivamente dentro de una perspectiva
concreta y no puramente teérica”’ (idem, p. 212).

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



192 El cuerpo: punto cero del fluir edsmico. Una lectura ortequiana

trabajando con pasién y sin descanso para realizar su obra®. Los que se han
dedicado al estudio de la natural condicién multifacética del pensamiento orte-
guiano, quiz4s puedan compartir la afirmacién de Fernando Vela que, en 1961,
afirmaba que “el edificio de una filosoffa, cuando se hace filosofia a la manera
de Ortega, nunca resultard acabado”®, y més si, como subraya Giulia Gobbi,
este edificio queda levantado por encima del “deseo m4s profundo e intimo del

individuo [que] es el de amar, realizando su propio Si con todas sus fuerzas

B REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

46

Awmonio, P. (ed.) (2000): Bibliografia degli scritti su
Pietro Piovani (1948-2000). Napoles: Liguori.
Actualmente, en Archivio di Storia della
Cultura, XXI (2008), pp. 361-372.

CACCIATORE, G. (2007): “La filosofia dello storicismo
come narrazione della storia pensata e della
storia vissuta”, en G. CACCIATORE Yy A. GIUGLIANO
(eds.), Storicismo e storicismi. Milan: Bruno
Mondadori, pp. 109-168.

CAccIaToRE, G. (2013): Sulla filosofia spagnola.
Saggi e ricerche. Bolonia: Il Mulino.

CanTiLLo, G. (2001): “Esistenza e storia nel pensie-
ro di Pietro Piovani”, Archivio di Storia della
Cultura, XIV, pp. 45-47.

EsteBan, J. E. (2016): “Lallievo dimenticato di
Ortega: la filosofia di Antonio Rodriguez”, en
L. M. G. Parente (ed.), La Scuola di Madrid.
Filosofia spagnola del XX secolo, prélogo de
L. Kauffmann, epilogo de J. San Martin. Milan:
Mimesis, pp. 205-240.

Ganwver, A. (1991): Ideario spagnolo, trad. it. de L.
Frattale. Roma: Bonacci Editore.

INnviTTo, G. (1999): “I lettori italiani di Merleau-
Ponty: breve cronaca di tre generazioni”,
Chiasmi International, 1, pp. 19-21.

LAsAGA MEDINA, J. (2003): José Ortega y Gasset.
Vida y filosofia. Madrid: Biblioteca Nueva.
Leveque, J.-C. (2001): “Ortega y Gasset e Scheler

di fronte alla fenomenologia”, en F. Moiso,
M. Cipottont y J.-C. LEvEQuE (eds.), Ortega y
Gasset pensatore e narratore dell’Europa.

Milan: Cisalpino, pp. 71-95.

MERLEAU-PONTY, M. (1965): Fenomenologia della
percezione, trad. it. de A. Bonomi. Milan: Il
Saggiatore.

MERrLEAU-PONTY, M. (2010): Lo visible y lo invisible.
Buenos Aires: Nueva Vision.

Niebpu, A. M. (2001): “Personalita e autenticita in
Pietro Piovani”, Archivio di Storia della Cultu-
ra, XIV, pp. 317-331.

4 Para una interesante visién del tema, ampliando la comparacién entre ambos autores,
véase Angel GANIVET, ldeario spagnolo, traduccién al italiano de Loretta FRATTALE. Roma:

Bonacci Editore, 1991, p. 83.

4 Fernando VELA, “Evocacién de Ortega”, en Ortega y los extstencialismos. Madrid: Revista

de Occidente, 1961, p. 25.

4 Giulia GoBBI, “Introduzione”, en José ORTEGA Y GASSET, // corpo tra symbolon ¢ psyché.

Saggi filosofict, ed. cit., p. 22.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Lucia M. G. PARENTE

195

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras comple-
tas, 10 vols. Madrid: Fundacion José Ortega y
Gasset / Taurus.

ORTEGA Y GASSET, J. (2022): Il corpo tra symbolon e
psyché. Saggi filosofici, prefacio de A. SERRANO
DE HARo, trad. it. de G. Gogsi. Milan: Maltemi.

Paci, E. (2021): Diario fenomenologico (1961), pre-
facio de P. A. Rovatti, postfacio de M. Cerulo.
Milan: Orthotes.

PARENTE, L. M. G. (2013): Ortega y Gasset e la “vital
curiosidad” filosofica. Milan: Mimesis.

PaRenTE, L. M. G. (2017): “La historia como tex-
to vital: Ortega y la razén narrativa”, en G.
BoLabo y M. MARcHUK (eds.), José Ortega y
Gasset. Vida, razén histérica y democracia
liberal. Chernivtsi: Universidad Nacional Juriy
Fedkovic de Chernivtsi, pp. 298-313.

Piovani, P. (2010): Per una filosofia morale, ed. de F.
Tessitore. Milan: Bompiani.

RopriGUEZ HuEscar, A. (1982): La innovacion me-
tafisica de Ortega. Critica y superacion del
idealismo. Madrid: Servicio de Publicaciones
del Ministerio de Educacion y Ciencia.

Saias, J. de (2001): “Ortega y el contrato
social”, en F. Moiso, M. CipoLLont y J.-C.
LevequE (eds.), Ortega y Gasset pensatore e

narratore dell’Europa. Milén: Cisalpino, pp.
205-215.

SaLas, J. de (2009): “Comunicacién y metafora en
Ortega”, Convivium: revista de filosofia, 22,
pp. 131-150.

SAN MARTIN, J. (2011): “La «nuova» visione della
fenomenologia”, Logos. Rivista annuale del
Dipartimento di Filosofia “A. Aliotta”, 6,
pp. 3-31.

SAN MARTIN, J. (2013): “La vida radical como con-
ciencia trascendental”, Revista de Humanida-
des, 28, pp. 229-245.

SERRANO DE HARO, A. (2013): “Apariciones y eclipses
del cuerpo propio”, en J. Zamora BoniLLA (ed.),
Guia Comares de Ortega y Gasset. Granada:
Editorial Comares, pp. 311-327.

Sint, C. (2015): Enzo Paci. Il filosofo e la vita. Milan:
Feltrinelli.

TessiTore, F. y AcoceLLa, G. (eds.) (1982): Bibliogra-
fia degli scritti di Pietro Piovani (1946-1981).
Napoles: Societa Nazionale di Scienze Lettere
ed Arti.

Vewa, F (1961): Ortega y los existencialismos.
Madrid: Revista de Occidente.

WELToN, D. (2003): The New Husserl. A Critical
Reader. Bloomington: Indiana University Press.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



	Página en blanco



