288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

El conocimiento metafisico y la estructura
empirica de la vida en Julian Marias

Introduccion de Jaime de Salas Ortueta

ORCID: 0000-0002-7116-4091

ulidn Marfas merece un lugar especial como uno de los iniciadores de

la recepcién de la obra de Ortega en la medida en que su Zntroduccion a

la filosofia de 1947, escrita cuando Ortega ain estaba activo, viene a ser
implicitamente una respuesta o, por lo menos, complemento a algunas versio-
nes ya aparecidas de su pensamiento. Sobre todo, recogié posiciones y formu-
laciones que podia conocer por su trato directo con Ortega, o su condicién de
oyente de algunos de sus cursos, que sélo llegarian a publicarse péstumamente.
Sin embargo, su obra posterior también fue importante por haber ofrecido
una ampliacién del pensamiento de Ortega e incluso una correccién en algunos
puntos. Me refiero no solo a la reformulacién de la teorfa de las generacio-
nes expuesta por él en Generaciones y constelaciones de 1989, cuarenta afios
después de El método histrico de las generaciones de 1949, o a diferencias de apre-
ciacién histérica aparecidas en Evpada inteligible (1985); me refiero, ante todo,
a la defensa de una estructura empirica de la vida humana que se afiadirfa a la
estructura propiamente metafisica que Ortega habfa defendido en las tres ulti-
mas lecciones de la obra que conocemos como ;Qué e filosofia? (VI11, 330-374)".
La Antropologia metafisica parte de la tesis de una estructura empirica de la vida

! Las lecciones del curso impartido en Madrid en 1929 tienen como antecedente las del
curso impartido en Buenos Aires Meditacion de nuestro tempo. Introduccion al presente —también
las del curso ;Qué es la ciencia, qué la filosofia?- de 1928, pero al quedar Meditacion de nuestro
tiempo sin publicar hasta 1996 —cfr. Molinuevo (1996: 7-32)—, y por la difusién posterior que
ha tenido ;Qué es filosofia? —que Paulino Garagorri durante muchos afios ponfa como texto de
referencia en su docencia de la asignatura “Fundamentos de filosoffa” en Ciencias Politicas y
Econémicas— no se puede desconocer la importancia para la recepcién de Ortega de estas tres
lecciones, conocidas a partir de la aparicién de la obra en 1957, dos afios después de la muerte
de su autor. Cfr. Molinuevo (1996: 27) y Zamora (2002: 271), ademds de las explicaciones sobre
la reconstruccién de las dos obras en Ortega (VIII, 693-701). Se cita segtin la edicién de Obras
completas, 10 vols. Madrid: Fundacién José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, indicando el

tomo en romanos y las pdginas en ardbigos.

Cémo citar este articulo: Revista de
De Salas Ortueta, J. (2023). El conocimiento metafisico y la estructura empirica de la vida Estudios Orteguianos
en Julian Marias. Revista de Estudios Orteguianos, (47), 167-177. N°47.2023
https://doi.org/10.63487/re0.60 noviembre-abril

@@@@ Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



168 El conocimiento metafisico y la estructura empirica de la vida en Julidin Marias

humana que se sobreafiadiria a la estructura metafisica que ya el propio Marias
habria expuesto en obras anteriores a 1970, fecha de la primera edicién de este
libro, como se indica en el texto que reproducimos.

El texto es explicito en lo que respecta al estatuto de dicha estructura em-
pirica. Se tratarfa de un conjunto de caracteristicas de la vida humana que, no
siendo constitutivas de cualquier vida posible, de hecho se dan en determina-
das épocas y personas de modo que constituyen el contexto real en el que la
vida discurre. Por ejemplo, la accién del hombre se encuentra condicionada
por un conjunto de valores que se concretan en una perspectiva. Se decide lo
que uno va a hacer dentro de las posibilidades de unas circunstancias (VIII,
368). La amplitud y la naturaleza de estos valores cambian de edad en edad —y
también, en menor grado, de persona en persona— pero la dependencia de la
accién en una previa composicién de lugar podria entenderse que es algo pro-
pio de lo que Ortega consigna como “categorfa de la vida”. Sin embargo, esos
valores y el peso que cada uno tiene en nuestro comportamiento tienen un valor
distinto. De la misma manera que se puede reconocer una cierta estructura
racional en el hecho de que la accién se puede concebir no sélo como respuesta
a un estimulo externo, sino como expresién de la perspectiva de un indivi-
duo, dicha racionalidad se cumple de maneras distintas y se puede convertir en
objeto de una investigacién especifica de cada época o incluso de cada indivi-
duo. Las llamadas categorfas de la vida se cumplen siempre y necesariamente,
pero el modo y grado en que se da ese cumplimiento es una cuestién empiri-
ca. Mientras que se puede pensar que las categorfas son inamovibles, ddndose
siempre, en cambio, la estructura empfirica de las distintas vidas est4 sujeta a
cambios. Incluso el mismo individuo, dada su condicién, puede no concebirse
fuera de la estructura empirica que de hecho tiene, hasta el punto de que pres-
cindir de una persona, de una actividad o de un bien, aunque estas sean reali-
dades contingentes en un proceso también contingente como es la vida, llegarfa
a constituir una prueba que el individuo no podria superar.

En términos generales, el reconocimiento de una estructura empirica de la
vida humana da entrada a la variabilidad histérica de ésta, sin renunciar a un
saber metafisico que recogerfa la llamada teorfa analitica de la vida humana.
La individualidad de un momento histérico seria compatible con la perma-
nencia de unos principios metafisicos que se mantendrian en cualquier época
y cultura. Para Mar{as, como para varios discipulos de Ortega, era fundamen-
tal lograr una visién de la realidad que reconociera su caricter dindmico y, al
tiempo, su continuidad.

Esta distincién se presta a una formulacién mds fuerte y cercana a la vo-
luntad de expresar la realidad como un proceso personal y emergente. Mien-
tras en la teorfa cl4sica de la sustancia se entiende como central la inhesién de
un accidente que se presta a mantenerse, en esta visién de la realidad como
fundamentalmente antropolégica, la cuestién con Marfas y con Ortega estaria

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAIME DE SALAS ORTUETA 169

en aquello que un sujeto asume, es decir, acepta desde su perspectiva como
vélido para él, en su esfuerzo por encontrar y mantener su sitio dentro de una
determinada coyuntura. Bien se puede entender como aquello que el sujeto
desde el principio da por supuesto al llegarle como creencia, bien como aquello
que el sujeto aprende para pasar a ser su segunda naturaleza con otras creen-
cias, bien, finalmente, como aquello en lo que centra su atencién perteneciendo
a lo que pudiéramos denominar su mundo de las ideas. En todo momento la
realidad requiere por parte del sujeto su representacién, entendida por lo me-
nos como verbalizacién.

Por otro lado, como algo que se denomina estructura, en un momento
determinado implica la coexistencia de determinados valores en una determi-
nada visién de la realidad. Pero es una estructura l4bil, susceptible de afiadidos
y correcciones, donde unos elementos iluminan a otros, mientras acompafia la
atencién del individuo en su accién comunicativa.

La estructura empfirica de la vida acompafia e incluso enmarca una visién
de la historia que no puede conseguirse desde unas categorias metaffisicas sin
més. La voluntad de entender la propia época y también otras encuentra una
afinidad en la pregunta por las distintas estructuras empiricas de la vida. Sin
embargo, dentro de esa voluntad de aprehender la dimensién empirica habria
que distinguir entre estructuras colectivas y estructuras individuales. En los
dos casos, tendrfamos que hablar de estructura empirica, pero de maneras muy
distintas. Desde luego, la composicién de una perspectiva individual siempre
contiene elementos comunes a una determinada situacién, de modo que es posi-
ble hablar impropiamente de los valores de una época. Por ejemplo, el lenguaje
de una comunidad. Pero ademés en cada individuo se da una combinacién de
distintos valores propios de su situacién particular y por ello habria que hablar
propiamente de las estructuras empiricas particulares de esa persona que, por
otra parte, le distinguen a él de las otras personas. Y asi cada uno de nosotros
hablamos a nuestra manera un lenguaje comtn. En principio, esto sugiere que
entendemos a los individuos como “flexiones” de una cultura comin, que a su
vez se tiene que construir de una manera a partir de datos siempre revisables.
Por ejemplo, podemos hablar de la importancia de la familia en una determi-
nada sociedad y época, pero serd forzosamente una aproximacién que admita
excepciones. Por ello, las “flexiones” que podemos encontrar para determina-
das “formas” empleadas en la vida social siempre quedan expuestas no solo
a excepciones sino a reformulaciones.

Pero también, a la hora de comprender la individualidad, se pueden uti-
lizar otras formas de entender la estructura empirica. Sobre todo, habria que
verla desde dentro. Hay que resefiar el esfuerzo que cada individuo realiza
por dar razén de s{ mismo y del propio mundo en una situacién resultante
de la posesién de rasgos que le particularizan dentro de un contexto social.
Asf, el individuo habla con uso del vocabulario que en parte es propio de él y

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



170 El conocimiento metafisico y la estructura empirica de la vida en Julidin Marias

no de otros, por ejemplo. Por supuesto, habria unos elementos comunes, pero
también siempre la posibilidad de diferenciarse de los demds. Asf, se darfa una
definicién rigurosamente personal obedeciendo a la propia idiosincrasia, la his-
toria particular, los habitos adquiridos, el entorno especifico; en suma, las cir-
cunstancias particulares en las que el individuo adquiere su propia identidad y
que rebasan cualquier condicionamiento genético.

Por ello, ademds de emplear el término “flexién”, habria una forma m4s
cercana a un pensamiento dialéctico en la medida en que determinados valo-
res se toman y se interpretan dentro de una perspectiva y experiencia particu-
lares. Cabe inventar un sentido nuevo para un término, o encontrar un nivel de
valoracién o de explicacién desconocida. Al hacerlo el individuo est4 inventan-
do, es decir, encontrando significaciones que previamente no habfan existido.
Esa invencién se contrapone a una mera repeticién; por el contrario, puede
contar como innovacién, hallazgo y expresién personal desde la propia pers-
pectiva. No se hace sin mds; ni tampoco es absolutamente una creacién, sino la
bisqueda de una forma de pensar que puede ser apropiada por el interlocutor,
al resultar m4s fiel a su punto de partida que las expresiones ya consagradas.
La sociedad nos otorga una funcién y dentro de nuestro cometido se encuentra
la necesidad de cumplirla de la manera mds oportuna y veraz. Ello conlleva
inevitablemente un grado de innovacién en circunstancias que a su vez son
siempre distintas y en alguna medida inéditas. Desde el punto de vista de un
observador el resultado queda como una “flexién”, mientras que desde el punto
de vista del actor es un esfuerzo dialéctico por llegar a expresar desde elemen-
tos conocidos lo que atn no se ha expresado de manera completa u oportuna,
aquello que tenemos por delante de nosotros mismos. Un esfuerzo dialéctico
sin proplamente un término.

Por el contrario, puede ayudar a comprender un periodo utilizar constructos
como puede ser la visién del mundo de una generacién o, incluso colectivamen-
te, de una sociedad. Los grandes movimientos de la historia apuntan a cambios
que son colectivos.

En estas explicaciones, Marfas reserva un lugar especial para los términos
“empirica” y “corpérea”’, que se contrapondrian a argumentaciones a priori. Sa-
bemos que en toda vida hay un grado de libertad, por ejemplo, hasta el punto de
que podriamos afirmar de entrada que, sin ella, no serfa propiamente vida huma-
na, pero el alcance de esta libertad varfa de acuerdo con las condiciones en las
que la vida concreta se da y los recursos propios del individuo. En este sentido, la
observacién empirica se puede valorar como una vida que puede desembocar en
una metafisica, pero lo har4 a través del conocimiento y la descripcién de la for-
ma en que los hombres de hecho viven sus propias vidas. En este sentido, Marias
no disentirfa de la actitud de Ortega ante el hombre y la historia.

En el texto, Marfias utiliza el término “sensibilidad” de una forma distinta
a la que aparece en la obra de Ortega (I, 754). Hasta El tema de nuestro tiempo,

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAIME DE SALAS ORTUETA 171

la sensibilidad es tratada por Ortega como apuntando a la manera global en la
que el individuo experimenta su realidad: de una forma pasiva y, a la vez, re-
lacionada con la perspectiva que es definitoria de cada individuo. En esta obra
escribe: “ideologia, gusto y moralidad no son mds que consecuencias o especi-
ficaciones de la sensacién radical ante la vida, de cémo se sienta la existencia
en su integridad indiferenciada. Esta que llamaremos «sensibilidad vital» es
el fenémeno primario en historia y lo primero que habriamos de definir para
comprender una época” (I1I, 562). Es una forma de definir la persona en su
totalidad en cuanto dominada, por lo general, por una sensibilidad. Incluso
hay intérpretes que entienden que el uso de la “sensibilidad” se verfa sustituido
por la nocién de “creencias”. Y efectivamente en la misma obra escribe: “El
pensamiento es lo m4s fldido que hay en el hombre; por eso se deja empujar
facilmente por las mds ligeras variaciones de la sensibilidad vital” (III, 570).
En cualquier caso, aqui Marfas parece extender la expresién a cualquier acto
de la experiencia sencillamente para implicar la presencia de la vida sensorial
en cada uno de los momentos de la actividad del individuo, sin pensar -y tam-
bién sin negar— el caracter definitorio del conjunto de la persona que el término
puede llegar a tener.

El término “sensibilidad” tiende a desaparecer de los escritos orteguianos
posteriores y posiblemente se debe a que serfa més oportuno utilizar el de
“creencia”, que es mds susceptible de observacién que lograr una visién unita-
ria de la sensibilidad de una persona o de una época.

A continuacién, se presenta un extracto que reproduce la tesis fundamental
del libro desde la conviccién de que la innovacién de Marias sobre los textos de
Ortega conduce a la discusién més ardua a la hora del conocimiento histérico:
poder conseguir una caracterizacién adecuada de una determinada época con
sus condicionamientos.

B REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Marias, Julian (1970): Antropologia metafisica.
La estructura empirica de la vida humana.
Madrid: Revista de Occidente.

MoLinuevo, José Luis (1996): “Introduccion”, en
José ORTEGA Y GAsseT, Mediitacion de nuestro
tiempo. Las conferencias de Buenos Aires,
1916 y 1928. México / Madrid: Fondo de
Cultura Econdmica, pp. 7-32.

ORTEGA Y GASSET, José (2004-2010): Obras comple-
tas, 10 vols. Madrid: Fundacion José Ortega y
Gasset / Taurus.

ZAMORA, Javier (2002): Ortega y Gasset. Barcelona:
Plaza & Janés.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril






288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JULIAN MARIAS

Antropologia metafisica

a vida humana tiene una estructura que descubro por andlwis de mi
vida. El resultado de ese andlisis es una teorfa que por eso llamamos
analitica; insisto en que no es una realidad —la realidad es 2/ vida, cada
vida—, sino una teorfa o interpretacién, pero est4 obtenida desde la realidad; y
su contenido son los requuwitos, las condiciones sin las cuales no es posible mi
vida, y por tanto han de encontrarse en cada una. Es una estructura necesaria y
por tanto universal; es a priori respecto de cada vida, pero derivada del anélisis de
la realidad, en modo alguno una construccién aprioristica. Sobre esta teorfa he
escrito largamente, sobre todo en Introduccion a la Filosofia y en Idea de la Metafisica.

Se pensard probablemente en una doctrina que en su mismo titulo tiene al-
gunas semejanzas: la Daveinsanalytik o, més rigurosamente, exwtenziale Analytik
des Davseins, de Heidegger. Apuntaré sumariamente algunas semejanzas y dife-
rencias: 2) ambas teorfas corresponden al mismo “estrato” o nivel; 4) usan la
descripcién fenomenolégica —sin recurrir forzosamente a la reduccién o ¢po-
khé— ¢) la Daseinsanalytik no usa la razén vital, desconocida de Heidegger y
de toda otra filosoffa que las orteguianas; d) Davein —el “existir’— no es “vida
humana” (yo y mi circunstancia), sino el modo de ser (Seinsweise) de ese ente
que somos nosotros; ¢) mientras la Daveinsanalytik es “propedéutica” de la meta-
fisica, que estudiard “el sentido del ser en general” (der Stnn des Seinos iiberbaupt),
la teorfa de la vida humana, que es la realidad radical, es ya la metafisica.

Esa estructura necesaria que la teorfa analitica descubre, podrfa por eso
llamarse estructura analitica de la vida humana. Su méxima condensacién seria la
tesis de Ortega en 1914: Yo voy yo y m( circunstancia. Su explicitacién mostrarfa
la doctrina metafisica que he expuesto en otros libros: la circunstancia como es-
cenario o mundo —en mi Ortega puede verse a fondo la diferencia entre circuns-
tancia y Umnwell—; el “yo” como quién, proyecto, pretensién o programa vital; la
circunstancia como repertorio de facilidades o dificultades, que se convierten
en posibilidades (o imposibilidades) al proyectar sobre ellas mis proyectos; el
cardcter a la vez plural y limitado de ese “teclado” de posibilidades; la necesidad
de hacer algo con las cosas para vivir, de decidir o elegir (pre-ferir), lo cual es posi-
ble mediante la justificacién en virtud de un “porqué” y un “para qué”, lo cual
requiere dar razén —razén vital—, lo cual muestra la imposibilidad de eso que Sar-
tre ha llamado “eleccién prelégica”, ya que no puedo elegir sin darme razén (ldgon

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



174 Antropologia metafisica

didénar) de eso que elijo; la encarnacién o corporeidad de esa vida humana, y por
tanto su sensibilidad; su mundanidad; su temporalidad; su carcter de futuricién
o anticipacién imaginativa del futuro; su condicionamiento por un sistema de in-
terpretaciones bdsicas recibidas o creencias, sobre las cuales vienen a insertarse
esas otras interpretaciones que tengo que hacer y se llaman ideas; su socialidad;
el cardcter intrinsecamente histérico de esa socialidad, etc.

Estas estructuras analiticas permiten aprehender la realidad singular de cada
vida, por ejemplo, contarla. La narracién de la vida singular es posible median-
te estructuras universales, que se van llenando de concrecién circunstancial en
cada caso. Son —la expresién es de Ortega— leere Stellen, “lugares vacios”, como
una férmula algebraica que estd destinada a “llenarse” o cumplirse adquiriendo
valores numéricos. Ni la férmula es todavia conocimiento, ni este es posible sin
ella; de igual manera, la teorfa analitica no es todavia conocimiento real/ —solo lo es
de una estructura irreal—, pero la realidad concreta solo es aprehensible mediante
esa teorfa. Lo decisivo es que esas estructuras son previas a cada vida individual,
pero son dadas; no son de carécter especulativo, sino que son dadas en la realidad
efectiva, singular, que es mi vida, de la cual son obtenidas por an4lisis.

La cuestién es si esto basta. jPuede pasarse directamente de la estructura
analftica a la realidad singular, circunstancial y concreta? ;No falta un eslabén
entre ambas? Y esto querrl’a decir a la vez una zona o estrato de realidad y un
nivel de teorfa. Mi sospecha de que esto es asf data de mis primeros enfrenta-
mientos serios con la realidad de la vida humana. Ya en la /ntroduccion a la Fi-
losofia (1947) tropecé, sin plena claridad, con el problema; en mi estudio sobre
El método historico de las generaciones (1949), al encontrarme con una magnitud
numérica —los quince afios aproximados del periodo generacional— dentro de
una teoria, descubri expresamente la dificultad; poco tiempo después formulé
claramente el tema en mis ensayos “La vida humana y su estructura empirica” y
“La psiquiatrfa vista desde la filosoffa” (reimpresos en Envsayos de teoria), y desde
entonces me ha acompafiado siempre; en muchas direcciones, aunque siempre
con alguna oblicuidad, me he esforzado por intentar elaborar una teorfa sin la
cual la comprensién de la vida humana —y por tanto de la realidad— me parecia
imposible. Sin plantear directamente la cuestién para la vida individual, he
dedicado un libro entero —La estructura social, 1955— al estudio de ese mismo
nivel, de lo que podemos llamar la realidad “homéloga”, dentro de la esfera de
la sociedad, de la vida colectiva. Quiza es hora de acometer de frente este tema.

En otras ocasiones he comparado lo que dice un diccionario de tres realida-
des bien distintas: por ejemplo, “pentdgono”, “lechuza”, “Cervantes”. Del pen-
tdgono, objeto ideal, da el diccionario una definicidn; de la lechuza, objeto real,
cosa en el sentido usual de la palabra, da una descripeisn; de Cervantes, realidad

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JULIAN MARIAS 17

personal, cuenta una hwtoria. El diccionario da la “esencia” del pentdgono: po-
ligono de cinco lados; dice qué es la lechuza, cémo es, qué hace, cémo se com-
porta —se entiende, “la” lechuza, “cada” lechuza—; pero al hablar de Cervantes,
nos hace una narracién, nos cuenta dénde y cudndo nacié, adénde viajé, dénde
residié, con quién se casé, qué escribié, dénde y cudndo murié.

Ahora bien, ;cuéles son los supuestos de ese articulo del diccionario? Cuando
leemos el nombre propio, “personal”, Cervantes, pensamos que es un hombre, y
eso nos remite a una realidad determinada: cuanto se diga de Cervantes supone la
teorfa analitica de la vida humana, que est4 funcionando ticitamente para hacer-
lo inteligible. Esto es cierto, pero insuficiente; es verdad, pero no toda la verdad.
Ademéds de la teorfa analitica o general de la vida humana, para hacer inteligi-
ble una biografia concreta se intercala toda otra serie de supuestos; son los que
constituyen lo que llamamos “el hombre”. El diccionario dice, por ejemplo,
que Cervantes se quedé manco en Lepanto; pero ;qué quiere decir “manco”?
“Manco” significa el que ha perdido el uso de un brazo o el brazo mismo. Y
entonces decimos: jAh! entonces Cervantes tenfa brazos. La teorfa analitica de
la vida humana, ciertamente, no dice nada de brazos, los cuales no son un ingre-
diente de la vida humana en general. El diccionario, al decir que se quedé manco,
da por supuesto que tenfa brazos, luego tiene un supuesto que no es la teorfa
analitica. También dice que se casé con Catalina de Palacios, luego Cervantes era
varén y pudo tener una relacién muy precisa con una mujer llamada Catalina;
pero jencontramos en la teorfa analitica la menor referencia a “varén”, “mujer”,
“sexo”, “casarse”, etc.? Tampoco. Y cuando el diccionario afiade que Cervantes,
en su vejez, escribié el Perviles, también va mds alld de la teorfa general de la vida
humana, en la cual nada podria decirse de edades y envejecimiento.

Esto es lo que se ha escapado a la doctrina sobre la vida humana; esta es la
zona de realidad que llamo estructura empirica; a ella pertenecen todas esas de-
terminaciones que, sin ser ingredientes de la teorfa analitica, no son sucesos o
contenidos azarosos, casuales, facticos de la vida de Cervantes, sino elementos
ernpfricos pero estructurales, previos por tanto a cada biograﬁ'a concreta y con
los cuales contamos, que funcionan como vupuesto de ella.

La estructura empirica, pues, no es un requssito —o un conjunto de requisitos—
de la vida humana, a priori respecto de cada una de las vidas posibles. Pero perte-
nece de hecho a las vidas humanas en las cuales empiricamente la descubro. No solo
de hecho, sino ademds de una manera estable —lo cual no significa sin embargo
que sea permanente—; y por ser asf, también a la estructura empirica le pertenece
un cierto apriorismo; pero no respecto a cada una de las vidas posibles, sino res-
pecto a las muchas reales que encuentro en mi experiencia. La vida humana es
asl, aunque en principio pudiera no serlo. Y ese “asi” no tiene un mero caricter
factico, sino estructural y configurador. Lo cual significa que lz vida, ademds de
tener la estructura analitica y universal constituida por sus requisitos necesarios,

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



176 Antropologia metafisica

atne quibus non, ha de estar empiricamente estructurada, con una u otra estructura
empirica. Pero esto quiere decir que la estructura empirica, tomada globalmente,
es un ingrediente o requisito de la estructura analitica de la vida humana.

Vista desde esta perspectiva, la estructura empirica aparece como el campo
de povsible variacion humana en la historia. La estructura analitica y necesaria se
articula de hecho en formas estables y duraderas, pero en principio variables,
en las cuales se realiza. Y esta estructura empirica a su vez adquiere la dlti-
ma realidad circunstancial y singular, absolutamente concreta, de cada vida, la
cual acontece draméticamente, respecto a la cual la forma posible y adecuada de
“enunciado” es contarla.

Todas las determinaciones abstractas de la estructura analitica, todos los
requisitos de esa realidad que llamamos vida humana, adquieren en cada caso
una primera concrecién, todavia no singular, pero si empirica, y siempre en
forma estructural. Vedmoslo en algunos ejemplos, cuya explicacién seré el
contenido de esta investigacién.

La circunstancialidad es esencial a la vida humana, la cual incluye el mundo
como tal. Cada uno de nosotros tiene su propia circunstancia intransferible y
unica; pero de hecho vivimos en esfe mundo tal como es, a diferencia de otros mu-
chos mundos posibles. (Cuando escribo estas palabras acaban de poner dos hom-
bres sus pies en la Luna, con lo cual por primera vez en la historia ha cambiado
el sentido primario de la palabra “mundo”, hasta ahora identificado con la Tierra.
Ha sido por primera vez “aqui”, real y no imaginativamente, lo que siempre habia
sido el més radical “alli”, el allf absoluto de la inaccesibilidad. Esto significa un
cambio de estructura empfrica, en una dimensién determinada, de un orden de
magnitud superior a cuantos habfan acontecido hasta ahora).

Esa circunstancialidad humana es corpdrea o, si se prefiere, la vida humana
estd encarnada; cada uno de nosotros tiene su propio cuerpo, con el cual hace
su vida; ahora bien, todos nosotros tenemos un cuerpo “humano”, y esa es nues-
tra estructura corpdrea; en principio y a priort, es igualmente concebible la vida
biogréfica realizada en otras formas de corporeidad —por ejemplo, en el agua, o
como ave, o en figura de octépodo.

La condicién corpérea y mundana impone la vensbilidad como estructura
de esta vida; pero que los sentidos humanos sean estos y no otros, que la vida
humana sea visual, auditiva, tictil, etc. y no tenga sensibilidad para determina-
das radiaciones, que se vea el rojo y no se vea el infrarrojo o el ultravioleta o las
ondas hertzianas, todo esto es empirico y podria ser de otro modo. De hecho, va
siendo de otros modos; algunos sentidos se embotany tienden a perderse, como
el olfato; en cambio, la técnica crea una sensibilidad ultranatural para lo que
por naturaleza es sensorialmente inoperante, y el horizonte sensorial del hom-
bre se ha dilatado fabulosamente en unos cuantos decenios y promete variar in-
creiblemente més. Lo cual quiere decir, literalmente, que la estructura sensorial
de la vida humana actual es bien distinta de la del hombre de hace cien afios.

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JULIAN MARIAS 177

La finitud de la vida tiene una dimensién temporal: la vida es limitada, “los
dfas contados”; cada uno de los hombres tiene su tiempo vital imprevisible y
en cierta medida azaroso: mors certa, hora incerta; estamos amenazados por la
muerte en todo instante, desde el nacimiento, pero nadie es tan viejo que no
pueda vivir un dia més —vivir es estar a la muerte. Pero de hecho la vida tiene
una longevidad “normal”, lo cual quiere decir que hay una expectativa cuan-
titativamente determinada, con la cual se “cuenta” y que determina que, sea
cualquiera la inseguridad de la vida, se sienta uno en cada momento a cierta
altura de ella, lo cual condiciona la proyeccién, las expectativas, el ritmo de
las edades, la estructura de las generaciones, la marcha de la historia. Los
cambios estructurales de la longevidad —que estdn produciéndose— introducen
variaciones en la totalidad de la vida humana.

“La estructura empirica”, en Antropologia metafisica.
Madrid: Revista de Occidente, 1970, pp. 85-93.
En Coleccién “El Alcién”, 1973, pp. 81-88.

© Herederos de Julidan Marias

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

<
O
Ll
[
o
o
L
(o]
<
e
L
-
U
(%2 ]
LL




	Página en blanco



