
Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

Lebensform versus forma (dual) de vida

Jesús Padilla Gálvez

Introducción

La obra de José Ortega y Gasset configura un corpus teórico unitario 
e identificable con una potencialidad para interpretar la genealogía de 
la sociedad contemporánea. Dicha obra atiende a la necesidad de una 

conceptualización sistemática e histórica capaz de mostrar y sacar rendimien-
to hermenéutico de la convergencia entre los conceptos y la historia social. 
El estudio sistemático de la conceptografía orteguiana depara aún muchas 

Resumen
Este trabajo se propone fijar las diferencias entre 
el concepto Lebensform como es usado por 
Spengler y la expresión “forma (dual) de vida” 
como viene a ser caracterizado por Ortega y 
Gasset. Aunque ambos se inscriban en el marco 
de una teoría de la cultura, las diferencias son 
profundas: según Spengler el concepto es sub-
jetivo, está enmarcado en un proyecto monista. 
Según Ortega, una forma de vida considera 
elementos objetivos de la cultura. Además, tiene 
un carácter plural en el que se inscribe el principio 
de diferenciación ya que toda cultura se diversifica 
debido a que los significados de las nociones 
originales comparten un contenido disímil. El 
segundo principio está expresado en términos 
holísticos, ya que las culturas se consideran como 
orbes cerrados hacia dentro de sí mismos, siste-
mas completos y herméticos, sin comunicación 
entre sí. Las culturas han de ser analizadas como 
un conjunto clausurado hacia dentro. Finalmente, 
el tercer principio se vincula con la pluralidad de 
formas humanas. Este punto de vista se opone al 
supuesto de homogeneidad cultural de Spengler.

Palabras clave
Ortega y Gasset, Spengler, forma de vida, cultura

Abstract
This paper sets out to establish the differen-
ces between the concept Lebensform as used 
by Spengler and the expression “(dual) form 
of life” as characterised by Ortega y Gasset. 
Although both are inscribed in the framework 
of a theory of culture, the differences are 
profound: according to Spengler the concept 
is subjective, it is framed in a monistic project. 
According to Ortega, a way of life considers 
objective elements of culture. Moreover, it has 
a plural character in which the principle of 
differentiation is inscribed since every culture di-
versifies because the meanings of the original 
notions share a dissimilar content. The second 
principle is expressed in holistic terms, as cul-
tures are seen as self-enclosed orbs, complete 
and hermetic systems, without communication 
with each other. Cultures are to be analysed as 
an inwardly closed whole. Finally, the third prin-
ciple is linked to the plurality of human forms. 
This view is opposed to Spengler’s assumption 
of cultural homogeneity.

Keywords
Ortega y Gasset, Spengler, form of life, culture

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 

Cómo citar este artículo: 
Padilla Gálvez, J. (2023). Lebensform versus forma (dual) de vida. Revista de Estudios 
Orteguianos, (47), 121-141.
https://doi.org/10.63487/reo.58

ORCID: 0000-0002-2890-3514

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 



122 Lebensform versus forma (dual) de vida

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

sorpresas. Esto es debido a que los conceptos filosóficos se van concretizando 
con el paso del tiempo, logrando así nuevas precisiones. Los conceptos hacen 
referencia a entidades objetivas que permiten identificar las cosas, por lo que 
son propensos a ser analizados formalmente. También los conceptos permi-
ten introducir reglas en el proceso de clasificación. Esta complejidad permite 
operar con múltiples contenidos significativos, lo que concede a la reflexión 
una enorme riqueza.

Junto con la formación de palabras y los préstamos, el cambio de significado 
es uno de los tres principales procesos que afecta a la transformación del conteni-
do semántico de los conceptos. Esta conmutación puede invertir hasta el propio 
significado original de una palabra. Esto fue lo que ocurrió en la primera década 
del siglo pasado con el concepto Lebensform –es decir, la expresión “forma de 
vida”– que alteró sustantivamente su campo semántico. La primitiva definición 
recogida en el diccionario publicado por los hermanos Grimm1 admitió una conno-
tación biológica. En pocos decenios se amplió al ámbito cultural estrechamente 
vinculado a los asuntos humanos. El concepto alemán de Lebensform adoptó un 
significado distinto al de “estilo de vida”, ya que este último abarcaba un campo 
más liviano y temporal. La forma de vida referencia la esencia de la vida anímica 
y las características típicas de la vida interna de un grupo de personas que com-
parten unas reglas comunes.

Grosso modo, una forma de vida se exterioriza mediante la exhibición de cier-
tas estructuras inalterables y fijas tanto en la vida interna y externa de una 
persona como en la manifestación cultural. Por ello, la forma de vida describe 
también la conciencia de un colectivo humano, que se corrobora en la orga-
nización de una sociedad asentada en una conciencia objetiva. El estudio de 
una forma de vida parte del supuesto de que los pensamientos y las acciones 
individuales se pueden entender exclusivamente en un contexto cultural en que 
están inmersos los humanos. Por esta razón, el estudio de una forma de vida 
incluye el análisis de una pluralidad de elementos entre los que se circunscri-
ben las manifestaciones estéticas, religiosas, sociales, políticas, institucionales 
o económicas.

En este contexto parece pertinente estudiar detalladamente el uso que hace
Ortega y Gasset en su obra del término “forma de vida” y que con el paso del 
tiempo evolucionó a lo que denominó “forma dual de vida”. Para fijar de ma-
nera cabal su punto de vista estudiaremos primeramente la propuesta desarro-
llada por Oswald Spengler de la que se distancia claramente Ortega y Gasset 
desde los inicios de sus indagaciones. Esta disyunción permitirá caracterizar de 

1 El término Lebensform hace referencia a la constitución física de los cuerpos que comparten 
semejanzas entre sí. Jacob Grimm y Wilhelm Grimm, “Lebensformen”, Jenaer litt-zeitung, n.º 
179 (1838), p. 468. Véase: Deutsches Wörterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm, 16 vols. 
Leipzig: S. Hirzel, 1854-1960. Cfr. Padilla Gálvez y Gaffal, 2012: 10.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov
ie

m

bre

-abr

il 



123Jesús Padilla Gálvez

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

manera puntual la propuesta del segundo. En la biblioteca privada de Ortega se 
encuentran la primera y segunda versión del primer volumen de Der Untergang 
des Abendlandes y un ejemplar del segundo volumen2. Como es usual, Ortega 
también visitó a Spengler3 para hacerse una imagen propia del autor. Encar-
gó a Manuel García Morente la traducción de dicha obra4 y publicó un prólogo 
sumamente esclarecedor5. Por intermediación de Walter Knoche, Spengler fue 
invitado a impartir en abril de 1936 unas conferencias en Madrid6.

En los años veinte, el lector interesado en las transformaciones sociales des-
cubrió un nuevo contenido significativo del término Lebensform en varios libros 
publicados en Austria y Alemania. Estas obras surgieron debido a que el estu-
dio de las formas de vida permitía un análisis detallado de las técnicas que in-
tervienen en las estructuras sociales7. El concepto de “forma de vida” establece 
un vínculo entre el desarrollo cultural y la aplicación de las habilidades socia-
les8. Esto es así, ya que existe una cierta afinidad entre las formas de vida, por 
un lado, y los conceptos abstractos, como “civilización”, “pueblo” o “religión”, 
por otro. En consecuencia, varios autores establecieron una relación inmedia-
ta entre el campo semántico de “forma de vida” y nociones como “cultura” y 
“orden social”. Analizaremos esta relación con más detalle.

1. El concepto Lebensform propuesto por Spengler

El historiador y filósofo alemán Oswald Spengler utilizó en sus escritos el
concepto Lebensform o Form des Lebens en contadas ocasiones. En el segundo 
volumen de su libro La decadencia de Occidente, subtitulado “La perspectiva de 
la historia del mundo”, el autor introdujo el término “Lebensform” princi-
palmente en singular y utilizó la expresión sólo seis veces. Consideraba que 
el motivo que justificaba el uso del término se debía principalmente a una 
reacción a los “cambios repentinos” que se producen en la vida de muchas 
personas. No obstante, agregó que la razón precisa no estaba clara por lo que 
afirma: “la forma de vida humana, como cualquier otra, debe su origen a un 

2 Spengler, vol. I, 1920 y 1923. Spengler, vol. II, 1922.
3 Ortega escribe una carta en 1921 a Spengler. Spengler, 1963: 186. En la Fundación Ortega 

– Marañón se encuentra la correspondiente respuesta remitida por Spengler el día 24 de julio de
1922 en la que conciertan una cita en Múnich.

4 Se realizaron cuatro entregas de los dos volúmenes: Spengler, 1923-1927.
5 Ortega y Gasset, 2005: III, 416-418. Se hace referencia a la edición de Obras completas, 

10 vols. Madrid: Fundación José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010. Se indica el tomo en 
romanos.

6 Véase la correspondencia entre W. Knoche y Spengler del 28 de noviembre y el 29 de 
diciembre de 1935, en Spengler, 1963: 754-756.

7 Fred (Alfred) Wechsler, 1905.
8 Spranger, 1921.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



124 Lebensform versus forma (dual) de vida

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

cambio repentino, cuyo origen, cómo y por qué seguirá siendo un misterio 
impenetrable”9.

Afirma pues, que el origen de una “forma de vida” se debe a una trasforma-
ción imprevista por lo que pertenece al ámbito irracional asentado en un enig-
ma hermético. De por sí, el individuo vive absorbido en su forma de vida por 
lo que carece de discernimiento sobre la misma. Seguidamente constata que 
el individuo toma conciencia de su propia forma de vida al enfrentarse a otra 
forma de vida distinta a la propia: “Sobre todo con las formas de vida ajena se 
toma conciencia de la propia”10.

Efectivamente, Spengler asume desde el inicio una posición egocéntrica, 
presuponiendo una cierta ineptitud para dilucidar la realidad objetiva y una in-
capacidad para asumir o comprender con precisión cualquier perspectiva pro-
pia. Por esta razón recurre a lo desconocido, a lo ajeno, para reflexionar y 
concienciarse de su propia forma de vida. En dicho procedimiento no altera 
su propia perspectiva, sino que la forma de vida ajena sirve exclusivamente 
para resaltar su propio modo de ser. Al analizar una forma de vida disímil 
comprueba simplemente que lo desconocido es desemejante, por lo que esta 
diferencia le permite volver a indagar las características peculiares de su pro-
pia forma de vida. La alteridad foránea es una mera superficie de proyección 
que le permite tomar conciencia de sí mismo y determinar su propia forma 
de vida mediante el procedimiento comparativo. Este modo de diferenciación 
egocéntrica se apoya en el prejuicio reiterado por el idealismo en su teoría de 
la conciencia11.

Con el fin de afianzar su punto de vista, compara las culturas antiguas y las 
contemporáneas. Sugiere que la relación entre las civilizaciones antiguas y 
las contemporáneas tiende a ser cubierta por una densa capa de formas de vida 
occidentales, especialmente ubicadas en Europa y América, mientras que los 
elementos característicos de las civilizaciones antiguas desaparecen gradual-
mente por lo que insiste:

9 “(...) die Lebensform des Menschen wie jede andre ihren Ursprung einer plötzlichen Wand-
lung verdankt, deren Woher, Wie und Warum ein undurchdringliches Geheimnis bleiben wird”, 
Spengler, 1963, vol. II: 592. No comparto la traducción propuesta por Manuel G. Morente que 
traduce este pasaje de la siguiente manera: “la forma vital del hombre es debida, como todas las 
demás formas, a una conversión subitánea”, Spengler, 1966: 45.

10 “Erst an fremden Lebensformen wurde man sich nun der eigenen bewußt”, Spengler, 
1963, vol. II: 594. Spengler se refiere a una forma de vida “fremd”, es decir, ajena a la pro-
pia, foránea, extraña y, por tanto, desconocida. La traducción de Manuel G. Morente es muy 
sugestiva cuando traduce: “Las ajenas formas de vida despertaron la conciencia de las propias”, 
Spengler, 1966: 47.

11 Véase la crítica de Ortega y Gasset al prejuicio desarrollado por el idealismo alemán asen-
tado en la teoría de la conciencia. Gadamer, 1999: 439.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov

iem

bre

-abril 



125Jesús Padilla Gálvez

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

Y en todos los demás campos formales, también, la relación de estas jóve-
nes civilizaciones con las antiguas aún existentes era que todas ellas los cubrían 
con una capa cada vez más densa de formas de vida occidentales europeo-
americanas, bajo la cual su propia forma antigua se desvanecía lentamente12.

Spengler postula una tesis monista según la cual la forma de vida occidental 
se ha de considerar una cultura universal obtenida por refundición de todas 
las esferas culturales. Las demás culturas estarían en posiciones inferiores ya 
que no habrían conseguido un nivel tan sofisticado de organización social y 
cultural como la forma de vida europeo-americana. Para mostrar la relación de 
superioridad analiza por contraposición la cultura rusa e intenta demostrar que 
está menos avanzada que la cultura occidental. Sus indagaciones transcriben 
y extractan meramente las narraciones efectuadas por L. Tolstoi y F. Dostoievski 
en sus novelas sobre la religión en Rusia. De hecho, Tolstoi había erigido una 
descripción literaria monumental acerca de la idiosincrasia de las costumbres 
rusas. En sus novelas representó con realismo la situación de las personas que 
viven en una sociedad hostil. Retrató la naturaleza de los personajes revelan-
do sus peculiaridades y utilizando un estilo literario puro. Dostoievski, por su 
parte, utilizó en sus novelas un tipo de realismo extremo para ofrecer un análi-
sis detallado de los problemas existenciales y la complejidad psicológica de sus 
afectados personajes de ficción. Sus protagonistas se enfrentan a Dios y a la 
religión, y sobre todo a su destino y a su vida en condiciones difíciles. Estas 
condiciones repercutían sobre su propia conciencia.

Spengler elucidó la ficción como una descripción real de los hechos y sus-
tituyó así los datos históricos y sociológicos por meras generalizaciones obte-
nidas de las novelas de Tolstoi y Dostoievski. Concluyó que el problema ruso se 
debía a que el pueblo carecía de espacios urbanos adecuados para desarrollar 
sus propias formas de vida, su propia religión y su propia historia13. Todo el 

12 El texto afirma literalmente: “Und auch auf jedem andern Formgebiet bestand die Be-
ziehung dieser jungen zu den alten noch bestehenden Zivilisationen darin, daß sie sie sämtlich 
durch eine immer dichtere Schicht westeuropäisch-amerikanischer Lebensformen überdeckte, 
unter denen die alte eigne Form langsam dahinschwindet”, Spengler, 1963, vol. II: 610. Manuel 
G. Morente propone la siguiente traducción: “En cualquier aspecto, la relación entre esta joven
civilización y las antiguas civilizaciones existentes aún consiste en verter sobre ellas una espesa
capa de formas vitales europeo-americanas, bajo la cual las formas viejas y propias van poco a
poco desapareciendo”, Spengler, 1966: 62.

13 Ortega realiza una lectura completamente distinta y discrepa radicalmente de que el 
costumbrismo literario sea una fuente fidedigna que permita producir juicios sobre la sociedad. 
Según su punto de vista la materia en la que se forja el realismo de Dostoievski no es la vida 
misma sino, al contrario, se trata más bien de la descripción de una forma de vida ficticia. Indi-
cará al respecto: “la historia es, en serio, íntegra una forma de vida en que toma parte entero el 
hombre historiador si es, de verdad, un hombre –por tanto, con su intelecto, pero también con 
toda la jauría de sus más egregias pasiones, cum ira et studio”, Ortega y Gasset, 2006: VI, 860.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



126 Lebensform versus forma (dual) de vida

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

pathos en su obra se asienta en una visión diletante obtenida de representacio-
nes genéricas de segunda mano por lo que su obra era incapaz de discernir la 
ficción de la realidad. Por ello concluye afirmando que los rusos son: “el pueblo 
sin ciudad que anhela su propia forma de vida, su propia religión, su propia 
historia futura”14.

Esta cita muestra que el término “forma de vida” se vinculaba a una trans-
formación fortuita producida en los procesos sociales por la que el individuo 
adquiriría gradualmente conciencia de sí mismo. Mediante este argumento, el 
término “forma de vida” se encuadraba en un contexto de ensimismamiento 
egocéntrico de la conciencia sobre su propia cultura. El error más sorprenden-
te se establece al presentar las formas de vida en el contexto de ciertas transfor-
maciones sociales asentadas en descripciones elaboradas estrictamente desde 
un punto de vista psicológico y justificado mediante la ficción literaria. Como 
comprobaremos posteriormente, el objetivo principal de Ortega fue aislar el con-
cepto de “forma de vida” de la contaminación psicológica. Una vez asegurada 
la objetividad de este núcleo conceptual, una vez distinguida su íntima relación 
con la cultura, el relato spengleriano de la conciencia podía relegarse a la psico-
logía y, en consecuencia, lo exhibía sobre la alfombra de la filosofía con algunos 
tópicos aparentemente inocuos.

Spengler partía de la base de que dos fuerzas reñían por la primacía, a saber, 
el rango social y el Estado. Según su punto de vista, estas formas tienen una 
determinada estructura de carácter simbólico. In propria vocem: “Por tanto, que-
da claro que en las cumbres de la historia, dos grandes formas de vida luchan 
por la primacía: el rango social y el Estado, ambas corrientes de existencia con 
gran hechura interna y poder simbólico”15.

El debate inaugurado por Spengler ubicaba el concepto Lebensform en el 
marco más amplio de la Weltanschauung cultural-antropológica. Según la cosmo-
visión, el significado de “forma de vida” abarca la totalidad de todas las ideas 
personales sobre el mundo y los individuos. De este modo, las culturas se presen-
tan como un todo coherente. En las cosmovisiones cerradas, las creencias se 
relacionan homogéneamente entre sí y encajan sistemáticamente. En este senti-
do, el concepto de “forma de vida” se utiliza para describir sociedades y culturas 

14 “(...) das stadtlose Volk, das sich nach seiner eigenen Lebensform, seiner eigenen Religion, 
seiner eigenen künftigen Geschichte sehnt”, Spengler, 1963, vol. II: 794. Manuel G. Morente 
propone la siguiente traducción: “el pueblo sin ciudades que anhela realizar su forma propia de 
vida, su propia religión, su propia historia futura”, Spengler, 1966: 232.

15 “Es ist demnach klar, daß auf den Höhen der Geschichte zwei große Lebensformen um 
den Vorrang kämpfen, Stand und Staat, beides Daseinsströme von großer innerer Form und 
sinnbildlicher Kraft”, Spengler, 1963, vol. II: 1011. Manuel G. Morente traduce: “Es, pues, 
claro que en las cumbres de la historia dos grandes formas vitales luchan por la preeminencia: 
la clase y el Estado, torrentes de existencia ambos, con gran forma interior y fuerza simbólica”, 
Spengler, 1966: 426.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov

ie

m

bre

-abr

il 



127Jesús Padilla Gálvez

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

cerradas. Las visiones del mundo están en parte conformadas sociocultural-
mente y en parte determinadas por ideas filosóficas o religiosas transculturales. 
Cabe señalar que la visión del mundo tiene una pretensión normativa por lo 
que se considera que poseen un carácter absoluto y exclusivo. Sólo a través 
del encuentro de diferentes culturas y sus correspondientes formas de vida, el 
sujeto se ve llamado a reflexionar sobre sus propios orígenes.

No obstante, el concepto “cosmovisión” caracteriza una visión homogénea 
de los acontecimientos históricos y sociales. Se asienta en una idea abstrac-
ta, uniforme y general del mundo. Las personas, los pueblos y las culturas se 
formaron mediante conceptos, opiniones y valores, sobre los que se fundaron 
y difundieron determinados prejuicios. La cosmovisión de una época se ma-
nifestaba en convicciones y opiniones firmes que se expresaban de manera 
uniforme en todos los ámbitos, como la ciencia, la literatura, la política, el arte y 
la filosofía. En este sentido, Spengler se refería a la experiencia vital común de 
una generación caracterizada por unos principios firmemente establecidos que 
asentaba un canon cultural. Esta visión homogénea parece abarcarlo todo. Sin 
embargo, esta posición conduce inexorablemente a una cierta ceguera ante los 
fenómenos sociales e históricos complejos ya que imposibilita un análisis ecuá-
nime de los procesos plurales. La visión homogénea no puede hacer justicia a 
los múltiples fenómenos que aparecen en las sociedades occidentales.

Ortega objeta que la visión homogénea de los acontecimientos históricos y 
sociales es anacrónica. Esto es debido a que el modelo seguido por Spengler 
para explicar la toma de conciencia de la propia forma de vida mediante una 
cultura ajena no consigue aclarar el problema fundamental de nuestro tiempo: 
los procesos de autoconciencia generan la diversificación social.

2. Cultura en Ortega y Gasset

Estaría fuera de lugar tratar de detallar aquí todas las propuestas esbozadas
por Ortega y Gasset acerca de la cultura. Nuestra atención se centrará en mos-
trar cómo el significado de “forma de vida” en sus diferentes significados incide 
en el significado del concepto “cultura”. Ortega insiste en ello en su obra tem-
prana, que coincide con Spengler en ciertos asuntos, pero también hay puntos 
discordantes que matizan las discrepancias entre ambos. La obra de Spengler 
encaja, en rasgos generales, con las tesis mantenidas en Meditaciones del Qui-
jote16. Estas concomitancias vienen a ser descritas de la siguiente manera: “Las 

16 Ortega reitera este punto en el “Prólogo” escrito a La decadencia de Occidente en la traduc-
ción publicada en la colección “Biblioteca de Ideas del siglo XX”, de 1922: Ortega y Gasset, 
2005: III, 416-418. Pero también indica que Spengler “exageraba” ideas preexistentes: Ortega y 
Gasset, 2005: III, 673 y ss. Las exponía “ruidosamente”, por lo que llamaba la atención: Ortega 
y Gasset, 2005: III, 696 y 760.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



128 Lebensform versus forma (dual) de vida

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

culturas forman orbes históricos cerrados hacia dentro de sí mismos, sistemas 
completos y herméticos, sin comunicación entre sí”17.

Si bien la cita es sumamente compleja y requeriría de una mayor especi-
ficación, sin embargo, circunscribiremos nuestra lectura ya que permite fijar 
algunos rasgos esenciales del concepto de “forma de vida” desde una perspec-
tiva cultural. La puntualización magistral detallada por Ortega de la propuesta 
spengleriana muestra, primero, el carácter clausurado que detenta cualquier 
forma de vida; segundo, que su interpretación se establece mediante un pro-
cedimiento de interiorización; tercero, hace referencia a sistemas complejos e 
impenetrables; y, cuarto, estas culturas son incapaces de generar una comuni-
cación fluida entre las diferentes formas de vida. Las formas de vida son defi-
nidas por Spengler como una suma de mundos cerrados. Todos estos motivos son 
relevantes a la hora de estudiar los procesos involucrados en las formas de vida.

Ortega se distancia del modelo de mundo spengleriano clausurado hacia 
adentro, caracterizándolo desde una perspectiva completamente distinta. Lo 
primero que salta a la vista es que las estructuras internas que rigen la forma de 
vida son “complejas” por lo que se resisten a ser abordadas mediante un mode-
lo uniforme y simplista que exhiba cierta homogeneidad. Todo sistema complejo 
envuelve una pluralidad. Esta interpretación pluralista pretende comprender 
las diferentes formas de vida que incluyen un determinado universalismo in-
tercultural y diversidad intracultural. El pluralismo en el que se asienta el enfo-
que orteguiano de las formas de vida se opone decididamente al monismo 
spengleriano. El pluralismo acentúa la diversidad y el carácter particular de las 
manifestaciones culturales de la sociedad, por lo que indica:

Cultura es todo aquello que para nosotros tiene buen sentido. Son ideas 
cultas las que nos parecen verdaderas; instituciones cultas, las que nos 
parecen justas. Cultura es el conjunto de reacciones intelectuales y prácti-
cas en que se realizan ciertas normas ungidas para nosotros de un valor 
absoluto y decisivo18.

Este nuevo punto de vista genera una segunda objeción al modelo clausu-
rado propuesto por Spengler. Ortega indica que no podemos aportar garantía 
alguna de que un sistema normativo determinado sea el único sistema congruen-
te. De hecho, en la cultura occidental encontramos una variedad muy rica de 
modelos alternativos que se han ido generando históricamente para satisfacer 
las necesidades sociales de cada una de las formas de vida occidental surgi-
das históricamente. Ortega tiene presente la historia medieval española, que 
es distinta a la del resto de Europa ya que alternan diferentes reinos, sistemas 

17 Ibid., 676.
18 Ibid., 696.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov
ie

m

bre
-abril 



129Jesús Padilla Gálvez

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

políticos, estructuras sociales, religiones y sistemas jurídicos, por lo que esta 
diversidad le confiere una unidad cultural compleja. Por ello, y con el paso 
del tiempo, los escritos van presentando distinciones fundamentales que reper-
cutirán en el modo de abordar el concepto de “forma de vida”. Las discrepan-
cias más relevantes ponen en tela de juicio el carácter cerrado y absoluto con el 
que se ha definido el concepto clave.

La segunda discrepancia viene de la mano de lo que denominaremos el prin-
cipio de diferenciación. Ortega observa que las culturas se diversifican entre sí 
debido a que los significados de las nociones originales comparten un conte-
nido disímil19. Hace referencia al carácter polisémico del concepto “espacio”, 
que referencia algo distinto dependiendo del marco cultural en el que es usado. 
Por ello indica que “las culturas se diferencian muy principalmente en lo más 
elemental, en las nociones primigenias”20. En la cita se denuncia una fuente de 
error muy común, al dar por supuesto que las nociones originales establecen 
una acepción primigenia estricta que denota un referente rígido que carece de 
toda contextualización. Ortega rectifica en sus investigaciones este prejuicio 
muy común que se transmite en los análisis culturales21.

El segundo principio está expresado en términos holísticos y describe las cul-
turas como sistemas cerrados hacia dentro de sí mismos, es decir como sistemas 
completos y herméticos22. Ortega postula que las culturas tienden a producir 
sistemas completos que deben ser analizados como un conjunto clausurado ha-
cia dentro a partir de la agrupación ordenada de estructuras unitarias. Por 
tanto, el principio holista considera que la “completitud” es un elemento clave 
de toda cultura que se manifiesta en un sistema complejo. Esta complejidad no 
debe ser abordada como una mera suma de elementos constituyentes sino como 
un todo. Evidentemente, cuando el principio holístico se aplica a la cultura nos 
movemos en un nivel intuitivo que engloba todo aquello que abarca la forma 
de vida humana de un pueblo o una sociedad. Cuando aplica este principio, 
Ortega evalúa los factores psicológicos y sociales de una cultura y las acciones 
que realizan en concreto determinados individuos. El estudio que realiza sobre 
Velázquez y su época muestra, como analizaremos posteriormente, que su for-
ma de vida está enmarcada en una tradición y fuera de esta, el pintor carecería 
de relevancia23.

Finalmente, el tercer principio se vincula con la pluralidad de formas huma-
nas. Esta tesis se opone decididamente al supuesto spengleriano de la homoge-

19 Ibid., 760.
20 Idem.
21 Posteriormente, el efecto que produce la diversificación acarreará un nuevo cambio 

semántico que propiciará la propuesta de considerar este asunto como una “forma dual de vida”.
22 Ibid., 761.
23 Cfr. Ortega y Gasset, 2006: VI, 609 y ss.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



130 Lebensform versus forma (dual) de vida

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

neidad cultural ajustada a los planteamientos monistas. La perspectiva monista 
asume que pueden surgir conflictos entre las diferentes etapas de desarrollo de 
las formas de vida. El error del monismo se debe a que el concepto de “forma 
de vida” examina exclusivamente la singularidad, por lo que las diferencias en-
tre las diversas formas de vida sólo se consideran según su grado de desarrollo 
ordenadas jerárquicamente. Este planteamiento imposibilita estudiar una plu-
ralidad de formas de vida en el marco de un sistema. Estas jerarquías se forman 
a partir de un grado de valores relativos a la cultura predominante, que en su 
caso es la cultura europea y americana. Estas imponen su baremo y el orden 
de dependencia. Ortega antepone a este punto de vista monista el carácter pe-
culiar de la población humana, apoyada en “la heterogeneidad de los espíritus 
colectivos”24. El punto de vista monista se rebate habida cuenta de la compleja 
relación de acciones comunes que se dan en un sistema referencial heterogé-
neo, que genera una pluralidad de formas de vida que no pueden elucidarse 
adecuadamente desde un punto de vista monista.

La acción común que realiza el ser humano es el marco de referencia me-
diante el cual se pueden interpretar las diferentes acciones comprendidas en 
una forma de vida ajena. De facto, “acción” y “forma de vida” no son conceptos 
coextensivos. Si bien toda forma de vida está orientada a la acción, sin embar-
go, la acción como tal no es necesariamente de carácter holístico. Una forma 
de vida debe considerarse holística, ya que las acciones que se realizan sólo 
adquieren sentido en relación con todo el sistema. Las acciones están, por así 
decirlo, sistemáticamente ancladas y vinculadas a otras acciones.

3. Forma de vida en Ortega y Gasset

Ortega propone un viraje radical del significado de “forma de vida” con
respecto a la tradición germana. Si ignoramos este giro, no comprenderemos 
elementos fundamentales en su obra. Este nuevo punto de partida tiene que 
ver con la imposibilidad de reducir los fenómenos ligados a la vida cultural 
de una época a una mera “fórmula vaga” que designe “psicológicamente un 
sentimiento”25. El punto de partida de sus reflexiones se centra en observa-
ciones sobre la vida medieval y estas giran alrededor del concepto de “deses-
peración” –y hay que recalcar que aquí se encuentra lo novedoso–, abordado 
con todo rigor como una forma de vida. Por tanto, parece pertinente que plan-
teemos la siguiente cuestión, ¿en qué consiste el análisis riguroso, objetivo y 
preciso del término “desesperación” al determinar una forma de vida medieval? 
Para dar una respuesta adecuada a esta duda Ortega indica que una contesta-
ción pertinente solo se puede llevar a cabo mediante un análisis pormenorizado 

24 Ortega y Gasset, 2005: III, 763.
25 Ortega y Gasset, 2006: VI, 455.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov ie

m
bre

-abril 



131Jesús Padilla Gálvez

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

de los actos y las acciones concretas realizadas por un grupo de hombres en 
dicha época26.

Efectivamente, Ortega genera un nexo fundamental entre su concepto 
objetivo de “forma de vida” y los modos de actuar de los individuos que convi-
ven en una sociedad en un momento histórico concreto. Estos modos de ac-
tuar engloban la totalidad de las prácticas descritas puntualmente mediante 
la descripción de patrones de comportamiento que aparecen en una sociedad. 
Estos modos de actuación humana serán expuestos en su “Lección IX” del li-
bro En torno a Galileo27, la cual lleva como epígrafe “Sobre el extremismo como 
forma de vida”28. El “extremismo” exterioriza una serie de comportamientos 
en los que se ratifican ciertos patrones excesivos del ser humano. El paradig-
ma externo más llamativo es el fenómeno de la desesperación que, a su vez, 
engloba tipos de comportamientos al margen de la racionalidad, que generan 
incoherencias en las sociedades medievales y que perduran peregrinamente en 
nuestro tiempo. Analicemos detenidamente los argumentos desarrollados al 
respecto en su obra.

Ortega inicia su argumento indicando que un estudio pormenorizado de la 
forma de vida medieval muestra que el hombre se encuentra en una situación 
tal que ha de hacer constantemente algo para (sobre-)vivir y por ello: “no se 
le ocurre ningún quehacer que le parezca satisfactorio, a nada que parezca 
suficiente le incitan las cosas de su horizonte material y social ni las ideas de su 
horizonte intelectual”29.

La forma de vida del hombre medieval impide reflexionar sobre sus propios 
actos debido a que estos carecen de sentido al estar privados de efecto real. 
Pero ¿cómo se exhibe esta situación extrema? La primera observación que rea-
liza Ortega al respecto apunta al hecho de que los hombres huyen del mundo, 
ya que les produce “un asco indominable”30. Por ello advierte el fenómeno de 
la persona que busca la soledad y su retirada a un rincón. Es decir, se describe 
una acción recurrente caracterizada por un individuo que opta por vivir en un 
espacio incivilizado más allá de la ciudad y distante de los vínculos sociales. Por 
tanto, una acción reiterativa y muy común que aparece en época medieval es 
el aislamiento.

Estas acciones descritas próvidamente se deben a alguna razón imperio-
sa, por lo que Ortega responde que dicha actitud extrema se asienta en una 
“desorientación”. Esta situación se da en la época medieval ya que concurren 
ciertas condiciones que impiden a los hombres deliberar sosegadamente. Esta 

26 Cfr. Padilla Gálvez, 2016: 1 y ss.; y Padilla Gálvez, 2013.
27 Ortega y Gasset, 2006: VI, 367-506.
28 Ibid., 455.
29 Idem.
30 Idem.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



132 Lebensform versus forma (dual) de vida

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

desorientación tiene su origen en una dificultad palpable, ya que el hombre 
medieval no presta la debida atención, tiene dificultades para recordar y, por 
tanto, se imposibilita la toma de decisiones. Evidentemente, esta forma de vida 
extrema de desorientación entra en conflicto con el hecho natural de que el 
hombre ansía orientarse31.

Desde la aparente contradicción que se genera entre la orientación de un 
proyecto vital y la desorientación real se deduce una apatía producida por 
la inercia que provoca la falta de orientación. La posible solución de esta 
situación paradójica no es otra que superar la desorientación. Evidentemen-
te, la intención del eremita no es otra que la de generar una expectativa de 
futuro mediante un proceso autorreflexivo que le permita de nuevo encaminar 
su orientación. Todo ello induce a pensar que hay que saber cómo se muestra 
esa “desesperación” arriba indicada.

4. La desesperación como forma de vida

En este contexto Ortega estudia un patrón de comportamiento caracteri-
zado por una disposición a reiterar ciertas acciones. Así pues, dedica unas re-
flexiones al concepto de “desesperación” que permiten comprender el modus 
operandi de los hombres del medievo. Distingue dos contenidos distintos del 
significado del término “desesperación” gracias a ciertas observaciones feno-
menológicas. La primera observación se refiere a la desesperación como una 
“situación extrema”; la segunda, se despliega como “exasperación”32. Analice-
mos detenidamente la propuesta presentada en su obra.

No debemos olvidar que Ortega examina esta forma de vida exclusivamente 
desde planteamientos objetivos, es decir, que estudia el fenómeno de la deses-
peración desde el punto de vista de la acción. Por tanto, en las reflexiones so-
bre el asunto se deja de lado cualquier acercamiento psicologista que reiterará 
meros prejuicios33. Ortega define concisamente lo que entiende por “situacio-
nes extremas” ya que “el hombre desespera de la totalidad de su vida”34. La 
acción desesperada se proyecta, pues, sobre la “totalidad de la vida” humana. 
Podemos seguir inquiriendo sobre el asunto por lo que preguntamos: ¿cómo se 
caracteriza esta acción desesperada? Ortega responde puntualmente a dicha 
cuestión indicando que la acción de “des-esperar” envuelve tres significados 
distintos: primero, el hombre pierde la esperanza de que algo suceda por lo 

31 Ortega lo explica del siguiente modo: “Ahora bien, es evidente que el desorientado y sólo 
desorientado espera orientarse”, ibid., 456.

32 Ibid., 457.
33 Sobre las consecuencias de una lectura psicologista, véase mi estudio sobre las objeciones 

antipsicologistas esbozadas por Husserl: Padilla Gálvez, 2019: 53-58.
34 Ortega y Gasset, 2006: VI, 457.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov
ie

m

bre

-abr

il 



133Jesús Padilla Gálvez

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

que esa pérdida de expectativa se transforma en una acción intransitiva. Esta 
transformación se debe a que “des-esperar” pierde un elemento referencial, 
a parte del sujeto, que involucre una acción. Segundo, como acción transitiva, 
significa que alguien externo anula cualquier atisbo de esperanza de que algún 
acontecimiento pueda suceder. Por esta razón, este sujeto que no puede pro-
yectar o realizar acciones concretas tiende a perder la paciencia o compostura. 
La tercera acepción nos conduce inevitablemente a la “exasperación”, que será 
abordada a parte como segundo aspecto crucial de este estado extremo de for-
ma de vida.

La desesperación a la que se refiere Ortega viene descrita de manera cabal 
como aquella situación en la que el hombre no dispone de una variedad de solu-
ciones, sino que se encuentra literalmente “entre la espada y la pared”35. Por tan-
to, el hombre medieval es incapaz de elegir libremente ya que se encuentra ante 
una situación límite y sin evasiva aparente. Esta situación determina de modo 
crucial la vida propia. Téngase presente que Ortega no se refiere a “la vida” en 
términos impersonales, sino que acentúa que la situación afecta sobre todo al 
modo posesivo –es decir, la vida en tanto que es “mi vida”– por lo que este modo 
de enfocar el problema es capaz de modificar el contenido sustantivo36.

Como ya hemos anticipado, indica también que la desesperación se presenta 
como exasperación en su forma transitiva37. Este fenómeno paradigmático es 
sostenido mediante la introducción de términos con cierto parecido de familia 
como la “exageración” y la “exacerbación”. La exageración es un recurso que 
se usa para llamar la atención generando sentimientos desmesurados o una 
fuerte impresión. La exacerbación exagera los fenómenos sociales con el fin de 
generar alteraciones de orden público, por lo que va acompañada de acciones 
violentas o arrebatos.

Volvamos por un momento sobre los pasos dados y recordemos que Ortega 
se detiene a considerar la descripción de fenómenos sociales extremos: los 
hombres del medievo, de pronto, se aíslan, ya que andan desorientados; por 
tanto, se encuentran ante una situación caracterizada por un estado anímico 
de contante irritación. Esta irritación es provocada por una reacción ante la 
imposibilidad de elegir una alternativa, por lo que viven constantemente en 
un estado anómalo. Por ello, la única escapatoria posible la encuentran en un 
modo extremo de retraimiento hacia dentro. Esta nueva forma de vida es 

35 Idem.
36 El uso reiterativo del modo posesivo revela una íntima relación de pertenencia a una forma 

de vida concreta. Por tanto, no sorprende que las formas posesivas exterioricen que su pose-
sor participe de una relación común con otros “tenedores” de la misma, por lo que funcionan 
como determinantes. Este proceso confiere una suerte de “identidad” colectiva, la mayoría de 
las veces asentada en una mera ficción, como en el caso de Spengler, o en abstracciones históri-
cas o sociales, como son estudiadas por Ortega y Gasset.

37 Idem.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



134 Lebensform versus forma (dual) de vida

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

caracterizada de diferentes modos: mediante un alejamiento de la sociedad, la 
incomunicación, la inhibición, el recogimiento, el aislamiento y la soledad. Este 
estado produce una “crisis de cultura”38. Es en este cambio de paradigma donde 
Ortega va a enfocar, de manera singular e incomparable a la tradición germana, 
el significado de “forma de vida”.

5. Trasformación del contenido referencial

La fortaleza de la filosofía alemana se caracteriza por ofertar una gran eru-
dición alrededor de la multiplicidad referencial que deparan los conceptos 
fundamentales. La reflexión filosófica radica en aportar ese desplazamiento 
singular del significado de un concepto, mostrando así toda su riqueza me-
diante el estudio de la variedad semántica que enriquece la lengua. No se trata, 
pues, de marcar una cierta soberanía interpretativa –es decir, la discusión germa-
na acerca de la denominada Deutungshoheit– y volver a plantear la vieja cuestión 
acerca de quién tiene autoridad sobre algún asunto concreto. Este modo de 
encarar los problemas nos remite indefectiblemente a la descripción llevada a 
cabo por Ortega sobre el individuo medieval que carece de alternativa posible 
y es incapaz de elegir una alternativa, por lo que en su desesperación actúa de 
manera irracional autoexcluyéndose a sí mismo de la sociedad en la que vive. 
Esta salida en falso es descrita ejemplarmente clasificándola como una forma 
de vida peculiar que se concretiza en una acción.

Para Ortega el punto fijo sobre el que se articula la forma de vida es la cul-
tura. Y la cultura viene a ser analizada sobre la base concreta de las acciones 
que realizan los hombres en una época determinada. Por ello, indica de manera 
explícita: “La cultura es, en efecto, una faena de integración y una voluntad de 
aceptar lealmente todo lo que, queramos o no, está ahí constituyendo nuestra 
existencia”39.

En esta definición, la acción viene a ser determinada de un modo cabal como 
“faena”, es decir como tarea o trabajo que requiere un esfuerzo intelectual y 
hasta corporal. Mediante el uso de un término coloquial, Ortega recalca que 
el término “forma de vida” ha de ser abordado en el marco de una praxeología, 
analizando así la estructura formal de las acciones. Estas acciones exhiben las 
características más relevantes de la existencia humana. Recordemos que esta 
“faena” se enmarca en lo que Ortega denomina “quehacer”. Considera que la 
vida es quehacer por lo que la vida auténtica consiste en hacer lo que hay 
que hacer. Este imperativo praxeológico guiará su planteamiento primigenio. La 
acción humana no está dispersa, sino que se realiza constituyendo una totali-
dad. Esta acción se lleva a cabo mediante una decisión volitiva que vertebra 

38 Idem.
39 Ibid., 459.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov

ie
m

bre
-abr

il 



135Jesús Padilla Gálvez

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

la conducta humana y constituye el fundamento existencial de un pueblo. En 
contra de las ofertas germanas acerca de la función que ha de asumir una for-
ma de vida, Ortega opta por el carácter integrador de la cultura como núcleo 
vertebrador de la misma40. Los hombres perciben su forma de vida mediante 
todas aquellas acciones que han ido siendo aprendidas a lo largo de su vida. 
Todas estas acciones provienen del pasado, por lo que constata que su uso “es el 
petrefacto humano, la conducta o idea fosilizada”41. Esta observación es suma-
mente relevante, ya que el estudio de los fenómenos sociales ligados a nuestras 
formas de vida nos remite siempre a la descripción de hechos acaecidos en el 
pasado y que perduran en el presente, por lo que tienen carácter anacrónico42. 
El estudio de las formas de vida desde un punto de vista social muestra que la 
vida humana está inmersa en un procedimiento que “conserva y fosiliza”. En 
este proceso surge una tensión que será resuelta posteriormente mediante una 
propuesta dualista.

La filosofía analizada desde la perspectiva de una forma de vida actúa retro-
trayéndose al pasado y describe una vida caracterizada por reglas de conduc-
ta de otra vida pretérita. El esfuerzo teórico que genera la reflexión sobre una 
forma de vida concreta siempre está ligado a la participación en otra existencia 
condicionada por experiencias comunes. Esta perspectiva hace referencia a un 
campo semántico del pasado43, por lo que la perspectiva pretérita genera siem-
pre una tensión con nuestra propia vida y el tiempo presente. Lo más destacado 
de esta tensión se manifiesta en que ninguno de los conceptos tradicionales 
sirve para describir las categorías del vivir presente44.

Para que comprendamos la relevancia de la propuesta de Ortega sobre el 
concepto de “forma de vida” solo tenemos que volver sobre nuestros pasos y 
recordar que, para Spengler, toda “forma de vida” está vinculada a un proceso 
de cambio repentino por el cual el individuo adquiere gradualmente conciencia de 
la distinción entre su propia forma de vida y la de los “otros”, es decir esas per-
sonas extrañas, desconocidas o ajenas a la propia cultura. Todos estos términos 
involucrados en la descripción de la forma de vida propia, por oposición a la 
foránea, se enmarcan en un contexto estrictamente psicológico y sociocultural. 
El modelo aplicado nos conduce inexorablemente a derivaciones totalmente 
incompatibles, es decir, a dos formas de vida opuestas y enfrentadas. Cuando 
ambas entran en colisión una de estas formas debe ceder ante la otra por lo que 

40 Idem.
41 Ortega y Gasset, 2010: X, 282.
42 En una conferencia impartida por Ortega y Gasset en Múnich en 1951 expone por prime-

ra vez la falacia anacrónica que se genera mediante la transferencia de los hechos acaecidos en el 
pasado al presente intentando dar soluciones a los problemas actuales mediante procedimientos 
y soluciones anacrónicos. Cfr. Ortega y Gasset, 1951: 1-9.

43 Puede comprobarse el ejemplo dado, cfr. Ortega y Gasset, 2009: IX, 858.
44 Ortega y Gasset, 2010: X, 263 y ss.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



136 Lebensform versus forma (dual) de vida

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

prima el principio con mayor peso dependiendo de los avances culturales, según 
el caso concreto. En opinión de Spengler, cuando dos formas de vida colisio-
nan, la solución consiste en establecer una relación de preferencia condicionada. 
Aunque no exista una relación de precedencia absoluta, no obstante, se presume 
que existe una prelación de orden a la que se supedita la sociedad en concre-
to. Este modelo carece de reflexión propia. Como afirma Gadamer, es un mero 
“prejuicio a priori”45. Como hemos demostrado anteriormente en la exposición, el 
contraste entre supuestas formas de vida enfrentadas cae en un error, abusa de 
los recursos que le pone a disposición la ficción literaria con el fin de mostrar la 
superioridad de la sociedad occidental con respecto la sociedad eslava.

Por el contrario, para Ortega, el término “forma de vida” ha de ser analiza-
do en el marco objetivo de la cultura que se concretiza como una acción inte-
gradora de una voluntad que constituye la existencia de una sociedad. Toda la 
fuerza reflexiva recae en la comprensión de la acción actual que vertebra una 
forma de vida sustentada en una tradición pretérita. Desde mi punto de vis-
ta, el contenido referencial de la forma de vida es diametralmente opuesto al 
proyecto egocéntrico y psicologista germano. Pero, además, el proyecto orte-
guiano es pluralista y, por tanto, se opone decididamente al monismo presupues-
to en la obra de Spengler. Este punto de vista se reitera en diversos escritos 
como cuando afirma Ortega entre paréntesis: “El error de Spengler consiste en 
menospreciar las diferencias de las épocas «semejantes»”46.

El modelo aplicado por Spengler es incapaz de descubrir en las sociedades 
las diversificaciones existentes. Su método está cegado por su incapacidad para 
reflexionar motu proprio sobre las propias estructuras sociales. Esta incapacidad 
para ver la diferencia en la unidad es una de las observaciones más lúcidas de 
Ortega y que tendrá unas consecuencias ingentes en su trabajo.

6. Forma dual de vida

Pero Ortega sigue reflexionando acerca de la expresión “forma de vida” y
observa que en esta se cumple el principio de Heráclito al descubrir que toda for-
ma de vida singular se asienta en un principio dual que conjuga a la vez la quie-
tud y la fluidez47. Por ello, el principio de diferenciación exige que la forma de 
vida deba ser abordada desde dos puntos de vista completamente contrapues-
tos: la forma de vida es, asimismo, eterna y mutable. Por esta razón se referirá 
a este proceso mediante la expresión “forma dual de vida” que es introducida 
en su obra de la siguiente manera:

45 Gadamer, 1999: 444.
46 Ortega y Gasset, 2004: II, 621.
47 Ibid., 815.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov ie

mbre -abr

il 



137Jesús Padilla Gálvez

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

Este enjambre de pueblos occidentales que partió a volar sobre la historia 
desde las ruinas del mundo antiguo se ha caracterizado siempre por una forma 
dual de vida. Pues ha acontecido que, conforme cada uno iba formando su 
genio peculiar, entre ellos o sobre ellos, se iba creando un repertorio común 
de ideas, maneras y entusiasmos. Más aún. Este destino que les hacía, a la par, 
progresivamente homogéneos y progresivamente diversos ha de entenderse 
con cierto superlativo de paradoja. Porque en ellos la homogeneidad no fue 
ajena a la diversidad. Al contrario: cada nuevo principio uniforme fertilizaba 
la diversificación48.

Con ello, considera que la forma de vida tiene una naturaleza dual. El paradig-
ma de esta dualidad lo encuentra Ortega en el análisis del hombre del quattrocento, 
en el que sobrevive una forma de vida medieval en declive y surge con fuerza un 
hombre nuevo que sentará las bases del hombre moderno. Esta tensión entre la 
quietud y la fluidez; la eternidad y la mutabilidad genera una nueva forma dual 
de vida que perdura hasta nuestro tiempo. En dicha forma de vida, el hombre de-
be conjugar los elementos homogéneos que adquirimos de la tradición con los 
elementos del progreso que se dan en el presente. La tensión descrita aparece 
entre la formación de caracteres comunes que establecen relaciones de semejan-
za y uniformidad, por un lado, y la generación de procesos diferenciadores que 
conlleva una disgregación social, por otro. Así pues, analizado desde un sistema 
de referencia fijo, se observan exclusivamente los elementos homogéneos de 
una sociedad. Sin embargo, desde un sistema de referencia variable se observa la 
dispersión social. Dicha tensión es integrada mediante la razón vital.

La tensión subyacente a este dualismo se comprueba cuando la forma de 
vida de una sociedad atraviesa un periodo de libertad. En dicha etapa aparecen 
las contradicciones a las que hace referencia el dualismo existente entre una 
época pretérita asentada en formas de vida arcaicas con una fuerte tendencia 
a la uniformidad y a la homogeneización social y las posibilidades futuras que 
se conjugan en el presente que diversificará la sociedad. Por ello afirma Ortega 
que, en referencia a una forma de vida de cariz dual nos encontraremos ante 
una contradicción. Para resolver esta tensión hay que proceder rigurosamente 
buscando en el pasado a aquella generación de hombres que vivió aún tranqui-
la e instalada en un mundo sin contradicciones y contraponer esta nueva dua-
lidad49. Esta forma de vida pretérita se asienta en certezas y creencias definiti-
vas. En la forma dual de vida, el hombre, sin embargo, desconoce qué posición 
ha de tomar debido a la indecisión reinante. Pero, ¿qué persigue Ortega con su 
concepto de “forma dual de vida”? La pregunta no es baladí y entre sus obras 
proporciona la respuesta cuando afirma:

48 En el “Prólogo para franceses” de su libro La rebelión de las masas acuña el significado de 
“forma dual de vida”, Ortega y Gasset, 2005: IV, 352.

49 Ortega y Gasset, 2009: IX, 456.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



138 Lebensform versus forma (dual) de vida

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

Con esto hemos conseguido muchas cosas de gran calibre. Una, quitar 
al conocimiento el carácter de realidad absoluta a que absolutamente está el 
hombre adscrito, y convertirla en pura magnitud histórica. El conocimiento 
no es una operación “natural” y, a fuer de ello, inexcusable del hombre, sino 
una “forma de vida” puramente histórica a que llegó –que inventó– en vista 
de ciertas experiencias y de que saldrá en vista de otras50.

La perspectiva que propone al analizar la historia humana desde la confi-
guración humana –es decir, su forma de vida– disipa el punto de vista que con-
sidera nuestro conocimiento exclusivamente desde una perspectiva absoluta 
en el que el sistema epistémico se reduce a ciertos procedimientos “naturales”. 
Para llevar a cabo este proyecto debe naturalizar la historia poniendo el foco 
de atención en las acciones humanas. Desde esta nueva perspectiva, el cono-
cimiento deja de ser mera utopía, concretizándose y exhibiendo la relatividad 
constitutiva del quehacer humano. El estudio de la forma dual de vida permite, 
no sólo disipar el aspecto utópico que impregna el punto de vista absoluto, sino, 
lo que es más importante, hacer historia de la realidad concreta teniendo en 
cuenta todos los elementos praxeológicos involucrados en las formas de vida, 
focalizando los problemas humanos como faenas concretas que se proyectan al 
futuro. Solo así podemos investigar el sentido pleno de las labores elementales 
que realiza el ser humano y el modo de hacer sus quehaceres, lo cual a su vez 
los distingue de otras formas de vida. El paradigma de esta situación lo encuen-
tra Ortega al final de la Edad Media, durante la transformación humanista del 
Renacimiento, por lo que afirma:

La vida en él –como toda vida en crisis– es dual en su raíz misma: por 
un lado es persistencia de la vida medieval o, dicho más rigorosamente, su-
pervivencia. Por otro, es germinación oscura de vida nueva. En cada uno de 
aquellos hombres del quattrocento chocan dos movimientos contrapuestos: 
el hombre medieval cae como el cohete consumido y ya ceniza. Pero en 
esa ceniza descendente, inerte, irrumpe un nuevo cohete recién disparado 
y ascendente, puro vigor cenital, puro fuego –el principio enérgico aunque 
confuso de un nuevo vivir, del vivir moderno. El choque entre lo muerto y 
lo vivo que en el aire se produce da lugar a las combinaciones más varias pero 
todas inestables e insuficientes51.

Esa tensión “dual” descrita en un periodo de tiempo constituye la historia. 
Por ello, abstrae los elementos más relevantes y los transforma en “regla” ge-
neral. Por esta razón afirma que los pueblos occidentales se caracterizan por 

50 Ortega y Gasset, 2006: VI, 21.
51 Ibid., 486.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov

iem

bre -abril 



139Jesús Padilla Gálvez

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

una “forma dual de vida”52 ya que recoge las tensiones de toda época: persisten-
cia del pasado –o supervivencia– e irrupción de una nueva etapa que se pro-
yecta al futuro. Este choque entre lo “muerto” y lo “vivo” genera en el presente 
una combinación entre lo “inestable” y lo “insuficiente”. Esta tesis no es parcial 
o coyuntural, al contrario: la dualidad es inseparable “a lo largo de la historia,
cobrando en cada etapa figura diferente”53. Esta dualidad afecta a la auten-
ticidad misma y hace que los humanos nos encontremos ante una situación
comprometida. Ninguno de los autores que han abordado el tema de la forma
de vida en el mundo germano lo ha expresado con tan descarnada sinceridad:

si quieres realmente ser tienes necesariamente que adoptar una muy determinada 
forma de vida. Ahora: tú puedes, si quieres, no adoptarla y decidir ser otra cosa 
que lo que tienes que ser. Mas entonces, sábelo, te quedas sin ser nada, porque 
no puedes ser verdaderamente sino el que tienes que ser, tu auténtico ser54.

Ciertamente, el imperativo de autenticidad es un requerimiento humano. Su 
incumplimiento impone una falsificación de la vida propia. La paradoja resul-
ta, pues, de que se nos exhorta a realizar lo que resulta ser una obligación. 
El hombre ha de actuar libremente en la aceptación de una necesidad que se 
ejemplifica en la adopción de una forma de vida y sus normas pretéritas. La tra-
gedia surge en ese momento en el cual una generación ignora su propia forma 
de vida55. Para ser más concreto, esta generación no ha cotejado un epítome de 
pensamientos filosóficos pretéritos por lo que no puede enfrentarse a los pro-
blemas del presente y dar una respuesta novedosa ante los retos actuales. Estas 
generaciones viven en un mundo impostado que consta de meros pensamientos 
prestados. Ortega es radical en lo que respecta al significado que adscribe a 
la expresión “forma dual de vida”, por lo que afirma consecuentemente: “Es, 
pues, esencial a toda forma de vida humana provenir de otra y en este sentido 
el individuo consiste en una tradición y fuera de ella no es nada”56.

Esta conclusión sirve de cierre a su larga trayectoria de pensamiento sobre 
un concepto que proviene de la tradición germana y que ha sabido asimilar en 
su propuesta filosófica. No hay vuelta atrás: o se asimila la tradición o se falsi-
fica la vida mediante la impostura. Ahora bien, si se asume la forma (o formas) 
de vida57, entonces para ser auténtico se debe dar soluciones a una dualidad 

52 Ortega y Gasset, 2005: IV, 352.
53 Ortega y Gasset, 2009: IX, 868.
54 Ibid., 137.
55 Idem.
56 Ibid., 1460.
57 Ortega reitera en sus escritos la procedencia de una forma de vida de otras más pretéri-

tas por lo que he optado por la pluralización de estas en el tiempo mediante la introducción de 
los paréntesis. Cfr. Ortega y Gasset, 2006: VI, 779 y ss.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



140 Lebensform versus forma (dual) de vida

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

manifiesta: la forma de vida siempre es pretérita; ahora se trata de resolver 
los problemas del presente ampliando esa línea impuesta por la tradición. El 
acrecimiento en el presente se forma como algo nuevo frente y contra el pasado 
tradicional. Resulta el enriquecimiento vital del repertorio de opciones más 
abundante frente al pasado. Este enriquecimiento se asienta en el aumento del 
conocimiento, en nuevas conductas, en los usos que van surgiendo, que gene-
ran vínculos y hechos que se consideran más eficientes que los antiguos. En 
definitiva, en el presente siempre se podrán hacer innumerables más cosas que 
en el pasado58.

Conclusión

Ortega tiene que liberar el concepto de “forma de vida” de la estrechez del 
biologismo científico y el psicologismo egocéntrico por lo que lo interpreta en 
términos de experiencia vital y de experiencia histórica. Este punto de vis-
ta significa algo esencialmente nuevo. La expresión orteguiana de “forma de 
vida” se desarrolla en contradicción con el concepto de Lebensform propuesto 
por Spengler. Coinciden en el hecho de que el concepto se inscribe en el marco 
cultural. Las diferencias más características que surgen entre ambos se pueden 
resumir de la siguiente manera: según Ortega, toda forma de vida debe ser ana-
lizada siguiendo el principio de diferenciación, ya que las culturas se diversifican 
entre sí debido a que los significados de las nociones originales son siempre 
disímiles. Seguidamente considera que las culturas tienden a ser abordadas 
holísticamente, ya que se consideran como sistemas completos y herméticos que 
pueden ser analizados como un conjunto clausurado hacia dentro. Finalmente, 
las culturas exhiben una pluralidad de formas, por lo que no comparte el supuesto 
spengleriano de que la Lebensform es culturalmente homogénea, asentada en 
planteamientos monistas.

Ortega expone y amplía el significado de “forma de vida” en su obra tardía. 
Por esta razón introduce la expresión “forma dual de vida”, que describe la 
tensión entre el pasado y el presente. En dicha forma dual de vida concurren 
elementos homogéneos procedentes de la tradición cultural con las fluctuacio-
nes contemporáneas que generan progresivamente una dispersión social. Esta 
tensión entre el pasado y el presente es denominada el principio de Heráclito ya 
que chocan quietud y fluidez; eternidad y transformación; homogeneidad y di-
versificación. Dichas contradicciones deben ser resueltas por cada generación 
ya que están inmersas en una forma dual de vida. Cada generación atribuye a la 
tradición un rasgo histórico distinto debido a que su experiencia vital difunde 
una perspectiva disímil sobre el pasado. Spengler y Ortega referencian Lebens-
form y “forma dual de vida” de manera distinta. Aquí radica la originalidad de 

58 Ortega y Gasset, 2009: IX, 1305.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov

ie

m

bre

-abril 



141Jesús Padilla Gálvez

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

GADAMER, Hans-Georg (1999): “Dilthey und 
Ortega. Philosophie des Lebens”, en Gesam-
melte Werke, vol. 4. Tubinga: J. C. B. Mohr 
(Paul Siebeck), pp. 436-447.

ORTEGA Y GASSET, José (1951): Die pädagogische Pa-
radoxie und die Idee einer Mythenbildenden 
Erziehung. Múnich: Stiftung Internationale Ju-
gendbibliothek, 9 páginas escritas a máquina 
y corregidas. (Existe una traducción aproxi-
mada de la conferencia: “La paradoja de la 
pedagogía y el ideal de una educación crea-
dora de mitos”, en Jella LEPMAN, Un puente 
de libros infantiles, trad. Augusto Gely. Vigo: 
Creotz Ediciones, 2017, pp. 225-243).

ORTEGA Y GASSET, José (2004-2010): Obras comple-
tas, 10 vols. Madrid: Fundación José Ortega y 
Gasset / Taurus.

PADILLA GÁLVEZ, Jesús y GAFFAL, Margit (2012): 
“Forms of Life and Language Games. An 
Introduction”, en Forms of Life and Language 
Games. Frankfurt: Ontos, pp. 7-16.

PADILLA GÁLVEZ, Jesús (2013): “Digresiones acerca 
de las formas de vida”, en Formas de vida 
y juegos del lenguaje. Madrid / México D.F.: 
Plaza y Valdés, pp. 77-110.

PADILLA GÁLVEZ, Jesús (2016): “Action, Decision-Ma-
king and Forms of Life”, en Action, Decision-
Making and Forms of Life. Berlín / Boston: 
Walter de Gruyter, pp. 1-8.

PADILLA GÁLVEZ, Jesús (2019): Estado de cosas. 
Reconstrucción de la polémica sobre el 
Sachverhalt. Valencia: Tirant Humanidades.

SPENGLER, Oswald (1920): Der Untergang des 
Abendlandes: Umrisse einer Morphologie der 
Weltgeschichte. I: Gestalt und Wirklichkeit. 
Múnich: C. H. Beck. (2.ª ed., 1923).

SPENGLER, Oswald (1922): Der Untergang des 
Abendlandes: Umrisse einer Morphologie 
der Weltgeschichte. II: Welthistorische Pers-
pektiven. Múnich: C. H. Beck.

SPENGLER, Oswald (1923-1927): La decadencia 
de Occidente. Bosquejo de una morfología de 
la Historia Universal, 4 vols. Primera Parte: For-
ma y realidad (vols. I y II). Segunda Parte: 
Perspectivas de la Historia Universal (vols. III 
y IV). Traducción de Manuel García Morente. 
Madrid: Calpe.

SPENGLER, Oswald (1963): Briefe. 1913-1936, coord. 
de Manfred Schröter, ed. de Anton M. Kokta-
nek. Múnich: C. H. Beck.

SPENGLER, Oswald (1966): La decadencia de Occi-
dente. Bosquejo de una morfología de la His-
toria Universal, 2 vols., trad. de Manuel García 
Morente. Madrid: Espasa-Calpe.

SPRANGER, Eduard (1921): Lebensformen. Geistes-
wissenschaftliche Psychologie und Ethik der 
Persönlichkeit. Halle: Max Niemeyer.

WECHSLER, Fred (pseudónimo de Alfred) (1905): 
Lebensformen. Anmerkungen über die Tech-
nik des gesellschaftlichen Lebens. Múnich / 
Leipzig: Georg Müller.

n REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

la obra orteguiana, que fija el significado de la expresión “forma dual de vida” 
mediante un nuevo contenido. Muestra que la forma dual de un pueblo es, en 
resumidas cuentas, el resultado de la conjugación de las acciones realizadas 
en el pasado y el planteamiento novedoso que cada generación tiene que resol-
ver en el presente para poder proyectarse al futuro. ●

Fecha de recepción: 15/07/2022
Fecha de aceptación: 21/10/2022

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 


	Página en blanco



