
Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

La perspectiva en Ortega como clave entre la vida
y la cultura: implicaciones pedagógicas

Valentina D’Ascanio

Conocida por la vastedad de los temas e intereses, la filosofía de José Orte-
ga y Gasset contiene en su interior hilos conductores que han atravesado 
las distintas fases1 de su pensamiento, señalando las etapas y las múltiples 

influencias. Entre estas, cabe distinguir la noción de “perspectiva”, empleada a 
menudo, objeto de puntualizaciones y aclaraciones, constantemente mencionada 
en diversos artículos y ensayos que dibujan la poliédrica y móvil reflexión orteguiana.

1 Cuestión debatida por los estudiosos, la periodización del pensamiento de Ortega ha sido 
el punto central de la contribución de Morón Arroyo, que individúa cuatro fases: la primera 
la define como “racionalista”, de 1907 a 1914; la segunda se caracteriza por el concepto de 
“perspectiva” y dura hasta 1920; la tercera la denomina “psicologista y vitalista” y acaba en 1927; 
y la última la “raciovitalista” de 1928 a 1955. Véase: Ciriaco Morón Arroyo, El sistema de Ortega y 
Gasset. Madrid: Alcalá, 1968. Ferrater Mora, atento conocedor del pensamiento orteguiano, 
no acepta la división en cuatro periodos, así que los divide en tres momentos: “objetivista” de 
1902 a 1914, “perspectivista” de 1914 a 1923 y, por último, “raciovitalista” de 1924 a 1955. José 
FerrAter MorA, Ortega y Gasset. Etapas de una filosofía. Barcelona: Seix Barral, 1973. Véase tam-
bién: Armando SAvignAno, Introduzione a Ortega y Gasset. Roma / Bari: Laterza, 1996.

Resumen
Este trabajo quiere analizar la relación entre vida 
y cultura en el pensamiento de Ortega y Gasset, 
tomando como clave interpretativa la idea de 
perspectiva, de la cual se propondrá un análisis 
conceptual. En particular, desde una perspectiva 
filosófica y pedagógica, se destacarán las distintas 
valencias asociadas al perspectivismo orteguiano 
para poner en evidencia la complejidad de este 
tema y sus hondos vínculos con el ideal de cultura 
que, para Ortega, tenía que nutrir la vida humana 
y colectiva, así como su España y la civilización 
europea.

Palabras clave
Ortega y Gasset, vida, cultura, perspectiva, España, 
Europa, crisis

Abstract
This paper aims to analyze the relationship 
between life and culture in Ortega y Gasset’s 
thought, taking the idea of perspective as an 
interpretative key, of which a conceptual analysis 
will be proposed. In particular, from a philoso-
phical and pedagogical perspective, the different 
valences associated with Ortega’s perspectivism 
will be showed in order to highlight the com-
plexity of this subject and its deep links with the 
ideal of culture which, for Ortega, had to nourish 
human and collective life, as well as his Spain 
and European civilization.

Keywords
Ortega y Gasset, life, culture, perspective, Spain, 
Europe, crisis

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 

Cómo citar este artículo: 
D’Ascanio, V. (2023). La perspectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: 
implicaciones pedagógicas. Revista de Estudios Orteguianos, (47), 99-120. 
https://doi.org/10.63487/reo.57

ORCID: 0000-0002-7367-0617

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 



100 La perspectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagógicas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

Destacando la complejidad y riqueza semántica, como experto conocedor de la 
herencia de Ortega, Antonio Rodríguez Huéscar2 evidencia cómo esta idea ha 
sido una constante en razón de la estrecha unión que esta tiene con la noción 
de “vida”, concebida como la realidad radical cuando se declina en términos 
individuales o colectivos.

La perspectiva se puede definir, desde los primeros momentos del pen-
samiento orteguiano, como la categoría descriptiva y heurística para resolver la 
relación yo/mundo, donde esta es un faciendum puesto que la vida misma es un 
continuo hacerse, entre libertad y necesidad. No obstante, es necesario desta-
car que esta trama conceptual no sería completa si no se incluyera el concepto 
de “cultura”, interés primordial para el Ortega hombre y pensador, que la con-
sideró conditio sine qua non para vivir a la altura de su propio tiempo. Una idea 
de cultura vital, plural y noble que, superada la fase neokantiana, no vive en la 
esfera del ideal, sino que está rigurosamente pensada en y para la dramaticidad 
de la existencia. La relación entre perspectiva, vida y cultura tiene un valor 
político-pedagógico, cuyas implicaciones son completamente comprensibles re-
cordando el audaz proyecto de aculturación nacional que Ortega se puso como 
tarea prioritaria y finalidad de su filosofar3.

Para España, la solución era la Europa de la ciencia y del ejercicio del inte-
lecto, rasgos que definían la unidad del rostro y la multiplicidad de las miradas, 
como dijo un joven y firme Ortega.

Como refinado humanista que se nutrió de los frutos de la tradición eu-
ropea, Ortega hizo de la europeización de España su misión intelectual, pero, 
como es sabido, fue al mismo tiempo decano del proyecto de una Europa unida 
y plural, que se opusiera al delineamento de los nacionalismos de los que fue un 
crítico agudo y lapidario.

Si en la primera fase de su pensamiento, el perspectivismo surge de una 
preocupación nacional, después, está relacionado con la crisis política, concebi-
da antes como moral, y que amenaza la Europa a caballo entre las dos guerras. 
Es por esto que, en las siguientes páginas, se analizará tal evolución haciendo 
referencia a algunas de las obras que mejor muestran los cambios en la relación 
entre perspectiva, cultura y vida.

2 Antonio Rodríguez HuéScAr, Perspectiva y verdad. Madrid: Alianza Editorial, 1985.
3 “Por eso toda mi obra y toda mi vida han sido servicio de España. Y esto es una verdad 

inconmovible, aunque (…) resultase que yo no había servido de nada”, José OrtegA y GASSet, 
“Prólogo a una edición de sus obras” (1932), en Obras completas, 10 vols. Madrid: Fundación José 
Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, tomo V, p. 96. En adelante, se mencionarán las referencias 
a esta edición con tomo en números romanos y páginas en arábigos.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov ie

m

bre

-abr il 



101Valentina D’ascanio

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

El héroe para una nueva España

En 1914, llega a las imprentas Meditaciones del Quijote, que el autor presenta así: 
“Bajo el título Meditaciones anuncia este primer volumen unos ensayos de varia 
lección y no muchas consecuencias, que va a publicar un profesor de Filosofía 
in partibus infidelium”4. Aunque solo se publicó una única meditación5, esta obra 
representa tanto un punto de partida imprescindible para adentrarse en el legado 
de Ortega, como el momento de la completa sistematización de un proyecto filo-
sófico, cuyos conceptos ya había sembrado en artículos y ensayos, en ocasión de 
intervenciones anteriores, encaminados a seducir el alma de los españoles.

Concretamente, en 1910, Ortega da la famosa conferencia en Bilbao “La 
pedagogía social como programa político” durante la cual, remarcando el 
provincialismo y la fragmentación de la sociedad española, pide una reforma 
moral y cultural; ineludible y prioritaria solución para resolver los males del 
propio país.

El problema era político y sobre todo pedagógico:

Si educación es transformación de una realidad en el sentido de cierta idea 
mejor que poseemos y la educación no ha de ser sino social, tendremos que la 
pedagogía es la ciencia de transformar las sociedades. Antes llamamos a esto 
política: he aquí, pues, que la política se ha hecho para nosotros pedagogía 
social y el problema español un problema pedagógico6.

La educación representaba el trámite para socializar y formar al indi-
viduo mediante la disciplina de la cultura7, según la lección de Natorp8, de 

4 José ortegA y gASSet, Meditaciones del Quijote. Madrid: Cátedra, 2014, p. 43.
5 En las intenciones del autor, el libro tenía que incluir otras dos meditaciones que habrían llevado 

por título respectivamente “¿Cómo Miguel de Cervantes solía ver el mundo?” y “El alcionismo de 
Cervantes”. Estas partes no llegaron a publicarse si bien trataban de cerca el tema de la obra.

6 José ortegA y gASSet, “La pedagogía social como programa político”, en Vieja y nueva 
política y   otros escritos programáticos. Edición de Pedro Cerezo. Madrid: Biblioteca Nueva, 2014, 
ed. digital, pos. 2091-2097. En Obras completas, II, 97.

7 “(…) el planteamiento de Ortega partía de la convicción de que el pueblo español, ayuno 
en las ideas y valores fundamentales de la Europa moderna, no estaba en condiciones de rendir 
políticamente, si antes no se labraba su alma con la disciplina de la cultura”, Pedro cerezo
gAlán, “Experimentos de nueva España”, en José ortegA y gASSet, Vieja y nueva política y otros 
escritos programáticos, ob. cit., pos. 13. Véase también: Ángel cASAdo, “Ortega y la educación: 
perfiles de una trayectoria”, Revista española de pedagogía, LIX, 220 (2001), pp. 385-402.

8 “El individuo aislado no puede ser hombre: el individuo humano, separado de la sociedad 
–ha dicho Natorp– no existe, es una abstracción”, José ortegA y gASSet, “La pedagogía social
como programa político”, en Vieja y nueva política y otros escritos programáticos, ob. cit., pos. 2063; en
Obras completas, II, 95. Véase también: Paolo Scotton, “Educazione alla vita politica. Individuo
e società nel pensiero di José Ortega y Gasset, a partire dalle Meditaciones del Quijote (1914)”,
History of Education & Children’s Literature, IX, 2 (2014), pp. 603-621.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



102 La perspectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagógicas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

Fichte9 y de Pestalozzi. En particular, Ortega retoma el concepto Arbeitsbildung
de Pestalozzi, es decir, una educación en vista del trabajo y una educación a tra-
vés del trabajo, viendo la base para poder constituir una comunidad y resolver 
así el personalismo de la sociedad española.

Él escribe: “Un grupo de hombres que trabajan en una obra común reciben en 
sus corazones, por reflexión, la unidad de esa obra, y nace en ellos la unanimidad. 
La comunidad o sociedad verdadera se funda en la unanimidad del trabajo”10.

Aún así, cuatro años después, un Ortega treintañero se muestra decisivamente 
distante del idealismo ético de matriz neokantiana en ocasión de la conferencia 
Vieja y nueva política11, que diferentes voces12 relacionaron con las Meditaciones 
del Quijote: la fecha cronológica común, 1914; las mismas atenciones hacia la 
creación de una nueva España, objetivo que delata el título de la conferencia y 
explicado en la citada obra13 y, por último, la preparación de aquel mundo de la 
vida, de clara ascendencia husserliana14 que conforma ambas obras.

En un momento de tumultuosos acontecimientos15, Ortega se alza como 
portavoz de su generación con el reconocimiento público de los intelectuales 

9 La influencia de Fichte y de los Discursos a la nación alemana ya es palpable en 1906 cuando 
Ortega, que completaba su formación en Alemania, escribió el “Discurso para los Juegos Florales 
de Valladolid”, en el que manifestaba la exigencia de una educación capaz de nutrir la conciencia 
nacional. José ortegA y gASSet, “Discurso para los Juegos florales de Valladolid”, en Cartas de 
un joven español (1891-1908), edición de Soledad Ortega. Madrid: El Arquero, 1991, pp. 748-749. 
Sobre la influencia de la tradición cultural alemana en la meditación orteguiana, véase el estudio 
fundamental de Nelson R. orringer, Ortega y sus fuentes germánicas. Madrid: Gredos, 1979.

10 José ortegA y gASSet, “La pedagogía social como programa político”, en Vieja y nueva 
política y otros escritos programáticos, ob. cit., pos. 2118. En Obras completas, II, 98.

11 Juzgando Vieja y nueva política, como “primera actuación pública”, Julián Marías así 
sigue: “La cosa es clara: es el momento en que Ortega, para usar una expresión que repetía con 
frecuencia, decide darse de alta”, Julián MAríAS, “Introducción”, en José ortegA y gASSet, 
Meditaciones del Quijote, ob. cit., p. 18.

12 Cfr. Antonio MorAleS, “Vieja y nueva política. La circunstancia histórica”, en María Teresa 
lópez de lA viejA (ed.), Política y sociedad en José Ortega y Gasset. En torno a «Vieja y nueva política». 
Barcelona: Anthropos, 1997, pp. 69-100; José Luis Molinuevo, “La crisis del socialismo ético 
en Ortega”, en María Teresa lópez de lA viejA (ed.), Política y sociedad en José Ortega y Gasset.
En torno a «Vieja y nueva política», ob. cit., pp. 23-50.

13 “Por eso, si se penetrara hasta las más íntimas y personales meditaciones nuestras, se nos 
sorprendería haciendo con los más humildes rayicos de nuestra alma experimentos de nueva 
España”, José OrtegA y GASSet, Meditaciones del Quijote, ob. cit., p. 89.

14 Para comprender la relación entre la fenomenología de Edmund Husserl y la filosofía de Ortega, 
véase: Julián MAríAS, Ortega. Circunstancia y vocación. Madrid: Alianza Editorial, 1984, pp. 334-335.

15 Como subrayan algunos estudiosos, el año 1914 marcó un momento de transición para 
la Restauración que se inició con la Semana Trágica de Barcelona en 1909 y que culmina en 
1917, cuando tuvieron lugar diversos acontecimientos: el movimiento de las Juntas Militares, la 
Asamblea de los Parlamentarios en Barcelona y los movimientos revolucionarios. Véase Pedro 
Cerezo GAlán, “Experimentos de nueva España”, en José OrtegA y gASSet, Vieja y nueva 
política y otros escritos programáticos, ob. cit.; José María Jover ZAMorA, Guadalupe GóMez-
Ferrer y Juan Pablo FuSi, España: sociedad, política y civilización (siglos XIX-XX). Madrid: Areté, 
2001; Manuel Suárez CortinA, El reformismo en España. Madrid: Siglo XXI, 1996.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov ie

m

bre

-abr il 



103Valentina D’ascanio

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

que firman el “Prospecto de la «Liga de Educación Política Española»”16 y que 
presionan para el final de la España oficial, caracterizada por la Restauración, 
por el poder monárquico y por sus instituciones, ya estériles, como la Univer-
sidad, y por el nacimiento de una nueva realidad nacional, cuya germinación 
provenía de las energías creadoras y vitales que ya eran presentes en el tejido 
social pero que precisaban de un esfuerzo pedagógico de una minoría selecta. 
Para Ortega, una tal obra de salvación, para que se pudiera concretizar, nece-
sitaba una política animada por una tensión pedagógica y un cambio en el que-
hacer político. Evidenciando el núcleo pedagógico presente en la concepción 
orteguiana de la política, Pedro Cerezo Galán destaca cómo se manifiesta des-
de los primeros escritos juveniles. Además, hablando de la llamada de Ortega 
a los representantes de su generación para que asumieran el deber de educar a 
la masa, el estudioso escribe:

puesto que estaba en juego España como posibilidad, había que actuar como 
parteros de la nueva criatura. De ahí el carácter fundamentalmente pedagó-
gico de la nueva política, entendida la pedagogía como el arte de enseñar a la 
vida a dar de sí; una vida lúcida y reflexiva capaz de dar cuenta de sí misma y 
autorregularse17.

Por lo tanto, el problema de España estaba indisolublemente arraigado a su 
historia y, sobre esta cuestión, Ortega dice:

Lo malo es que no es el Estado español quien está enfermo por externos 
errores de política sólo; que quien está enferma, casi moribunda, es la raza, 
la sustancia nacional, y que, por tanto, la política no es la solución suficien-
te del problema nacional porque es éste un problema histórico. Por tanto, 
esta nueva política tiene que tener conciencia de sí misma y comprender 
que no puede reducirse a unos cuantos ratos de frívola peroración ni a 
unos cuantos asuntos jurídicos, sino que la nueva política tiene que ser toda una 
actitud histórica18. 

Hay que poner la debida atención en el concepto de raza que, en el pen-
samiento orteguiano, tiene como significado la manera de interpretar la rea-
lidad propia de cada pueblo, de la cual cada individuo extrae las normas, los 

16 A la Liga se sumaron los jóvenes intelectuales y los futuros hombres políticos de la España 
republicana como Azaña, Machado, Maeztu, Madariaga, Pérez de Ayala y García Morente. 
Véase: José ortegA y gASSet, “Prospecto de la «Liga de Educación Política Española»” 
(1913), en Vieja y nueva política, I, 744.

17 Pedro cerezo gAlán, “Experimentos de nueva España”, en José ortegA y gASSet, 
Vieja y nueva política y otros escritos programáticos, ob. cit., pos. 216.

18 José ortegA y gASSet, “Vieja y nueva política”, en Vieja y nueva política y otros escritos 
programáticos, ob. cit., pos. 974. En Obras completas, I, 717.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



104 La perspectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagógicas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

valores y las conductas. Constatando el odio y el mero interés que envenenan 
la convivencia social, y la “perversión en los instintos valoradores”19, por los 
que se es incapaz de distinguir la mediocridad de la excelencia, para el filó-
sofo, la creación de esta nueva España ha de basarse en una reforma moral 
y cultural20.

A partir de las preguntas ¿qué es España?, qué ha sido y qué puede llegar a 
ser, Ortega cree que ha de volver su mirada hacia Cervantes, autor de la obra 
más cercana al modo de ser español, inventor de la novela, género literario 
de la Modernidad europea, y padre del Quijote, símbolo de una individualidad 
heroica convertida en modelo21.

En particular, en la obra del “único filósofo español”22 se encuentra la mayor 
descripción del dinamismo y de la emotividad propios de la vida española, ca-
racterísticas que, como puntualiza Ortega, mal se asocian al ejercicio del rigor 
intelectual23. Según Ortega, las poblaciones con un ánimo más armónico, para 
usar su bella expresión, pasan a través de periodos de dinamismo y de mayor 
tranquilidad, en los que, mediante el intelecto, se alcanza el buen gobierno, 
la prosperidad económica y los progresos de la técnica. Por lo tanto, Ortega 
advierte que cuando “nuestra nación deja de ser dinámica cae de golpe en un 
hondísimo letargo y no ejerce más función vital que la de soñar que vive”24.

Meditaciones del Quijote se ha de leer como un acto para nutrir esta nueva 
España, una preocupación patriótica que resuena en el lema: “Yo soy yo y 
mi circunstancia, y si no la salvo a ella no me salvo yo”25. Justamente, Julián 
Marías ve en el héroe cervantino la personificación de aquel destino común que 
trasciende los trayectos individuales, y explica por qué la elección ha caído 
en la citada obra. Para sostener la tesis del fiel discípulo, se citan las vibrantes 
palabras del maestro:

19 José OrtegA y GASSet, Meditaciones del Quijote, ob. cit., p. 123.
20 Analizando el juicio expresado por el filósofo, Helio Carpintero hace notar cómo este es 

el centro de la conferencia Vieja y nueva política, comparece en las páginas de las Meditaciones y se 
vuelve a citar en un texto posterior, de 1932, titulado La redención de las provincias y la decadencia 
nacional, en el que se insiste sobre los daños derivados de una organización política falsamente 
democrática, pues controlada por pequeños grupos de poder en lucha entre ellos. En Helio 
CArpintero, “Ortega, Cervantes y las Meditaciones del Quijote”, Revista de Filosofía, 30, 2 (2005), 
pp. 7-34.

21 Véase: José LASAgA MedinA, “Sobre una meditación que Ortega no escribió: «El 
alcionismo de Cervantes»”, Rocinante, 10 (2017), pp. 57-74.

22 José ortegA y gASSet, Epistolario completo Ortega – Unamuno. Edición de Laureano 
Robles. Madrid: El Arquero, 1987, p. 166.

23 “No había habido en los españoles, durante los primeros cincuenta años del siglo XIX, 
complejidad, reflexión, plenitud de intelecto, pero había habido coraje, esfuerzo, dinamismo”, 
José ortegA y gASSet, Meditaciones del Quijote, ob. cit., p. 120.

24 Ibid., p. 121.
25 Ibid., p. 77.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov ie

m
bre

-abr

il 



105Valentina D’ascanio

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

Cuando se reúnen unos cuantos españoles sensibilizados por la miseria 
ideal de su pasado, la sordidez de su presente y la acre hostilidad de su por-
venir, desciende entre ellos Don Quijote y el calor fundente de su fisonomía 
disparatada compagina aquellos corazones dispersos, los ensarta como en un 
hilo espiritual, los nacionaliza, poniendo tras sus amarguras personales un co-
munal dolor étnico26.

Por otro lado, hay que considerar que la novela de Don Quijote había atraí-
do la atención de la clase intelectual española que, con ocasión del tricentenario 
de la publicación, asumió la obra en el marco de la renovación del país27. En 
virtud de esto, Ortega advierte la exigencia de participar en la recuperación28, 
sabiendo que, como buen conocedor de su circunstancia, podía favorecer en el 
pueblo una sentida implicación.

Sin embargo, a diferencia de los intelectuales del tiempo, que le eran contempo-
ráneos, Ortega considera que el empeño para una nueva España tiene que aspirar 
a la conversión de los infieles, es decir, a enseñar a filosofar, a cultivar el amor in-
tellectualis29. Movido por la inquietud por el propio país y mirando hacia el hori-
zonte nacional, donde resuenan los truenos de la Primera Guerra Mundial, con esta 
puerta de entrada en su pensamiento, “the people’s pedagogue”30 entrega una nueva filo-
sofía de la vida y una manera de ver las cosas que tiene en la perspectiva su centro.

El bosque como maestro: alusiones y sugerencias pedagógicas

Para introducir el concepto de perspectiva, ayudará recurrir a los ejemplos 
utilizados por Ortega:

26 Ibid., p. 86.
27 Se citan aquí dos textos: el primero de Francisco Navarro Ledesma, El ingenioso hidalgo 

Miguel de Cervantes Saavedra; el segundo de Miguel de Unamuno, Vida de don Quijote y Sancho.
28 José Lasaga Medina habla de un “lazo de continuidad” que Ortega quiso establecer con 

sus maestros, es decir, los escritores de la Generación del 98 “que habían recuperado a Cervantes 
como inspiración y aliento en la lucha contra la decadencia y falta de pulso que denunciaban en 
la España de la Restauración”, José lASAgA MedinA, “Sobre una meditación que Ortega no 
escribió: «El alcionismo de Cervantes»”, ob. cit., p. 59. Véase también Pedro cerezo gAlán, 
“Cervantes y El Quijote en la aurora de la razón vital”, en José LASAgA, Margarita Márquez, 
Juan Manuel NAvArro y Javier SAn MArtín (eds.), Ortega en pasado y en futuro. Medio siglo 
después. Madrid: Biblioteca Nueva, 2007, p. 23; Sebastián gáMez Millán, “Desde Ortega: a 
partir de Meditaciones del Quijote y alrededor del ser humano como novelista de sí mismo”, en J. 
lASAgA, M. Márquez, J. M. nAvArro y J. SAn MArtín (eds.), Ortega en pasado y en futuro. 
Medio siglo después, ed. cit., [CD-ROM].

29 Es explícita en el texto la referencia a Spinoza definiendo la filosofía como una ciencia del 
amor. Ortega sigue el camino de la tradición del eros platónico, la filia de Aristóteles, la caritas 
heredada por San Agustín hasta llegar al amor intellectualis Dei presente en la ética spinoziana.

30 Robert Mcclintock, Man and his Circumstances. Ortega as Educator. Nueva York: Teachers 
College Press, 1971, p. 149.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



106 La perspectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagógicas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

Los que viven junto a una catarata no perciben su estruendo; es necesario 
que pongamos una distancia entre lo que nos rodea inmediatamente y noso-
tros, para que a nuestros ojos adquiera sentido.

Los egipcios creían que el valle del Nilo era todo el mundo. Semejante 
afirmación de la circunstancia es monstruosa, y, contra lo que pudiera parecer, 
depaupera su sentido31.

Concluyendo, así exhorta al lector: “¿Cuándo nos abriremos a la convicción de 
que el ser definitivo del mundo no es materia ni es alma, no es cosa alguna deter-
minada, sino una perspectiva?”32 La imagen de la cascada recuerda la dimensión 
de la distancia, que se asocia a la idea de perspectiva; al mismo tiempo, se emplea 
la referencia al valle del Nilo para expresar la necesidad de no absolutizar la pro-
pia circunstancia, pues esta es solo un punto de vista desde el que se observa el 
panorama. Es así que se llega a comprender la estrecha unión entre circunstancia 
y perspectiva, por lo que cualquier explicación de la una no puede prescindir de la 
otra. Sobre este punto teórico, la opinión de Julián Marías es precisa:

El concepto de circunstancia se articula en Ortega con el de perspectiva. 
Esta articulación es esencial, quiero decir que el tomarlos aisladamente ha he-
cho que resulten bastante estériles en las filosofías –por otra parte, muy esca-
sas– en que han aparecido33.

Para el filósofo madrileño, la realidad se organiza en perspectiva, así pues, 
cada persona puede comprender la circunstancia en la que vive reconociendo 
la parcialidad de su punto de vista y la posibilidad de otras perspectivas, que se 
pueden distinguir llevando a cabo un esfuerzo de distanciamiento.

Cabe poner en primer plano el significado de ser definitivo del mundo pues en 
él reside el rechazo de la tradición metafísica, acusada de reconducir todas las 
manifestaciones de la realidad a un principio único y determinado. Al contra-
rio, para Ortega, no existe una cosa unívoca y fija que se presente delante del 
sujeto, ya que la inmensa perspectiva del mundo está relacionada con la vida, 
como realidad radical, y está compuesta por múltiples perspectivas34.

En uno de los pasajes fundamentales de las Meditaciones y de toda su filo-
sofía, Ortega afirma:

Hemos de buscar para nuestra circunstancia, tal y como ella es, precisamen-
te en lo que tiene de limitación, de peculiaridad, el lugar acertado en la inmensa 

31 José ortegA y gASSet, Meditaciones del Quijote, ob. cit., pp. 70-71.
32 Ibid., p. 71.
33 Julián MAríAS, Ortega. Circunstancia y vocación, ob. cit., p. 363.
34 Para un análisis en detalle de la conexión entre perspectiva y vida, y del rechazo de 

las suposiciones de la metafísica tradicional por parte de Ortega, véase Antonio rodríguez
HuéScAr, Perspectiva y verdad, ob. cit.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov ie

m bre-abr

il 



107Valentina D’ascanio

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

perspectiva del mundo. No detenernos perpetuamente en éxtasis ante los valores 
hieráticos, sino conquistar a nuestra vida individual el puesto oportuno entre ellos. 
En suma: la reabsorción de la circunstancia es el destino concreto del hombre35.

El imperativo del inicio señala la imposibilidad de eludir esta tarea, si 
se quiere hacer de la propia vida un proyecto único y auténtico: los términos 
de la circunstancia y el yo están saldados juntos porque el primero incide en el se-
gundo, sin estar determinado36. Comprender adecuadamente la circunstancia 
significa reconocer el propio lugar en el mundo y actuar en ella, con un proceso 
doble y sinérgico de conocimiento y autoconocimiento37; un proceso que exige 
ese ejercicio de distanciamiento del que se hablaba anteriormente, gracias al 
cual, según Ortega, no se cae en la trampa del provincialismo, confundiendo la 
parte con el todo38.

Para la noción de perspectiva, como hemos visto para la idea de circuns-
tancia39, se ponen en evidencia las semejanzas y diferencias con otros pen-
sadores: no siendo nueva en el horizonte filosófico, ya había encontrado un 
claro relieve en las reflexiones de Leibniz40 y de Nietzsche41, este último 

35 José ortegA y gASSet, Meditaciones del Quijote, ob. cit., p. 75.
36 La relación entre yo y circunstancia y la idea de la vida como creación, se han de leer a la 

luz de la dialéctica necesidad y libertad, así como aclara Ortega en el “Prólogo para alemanes”, 
de 1934, publicado póstumamente en 1958 y considerado por muchos una biografía intelectual. 
Véase: José ortegA y gASSet, “Prólogo para alemanes”, en El tema de nuestro tiempo. Madrid: 
Revista de Occidente en Alianza Editorial, 2006, pp. 13-71; Eduardo álvArez gonzález, “La 
vida del yo: el problema del sujeto en Ortega”, Signos Filosóficos, XII, 24 (2010), pp. 25-47.

37 Véase: Pedro cerezo gAlán, La voluntad de aventura. Aproximamiento crítico al pensamien-
to de Ortega y Gasset. Barcelona: Editorial Ariel, 1984.

38 En una nota a las Meditaciones del Quijote, Julián Marías muestra cómo Ortega critica tanto 
una visión provinciana, típica del que cree que “su provincia es el mundo”, cuanto el utopismo, 
o sea, la idea de poder establecer verdades válidas siempre y para todos. José ortegA y
gASSet, Meditaciones del Quijote, ob. cit., p. 71.

39 Como afirma el mismo Ortega, el concepto de circunstancia debe mucho al biólogo Jakob 
von Uexküll, del que estimó sus tesis ya desde 1913. Aun así, el filósofo madrileño supera el nivel 
biológico para declinar el concepto en clave filosófica y extenderlo por entero a la vida. Por otro 
lado, atentos conocedores del pensamiento orteguiano destacan otras importantes influencias 
como, por ejemplo, la de Husserl en el análisis propuesto por Marías; de Scheler, destacada 
por Morón Arroyo y, por último, de Schapp, cuya aportación fue notablemente destacada por 
Orringer. Véase: Ciriaco Morón Arroyo, El sistema de Ortega, ob. cit.; Julián MAríAS, Ortega. 
Circunstancia y vocación, ob. cit.; Nelson R. Orringer, Ortega y sus fuentes germánicas, ob. cit.; 
Armando SAvignAno, J. Ortega y Gasset. La ragione vitale e storica. Florencia: Sansoni Editore, 1984.

40 Véase Gottfried W. Leibniz, Monadologia. Milán: Bompiani, 2001. En “Verdad y perspectiva”, 
artículo de 1916, el mismo Ortega hace referencia a Leibniz, aunque precisa que él se separa del 
idealismo monadológico del filósofo alemán. Cfr. José OrtegA y GASSet, “Verdad y perspectiva”, 
en El Espectador I (1916), en El Espectador I y II. Madrid: Alianza Editorial, 2016, p. 31.

41 Cfr. Friedrich nietzScHe, Die fröhliche Wissenschaft (1882), trad. La gaya ciencia. Trad. de 
José Carlos Mardomingo. Madrid: Edaf, 2011.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



108 La perspectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagógicas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

representante de aquella tradición alemana, faro de referencia para el inte-
lectual español.

Sin embargo, en este caso la influencia es tenue porque, en Ortega, la 
complejidad del concepto saca a la luz aspectos diferentes respecto al filósofo 
alemán42. De hecho, entender las valencias implícitas en la idea de perspectiva 
conlleva moverse en diversos planos, en los que cada uno se distingue por un 
término puesto en relación con otros, según varios grados de cercanía, todos 
importantes por igual y no excluyentes: espacio, tiempo, estructura, profundi-
dad, son estas las categorías que describen el darse perspectivo de la realidad 
en el pensamiento de Ortega.

Se explicaba anteriormente la valencia pedagógica implícita en la invitación a 
desarrollar una capacidad de distanciamiento, declinable como descentramien-
to del propio punto de vista sobre las cosas, que, necesariamente, implica un mo-
vimiento hacia otro, todo menos que a-problemático, ya que desvela a quien 
lo cumple los límites de su mirar. Consciente de las dificultades de este ejercicio 
y cumpliendo su misión de preceptor, Ortega muestra las características de la 
realidad y cómo estas necesitan, para ser distintas, una educación de la mirada. 
Así, imaginando ver un bosque, evidencia la “naturaleza invisible”43, pues solo 
una parte de los árboles que lo componen puede ser vista:

Tengo yo ahora en torno mío hasta dos docenas de robles graves y de fresnos 
gentiles. ¿Es esto un bosque? Ciertamente que no: éstos son los árboles que veo 
de un bosque. El bosque verdadero se compone de los árboles que no veo44.

No obstante, Ortega puntualiza que la latencia no representa un límite ya 
que es una condición para que se despliegue una multitud de posibilidades en 
cuanto se vaya más allá de la superficie inmediata:

Los árboles no dejan ver el bosque, y gracias a que así es, en efecto, el 
bosque existe. (…)

La invisibilidad, el hallarse oculto no es un carácter meramente negati-
vo, sino una cualidad positiva que, al verterse sobre una cosa, la transforma, 
hace de ella una cosa nueva. En este sentido es absurdo –como la frase susodi-
cha declara– pretender ver el bosque. El bosque es lo latente en cuanto tal.

42 Cabe citar la lectura de algunos estudiosos según los cuales el perspectivismo de Nietzsche 
surge de las observaciones de la conciencia, maduradas desde el periodo juvenil, para después 
asumir un valor moral, que bien se observa en algunos pasajes de Más allá del bien y del mal. 
Entre los que apoyan esta tesis se encuentran: Pietro Gori y Paolo Stellino, “Il prospettivismo 
morale nietzscheano”, Syzetesis, II (2015), pp. 109-128; en concreto, p. 111.

43 José ortegA y gASSet, Meditaciones del Quijote, ob. cit., p. 100.
44 Idem.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov ie m

bre-abr

il 



109Valentina D’ascanio

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

Hay aquí una buena lección para los que no ven la multiplicidad de desti-
nos, igualmente respetables y necesarios, que el mundo contiene45.

Organizada en varias perspectivas, abierta y variable, caracterizada por 
diversos niveles, por presencias y latencias, por zonas próximas y lejanas46, 
la realidad despliega delante de los ojos del sujeto impresiones y sensaciones 
subitáneas y vívidas y, al mismo tiempo, cela en la profundidad lo que el sujeto 
puede aferrar, a la condición de que cumpla un acto de interpretación. Los que 
deciden realizar este esfuerzo hermenéutico responden a un imperativo intelec-
tual y ético, es decir, adquirir el sentido de lo que hay alrededor, en su plenitud 
y profundidad, y efectuar distinciones de valores.

Así pues, distancia y latencia no son condiciones dadas y, en cuanto falte la 
voluntad de comprender, se verá pasivamente, deteniéndose en un caos de neu-
tras y planas impresiones que te arrollarán. Como Ortega explica:

Algunos hombres se niegan a reconocer la profundidad de algo porque 
exigen de lo profundo que se manifieste como lo superficial. No aceptando 
que haya varias especies de claridad, se atienen exclusivamente a la peculiar cla-
ridad de las superficies. No advierten que es a lo profundo esencial el ocultarse 
detrás de la superficie y presentarse solo a través de ella, latiendo bajo ella47.

La clara referencia a su España, donde la mediocridad se confunde con la 
excelencia, y es escasa la capacidad de aferrar la profundidad que la superfi-
cie siempre encierra48, es la advertencia de que el ver activo es una pieza clave 
en la obra de educación nacional, aunque no circunscribiéndola a esta, pues 
forma parte de una reflexión más amplia sobre la vida de un individuo y de 
toda una época.

La ceguera de Europa

El imperativo de ver activo encuentra su perfecta posición en El tema de 
nuestro tiempo, obra que marca el distanciamiento crítico de la fenomenología 
husserliana para afirmar lo que, a los ojos de Ortega, aparece come una tarea 
histórica, o sea, poner la cultura al servicio de la vida, ya que: “El hombre no 

45 Ibid., pp. 103-104.
46 Aquí se pone en evidencia el neto rechazo de las corrientes racionalistas con su visión 

del mundo como un sistema fijo y comprensible mediante categorías determinadas y objetivas.
47 José ortegA y gASSet, Meditaciones del Quijote, ob. cit., p. 104.
48 Comentando las Meditaciones del Quijote, Julián Marías pone en evidencia cómo Ortega no 

hace propia la contraposición niebla y claridad, sustituyéndola por profundidad-superficie. 
No obstante, el estudioso puntualiza que el término “superficie” no tiene un valor negativo 
porque indica una característica igualmente esencial de la realidad. Cfr. ibid., p. 127.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



110 La perspectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagógicas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

es res cogitans, sino res dramatica. No existe porque piensa, sino, al revés, piensa 
porque existe”49.

Es necesario, pues, que el individuo y la generación50 de la que forma parte 
reconozcan que se vive una época de crisis, en la que vacilan los que parecían 
puntos firmes, aquellas creencias que habían orientado la vida individual y 
colectiva y que ahora están desapareciendo. En particular, Ortega explicita la 
que se puede llamar ley de la perspectiva: visto que la realidad se organiza desde 
la perspectiva, cuando mutan o se añaden elementos, cambia la jerarquía entre 
ellos. Esta lectura de la perspectiva en términos metafísicos está vinculada a 
una significación de tipo ético en cuanto, según Ortega, el cambio refleja y 
produce una mutación de sensibilidad que acaece en un cierto momento histó-
rico. Vale la pena recordar, por otro lado, la cercanía de los temas desarrollados 
en El tema de nuestro tiempo y en el ensayo dedicado a la teoría de la relatividad 
de Einstein51, analizada como un fenómeno histórico, expresión de un modo de 
leer y comprender la realidad en términos relativistas, destacando la óptica del 
observador. Aun así, el perspectivismo, del cual Ortega pone en discusión tanto 
la posición escéptica y relativista como la racionalista52, conlleva la elección y la 
manifestación del punto de vista propio, es decir, una misión de verdad a la que 
cada generación tendrá que rendir cuentas si quiere ser fiel a sí misma.

Una misión de verdad contenida en la pregunta que se dirige al lector: “¿No 
es tema digno de una generación que asiste a la crisis más radical de la historia moderna
hacer un ensayo opuesto a la tradición de ésta y ver qué pasa si en lugar de decir 
«la vida para la cultura» decimos «la cultura para la vida»?”53 Esto no significa 

49 José ortegA y gASSet, “Prólogo para alemanes”, en El tema de nuestro tiempo, ob. cit., 
p. 61. En Obras completas, IX, 159.

50 Punto teórico importante en la filosofía orteguiana, el concepto de generación está
íntimamente relacionado con la concepción de las crisis históricas, del cambio social y de las 
relaciones entre masa y minoría. Véase José ortegA y gASSet, El tema de nuestro tiempo, ob. cit. 
Además, se señala: Giuseppe cAcciAtore, “Ortega y Gasset e Dilthey”, en Lorenzo inFAntino
y Luciano pellicAni (eds.), Attualità di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984, pp. 89-113; 
Julián MAríAS, El método histórico de las generaciones. Madrid: Revista de Occidente, 1967; 
Luciano pellicAni, “Prefazione”, en José ortegA y gASSet, Aurora della ragione storica. Trad. 
de Leonardo Rossi. Milán: SugarCo Edizioni, 1983, pp. 7-21.

51 La cercanía es también cronológica puesto que ambas son de 1923. En lo específico, El 
tema de nuestro tiempo, que nace como curso universitario, fue publicado en la revista El Sol en seis 
artículos; mientras que “El sentido histórico de la teoría de Einstein” vio la luz en las páginas de 
La Nación en cuatro artículos. Sobre este argumento, véase: Carlos Javier gonzález SerrAno, 
Ortega y Gasset. Pensar la circunstancia. Valencia: Batiscafo, 2015.

52 Véase: Mariano pérez cArrASco, “I due volti della modernità: storiografia vs solipsismo 
in Ortega y Gasset”, en Gregorio piAiA e Iva MAnovA (eds.), Modernità e progresso. Due idee guida 
nella storia del pensiero. Padua: Cleup, 2014, pp. 317-334.

53 José OrtegA y GASSet, El tema de nuestro tiempo, ob. cit., p. 128. En Obras completas, 
III, 600.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov

ie

m

bre

-abril 



111Valentina D’ascanio

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

renunciar tout court a la razón54, sino rechazar todos los ismos que tenían como 
presupuesto una racionalidad pura y ahistórica, a través de la cual se alcanza 
una verdad sub specie aeternitatis55. Contrariamente, cualquier conocimiento se 
encuentra siempre situado y revela una necesidad vital, pues la cultura, cuando 
es lejana a la vida, decae en un estéril bizantinismo hasta esclerotizar.

Armando Savignano, atento estudioso del pensamiento orteguiano, subraya 
la originalidad de tal posición teórica, la cual permite mantener unidos la uni-
versalidad de la razón y la circunstancialidad y movilidad de la vida mediante 
la concepción de la verdad como perspectiva, que es un criterio epistemológico 
del racio-vitalismo56.

Asumir la falacia de una razón absolutizada y de la concomitante pretensión 
de presuponer algunos conceptos puros e inmutables, quiere decir tocar en lo 
más profundo los valores que han marcado la historia y han diseñado la natu-
raleza de la civilización europea que surgió en el momento en el que Sócrates 
descubrió la razón. En particular:

Hubo un momento, de cronología perfectamente determinada, en que se 
descubre el polo objetivo de la vida: la razón. Puede decirse que en ese día nace 
Europa como tal. Hasta entonces, la existencia en nuestro continente se con-
fundía con la que había sido en Asia o en Egipto. Pero un día, en las plazuelas 
de Atenas, Sócrates descubre la razón…57

Así, la desorientación de Europa, perfectamente descrita con las siguientes 
palabras:

El sistema de valores que disciplinaba su actividad treinta años hace, ha per-
dido evidencia, fuerza de atracción, vigor imperativo. El hombre de Occidente 
padece una radical desorientación, porque no sabe hacia qué estrellas vivir58.

Se exige a España, y a todo el Viejo Continente, que hagan propia la ironía 
de don Juan y sostengan una ética vital contra una razón pura que piensa ser 
soberana: el raciovitalismo orteguiano es, por lo tanto, la solución para dete-
ner los males que, como nubes, oscurecen la vida del hombre europeo. Cabe 
destacar la presencia de Ortega entre los que, con acentos diferentes, fueron 

54 Este aspecto se trata ampliamente en: José ortegA y gASSet, “Ni vitalismo ni racio-
nalismo”, en El tema de nuestro tiempo, ob. cit., pp. 209-222. En Obras completas, “Ni vitalismo ni 
racionalismo” (1924), III, 715-724.

55 Véase: José ortegA y gASSet, El tema de nuestro tiempo, ob. cit., pp. 126-127. En Obras 
completas, III, 647.

56 Armando SAvignAno, J. Ortega y Gasset. La ragione vitale e storica, ob. cit.
57 José ortegA y gASSet, El tema de nuestro tiempo, ob. cit., p. 113. En Obras completas, III, 

590.
58 Ibid., p. 138. III, 607.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



112 La perspectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagógicas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

intérpretes de la decadencia de Occidente –piénsese en Spengler59, Sorokin60, 
Toynbee61, por citar algunos– y que convirtieron la cultura en aquella esfera a 
la que dirigir la problematicidad de la condición humana y de los hechos socia-
les62. En el pensamiento orteguiano, a partir de la mitad de los años 20, la preo-
cupación por la crisis de Europa adquiere una evidente centralidad, unida a la 
necesidad, querida fuertemente, de una reforma de la inteligencia63 y de una reno-
vación cultural que, según Ortega, necesitaba una Universidad que volviera a 
desempeñar su propia misión64 y una minoría selecta nuevamente ejemplar65.

Concretamente, la defección de los mejores, el debilitamiento del papel de 
orientación de los intelectuales66 junto al reduccionismo cientificista, eran causas 

59 Oswald Spengler, Der Untergang des Abendlandes (1918), trad. de Manuel García Morente, 
La decadencia de Occidente. Madrid: Austral, 2014. Se recuerda el “Prólogo a La decadencia de 
Occidente, de Oswald Spengler” (III, 416-418), escrito por Ortega en 1923 y publicado por la 
“Biblioteca de Ideas del siglo XX” de Calpe.

60 Pitirim A. Sorokin, The crisis of our age (1941), trad. de Carmen Canalejas Masip, La crisis 
de nuestra era. Buenos Aires: Espasa-Calpe Argentina, 1948.

61 Arnold J. toynbee, A study of history (10 vols., 1934-1954), trad. Estudio de la Historia. 
Madrid: Alianza Editorial, 2007. Se recuerda el ciclo de lecciones impartidas por Ortega en 
el Instituto de Humanidades, dedicado a Toynbee y publicado póstumamente por Paulino 
Garagorri, con el título: Una interpretación de la historia universal. En torno a Toynbee (1948-1949). 
Madrid: Revista de Occidente en Alianza editorial, 1979. En Obras completas, IX, 1185-1408.

62 Véase: Gian Paolo prAndStrAller, “Ortega y Gasset e il problema della decadenza 
dell’Occidente”, en Lorenzo inFAntino y Luciano pellicAni (eds.), Attualità di Ortega y Gasset, 
ob. cit., pp. 267-276.

63 José ortegA y gASSet, “Reforma de la inteligencia” (1926), en Goethe desde dentro, V, 
205-211.

64 José ortegA y gASSet, Misión de la Universidad (1930), IV, 529-568; véase también: 
Marcelo lópez cAMbronero, “Cultura, ciencia y Universidad: los análisis y propuestas de 
José Ortega y Gasset”, Daimon, 30 (2003), pp. 123-130.

65 Como es sabido, según Ortega, la dinámica histórica es el resultado de un complejo 
equilibrio entre minorías elegidas y masas, donde las primeras son ejemplares mientras que 
las segundas son dóciles, o sea, obedecen a la minoría selecta sobre la base de su autoridad, 
que funciona como estímulo para su propio perfeccionamiento. Basándose en esta concepción, 
Ortega rechaza la interpretación colectivista del cambio histórico y la individualista, a favor de 
una dinámica dual que no comporta la justificación del status quo, en virtud de la idea de que la 
vida individual y colectiva son un perenne realizarse. Por lo que concierne a la teoría docilidad-
ejemplaridad, Ortega debe mucho a Max ScHeler, Der Formalismus in der Ethik und die materiale 
Wertethik, vol. 2, en Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung, II (1916), pp. 21-478. 
Véase: Ciriaco Morón Arroyo, El sistema de Ortega y Gasset, ob. cit.; Ignacio SáncHez CáMArA, 
La teoría de la minoría selecta en el pensamiento de Ortega y Gasset. Madrid: Tecnos, 1986; Nelson 
R. Orringer, Ortega y sus fuentes germánicas, ob. cit.; Gonzalo SobejAno, Nietzsche en España.
Madrid: Gredos, 1967; Jesús M. díAz álvArez, “Virtualidades y opacidades de la teoría
orteguiana de las masas y las minorías”, en J. lASAgA, M. Márquez, J. M. nAvArro y J. SAn
MArtín (eds.), Ortega en pasado y en futuro, ob. cit., [CD-ROM].

66 Cabe destacar cómo la crítica a la figura del intelectual es una cuestión particularmente 
advertida. Recuérdese el notable ensayo de Julien bendA, La trahison des clercs (1927), trad. 

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov ie

m

bre

-abril 



113Valentina D’ascanio

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

de la incapacidad de forjar nuevas normas y conductas en una Europa lacerada 
por tensiones y separatismos. Por lo tanto, para Ortega, los intelectuales debían 
volver a ocuparse de su misión histórica, es decir, comprender la realidad sin caer 
en ningún utopismo o ideal abstracto, indicar nuevos valores, obrando una críti-
ca del presente y estimulando las reformas necesarias; no obstante, era también 
necesario que dejaran a los hombres de acción, o sea, a los políticos, el deber de 
gobernar a los hombres, puesto que el intelectual debe practicar la ascesis, una 
conducta de vida en una soledad contemplativa. Junto a esta posición ética y 
sociopolítica, la reforma de la inteligencia se entiende también en clave episte-
mológica en los términos de una crítica al intelectualismo y al racionalismo, así 
como una toma de conciencia de los límites mismos de la inteligencia.

Con razón, Julián Marías, subrayando cómo el empeño en la circunstancia 
española se salda con una misma preocupación por el destino de la civilización 
y de la cultura europea, revela: “Lo que es España  invertebrada a escala nacional, 
lo es La rebelión para el Continente europeo”67. En la primera, Ortega no había 
dudado en denunciar los males de su país; en La rebelión de las masas analiza, con 
lucidez, la decadencia de un continente a la deriva y, con agudeza, individúa 
aquellos que aparecen como síntomas comunes68. El hombre-masa, el fascismo 
y el bolchevismo, la reducción de la razón a una mera función instrumental y 
práctico-ideológica, son estos los mismos extremos de la condición de desorien-
tación y de desmoralización de toda una época, la cual no consigue vivir a la 
altura de su tiempo porque está desprovista de una cultura orgánica y plural. 
Trazando la fisionomía del hombre-masa, Ortega está muy atento en remarcar 
la distancia –cualitativa– que lo separa y lo distingue del hombre noble69, cuya 

La traición de los intelectuales. Santiago de Chile: Ediciones Ercilla, 1941. Cfr. José ortegA y
gASSet, “Cosmopolitismo” (1924), en Goethe desde dentro, V, 199-204; para un análisis crítico, 
véase: Luciano pellicAni y Antonio cAviccHiA ScAlAMonti, “Introduzione”, en José ortegA
y gASSet, Scritti politici. Turín: UTET, 1979, pp. 9-105; Armando SAvignAno, J. Ortega y Gasset. 
La ragione vitale e storica, ob. cit.; Paolo Scotton, “Intellectuals, Public Opinion and Democracy. 
On Ortega y Gasset’s Social Education”, Social and Education History, 8, 3 (2019), pp. 272-297.

67 Julián MAríAS, Ortega. Las trayectorias. Madrid: Alianza Editorial, 1983, p. 226.
68 Véase: Pedro Cerezo gAlán, La voluntad de aventura, ob. cit.
69 En relación con el concepto de nobleza del espíritu que caracteriza el ambiente cultural 

alemán entre los siglos XIX y XX, estudiosos del pensamiento orteguiano se dividen respecto a las 
influencias: en particular, Nelson R. Orringer señala, poniendo la atención en algunas diferencias, 
la influencia de la obra de Johannes Maria Verweyen titulada El noble y sus valores (Der Edelmensch 
und seine Werte) publicada en 1919 y que Ortega conocía al menos desde 1922. El mismo Orringer 
reconoce también temas propios de la visión de Nietzsche, citado por el mismo Ortega en algunos 
ensayos, y otros atribuibles a la filosofía de los valores de Max Scheler, particularmente presen-
tes en España invertebrada. Nelson R. orringer, Ortega y sus fuentes germánicas, ob. cit. Otros in-
térpretes están más convencidos de una clara influencia de la concepción nietzscheana, como 
Gonzalo Sobejano, que subraya la evidente cercanía entre las tesis desarrolladas en la colección de 
fragmentos de La voluntad de poder y el aristocratismo orteguiano, y la similar definición de hombre 
noble como el que se exige mucho a sí mismo. Gonzalo SobejAno, Nietzsche en España, ob. cit.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



114 La perspectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagógicas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

nobleza no es de nacimiento, sino que deriva del empeño, que renueva cada día, 
de realizar una vida auténtica y creadora.

Mirándolas desde la perspectiva, estas dos figuras están distantes en un 
plano ético-moral, por su aptitud y, hacia necesidades superiores, por la diversa 
capacidad de tener un punto de vista sobre la multiforme y cambiante realidad 
en la que estamos inmersos. Con la usual belleza que caracteriza su escritura, 
el filósofo madrileño lo expresa así:

Para mí, nobleza es sinónimo de vida esforzada, puesta siempre a superarse 
a sí misma, a trascender de lo que ya es hacia lo que se propone como deber 
y exigencia. De esta manera, la vida noble queda contrapuesta a la vida vul-
gar e inerte, que, estáticamente, se recluye a sí misma, condenada a perpetua 
inmanencia, como una fuerza exterior no la obligue a salir de sí. De aquí que 
llamemos masa a este modo de ser hombre –no tanto porque sea multitudi-
nario, cuanto porque es inerte70.

Siempre defensor del valor de la ciencia, Ortega dirige críticas al científico, 
cerrado en su pequeña porción de mundo, convencido de que le basta esta para 
entender la multiplicidad de lo real y, por esto, lo etiqueta como “un bárbaro 
que sabe mucho de una cosa”71.

Hijo del imperialismo de los laboratorios y del predominio de la técnica, 
surgida del connubio entre industrialismo y experimentalismo, el especialis-
ta no reconoce los límites de la razón físico-matemática, ciegamente guiado por 
la fe en el progreso72. Por estas razones, tiene la estatura de un primitivo encan-
dilado por la abundancia de medios ofrecidos por una incipiente civilización, es 
inculto y está herméticamente encerrado en su propia arrogancia. La soberbia 
unida a la incapacidad de tener conocimiento de los propios límites explica, 
según Ortega, la similitud entre el especialista y el hombre-masa, de hecho:

70 José ortegA y gASSet, La rebelión de las masas, ed. de Domingo Hernández Sánchez. 3.ª 
ed. corregida y aumentada. Madrid: Tecnos, 2016, p. 202.

71 José ortegA y gASSet, Misión de la Universidad (1930), IV, 561.
72 Véase: José ortegA y gASSet, “Prólogo para franceses” (1937), en La rebelión de las masas, 

ob. cit., pp. 79-127. Remarcado por diversas voces, Ortega opone a la racionalidad de la razón, de 
matriz hegeliana, la historicidad de la razón, rechazando la visión optimista y providencial, ya que 
no responsabiliza al individuo de desempeñar su propia misión y de confrontarse con su futuro. 
José ortegA y gASSet, “Hegel y América” (1928), en El Espectador VII, II, 667-679. Para una 
lectura crítica, véase: Franco díAz de cerio ruiz, José Ortega y Gasset y la conquista de la conciencia 
histórica. Mocedad. 1902-1915. Barcelona: Juan Flors Editor, 1961; Oliver W. HolMeS, Human 
reality and the Social World: Ortega’s Philosophy of History. Amherst: University of Massachusetts 
Press, 1975; Clementina cAntillo, La ragione e la vita. Ortega y Gasset interprete di Hegel. Soveria 
Mannelli: Rubbettino, 2012; José lASAgA MedinA, “La razón histórica como crisis de la razón”, 
en José Luis Moreno peStAñA, Jesús M. díAz y Txetxu AuSín (coords.), Los retos de la
filosofía en el siglo XXI. Actas del I Congreso Internacional de la Red Española de Filosofía. Valencia: 
Universidad de Valencia / Red Española de Filosofía, 2015, vol. XV, pp. 31-39.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 
nov ie

m

bre

-abr

il 



115Valentina D’ascanio

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

Al especializarlo, la civilización le ha hecho hermético y satisfecho den-
tro de su limitación; pero esta misma sensación íntima de dominio y valía 
le llevará a querer predominar fuera de su especialidad. De donde resulta 
que, aun en este caso, que representa un máximum de hombre cualificado 
–especialismo– y, por tanto, lo más opuesto al hombre-masa, el resultado es
que se comportará sin cualificación y como hombre-masa en casi todas las
esferas de la vida73.

La especialización había sido objeto de análisis, desde los primeros años del 
siglo XX, con tonos diferentes –recuérdese el ambiente alemán con Nietzsche74

y Max Weber75– hasta llegar a los años 30 con la celebérrima conferencia 
de Husserl sobre la ciencia y el destino de Europa76 y, después, su discípulo 
Heidegger, que verá en la hegemonía de la técnica la razón del olvido del ser77.

Ortega se mueve en tal horizonte y, así como sucedió en su España, consi-
dera que tanto las causas como el remedio de las diversas manifestaciones de 
la crisis europea son de orden pedagógico-cultural: masificación, especializa-
ción, nacionalismos son superables mediante la formación de un hombre culto, 
con memoria del pasado y conciencia del propio tiempo. En razón de esto, se 
entiende la profunda unión entre la Misión de la Universidad y La rebelión de las 
masas, y las referencias a un ensayo un poco anterior, Las Atlántidas, donde 
el descubrimiento de otras culturas se convierte en fermento para afirmar un 
pluralismo histórico-cultural que, sacando a la luz las falacias del ideal unitario-
absolutista de la razón pura, se nutre del encuentro con las múltiples perspec-
tivas que dan forma a lo real. Un encuentro posible solo a través del abandono 
de los sistemas totalizantes y de cualquier pretensión de enjaular la volubilidad 
y la perentoriedad de la vida con categorías fijas e inmutables, para ir hacia una 

73 José ortegA y gASSet, La rebelión de las masas, ob. cit., p. 263.
74 Friedrich nietzScHe, Über die Zukunft unserer Bildungsanstalten (1872), trad. Sobre el porvenir 

de nuestras escuelas. Barcelona: Maxi-Tusquets, 2000 y La gaya ciencia, ob. cit.
75 En la célebre conferencia sobre la ciencia como vocación, Max Weber afirma: “En nuestro 

tiempo la obra realmente importante y definitiva es siempre obra de especialistas”. Aunque 
pueda parecer una visión positiva de la especialización, la tesis de Max Weber nace de la 
constatación de la definitiva carencia del ideal de una ciencia libre y desinteresada, así como de 
la unidad del saber, ya casi fracturada en diversos especialismos. El hombre de ciencia, si quiere 
permanecer fiel a su vocación, no tiene más remedio que ser consciente de la imposibilidad 
de llegar a una explicación omnicomprensiva de lo real, aceptando tal limitación y adoptando 
una postura ética basada en la autolimitación y en el ejercicio de la claridad. Max Weber, 
Wissenschaft als Beruf (1917), trad. de Francisco Rubio Llorente, El político y el científico. Madrid: 
Alianza Editorial, 1979, p. 191.

76 Edmund HuSSerl, Die Krisis des europäischen Menschentums und die Philosophie (1935), trad. 
de Peter Baader, La filosofía en la crisis de la humanidad europea. Valencia: Universidad de Valencia, 
1995.

77 Martin Heidegger, Sein und Zeit (1927), trad. de Jorge Eduardo Rivera, Ser y tiempo. 
Madrid: Editorial Trotta, 2018.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



116 La perspectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagógicas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

formación del ser humano a través de la cultura, es decir, las ideas vivas de las 
que el individuo y la época obtienen apoyo y orientación:

(…) cultura es el sistema de ideas vivas que cada tiempo posee. Mejor: el sistema 
de ideas desde las cuales el tiempo vive. Porque no hay remedio ni evasión posible: 
el hombre vive siempre desde unas ideas determinadas, que constituyen el suelo 
donde se apoya su existencia. Ésas que llamo “ideas vivas o de que se vive” son, 
ni más ni menos, el repertorio de nuestras efectivas convicciones sobre lo que es el 
mundo y son los prójimos, sobre la jerarquía de los valores que tienen las cosas 
y las acciones: cuáles son más estimables, cuáles son menos78.

Con semejante definición, Ortega recuerda a su pueblo y a toda Europa que 
la cultura es la necesidad que emana de la vida y es, al mismo tiempo, lo 
que permite flotar en el mar de la existencia. Sin embargo, se vive siempre 
en una perspectiva temporal, por lo que es necesario ser conscientes del pa-
trimonio cultural del que se es heredero y de moverse hacia el futuro, con 
tensión, tanto a nivel intelectual como colectivo: un deber arduo y en un 
continuo hacerse que necesita la capacidad de comprender, tener unidos e 
integrar la multiplicidad de los saberes, de los puntos de vista, de las creen-
cias y de los valores. Encontramos claramente expresadas, en esta posición, 
la exigencia de una conciencia histórica como antídoto contra la barbarie y la 
desmoralización –tema que llena el pensamiento orteguiano y las reflexiones 
de diferentes intelectuales del tiempo79– y la sensibilidad hacia la riqueza de 
la pluralidad, de la diferencia, del encuentro con el otro.

La falta de cultura histórica y la incapacidad de reconocer e interpretar la 
multiplicidad de perspectivas de lo real trágicamente unen al hombre-masa y 
al científico, y la civilización europea: el recrudecimiento de los movimientos 
nacionalistas, obrar en vista de intereses personales, la idea de nación emplea-
da como afirmación y defensa de lo propio y no como conquista que se ha de 
renovar80, hasta llegar al resultado de los regímenes dictatoriales, todas estas 

78 José ortegA y gASSet, Misión de la Universidad (1930), IV, 556.
79 Entre los muchos acreditados intérpretes de la crisis de Europa, pensamos en Stefan 

Zweig, a quien, como a Ortega, lo animaba un marcado europeísmo y no dejó de auspiciar, 
gracias a la cultura, la constitución de una Europa unida, enriquecida por el diálogo entre sus 
múltiples voces. Stefan zWeig, “La desintoxicación moral de Europa. Una conferencia para el 
congreso sobre Europa de la Academia de Roma”, en La desintoxicación moral de Europa y otros 
ensayos políticos. Barcelona: Plataforma Editorial, 2017, pp. 99-132.

80 Como resalta Julián Marías, la visión orteguiana se inspira en las tesis de Renan, en 
concreto en su idea de “nación” como plebiscito cotidiano; no obstante, el filósofo español se 
aleja de él, porque este concepto tiene una validez retrospectiva, refiriéndose a la nación que ya 
se ha formado y no a una que está naciendo. Véase: jorge Acevedo guerrA, Ortega, Renan y 
la idea de nación. Santiago de Chile: Universitaria, 2014; Julián MAríAS, Ortega. Las trayectorias, 
ob. cit., p. 252; Ernst renAn, Qu’est-ce qu’une nation? (1882), trad. de Andrés de Blas, ¿Qué es una 

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov ie

m

bre

-abril 



117Valentina D’ascanio

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

son manifestaciones de una Europa olvidada de ser “muchas abejas y un solo 
vuelo”81. Una metáfora utilizada para describir el “carácter unitario de la mag-
nífica pluralidad europea”82, una unidad que no ha actuado como freno de la 
diversidad sino como terreno sobre el que poder germinar y dar frutos exqui-
sitos. Describiendo la historia de Europa y de su cultura, Ortega escribe:

Este enjambre de pueblos occidentales que partió a volar sobre la historia 
desde las ruinas del mundo antiguo se ha caracterizado siempre por una forma 
dual de vida. Pues ha acontecido que conforme cada uno iba poco a poco for-
mando su genio peculiar, entre ellos o sobre ellos se iba creando un repertorio 
común de ideas, maneras y entusiasmos. (…) Porque en ellos la homogeneidad 
no fue ajena a la diversidad. (…) La idea cristiana engendra las iglesias nacio-
nales; el recuerdo del Imperium romano inspira las diversas formas del Estado; 
la “restauración de las letras clásicas” en el siglo XV dispara las literaturas di-
vergentes; la ciencia y el principio unitario del hombre como “razón pura” crea 
los distintos estilos intelectuales que modelan diferencialmente hasta las extre-
mas abstracciones de la obra matemática83.

No obstante, participar y sentirse parte de un fondo común ha significado, 
en el curso de los siglos, un ejercicio de equilibrio84, un equilibrio entre diversas 
fuerzas, resultado, por lo tanto, de la voluntad de cada uno de mediar por un 
interés común. Por eso, Europa, para Ortega, será siempre historia, realidad y 
proyecto, aun cuando, tras la tragedia de la Segunda Guerra Mundial, volverá 

nación? Cartas a Strauss. Madrid: Alianza Editorial, 1987; José ortegA y gASSet, La rebelión de 
las masas, ob. cit. Además, se recuerda la neta oposición a la teoría de Toynbee, acusado de haber 
reducido la idea de nación a una combinación de tribalismo y democracia, dándole un valor ne-
gativo al primer concepto y declinando el nacimiento de las naciones al Estado democrático. 
Véase también: José ortegA y gASSet, De Europa meditatio quaedam (1949), en Meditación de 
Europa y otros ensayos. Madrid: Alianza Editorial, 2015, pp. 53-159; Luis Alberto MorAtinoS
lAgArtoS, “El europeísmo orteguiano: recepción y valoración”, en J. lASAgA, M. Márquez, 
J. M. nAvArro y J. SAn MArtín (eds.), Ortega en pasado y en futuro. Medio siglo después, ed. cit.,
[CD-ROM].

81 José ortegA y gASSet, “Prólogo para franceses” (1973), en La rebelión de las masas, ob. 
cit., p. 94.

82 Idem.
83 José ortegA y gASSet, De Europa meditatio quaedam (1949), en Meditación de Europa y 

otros ensayos, ob. cit., p. 67. Semejante dinámica entre unidad y pluralidad se describe también 
con ocasión de la conferencia dada en Múnich en 1953 titulada “¿Hay una conciencia cultural 
europea?”, cuyo texto fue publicado con el título Cultura europea y pueblos europeos.

84 Se recuerda que el concepto de equilibrio europeo y de su definición también aparece 
en dos importantes obras dedicadas a la historia de Europa, ambas publicadas en momentos 
cruciales: la primera, de Benedetto Croce, Storia d’Europa nel secolo decimonono, impresa en 1932; 
la segunda, de Federico Chabod, Storia dell’idea di Europa, nacida de un curso universitario en el 
año 1943/1944.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



118 La perspectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagógicas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

a utilizar la misma metáfora85, invitando a los presentes a perseguir el ideal 
de una Europa plural y unida, manifestando una confianza que muchos intér-
pretes han destacado como rasgo del europeísmo orteguiano86.

Una confianza sostenida por sentirse heredero y decano de una cultura que 
ha de ser custodiada y renovada, sobre todo cuando la hora es oscura: “La 
cultura europea es creación perpetua. No es una posada, sino un camino que 
obliga siempre a marchar. Ahora bien, Cervantes, que había vivido mucho, nos 
dice, ya viejo, que el camino es mejor que la posada”87.

Una enseñanza que, volviendo la mirada a nuestra actualidad, se revela 
en toda su fuerza y contundencia, convirtiéndose en uno de los legados más 
fecundos de la filosofía orteguiana. ●

Fecha de recepción: 14/12/2022
Fecha de aceptación: 30/05/2023

85 José ortegA y gASSet, De Europa meditatio quaedam (1949), en Meditación de Europa y otros 
ensayos, ob. cit., p. 128.

86 Véase: Luis Alberto MorAtinoS lAgArtoS, “El europeísmo orteguiano: recepción 
y valoración”, ob. cit.; Gian Paolo prAndStrAller, “Ortega y Gasset e il problema della 
decadenza dell’Occidente”, ob. cit., pp. 267-276; Denis de rougeMont, Vingt-huit siècles 
d’Europe. La conscience européenne à travers les textes. D’Hésiode à nos jours. París: Payot, 1961.

87 José ortegA y gASSet, Cultura europea y pueblos europeos (1953), en Meditación de Europa y 
otros ensayos, ob. cit., p. 51.

ACEVEDO GUERRA, J. (2014): Ortega, Renan y la idea 
de nación. Santiago de Chile: Universitaria.

ÁLVAREZ GONZÁLEZ, E. (2010): “La vida del yo: el pro-
blema del sujeto en Ortega”, Signos Filosó�-
cos, XII, 24, pp. 25-47.

BENDA, J. (1941): La traición de los intelectuales. 
Santiago de Chile: Ediciones Ercilla.

CACCIATORE, G. (1984): “Ortega y Gasset e Dilthey”, 
en L. INFANTINO y L. PELLICANI (eds.), Attualità di 
Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, pp. 
89-113.

CANTILLO, C. (2012): La ragione e la vita. Ortega y 
Gasset interprete di Hegel. Soveria Mannelli: 
Rubbettino.

CARPINTERO, H. (2005): “Ortega, Cervantes y las 
Meditaciones del Quijote”, Revista de Filoso-
fía, 30, 2, pp. 7-34.

CASADO, A. (2001): “Ortega y la educación: per�-
les de una trayectoria”, Revista española de 
pedagogía, LIX, 220, pp. 385-402.

CEREZO GALÁN, P. (1984): La voluntad de aventura. 
Aproximamiento crítico al pensamiento de 
Ortega y Gasset. Barcelona: Ariel.

CEREZO GALÁN, P. (2007): “Cervantes y El Quijote en 
la aurora de la razón vital”, en J. LASAGA, M. 
MÁRQUEZ, J. M. NAVARRO y J. SAN MARTÍN (eds.), 
Ortega en pasado y en futuro. Medio siglo 
después. Madrid: Biblioteca Nueva, pp. 17-40.

n REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov

ie

m

bre

-abr

il 



119Valentina D’ascanio

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

CEREZO GALÁN, P. (2014): “Experimentos de nueva 
España”, en J. ORTEGA Y GASSET: Vieja y nue-
va política y otros escritos programáticos. 
Edición de Pedro Cerezo. Madrid: Biblioteca 
Nueva, ed. digital, pos. 13-802.

CHABOD, F. (2003): Historia de la idea de Europa. 
Madrid: Editorial Complutense.

CROCE, B. (1996): Historia de Europa en el siglo XIX. 
Trad. de Atilio Pentimalli Melacrino. Barcelona: 
Ariel.

DÍAZ ÁLVAREZ, J. M. (2007): “Virtualidades y opaci-
dades de la teoría orteguiana de las masas 
y las minorías”, en J. LASAGA, M. MÁRQUEZ, J. 
M. NAVARRO y J. SAN MARTÍN (eds.), Ortega en
pasado y en futuro. Medio siglo después,
[CD-ROM]. Madrid: Biblioteca Nueva.

DÍAZ DE CERIO RUIZ, F. (1961): José Ortega y Gasset y 
la conquista de la conciencia histórica. Moce-
dad. 1902-1915. Barcelona: Juan Flors Editor.

FERRATER MORA, J. (1973): Ortega y Gasset. Etapas 
de una �losofía. Barcelona: Seix Barral.

GÁMEZ MILLÁN, S. (2007): “Desde Ortega: a partir de 
Meditaciones del Quijote y alrededor del ser 
humano como novelista de sí mismo”, en J. 
LASAGA, M. MÁRQUEZ, J. M. NAVARRO y J. SAN MARTÍN

(eds.), Ortega en pasado y en futuro. Medio siglo 
después, [CD-ROM]. Madrid: Biblioteca Nueva.

GONZÁLEZ SERRANO, C. J. (2015): Ortega y Gasset.
Pensar la circunstancia. Valencia: Batiscafo.

GORI, P. y STELLINO, P. (2015): “Il prospettivismo 
morale nietzscheano”, Syzetesis, II, pp. 109-128.

HEIDEGGER, M. (2018): Ser y tiempo. Trad. de Jorge 
Eduardo Rivera. Madrid: Editorial Trotta.

HOLMES, O. W (1975): Human reality and the So-
cial World: Ortega’s Philosophy of History. 
Amherst: University of Massachusetts Press.

HUSSERL, E. (1995): La �losofía en la crisis de la 
humanidad europea. Trad. de Peter Baader. 
Valencia: Universidad de Valencia.

JOVER ZAMORA, J. M.; GÓMEZ-FERRER, G. y FUSI, J. P.
(2001): España: sociedad, política y civiliza-
ción (siglos XIX-XX). Madrid: Areté.

LASAGA MEDINA, J. (2015): “La razón histórica como 
crisis de la razón”, en J. L. MORENO PESTAÑA, 
J. M. DÍAZ y T. AUSÍN (coords.), Los retos de la
�losofía en el siglo XXI. Actas del I Congreso
Internacional de la Red Española de Filosofía.
Valencia: Universidad de Valencia / Red Espa-
ñola de Filosofía, vol. XV, pp. 31-39.

LASAGA MEDINA, J. (2017): “Sobre una meditación 
que Ortega no escribió: «El alcionismo de 
Cervantes»”, Rocinante, 10, pp. 57-74.

LEIBNIZ, G. W. (2001): Monadologia. Edición de 
Salvatore Cariati. Milán: Bompiani.

LÓPEZ CAMBRONERO, M. (2003): “Cultura, ciencia y 
Universidad: los análisis y propuestas de José 
Ortega y Gasset”, Daimon, 30, pp. 123-130.

MARÍAS, J. (1967): El método histórico de las gene-
raciones. Madrid: Revista de Occidente.

MARÍAS, J. (1983): Ortega. Las trayectorias. Madrid: 
Alianza Editorial.

MARÍAS, J. (1984): Ortega. Circunstancia y vocación. 
1.ª ed. de 1960. Madrid: Alianza Editorial.

MARÍAS, J. (2014): “Introducción”, en J. ORTEGA Y

GASSET: Meditaciones del Quijote. Madrid: 
Cátedra, pp. 17-32.

MCCLINTOCK, R. (1971): Man and his Circumstan-
ces. Ortega as Educator. Nueva York: Teachers 
College Press.

MOLINUEVO, J. L. (1997): “La crisis del socialismo éti-
co en Ortega”, en M. T. LÓPEZ DE LA VIEJA (ed.), 
Política y sociedad en José Ortega y Gasset. En 
torno a «Vieja y nueva política». Barcelona: 
Anthropos, pp. 23-50.

MORALES, A. (1997): “Vieja y nueva política. La 
circunstancia histórica”, en M. T. LÓPEZ DE LA

VIEJA (ed.), Política y sociedad en José Ortega 
y Gasset. En torno a «Vieja y nueva política». 
Barcelona: Anthropos, pp. 69-100.

MORATINOS LAGARTOS, L. A. (2007): “El europeísmo or-
teguiano: recepción y valoración”, en J. LASAGA,
M. MÁRQUEZ, J. M. NAVARRO y J. SAN MARTÍN (eds.), 
Ortega en pasado y en futuro. Medio siglo des-
pués, [CD-ROM]. Madrid: Biblioteca Nueva.

MORÓN ARROYO, C. (1968): El sistema de Ortega y 
Gasset. Madrid: Alcalá.

NIETZSCHE, F. (2000): Sobre el porvenir de nuestras 
escuelas. Barcelona: Maxi-Tusquets.

NIETZSCHE, F. (2011): La gaya ciencia. Trad. de José 
Carlos Mardomingo. Madrid: Edaf.

ORRINGER, N. R. (1979): Ortega y sus fuentes germá-
nicas. Madrid: Gredos.

ORTEGA Y GASSET, J. (1979): Una interpretación 
de la historia universal. En torno a Toynbee 
(1948-1949). Madrid: Revista de Occidente en 
Alianza Editorial.

ORTEGA Y GASSET, J. (1987): Epistolario completo 
Ortega – Unamuno. Edición de Laureano Ro-
bles. Madrid: El Arquero.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



120 La perspectiva en Ortega como clave entre la vida y la cultura: implicaciones pedagógicas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

ORTEGA Y GASSET, J. (1991): Cartas de un joven espa-
ñol (1891-1908). Edición de Soledad Ortega. 
Madrid: El Arquero.

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras comple-
tas, 10 vols. Madrid: Fundación José Ortega y 
Gasset / Taurus.

ORTEGA Y GASSET, J. (2006): El tema de nuestro tiem-
po. Madrid: Revista de Occidente en Alianza 
Editorial.

ORTEGA Y GASSET, J. (2014): Meditaciones del Qui-
jote. Madrid: Cátedra.

ORTEGA Y GASSET, J. (2014): Vieja y nueva política y 
otros escritos programáticos. Edición de Pedro 
Cerezo. Madrid: Biblioteca Nueva, ed. digital.

ORTEGA Y GASSET, J. (2015): Meditación de Europa 
y otros ensayos. Madrid: Alianza Editorial.

ORTEGA Y GASSET, J. (2016): El Espectador I y II. 
Madrid: Alianza Editorial.

ORTEGA Y GASSET, J. (2016): La rebelión de las ma-
sas. Edición de Domingo Hernández Sánchez. 
3ª. ed. Madrid: Tecnos.

PELLICANI, L. y CAVICCHIA SCALAMONTI, A. (1979): 
“Introduzione”, en J. ORTEGA Y GASSET, Scritti 
politici. Turín: UTET, pp. 9-105.

PELLICANI, L. (1983): “Prefazione”, en J. ORTEGA Y

GASSET, Aurora della ragione storica. Trad. de 
Leonardo Rossi. Milán: SugarCo Edizioni, pp. 
7-21.

PÉREZ CARRASCO, M. (2014): “I due volti della mo-
dernità: storiogra�a vs solipsismo in Ortega y 
Gasset”, en G. PIAIA e I. MANOVA (eds.), Moder-
nità e progresso. Due idee guida nella storia 
del pensiero. Padua: Cleup, pp. 317-334.

PRANDSTRALLER, G. P. (1984): “Ortega y Gasset e il 
problema della decadenza dell’Occidente”, 
en L. INFANTINO y L. PELLICANI (eds.), Attualità 
di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, pp. 
267-276.

RENAN, E. (1987): ¿Qué es una nación? Cartas a 
Strauss. Trad. de Andrés de Blas. Madrid: 
Alianza Editorial.

RODRÍGUEZ HUÉSCAR, A. (1985): Perspectiva y verdad. 
Madrid: Alianza Editorial.

ROUGEMONT, D. de (1961): Vingt-huit siècles d’Eu-
rope. La conscience européenne à travers les 
textes. D’Hésiode à nos jours. París: Payot.

SÁNCHEZ CÁMARA, I. (1986): La teoría de la minoría 
selecta en el pensamiento de Ortega y Gasset. 
Madrid: Tecnos.

SAVIGNANO, A. (1984): J. Ortega y Gasset. La ragione 
vitale e storica. Florencia: Sansoni Editore.

SAVIGNANO, A. (1996): Introduzione a Ortega y 
Gasset. Roma / Bari: Laterza.

SCHELER, M. (1916): Der Formalismus in der Ethik 
und die materiale Wertethik, vol. 2, en Jahr-
buch für Philosophie und phänomenologische 
Forschung, II, pp. 21-478.

SCOTTON, P. (2014): “Educazione alla vita politica. 
Individuo e società nel pensiero di José Ortega 
y Gasset, a partire dalle Meditaciones del Qui-
jote (1914)”, History of Education & Children’s 
Literature, IX, 2, pp. 603-621.

SCOTTON, P. (2019): “Intellectuals, Public Opinion 
and Democracy. On Ortega y Gasset’s Social 
Education”, Social and Education History, 8, 
3, pp. 272-297.

SOBEJANO, G. (1967): Nietzsche en España. Madrid: 
Gredos.

SOROKIN, P. A. (1948): La crisis de nuestra era. 
Trad. de Carmen Canalejas Masip. Buenos 
Aires: Espasa-Calpe Argentina.

SPENGLER, O. (2014): La decadencia de Occidente. 
Trad. de Manuel García Morente. Madrid: 
Austral.

SUÁREZ CORTINA, M. (1996):El reformismo en España. 
Madrid: Siglo XXI.

TOYNBEE, A. J. (2007): Estudio de la Historia, 3 vols. 
Madrid: Alianza Editorial.

WEBER, M. (1979): El político y el cientí�co. Trad. 
de Francisco Rubio Llorente. Madrid: Alianza 
Editorial.

ZWEIG, S. (2017): “La desintoxicación moral de 
Europa. Una conferencia para el congreso so-
bre Europa de la Academia de Roma”, en La 
desintoxicación moral de Europa y otros ensa-
yos políticos. Barcelona: Plataforma Editorial, 
pp. 99-132.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov

iem

bre

-abr

il 


	Página en blanco



