288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

La cultura como dimension trascendental
de la vida humana. La lectura de Ortega por parte de
Giuseppe Cacciatore*

Resumen

El ensayo se centra en un texto clave de
Cacciatore. El primer apartado expone tres
modos de leer a Ortega. El segundo mostrara
como, desde una fenomenologia de la mira-
da, el perspectivismo supera el relativismo. El
tercero estudiara el concepto de cultura en
Ortega desde una vision trascendental de la
crisis, que implica que la cultura también es
una dimension trascendental. Entonces apare-
ceran problemas en la metafora de la “balsa”
y del “naufragio”. En todo caso, el texto de
Cacciatore desemboca en la conexién entre
la cultura y la realidad, con lo cual se tocan
problemas nucleares de la filosoffa.

Palabras clave
Ortega y Gasset, perspectivismo, relativismo,
cultura, concepto de “trascendental”

Javier San Martin

ORCID: 0000-0003-4786-6605

Abstract

The essay focuses on a key text by Cacciatore. The
first section sets out three ways of reading
Ortega. The second will show how, from a
phenomenology of the gaze, perspectivism
overcomes relativism. The third will study the
concept of culture in Ortega from a transcendental
view of crisis, which implies that culture is also
a transcendental dimension. Problems will then
appear in the metaphor of the “raft” and
the “shipwreck”. In any case, Cacciatore’s text
leads to the connection between culture and
reality, which touches on the core problems of
philosophy.

Keywords
Ortega y Gasset, perspectivism, relativism,
culture, concept of “transcendental”

nte todo, quiero agradecer la oportunidad de participar en este mere-
cidisimo homenaje al profesor Giuseppe Cacciatore, a quien tanto

debemos. Desde hace afios viene su Departamento universitario, con él

ala cabeza, fomentando estudios sobre fil6sofos de habla espafiola, de una manera
que habrfa merecido incluso la atencién de nuestros politicos. [Llama mucho
la atencién visitar el Departamento dirigido por el profesor Cacciatore y ver que
en él son autores preferidos Ortega, Zubiri, Nicol, Gaos 0 Marfa Zambrano,
que sobre todos ellos hay estudios, ediciones de libros y traducciones.

* El presente texto reproduce con algunas modificaciones el capitulo que se publicé en el
tomo 2 del libro Magister et discipuli: filosofia, historia, politica y cultura que Antonio Scocozza
y Giuseppe D’Angelo (eds.) publicaron en Colombia en homenaje al profesor Giuseppe
Cacciatore con motivo de su jubilacién en 2016, en la editorial Taurus, junto con la Universidad

Cémo citar este articulo: Revista de
San Martin, J. (2023). La cultura como dimension trascendental de la vida humana. La lectura Estudios Orteguianos
de Ortega por parte de Giuseppe Cacciatore. Revista de Estudios Orteguianos, (47), 75-97. N°47. 92023

https://doi.org/10.63487/re0.56
@@@@ Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra

ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0

noviembre-abril



76 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

El mismo ha editado libros y ha escrito estudios sobre estos autores. En su libro
El biiho y el condor' es la filosofia en la América hispana la que ocupa sus diversos
capfitulos®. Quiero en este texto estudiar su lectura de Ortega porque creo que
toca un punto que me interesa especialmente, el tema de la cultura, que también
a mf me ha atraido desde hace afios; pero Cacciatore lo hace de un modo que me
ha incentivado a volver sobre ese concepto ampliando mi horizonte gracias a sus
aportaciones. Los desarrollos impecab]es que Cacciatore nos expone en el texto
que quiero tomar en consideracién, y que luego citaré me llevan a ampliar mi
horizonte de comprensién de Ortega y me incentivan a comentar los problemas
del concepto de cultura en Ortega a partir de Cacciatore, lo que creo es rendir un
homenaje de agradecimiento al profesor italiano.

Antes de entrar en materia quiero mencionar, aunque solo sea eso, los otros
escritos de Cacciatore sobre Ortega. Dejo los que ha dedicado a Marfa Zam-
brano —varios textos’—, a Zubiri¥, a Gaos®. Sobre Ortega empezé escribiendo
en 1983 con motivo del centenario del nacimiento del filésofo madrilefio, lo que
indica una nada desdefiable profundidad temporal de su interés por Ortega.

de Salerno y la Universidad Catdlica de Colombia, pp. 397-421. Las dificultades de distribucién
con que se ha encontrado la voluminosa edicién han restringido su difusién. La importancia
de la reflexién que Cacciatore ha desarrollado sobre la filosoffa de Ortega, dentro de su enor-
me interés por la filosoffa espafiola, me ha llevado, con autorizacién de los editores, a publicar
este texto en el que se comenta uno de sus ensayos mds brillantes sobre Ortega como un
pequefio homenaje al gran profesor y filésofo que ha sido Giuseppe Cacciatore, que fallecié el
pasado dfa 2 de marzo, y respecto al que la filosofia espafiola estd en deuda.

! Giuseppe CACCIATORE, FE/ bitho y el condor. Ensayos en torno a la filosofia hispanoamericana.
Prélogo de Antonio Scocozza. Bogotd: Planeta / Universidad Catélica de Colombia, 2011.

2 En el reciente acto de homenaje que, el 3 de abril de este afio, amigos y discipulos dedicaron
al profesor Cacciatore en Salerno, de donde era natural el profesor de la Universidad de N4poles,
la profesora Marfa Lida Mollo anuncié que estaba a punto de salir el libro de Cacciatore Crisis
y razén bhistirica en la filosofia espasiola, con un epflogo de la mencionada profesora.

5 En Sulla filosofia spagnola. Saggi e ricerche. Bolonia: 11 Mulino, 2013, el capitulo III: “Maria
Zambrano: la storia come «delirio» e «destino»”, pp. 79-124; el 1V, “Ortega e Zambrano su
Croce”, pp. 125-158; y el V, “Il pensiero «insulare» de Maria Zambrano: mito, metafora,
immaginazione dell'umanita originaria”, pp. 159-175. En Rocinante. Rivista i filosofia ibérica,
theroamericana e interculturale, n.° 1 (2005), pp. 107-126, habfa escrito el texto “Marfa Zambrano:
ragione poetica e storia”.

4 En este mismo libro recién mencionado el tdltimo capitulo, el VI: “Vita e storia tra Zubiri e
Vico”, pp. 177-186. El texto habfa sido publicado en Xaveer Zubirt, coord. de A. Mascoloy M. L.
Mollo, monogréfico de la revista Rocinante. Rivista Ji filosofia iberica e iberoamericana, n.° 5 (2010),
pp- 101-108.

® En Giuseppe CACCIATORE, £l bitho y el céndor, ob. cit., se dedican capitulos a la Escoldstica
espafiola y Antonio Bricefio; a José Gaos, Leopoldo Zea, Ernesto Grassi, Eduardo Nicol; y has-
ta se puede leer un agudo comentario sobre el tango, que Cacciatore leyé como conferencia
inaugural en un Congreso en Pagani, a pocos kilémetros de Ficiano, la sede de la Universidad de
Salerno, en Campania, y que llevaba el incitador titulo “Mediterran Tango”, en el que el excitante
tema, por el producto que es el tango, de la interculturalidad aparece en primer término.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

N
~N

JAVIER SAN MARTIN

Asf el texto “Ortega y Gasset e Dilthey” fue publicado en el libro Attualita Ji
Ortega y Gavsel®, y después recogido como capitulo IX en el libro de Cacciatore
Storicismo problematico e metodo critico’.

El siguiente texto sobre filosofia espafiola o en espafiol est4 en la otra gran
linea de trabajo de Cacciatore, la relacién de Ortega con Vico. Siendo Caccia-
tore profesor de Ndpoles, y ademds estudioso de la historia como el modo de
ser del humano y como ciencia histérica, es normal que el napolitano Giam-
battista Vico sea uno de sus temas preferidos, al que ha dedicado, ademds de
dos libros®, casi dos decenas de articulos y otros tantos de capitulos de libros,
ademds de mds de un centenar de titulos de escritos menores, tal como apare-
cen reseflados en ese mas de un millar de titulos, recontados de momento solo
hasta el afio 2010, con los que ha contribuido a la filosoffa’. Pero yo me voy
a centrar aqui en el que creo que es el gran texto de Cacciatore sobre Ortega,
“La «balsa de la cultura». Filosofia y crisis en Ortega y Gasset” (“La «zattera
de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”), escrito para el libro Za
vocazione dell’arciere. Prospettive critiche sul pensiero i Ortega y Gavswet'. El articulo
ha sido también recogido como capitulo segundo en el libro, de 2013, Sulla filo-
dsofta spagnola. Saggi e ricerche''. Ya el titulo del articulo, la “balsa de la cultura”,
unido a filosoffa y crisis, nos da una idea de la agudeza de Cacciatore. Porque,
aunque la metdfora de la balsa no sea una metéfora muy usada por Ortega, si
nos atenemos al concepto de cultura de este, que aparece ya plenamente for-
mulado en Meditaciones del Quyjote, se podria decir que esta metafora, aunque no
aparezca formulada, funcionarfa perfectamente en el primer libro de Ortega
como aquello que da seguridad a la espontaneidad de la vida. Es también cierto
que, hasta la segunda navegacién, aproximadamente a partir de 1930, la inse-

¢ Giuseppe CACCIATORE, “Ortega y Gasset e Dilthey”, en Lorenzo INFANTINO y Luciano
PELLICANI (eds.), Attualita i Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984, pp. 89-113.

7 Giuseppe CACCIATORE, Storicismo problematico e metodo critico. Napoles: Guida, 1993, pp.
289-318. En esta edicién le ha afiadido una “Postilla 1993” bibliografica (p. 318).

8 Metaphysik, Poesie und Geschichte. Uber die Philosophie von Giambattista Vico. Berlin: Akademie
Verlag, 2002 y L'infinito nella storia: saggi su Vico. Népoles: Edizioni Scientifiche Italiane, 2009.

 Como puede verse en el CV de la Universidad de Népoles: https://www.docenti.unina.it/#!/
professor/4749555345505045434143434941544£524543434347505034355430324837303357/
curriculum. En el acto mencionado en la nota 2, el profesor Armando Mascolo indica que la
produccién de Giuseppe Cacciatore alcanzé la cifra de “piu di due milla titoli”, es decir, mds de
dos mil titulos: https://youtube.com/watch?v=dR6qxgOkemk&feature=share (10:11).

10 Giuseppe CACCIATORE, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”, en
Giuseppe CACCIATORE y Armando MASCOLO (eds.), La vocazione dell'arciere. Prospettive critiche sul
penviero di Ortega y Gasvet. Bérgamo: Moretti & Vitali, 2012, pp. 37-67.

" Giuseppe CACCIATORE, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”, en
Sulla filosofia spagnola. Saggi e ricerche, ob. cit., pp. 47-77. Un estudio mds reciente sobre Ortega se
puede encontrar en Giuseppe CACCIATORE, “Il posto della parola: lo stile filosofico di Ortega
tra meditazione e saggio”, en Giuseppe CACCIATORE y Clementina CANTILLO (eds.), Omaggio a
Ortega. A cento anni dalle Meditazioni del Chisciotte (/9/4-2014). Népoles: Guida, 2016, pp. 31-47.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



78 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

guridad de la vida esponténea, sefialada en las HMeditaciones del Quijote, no apare-
cerd como un naufragio y, por tanto, lo que en él puede dar seguridad como una
balsa de salvacién en medio del agua, pero la metafora no es dificil de encajar
en el conjunto de las reflexiones de Ortega sobre la cultura, aunque también
tendremos que ver los problemas que la metéfora lleva consigo.

El articulo de Cacciatore tiene dos claras partes, aunque su autor no las
sefiale: una primera'? en la que se dibuja en breves y rdpidos trazos lo fun-
damental de la filosofia de Ortega; y una segunda parte, en la que expondra lo
nuclear de la nocién orteguiana de cultura y, desde ella, la visién orteguiana so-
bre la crisis y la historicidad, aportando para apoyar su pensamiento citas muy
oportunas perfectamente seleccionadas, fundamentalmente de 6’Quéwﬁ[0¢ro_ﬁ'a?,
Goethe desde dentro, Principios de metafisica vegiin la razén vital, y sobre todo de En
torno a Galileo, libro que para Cacciatore serfa un gran tratado sobre la cultura
y su devenir; por tanto, sobre la crisis y las crisis.

1. Tres modos de leer a Ortega

Pero, antes de entrar en la exposicién de las dos partes que he sefialado,
quiero dedicar algunas lineas a reflexionar sobre tres modos fundamentales que
observo de leer a Ortega, los tres perfectarnente validos y que seguramente
serdn complementarios entre ellos. El primero, tal vez el més sencillo, es el
histérico, en el que se sigue el devenir de la filosofia de Ortega; es obviamen-
te un modo absolutamente legitimo, aunque sélo ofrece garantia plena unos
afios después del fallecimiento del filésofo, porque sélo con el conocimiento de
los péstumos es posible llevar a cabo este modo de lectura con cierta seguridad;
mds aun, sélo una visién completa de la obra ofrece plena garantia de una inter-
pretacién correcta. Desde esa perspectiva, esta lectura, que empezé muy pron-
to, sélo ahora, una vez concluida la tltima edicién de las obras completas'?,
puede ser llevada a cabo con cierta seguridad, pues, por ejemplo, la relacién de
Ortega con el neokantismo es determinante para entender las conferencias
de diciembre de 1912 en el Ateneo de Madrid, que podrian ser calificadas de
perfectamente neokantianas!® y que solo con la nueva edicién de péstumos
hemos conocido. Este sistema de lectura es el que aplica José Gaos en su primer
escrito largo sobre su admirado maestro madrilefio “La profecfa en Ortega”,
de 1946 y 1947'; en relacién con esa investigacién hay que decir que, siendo

12 Va de la p. 47 a la 58. Las citas se refieren a la edicién de Il Mulino, de 2013.

!5 Me refiero a la edicién de Obras completas, en diez tomos. Madrid: Fundacién José Ortega
vy Gasset / Taurus, 2004-2010. Se sefialan, en adelante, el tomo en romanos y las paginas en
arabigos.

" Ver en “Tendencias actuales de la filosoffa” (1912), VII, 221-269.

15 El texto se publicé en tres entregas a partir de los ntimeros 5 y 6 de 1946, y el nimero 2 de
1947 de la revista Cuadernos Americanos, que es la que habia previsto un libro sobre “el pronéstico

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAVIER SAN MARTIN 79

un texto espléndido, ha sido practicamente desconocido en Espafia hasta muy
recientemente, situacién que ha resultado muy perjudicial para nosotros por-
que nos hubiera ayudado mucho conocer la interpretacién que Gaos hace de
Ortega. Ese texto del filésofo asturiano es el primero en el que se intenta pre-
sentar una periodizacién de la obra de Ortega aplicando asf un método histéri-
co para abarcar la totalidad del pensamiento del madrilefio'.

El siguiente comentarista que utiliza una periodizacién de Ortega es
Ferrater Mora, cuya periodizacién de 1958 en su libro Ortega y Gasoet: etapas
de una filosofia'’, ha sido muy utilizada, aunque en la actualidad esté radical-
mente superada, pues cuando escribe Ferrater se desconoce en gran medida
sus conexiones con el neokantismo y con la fenomenologia, ademés de la in-
tertextualidad de las Meditaciones del Quijote, asi como el texto de Sistema de la
potcologia. Por eso, seguir utilizando la periodizacién de Ferrater Mora en la
actualidad es una clara indicacién de pereza intelectual y desconsideracién
grave hacia lo que sobre el tema han escrito otros comentaristas después de
Ferrater. Mantener esa periodizacién en la actualidad, lo que no es la primera
vez que ocurre, indica, tal vez, que uno se puede permitir escribir lo que quie-
ra sin miedo a descalificaciones graves. El esquema de Ferrater Mora est4 ra-
dicalmente superado, al menos, desde los afios 60 y, con toda seguridad, desde
finales de los 70, a partir de los estudios de Ciriaco Morén Arroyo'8, Philip

Silver', Pedro Cerezo? y los mios propios®!. Conociendo adem4s la intertex-

filoséfico”. Después con algunos cambios se recogié en el tomo IX de las Obras completas, pp.
43-112. Actualmente, en José GAOS, Los pasos perdidos. Eseritos sobre Ortega y Gasvet, ed. de José
Lasaga. Madrid: Biblioteca Nueva, 2013, pp. 57-126.

16 Ver José GAOS, Obras completas, IX, p. 47 (en la edicién de Lasaga, p. 61), en la que se ha-
bla de las cuatro etapas en que “se articulan” las producciones de Ortega.

17 Las tres etapas que propone son objetivismo (de 1902 a 1914), perspectivismo (1914-
1923) y raciovitalismo (1924 hasta la muerte de Ortega). Ver José FERRATER MORA, Tres
maestros, en Obras selectas. Madrid: Revista de Occidente, 1967, tomo I, p. 122.

18 Ciriaco MORON ARROYO, FEl sistema de Ortega. Madrid: Ediciones Alcald, 1968. El
estudioso manchego propone otra periodizacién, que recoge Juan Manuel Monfort en su libro
Filosofta de la cultura en Ortega y Gavsset, p. 11, recordando el texto de Morén Arroyo “Ortega y la
literatura espafiola cldsica”. En el libro (en preparacién) Creencia y realidad dedico varias decenas
de paginas a comentar la obra de Morén Arroyo. Por eso me remito a esa obra. De cualquier
modo, una visita al libro de J. M. Monfort serfa muy provechosa.

19 Philip W. SILVER, Fenomenologia y Razén Vital. Génesis Je Meditaciones del Quijote de Ortega
y Gasset. Madrid: Alianza, 1978.

20 Pedro CEREZO, La voluntad de aventura. Aproximamiento critico al pensamiento de Ortega y
Gavoset. Barcelona: Ariel, 1984.

2 Javier SAN MARTIN, Ensayos sobre Ortega. Madrid: UNED, 1994; “La fenomenologia
de Ortega y Gasset”, en Orlega y Gawel, cien afios después. Mélaga: Centro de la UNED, 1997,
pp- 95-137; Fenomenologia y cultura en Ortega. Madrid: Tecnos, 1998; La fenomenologia de Ortega y
Gavsset. Madrid: Biblioteca Nueva, 2012.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



80 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

tualidad de Meditaciones del Quijote establecida por Inman Fox en 1984%, y con
la innegable aportacién de Nelson Orringer, la clasificacién de Ferrater Mora
queda totalmente superada, del mismo modo que el estudio de Las mocedades de
Ortega de Fernando Salmerén? queda superado, o al menos muy necesitado
de matizacién y correccién con la publicacién de las Cartas de un joven espaiiol*
y por el minucioso estudio, que las toma en consideracién, de Noé Massé®.
De todos modos, aplicar este modo de estudio es imprescindible para hacer-
se una idea clara de los avances o correcciones de Ortega a lo largo de los afios.
La tesis doctoral de Juan Manuel Monfort sobre la cultura sigue este método.
En la actualidad, teniendo en cuenta la inmensa bibliografia que se ha gene-
rado sobre la filosoffa de Ortega, creo que todos coincidiriamos hoy en que en
Ortega hay tres periodos bdsicos, el que va desde que empieza a escribir hasta
la asuncién de la fenomenologfa como paradigma bésico y que por tanto abarca
desde 1902 a 1912 y es un periodo fundamentalmente neokantiano. El segundo
periodo va desde 1913 a 1928, y seria el periodo fernomenoldgico, o de la razén
vital, por mds que en 1924 haga su aparicién la razén histérica con el “sentido
histérico”. Pero en los afios veinte la vida no es atin vida biogréfica y Ortega
no tiene plenamente disefiada la estructura de su filosoffa. Ser4 a partir de
1929, en el tercer periodo, que llega hasta su muerte, el que podriamos llamar
el periodo de la razén hustérica, en el que esta va asumiendo el papel directivo y la
critica a la fenomenologia se convierte en un leitmotiv. Este periodo, por otro
lado, es el que coincide con la formacién de los discipulos que constituyeron la
“Escuela de Madrid”, como Manuel Granell terminaria bautizando a la hasta
entonces llamada “Escuela de Ortega”’. Esta periodizacién creo que es la que
ya se puede dar como canénica para el siglo XXI, y que convendria que no
fuera ignorada por los estudiosos de Ortega. Si hubiéramos de poner términos
de “razén” a estas tres etapas, tendriamos que decir que Ortega pasa de la razon

2 Edward Inman FOX, “Revelaciones textuales sobre las «Meditaciones» de Ortega”, [nsula,
455 (1984), p. 4.

% Fernando SALMERON, Las mocedades de Ortega y Gaswet. México D. F.: Colegio de México,
1959.

2 José ORTEGA Y GASSET, Cartas de un joven espaitol, ed. de Soledad Ortega, prélogo de
Vicente Cacho Viu. Madrid: El Arquero, 1991.

% Noé MASSO, El joven José Ortega. Anatomia del pensador adolescente. Castellén: Editorial El
Lago, 2006.

% Juan Manuel MONFORT, La cultura en Ortega: dmbito en el que ve realiza la vida humana. Tesis
doctoral dirigida por Javier San Martin. Madrid: UNED, 2011.

7 Sobre este tema ver de Gerardo BOLADO, “La Scuola di Ortega e la filosofia spagnola
contemporanea”’; de José LASAGA, “La Scuola di Madrid: un'interpretazione” y mi “Epilogo”,
todos ellos en Lucia PARENTE (ed.), Su la Scuola i Madrid. Filosofia spagnola del XX secolo. Milan:
Mimesis, 2016, pp. 67-106, pp. 107-124 y pp. 255-264, respectivamente.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAVIER SAN MARTIN 81

pura (primera etapa) a la razon vital (segunda etapa), y de ésta a la razon hustérica
(tercera etapa).

Hay otro modo de leer a Ortega, que para nosotros tiene interés porque es el
método que yo identifico en Cacciatore. Podrfamos decir que es un método es-
tructural y sincrénico, a diferencia del anterior que es diacrénico. En €l los textos
se toman como valores de una estructura al margen del tiempo. Este es el método
que mds se presta a lo que podrfamos llamar, con Jestis M. Dfaz, una interpre-
tacién caritativa®, o irenista, porque, para dar valor estructural a los textos, a
veces, puede ser necesario ignorar las consecuencias o incoherencias de algunas
expresiones, dichas en un momento determinado. Los textos son asumidos en
su literalidad sin cuestionar si lo que en ellos se dice es correcto o no, si muestra
quiebras o no lo hace, o si realmente se atiene o no a un fenémeno.

En mi opinién esta es la forma mds habitual de leer a Ortega. No es la m4s
facil porque los valores estructurales que algunos elementos de muchos escritos
pueden representar son a veces dificiles de establecer. En favor de esta forma
de lectura opera el disponer de un buen ntimero de trabajos que se han ido pu-
blicando desde los afios cuarenta sobre la filosofia de Ortega y especialmente
desde su deceso. Aquf entrarfan también los trabajos de Juli4n Marfas o Anto-
nio Rodriguez Huéscar, quienes se han esforzado por descubrir detrds de los
varios cientos de titulos de la obra de Ortega las lineas maestras desde las que
hay que leerlo.

Por supuesto, por lo general los estudios posteriores a ambos autores suelen
operar desde este modelo, porque, ademads, esta forma de lectura se puede aplicar
al estudio de cualquier concepto, y pueden ser estudios muy rigurosos o menos
rigurosos, pero en general suelen ser estudios ttiles, porque nos dan una es-
tructura que para ser captada exige posicionarse con cierto distanciamiento del
autor para poder percibir las lineas de esa estructura. En esta forma de lectura
el momento temporal de los textos es menos Importante que su literalidad por-
que, como hemos dicho, los textos se toman como valores sincrénicos. Por eso
se pueden citar sin ningin reparo textos de Ortega de diversas épocas, porque
los conceptos de “vida”, “masa”, “fenémeno”, “cultura”, etc., significarfan estruc-
turalmente lo mismo en un momento que en otro. Y aunque en sentido estricto
no sea asf, la bisqueda de las lineas sistemdticas permite, incluso recomienda,
ignorar los matices que en un momento incluye el texto, para fijarse en el sig-
nificado estructural. Es como si yo quiero hacer el plano de una ciudad desde
determinada altura de ella, desde la cual deberé ignorar los recovecos que pueda
tener una calle en la realidad de un paseo por ella. Los matices se pierden, porque
no son necesarios, incluso impedirfan la visién de conjunto. Esta es fundamental

% Jests M. Diaz Avarez, “La filosofia della serenita malinconica contro la superbia
filosofica. Su José Gaos e l'indebolimento del pensiero”, en Lucia PARENTE (ed.), Su la Seuola
i Madrid, ob. cit., pp. 137-156.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



82 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

para ver o establecer la posicién de un autor en el amplio movimiento del pen-
samiento filoséfico, por ejemplo, para compararlo con otros autores o en el am-
plio movimiento del pensamiento. Giuseppe Cacciatore, que se sitta en el histo-
ricismo hermenéutico que arranca de Vico y pasa por Croce y Dilthey, necesita
esa lectura de Ortega para extraer de sus textos los valores topolégicos de los
diversos conceptos que se mueven en esa érbita del historicismo.

Pero yo creo que atin hay otra posibilidad de lectura quizds menos cari-
tativa, por llamarla asf, porque al detenerse en los textos puede torturarlos
con interrogatorios molestos. Este método busca menos situar a un pensador
en el movimiento del pensamiento cuanto utilizar sus textos para pensar
conceptos concretos; en ese momento los textos ya no entran necesariamen-
te como valores sincrénicos de un esquema o estructura, sino directamente
como expresiones que se esfuerzan por dar la palabra a la experiencia, y en
ese sentido es un método que podriamos llamar fenomenolégico. Como he
dicho, es posible que esta lectura resulte menos caritativa para con un autor,
porque consiste en escrutar hasta los bajos fondos las expresiones; pero tam-
bién puede ser que resulte eficaz para pensar los elementos de los que se
trata. Como en cierta ocasién me dijo José Lasaga, evaluando mi comentario
al primer capitulo de Za rebelion de las masas®, que es una forma de “me-
ter el bisturi” en los textos. Me parecié una buena metafora, diseccionando
el texto hasta sus entrafias para ver todas las implicaciones y por tanto su
coherencia, para captar todos los matices que puede tener. En el ejemplo de
la calle de la ciudad, este método es fundamental para conocer bien la calle
familiarizdndose con cada uno de sus recovecos.

En la lectura de Ortega hemos operado fundamentalmente con el método
primero y segundo. Pero creo que es momento de aproximarse a €l con el tercer
método, analizando los textos al detalle, tomando en consideracién los matices,
demorandose en ellos, porque cada uno tiene su valor y en todo caso nos puede
dar una perspectiva especial sobre un texto. Esta tercera forma de aproximarse
a Ortega ya no pretende “salvar a Ortega”, como dirfan José Gaos, o recien-
temente José Emilio Esteban®, sino sencillamente pensar con él y utilizar sus
propios pensamientos como yunque en el que fraguar nuevos conceptos si los de
Ortega nos parecen imprecisos. Es, creo, el nuevo nivel en el que tal vez debamos
movernos a casi setenta afios de su muerte.

2 Ver Javier SAN MARTIN, “El primer capitulo de La rebelion de las masas: andlisis critico”, en
Fenomenologia y politica, en Investigaciones fenomenoldgicas, n.° monogréfico, 3 (2011), pp. 169-187.

% Ver José Emilio ESTEBAN, “Lallievo dimenticato di Ortega: la filosofia di Antonio
Rodriguez Huéscar”, en Lucia PARENTE (ed.), Su la Scuola i Madrid, ob. cit., pp. 205-240. El
profesor de la Auténoma de Madrid habla de la posicién de Rodriguez Huéscar de “salvar
a Ortega”. La misma necesidad habfa sentido José Gaos cuando escribié su “Salvacién de
Ortega”, nada menos que con motivo de la muerte de este. El articulo salié en el nimero 1

de 1956 de Cuadernos Americanos. Ver en la edicién de Lasaga, pp. 127-142.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAVIER SAN MARTIN 85

Podria poner muchos ejemplos de este estudio minucioso. Antes de centrarme,
como ejemplo, en la diferencia entre materia, alma y perspectiva, voy a dedicar
unas lineas a otro ejemplo, porque ademds incide en el tema de la cultura. Desde
que empecé, hace ya veinte afios, a estudiar el tema de ideas y creencias, para
mostrar los importantes matices de la posicién de Ortega, vengo sosteniendo la
necesidad de estudiar a fondo los distintos ejemplos que pone el fil6sofo madrilefio.
M4s atin, creo que uno de los temas metodolégicos de esta tercera lectura caracte-
rizada por la minuciosidad analitica exige un cuidado especial con los ejemplos, en
concreto en ese caso’’. También en el tema de la cultura es necesario hacerlo. Un
caso tipico es el del martillo, que ademés es un ejemplo ampliamente utilizado por
otros autores; por ejemplo, Heidegger afios después de haberlo empleado Ortega?.
El interés que tiene para nuestro andlisis es doble; primero, porque nos indica la
problematicidad de la tesis orteguiana de la contraposicién entre vida y cultura,
tomados ambos términos masivamente y que, en cierto modo deducible de Medita-
ctones del Quijote, es el tema bésico de El tema de nuestro tiempo. Segundo, porque nos
indica la ambigiiedad del concepto de cultura que maneja Ortega en ambos libros.
En efecto, nos dice Ortega que “El martillo es la abstraccién de cada uno de sus
martillazos"sz, por eso el martillo es abstracto, porque lo tinico concreto que existe
son los martillazos. Un anélisis minucioso exige entender plenamente esta frase,
una frase preciosa, de las mas “icdsticas”, que dirfa Cacciatore®, pero que si no
se entiende se pierde uno de los pilares de la obra de Ortega, la referencia de lo
cultural a la vida, pero si se lo entiende hasta el fondo se tambalea tanto la iden-
tificacién de cultura, que hace Ortega en ese mismo texto, con “arte o clencia o

35

politica™ como las afirmaciones sobre la oposicién de la vida y la cultura.

Efectivamente, el martillo, elemento técnico cultural —y que no creo que
pueda ser inscrito en la categorfa de “arte”—, si no se usa, no es nada, es una
cosa que estd ahi y cuyo tnico sentido como martillo exige referirlo a las ac-
ciones instrumentales. El martillo como objeto cultural es abstracto. Sélo es

51 En el libro en preparacién Creencia y realidad, esta conveniencia de escrutar los ejemplos
es un punto fundamental, por cuanto en algunos de los que pone Ortega en relacién con las
creencias hay lo que llamo una “traicién de los ejemplos”.

52 Ortega lo emplea en Meditaciones del Quijote (1914), 1, 756. Heidegger lo emplea en Ser y
tiempo, §15, p. 69, de la edicién de Max Niemeyer; p. 77 de la traduccién de Jorge E. Rivera.
Santiago de Chile: Editorial Universitaria, 2005, 4.* ed. Hay nueva edicién en Madrid: Trotta,
2003.

% José ORTEGA Y GASSET, Meditactones del Quijote, 1, 756.

5 Giuseppe CACCIATORE, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”,
ob. cit., p. 74. “Icdstico” significa representativo: se quiere decir una frase muy significativa del
autor, que lo simboliza muy bien; en este sentido, la frase m4s icdstica de Ortega serfa la de que
“yo soy yo y mis circunstancias”, pero habrfa otras muchas frases “ic4sticas” de Ortega. En el
texto citado de Cacciatore, el filésofo italiano la aplica a la frase de Ortega de que “La historia es
precisamente la segunda vista que logra encontrar la razén de la aparente sinrazén” (VIII, 242).

% José ORTEGA Y GASSET, HMeditactones del Quijote, 1, 788.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



84 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

concreto como objeto de uso, usdndolo dando martillazos en una accién de
la vida. El martillo necesita la energfa vital para hacer lo que se quiera hacer
con él; por eso no es el martillo el que entra en la vida humana, sino sélo los
martillazos, que son movimientos corporales encauzados en una accién precisa,
porque tiene un objetivo final determinado de antemano.

Este ejemplo nos dice mucho. Primero, que no cabe la oposicién de la cul-
tura frente a la vida, porque el martillo, como algo abstracto, no se opone a la
vida; lo tnico que puede hacer es no servirla, no ayudar a la vida, si no sirve.
En ese caso es algo inerte. El martillo se puede oponer a mi vida o a la de otro,
si es usado para golpearme o para golpear a otro, ddndole martillazos; si lo uti-
lizamos para martillear a uno mismo o a otro, pero entonces es una vida contra
otra vida: no es el martillo el que se opone, sino la vida que lo usa. La pregunta
ser4 si no ocurre asf en todas las cosas de la oposicién de la cultura y la vida. Si
la economfa como cultura me oprime ;ser4 la cultura la que me oprime o més
bien la vida de otros que utilizan los martillazos de la economfia, por ejemplo,
para desahuciarme de mi casa e impedirme tener un techo en el que dormir?
Entonces es la vida de aquellos que tienen poder contra la vida de otros. Ade-
mds, el martillo nos indica que no toda cultura es ciencia, moral y arte. Que hay
una cultura (la cultura técnica m4s sencilla e inmediata), que ademds es muy
anterior a la cultura desarrollada e inventada en Eur‘opa, y que, por supuesto
es universal, propia de todo ser humano o de todo grupo humano, pues todo
grupo humano disfruta de una cultura rudimentaria en comparacién con otras
culturas més sofisticadas, tal como la ejemplificada en el martillo.

Asi, desde el anélisis de un ejemplo podemos acceder y evaluar elementos ya
mucho m4s importantes de la teorfa orteguiana. Voy a poner otro ejemplo de este
cambio de mirada. En Meditaciones del Quijote aparece una frase que puede ser
leida de un modo distinto en la primera y en la segunda lectura. Dice Ortega
en otra de esas frases que llamarfamos “ic4sticas”: “;Cudndo nos abriremos a
la conviccién de que el ser definitivo del mundo no es materia ni es alma, no es
cosa alguna determinada, sino una perspectiva?”* Al italiano han traducido el
“alma” en esta frase con la palabra “espiritu”: “I'essere definitivo del mondo non
¢ né materia né spirito””. Cacciatore, que también cita la frase®®, de acuerdo
con esa traduccic’)n, menciona, nada mds empezar su texto, el articulo sobre
la cultura de la catedrética de Filosofia de Leén, Isabel Lafuente®, en el cual

3 [bid., 756.

5 José ORTEGA Y GASSET, Meditazioni del Chisciotte, traduccién de B. Arpaia, introduccién de
O. Lottini. Ndpoles: Guida, 2000, p. 43. En la nueva edicién de Gianni Ferracuti, en la edito-
rial Ousia, la traduccién es correcta.

% Giuseppe CACCIATORE, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”,
ob. cit., p. 57.

3 Jbid., p. 59. Se refiere al articulo “Ortega: hombre y cultura”, en Revwta de Estudios
Orteguianos, 5 (2002), pp. 85-101.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAVIER SAN MARTIN 85

la profesora comenta que en £/ tema de nuestro tiempo Ortega contrapone la vida
material a la vida espiritual, que serfa la vida de la cultura. Vida cultural de
acuerdo con el texto de Isabel Lafuente es vida espiritual. Asf la perspectiva
(cultura), que segtn el texto de HMeditaciones del Quijote estd mas alld de la duali-
dad vida/alma, aqui queda identificada con “espiritu”, y después reobra sobre
Meditactones y ya se puede entender y por consiguiente traducir “alma” por “es-
piritu”. La cultura tiene que encajar con la duplicidad materia y espiritu, sin
ninguna dificultad.

Cierto que, en Meditaciones del Quijote, frente a la materia estdn el alma y
la perspectiva; pero como en £/ tema de nuestro tiempo a la materia se opone el
espiritu, alma y perspectiva serfan ambos vida espiritual, sin ningin tipo de
problema. Por eso la traduccién italiana no suscitarfa ningtin reparo: “alma”,
“perspectiva”, “espiritu”, “cultura”, todos pertenecen a la misma familia.

Pues bien, una lectura minuciosa no puede olvidar estos matices. Si el mun-
do no es ni materia ni alma sino perspectiva, habrd que ver dénde encaja el
espiritu, pues quizd sélo mirando el tema desde muy arriba y sin precisién
podemos identificar alma, perspectiva y espiritu®. La lectura que propongo
tiene que fijarse en esos matices y tenerlos siempre presentes y hasta no dar
una explicacién rigurosa de los matices no avanzar. Es cierto que estos traba-
jos son propios de seminarios o de comentarios minuciosos de textos, lo que
seguramente atin no hemos hecho con Ortega, pues estamos todavia en las fases
de las lecturas primera o segunda. A fin de cuentas, llevamos no més de tres dé-
cadas, desde mitades de los afios ochenta, centrados en los textos de Ortega y
apenas hemos hecho atin labor de laboratorio sobre ellos. Es muy posible que
atn estemos en las grandes panordmicas sobre la filosofia de Ortega o sobre
sus conceptos, sin descender a los textos con el bistur{ del cirujano o la lente del
entomélogo para filiar especies.

2. Algunas notas de Ortega segin G. Cacciatore

En este articulo y tras la lectura pormenorizada del denso y por mds inte-
resante articulo de Cacciatore, quiero centrarme en la lectura minuciosa de

4 No quiero dejar de mencionar la importancia que tiene lo que Ortega dice ya en ese texto:
que el mundo no es nada determinado: “no es cosa alguna determinada”. Esta frase solo tiene
un sentido posible desde la fenomenologfa, porque supone una ruptura con la actitud natural
ordinaria, en la cual tomamos el mundo como lo que es en sf mismo, sin darnos cuenta de que
el mundo es el conjunto de nuestras posibles experiencias (cognitivas, estimativas y practicas),
por eso no es nada determinado, sino el conjunto de nuestras perspectivas, de las cuales en
cada momento sélo tenemos una, pero que sin dificultad se desliza hacia otra y otra y otra. En
realidad, es lo mismo que dirfa Antonio Machado en esa frase poética absolutamente genial
y que no es sino la expresién, aquf dirfamos con pleno acierto, mds icastica, de la reduccién
trascendental husserliana: “Caminante no hay camino, se hace camino al andar”.

Revista de

Estudios Orteguianos
N°47.2023

noviembre-abril



86 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

las afirmaciones orteguianas sobre el concepto de cultura, que es el tema fun-
damental del articulo del homenajeado. ;Qué interés puede tener esta lectura
minuciosa sobre el concepto de cultura? A mi modo de ver un interés méximo,
porque es, a pesar de las apariencias, uno de los conceptos més problem4ticos
de Ortega, que por lo dem4s atraviesa toda su obra, pero lo hace de un modo
muy peculiar: primero, siendo definida claramente su obra como una filosofia
de la cultura, al principio incluso de un modo explicito*}; luego, de un modo im-
plicito. Pero, segundo, las tensiones que muestra el concepto terminan llevando
a Ortega a sustituirlo por otros en lo que hemos dado en llamar la “segunda
navegacién”, el periodo que antes he definido como el de la razén histérica, sin
que, por otro lado, quede clara la relacién precisa que con el concepto de cultu-
ra tienen esos conceptos que lo sustituyen, como son la técnica, los usos e ideas
y creencias. Pues, si hasta 1930 —fundamentalmente con Hwidn de la Universidady
luego en 1933 en En torno a Galileo— atin estd este concepto muy presente, a
partir de esas fechas va desapareciendo progresivamente para ser sustituido
por los antes mencionados, sin que quede claro como todos ellos constituyen la
cultura, o en qué medida se les aplican todos los predicados o explicaciones que
Ortega ha dado sobre la cultura en los afios anteriores. Esto sélo lo podemos
lograr mediante un anélisis quirtrgico de los diversos textos orteguianos sobre
el concepto de cultura. En ese sentido el trabajo de Cacciatore sobre la cultura
como “balsa de salvacién en un naufragio” me sirve para profundizar en el sig-
nificado de cultura en Ortega tanto en los primeros afios de su trayectoria como
en la segunda navegacién.

Antes de continuar quiero decir que, como ha pasado tantas veces en el caso
de Ortega, hay muchos estudios sobre el tema, pero pocos eficaces. La tesis
doctoral de Juan Manuel Monfort, que ya he citado, es hasta el momento la
investigacién m4s exhaustiva que hay sobre el tema. En ella se puede encon-
trar una presentacio’n total de todo cuanto Ortega dice sobre la cultura desde
el principio hasta el final. Est4 claro que una de las cosas fundamentales que
detecta el doctor Monfort es la diferente presencia del concepto en la primera
y la segunda navegacién, siendo en esta sustituido por los conceptos que antes
he mencionado, tal como él mismo los pone en los excelentes esquemas que
incorpora al final de su tesis.

Hasta su trabajo habia otras dos tesis citadas por el titulo por Isabel La-
fuente®, sin que nada sepamos de su contenido porque parece que ni siquiera

4 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, “Teorfa del clasicismo” (1907), 1, 120.

42 Ver Marfa Isabel LAFUENTE, “Ortega: hombre y cultura”, en Revista de Estudios Orteguianos,
5(2002), 85-101. Los autores sefialados son Maria José CLAVO SEBASTIAN, con la tesis Filosofia
e la educacion y de la cultura en Ortega y Gaswet, Universidad de Navarra, 1979; la otra es de Miguel
ESCUDERO ROYO, con el titulo Zirtbunal de ndufragos. Ensayo de razén histdrica sobre un proyecto de
cultura espaiiola, Universidad de Barcelona, 1999.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAVIER SAN MARTIN 87

habrian dado 1ugar a algl’m articulo por parte de sus autores. Este texto quiero
dedicarlo a la lectura de Giuseppe Cacciatore, por lo que me voy a centrar en
su estudio. En las lineas que siguen expondré los puntos fundamentales de la
visién de Ortega que expone Cacciatore para pasar después a la exposicién de
su comprensién de la cultura, si bien en este tercer punto del trabajo ampliaré,
de acuerdo con lo que ahora sabemos sobre ese concepto de cultura en Ortega,
la exposicién de la problemdtica de ese concepto tal cual Ortega lo maneja.

Para comprender la lectura de Cacciatore quiero empezar sefialando la
importancia que tiene el concepto de “hombre entero”, “womo intero”®, que
Cacciatore atribuye a una influencia de Dilthey. El tema es muy interesante,
sl tomamos como hombre entero, como dird Marcel Mauss, en el 4mbito de la
antropologfa y sociologfa, el “hombre total”, o como también podriamos decir,
el “hombre concreto”, porque lo que cuenta fenomenolégicamente es tomar
la realidad como es; y en el caso propio, tomdndonos como punto de partida,
yo soy el sujeto que soy, es decir, una vida concreta, en la que entra todo lo
que esta vida es; todo lo que yo soy, y lo més importante €s que yo soy cuer-
po —sensibilidad y afecto, vitalidad—, alma y espiritu: soy animalidad —cuerpo
fisico y alma— y perspectiva espiritual. Nada debe quedar fuera. Precisamente
este punto podria ser en lo que Ortega, de acuerdo con su concepcién, se dis-
tingufa de Husserl, en que, siempre segin Ortega, Husserl, como heredero de
la modernidad —por mds que yo he mostrado que es una falsa visién— tomaria
s6lo como referente una conciencia “pura”, que serfa algo abstracto meramente
tedrico. Para Cacciatore una de las directrices bésicas de Ortega es atender
al hombre “entero”, un hombre que comprende en si los multiples lados de
la vida*!. Este rasgo de “totalidad” es lo que Ortega convertirfa en su lema al
hablar de razén vital, de raciovitalismo y de la necesidad de superar una razén
desvitalizada o “enrarecida”, metafora que utiliza Cacciatore para referirse a
una razén sin oxigeno, por tanto, sin vida y, por eso, atrofiada. La vida de la
que habla Ortega es una vida que, por un lado, tiene una funcién racional,
porque tiene que ajustarse a las necesidades que le impone el medio, pero, por
otro, incluye elementos propios como la fuerza vital, los sentimientos de angus-
tia, de desorientacién o eréticos, asi como el impulso hacia el otro.

El raciovitalismo, de manera consecuente con la propuesta de hombre in-
tegro, tiene una forma de realizarse o llevarse a cabo en el perspectivismo. El
grueso de la primera parte del articulo de Cacciatore estd dedicado a perfilar
este perspectivismo orteguiano. Para el profesor napolitano el raciovitalismo es
perspectivismo. La vida estd situada en un espacio y tiempo y sélo desde

% Ver Giuseppe CACCIATORE, “Ortega y Gasset e Dilthey”, ob. cit., sobre todo pp. 299 y
ss., donde se filia la conexién con Dilthey del rasgo de la “multilateralidad” de la vida humana.

4 Ver también Giuseppe CACCIATORE, “Il fondamento dell'intersoggetivita tra Dilthey e
Husserl”, en Storicismo problematico e metodo critico, ob. cit., p. 261.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



88 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

ese momento y lugar tiene acceso sensible e intelectual al medio. Este perspec-
tivismo orteguiano es comparable con el relativismo historicista de la vida de
Dilthey, pero no es para caer en un relativismo escéptico o andrquico. El gran
esfuerzo de Ortega —que subraya Cacciatore— es tratar de mostrar cémo el
perspectivismo no termina en un relativismo escéptico.

Para mostrar que el perspectivismo no es escéptico, Cacciatore acude y
resalta en Ortega una fenomenologia de la mirada. Y es que, en efecto, el pers-
pectivismo es ante todo visual; y por eso se basa en una fenomenologia de la
mirada. Como decfa José Jiménez, la perspectiva visual es el modo como co-
nectamos con el cosmos. El cosmos se ordena en perspectivas, que se intercam-
bian por el cambio de posicién, no de modo aleatorio, sino segin un orden, al
que, por ejemplo, el pintor sabe acceder en su obra. Por eso la verdad no es del
sujeto sino del mundo; la verdad es un aspecto del mundo, independiente
del tiempo. La perspectiva que tiene como correlato un mundo verdadero
trasciende lo puntual espacial porque integra todos los espacios; y trasciende
el momento temporal porque todos los tiempos estdn también implicados en ese
momento. De este modo la fenomenologfa de la mirada implicita en la perspec-
tiva del perspectivismo, antes de caer en el escepticismo, es un antidoto frente
a él. La perspectiva representa la integracién del individuo en el cosmos.

Pero al vincular vida y perspectiva y ésta con la verdad, estamos superando
una nocién monista de verdad, porque ésta sélo se da en la multilateralidad de
las perspectivas, y asf el universo no es versién hacia la unidad, sino hacia la
multiplicidad, hacia el multiverso.

Cacciatore relaciona, adem4s, esta teorfa perspectivistica, vinculada a una
fenomenologia de la mirada, con una fenomenologia de la corporeidad, en lo que
se manifestaria una “clara diferencia con la fenomenologia de la corporeidad”*:
la diferencia estribarfa en que para Ortega las cosas no son meros cuerpos sino
cosas agradables o desagradables; en definitiva, cosas insertas en nuestra vida.
Y cita el texto de la leccién décima® de ;Qué es filosofia? de acuerdo con el cual
el vivir, que se encuentra con cosas o términos de tareas, es un “hallarse cada
cual a sf mismo en un 4mbito de temas, de asuntos que le afectan", y asf “todo
Vivir es ocuparse con lo otro que no es uno mismo, todo vivir es convivir con
una circunstancia”?, lo que, por otro lado, se corresponde con la definicién de
mundo ordinario que habfa hecho Husserl en el §27 de /deas I%.

4 Giuseppe CACCIATORE, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”,
ob. cit., p. 53.

% En la nueva edicién, sefialada como la leccién IX.

47 José ORTEGA Y GASSET, ;Qué es filosofta? (1929), VIII, 355.

8 Ver Edmund HUSSERL, ldeen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philosophte.
Erstes Buch: Allgemeine Einfiibrung in die reine Phianomenologie. 1. Halbband. Husserliana III/1.
Texto de la 1." y 3.% edicién. Editado por Karl Schumann. La Haya: Martinus Nijhoff, 1977,

p- 58. Traduccién en espafiol: ldeas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAVIER SAN MARTIN 89

Y aqui podemos pasar ya al dltimo punto sefialado por Cacciatore, porque,
sl vIvir es ocuparse en las tareas, vivir no es algo hecho sino algo que se estd
haciendo y que hay que hacer. Por eso vivir es algo histérico, un faciendum, y
en la medida en que el hombre es ese tener que hacer o estar haciendo no tiene
naturaleza sino historia.

3. La cultura como una dimensién trascendental de la vida

Pues bien, con estas armas aborda Cacciatore, en la segunda parte del articulo,
el tema de la cultura y la crisis que, personalmente, voy a aprovechar para dar un
repaso a las ideas orteguianas de cultura, partiendo de la idea del titulo de este
apartado, que me parece muy importante sefialar, y en la que de varias maneras in-
siste Cacciatore, de que la cultura es una dimension trascendental de la vida humana®.

La idea de cultura es en Ortega omnipresente hasta los primeros afios de
la segunda navegacién, para ir desapareciendo, al menos de modo explicito, a
partir de 1933, después de las lecciones de £n torno a Galileo y 1a primera leccién
de Principios de metafisica segiin la razon vital, siendo sustituida, como ya lo hemos
dicho y muy bien lo enuncia Juan Manuel Monfort, por los conceptos de téc-
nica, creencias, ideas y usos.

Cacciatore empieza sefialando el motivo que quiere abordar: cémo Ortega
ve la crisis. También yo citaré los dos tipos de crisis, la que representa un cam-
bio en el mundo y la que significa cambio de mundo. En ambos casos hay
que contar con el concepto de cultura. Cacciatore habla de “fenomenologias
histéricas”, que serdn descripciones de aquello que ocurre en la historia. Una
parte de esa fenomenologia es el hecho de que las crisis individuales, que perte-
necen a la vida del individuo de modo estructural porque la vida personal est4
sometida a esos cambios —verdaderas crisis en las que cambia la época de la
persona: infancia, adolescencia, juventud, madurez, vejez— se dan también en
la colectividad, de manera que las sociedades pasan también por crisis seme-
jantes, como las personas.

Para entender la crisis apela Cacciatore al sentido de libertad de Ortega,
una libertad a la que hace depender de las circunstancias. Libertad es la ca-

Libro primero: Introduccion general a la fenomenologia pura. Traduccién de A. Zirién. México D. F.:
Universidad Auténoma de México / Fondo de Cultura Econémica, 2013, p. 137.

4 Con esta formulacién doy un paso adelante en mi propia antropologfa, que, por més que
estuviera implicito en ella, no estaba formulado. En efecto, entre las dimensiones trascendentales
de la vida pongo la historicidad, lo que me parece obvio (ver Javier SAN MARTIN, Antropologia
Silosdfica II. Vida humana, persona y cultura, Unidad didéctica primera. Madrid: UNED, 2015).
Pero la forma en que la historicidad se hace real es en la cultura, lo que en el caso de Husserl
esté claro en la medida en que en £/ origen de la geometria la definicién de la historia y de la cultura
coinciden. Por tanto, la historicidad como dimensién trascendental de la vida humana debe
incluir la cultura, porque la historicidad se hace real en la cultura.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



90 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

pacidad de elegir entre posibilidades, pero para ello hace falta que las necesi-
dades dejen abierto un espacio de posibilidades, pero justamente ese espacio
abierto con la posibilidad de elegir aumenta la inquietud, que lleva a la crisis
como crisis de trdnsito, de un cambio en el mundo, por més que no sea un cam-
bio de mundo. Con estas ideas emprende la descripcién de las crisis y el rasgo
sociolégico de la cultura como tabla de salvacién. Empecemos diciendo que la
crisis es un elemento pervistente en la vida humana, pues a ella le pertenece esen-
cialmente la inquietud de tener que elegir. La crisis pertenece ontolégicamente
al hombre porque hace “uno con el cardcter indefinido y dindmico, dramético e
inconcluso del ser humano?.

Ortega, como se sabe, estudia la crisis en £n torno a Galileo, ya que le interesa
mostrar hasta qué punto la crwis es un rasgo trascendental de la vida. Voy a pro-
ceder destacando algunos puntos significativos de la aproximacién de Caccia-
tore. Tal vez lo mé&s interesante sea determinar la trayectoria de su tratamiento:
de la definicién de crisis a la definicién de cultura, y el entrelazo o conexién
con la historia, porque tanto la crisis como la cultura son los cauces en los que
se ve la historia. Asi, en la lectura de Cacciatore, crisis, cultura e historia van
absolutamente de la mano.

La crisis surge cuando la cultura pierde su vitalidad®, y justo explicando esto
nos habla de “una verdadera y propia visién trascendental de la crisis”®*. Esto sig-
nifica que la crisis no es un azar, un acontecimiento externo, sino una quiebra que
se da en la vida personal o colectiva que, en la medida que sea, cambia el mundo.
Ahora bien, en esta fase Cacciatore parece genial, porque nos lleva a preguntar
st el rasgo trascendental de la crisis no obliga igualmente a plantear el cardcter
trascendental de la cultura, cuestién no planteada explicitamente por la filosoffa.
Cierto que para hacer esa pregunta necesitaremos antes saber con precisién qué
es la cultura y justo ahi es donde la aproximacién de Ortega se hace problemética
y la interpretacién caritativa de Cacciatore, en el sentido que he explicado en el
apartado dos, puede resultar insuficiente. Por eso, lo fundamental de la lectura
de Cacciatore desemboca en la consideracién de la cultura como la balsa que
nos salva del naufragio. Para ello hay que asumir que somos ndufragos y que en
medio del mar proceloso la cultura nos salva. Una crisis significa que la cultura
ha dejado de ser esa balsa o tabla de salvacién, que se ha problematizado y que
hemos caido en un mar de dudas, y que para salir de ellas nos hace falta una
recomposicién o arreglo de la balsa de salvacién.

Tenemos, por tanto, aqui varias metéforas en accién, cuyo poder explicativo
deberemos comprobar. Es cierto que la metéfora es un potente instrumento de

5 Giuseppe CACCIATORE, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”,
ob. cit., p. 59.

S 16id., p. 62.

% 440, p. 63.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAVIER SAN MARTIN 91

conocimiento, pero también es cierto que puede arrastrar inexactitudes que hay
que tener en cuenta. Empezaré recordando que la metéfora de la balsa o tabla de
salvacién no es una metdfora muy usada por Ortega. En realidad, sélo nos habla
de ella en tres lugares, que a la postre son dos, porque uno se repite; el primero
es el En torno a Galileo, y el otro, “Ensimismamiento y alteracién”®, y, por eso,
se repite tanto en el texto Meditacion de la técnica como en El hombre y la gente, donde
recupera este primer capitulo de la reflexién sobre la técnica. Por otro lado, la
balsa de salvacién en espafiol queda desplazada por la tabla de salvacién, pero
tampoco la tabla de salvacién es una metdfora muy usada por Ortega; en realidad
aparece en los primeros escritos como tabla donde salvarse sin una aplicacién a
la cultura, y sélo aparece en El tema de nuestro tiempo, en el “Epilogo sobre el alma
desilusionada”, donde se habla de un espiritu que, incapaz “de mantenerse por sf
mismo en pie, busca una tabla donde salvarse del naufragio”.

. Cuadl es el principal problema de la metéfora de la balsa o tabla de salva-
ci6n? Que el sujeto que se salva ya estd constituido, ya est4 hecho, con lo que
la cultura y, por tanto, todo lo que de ella depende, por ejemplo, las Crisis, ya
no son dimensiones trascendentales de la vida. Por eso se hace necesario in-
vestigar esta faceta de la cultura a través de las definiciones que de ella nos da
Ortega. Cacciatore cita una de ellas: “La eleccién de un punto de vista es el acto
inicial de la cultura”®. Como hemos visto, en un momento nos habla Cacciatore
de frases “ic4sticas”. ;No es esta una de ellas? ;Qué puede significar esta frase,
que el acto inicial de la cultura es la eleccién de un punto de vista? Pocos afios
antes en JMeditaciones del Quijote nos habia dicho que “El acto especificamente
cultural es el creador”®. El acto creador siempre es inicial, crear es empezar
algo, el acto especfﬁco cultural es el acto creador de sentido. Si lo unimos a la
anterior definicién, podriamos decir que el acto inicial de la cultura como acto
creador de sentido es la eleccién de un punto de vista. Para que esta definicién
sea trascendental tendriamos que asumir que no hay presencia o estancia en el
mundo més que mediante el acto creador de sentido o desde un punto de vista,
es decir, desde una perspectiva, lo que es rigurosamente cierto, pero preci-
samente en ese momento la metéfora del naufragio y la correspondiente de la
balsa o tabla de salvacién son parciales, porque consideran ya constituido al
sujeto que sélo después crea un sentido o elige un punto de vista.

Vamos a tratar de estudiar detenidamente el asunto. En otro momento nos di-
ce, y cita Cacciatore®, que la cultura “es el conjunto de reacciones intelectuales

% En VI, 388 y V, 5641, respectivamente.

5 José ORTEGA Y GASSET, El tema de nuestro tiempo (1923), 111, 640.

% Giuseppe CACCIATORE, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”,
ob. cit., p. 62. José ORTEGA Y GASSET, El tema de nuestro tiempo, 111, 594.

5% José ORTEGA Y GASSET, Meditaciones del Quijote, 1, 756.

5 Giuseppe CACCIATORE, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”,
ob. cit., p. 74.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



92 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

y précticas en que se realizan ciertas normas ungidas para nosotros de un valor
absoluto y decisivo™®. Dejemos lo de “valor absoluto”, porque puede ser que
esas reacciones intelectuales y practicas sean vélidas solo en un momento y es-
pacio determinados, pero asumamos que son ciertas reacciones intelectuales y
practicas que dan sentido a una situacién y generan un punto de vista desde
el que se va a enfocar esa situacién. Para que sean eficaces deben estar ajus-
tadas a un principio de realidad, pues de lo contrario serfan inmediatamente
desechadas, tal como Ortega mismo dice en £/ tema de nuestro tiempo®, refiriéndo-
se al ajuste de los pensamientos, pero que vale para toda la cultura que sirva a
la reproduccién personal y social.

La cuestién estd entonces en la relacién constituyente de esas “reacciones
intelectuales y practicas” con la vida humana presente en el mundo. Para que la
metéfora del naufragio y la balsa o tabla de salvacién sea vélida, necesitarfamos
pensar al sujeto constituido “antes” de la creacién de sentido, de la adopcién de
un punto de vista o de esas reacciones préicticas e intelectuales ante el mundo, y
esto es lo que creo que la historia de la especie —externa o interna— pone en tela de
juicio, porque no hay vida humana méas que configurdndose en esas tres vertien-
tes que hemos descubierto en la cultura: creacién y asuncién de sentido, adopcién
de un punto de vista desde ese sentido y reacciones practicas ante una demanda
o problema que nos plantea la realidad y que se nos impone tras una reaccién
intelectual. Por otro 1ado, no es otra cosa lo que piensa Or‘tega cuando dice, y lo
cita Cacciatore®, que: “La cultura es un menester imprescindible de toda vida,
es una dimensién constitutiva de la existencia humana, como las manos son un
atributo del hombre™!. Con esto podemos dar otro paso y asumir la definicién de
cultura que hace Ortega en este tltimo texto citado, donde “Cultura es el sistema
de ideas vivas que cada tiempo posee. Mejor: el sistema de ideas desde las cuales el
tiempo vive”®, por tanto, las ideas que rigen una sociedad, porque, efectivamente,
ese conjunto de sentido que organiza la vida o que determina el punto de vista, o
que encauza las reacciones intelectuales y préicticas, esas ideas, ya estdn dadas en
la sociedad y el proceso de formacién consiste precisamente en asumirlas como
propias e ir configurando la personalidad desde ese conjunto.

Pero todo esto impide concebir la vida al margen de la cultura, como pa-
rece ser el postulado en el que Ortega trabaja mas de una vez y sobre todo

%8 José ORTEGA Y GASSET, “El sentido histérico” (1924), 111, 696.

% “No puedo pensar con utilidad para mis fines biolégicos, si no pienso la verdad. Un
pensamiento que normalmente nos presentase un mundo divergente del verdadero, nos llevarfa
a constantes errores practicos, y, en consecuencia, la vida humana habria desaparecido” (III,
580).

% Giuseppe CACCIATORE, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”,
ob. cit., p. 64.

o José ORTEGA Y GASSET, Mision de la Universidad (1930), 1V, 558.

82 7bid., 556.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAVIER SAN MARTIN 95

en El tema de nuestro tiempo. Si consideramos la crisis desde una perspectiva
trascendental, debemos aceptar también que la cultura es una nocién trascen-
dental. La oposicién vida/cultura solo cabe si, como Ortega dice més de una
vez, por ejemplo, en el articulo sobre Scheler, entendemos la cultura como un
“rincén” de la vida®. Pero en ese caso la nocién de cultura queda reducida a
la de cultura superior: la ciencia, la moral y el arte. Evidentemente entonces
esos 4mbitos de la cultura si pueden oponerse a la vida, pero sélo porque se
tiene de cultura aquella nocién romana® de cultivo de un espiritu ya consti-
tuido; pero justo entonces la cultura deja de ser dimensién trascendental de la
vida, para convertirse en un rasgo particular de un grupo dentro del conjunto
de la sociedad.

Si la metéfora de la cultura como balsa o tabla de salvacién tiene problemas
porque deja fuera de sf la verdadera funcién constituyente de la cultura, vea-
mos si eso no afecta también a su contraparte, la vida como naufragio, como
desorientacién o inseguridad. Esta consideracién estd dirigida a situar con
precisién esos términos. Que en la vida humana hay momentos en los que
parecemos naufragar, en los que estamos desorientados, en los que nos sentimos
inseguros, es obvio. El problema est4 en si los convertimos en momentos tras-
cendentales en el sentido en que estamos empleando la palabra “trascendental”.

Cuando aseguramos que la vida es naufragio estamos diciendo que toda
vida es naufragio y que sélo desde esa idea se puede entender la vida humana.
Y aqui se abre el punto fundamental de la cultura, al que termina aludiendo
Cacciatore, porque la cultura, desde la visién trascendental de la crisis de una
creencia, nos pone “en el cruce de la realidad y las creencias”®. Y aquf sf nos
surge un problema filoséfico fundamental: la relacién de cultura, creencia y
realidad. Con esto toma sentido también otra frase de Cacciatore que en su
momento podria haber permanecido sin fundamentacién, que de las ambiguas
resoluciones de la crisis nace “la verdadera esencia de los grandes problemas de
la filosoffa (la verdad, el conocimiento, el ser)”®. En efecto, es en la relacién

65 José ORTEGA Y GASSET, “Max Scheler.— Un embriagado de esencias (1874-1928)” (1928),
en Goethe desde dentro, V, 218.

% Hay de cultura dos nociones, una de origen romano, ciceroniano, en la que cultura es
cultivo de un espiritu que ya estd formado, porque en todo caso habla latin. De lo que se trata
es de perfeccionarlo. Es la idea basica del humanismo, que pasé al Renacimiento y al Siglo de
Oro espafiol, y de ahf a la Tlustracién. La otra idea es la que proviene de la paideia griega, que
no consiste tanto en formar buenos ciudadanos, como en hacerlos ciudadanos, empezando por
ensefiarles el idioma haciéndolos griegos. Esta nocién de cultura es de la que se apropian las
ciencias humanas, y es el sentido fundamental de “cultura”, porque antes del cultivo del espiritu,
en sentido romano, ya tenfa que haber una cultura bésica. Sobre estas dos orientaciones del
concepto de cultura, ver del autor Zeoria de la cultura. Madrid: Sintesis, 1999, cap. 1.

% Giuseppe CACCIATORE, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”,
ob. cit., p. 76.

8 7bid., p. 70.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



94 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

de la crisis con la cultura como creencia y realidad donde se hace visible el ca-
racter trascendental en que nos estamos moviendo.

En efecto, para entender el profundo sentido de la metafora del naufra-
gio debemos aproximar la cultura a la creencia y ésta a la realidad. En ese
momento ya estamos en el punto mas problemético y profundo de la filosofia
orteguiana y en este sentido vemos también la perspicacia de Cacciatore de
poner de relieve el valor filoséfico de la aproximacién orteguiana. De ahi
la importancia de la confesién del caricter necesario de la cultura en HMun
de la Universidad, nada menos que como “constitutiva de toda vida humana, sea
la que sea”. Esas ideas como convicciones “constituyen el suelo donde se
apoya su existencia’®. El suelo es lo que confiere seguridad, el punto cero fun-
damental para toda orientacién. Al poco de esas frases de octubre de 1930,
esas convicciones o ideas vivas terminarén siendo lo que Ortega llamard las
“creencias”. Creencia serd uno de los elementos basicos de la cultura; en esa
misma medida las creencias son elementos trascendentales de la vida y por
lo mismo la cultura en su nivel mas profundo es también elemento trascenden-
tal y la pérdida de una creencia es la pérdida de una realidad. Segtn el nivel
en el que esa realidad juegue en nuestra vida, la crisis serd mayor o menor. Por
eso el tema de la crisis nos hace ver el entrelazo de la creencia y la realidad, que es
a donde nos lleva Cacciatore.

Pero con esto podemos recuperar las anteriores definiciones de cultura: pri-
mero, como creacién de sentido; después, como eleccién de un punto de vista
y, por fin, como reacciones intelectuales y pricticas ante los problemas de la
realidad. Pero en la evolucién de Ortega no queda claro que todas esas defi-
niciones desemboquen en la posicién de realidad, en la definicién de lo que el
mundo sea. La cultura, al ponery elegir el punto de vista, o al crear o formular
el sentido de la vida espontdnea, es la que nos da la realidad; y en esa misma
medida, la crisis es siempre crisis de realidad.

No podriamos estar en un nivel mds profundo en la filosoffa. Con esto esta-
mos llegando al nicleo de los problemas filoséficos de la verdad, el conocimiento
y el ser. Y justamente, si la realidad puesta o dada en una creencia es la realidad
que nos concierne intimamente, la inseguridad, el naufragio o por lo menos
la inmersién en un momento de indecisién estd asegurado. Cierto que tendre-
mos que distinguir niveles de realidad o, si se quiere, la realidad y las realida-
des, o el mundo y los mundos particulares, porque pueden desmoronarse las
creencias religiosas, pero no por ello necesariamente desmoronarse el mundo.
O al revés, un ser muy religioso puede quedarse a la deriva si pierde su fe
religiosa o su fe politica y vagar por el mundo como un sondmbulo incapaz
de percibir la realidad.

7 1V, 556.
8 [dem.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAVIER SAN MARTIN 95

También puede ocurrir que la realidad ya no esté definida desde la fe reli-
giosa sino desde la ciencia, y aunque aquélla siga valiendo para las postrimerfas,
su pérdida puede no afectar a la vida m4s que en una proporcién limitada. En
estos temas caben todas las variaciones que se quiera.

En todo caso, hemos llegado a comprender el caricter trascendental en el
que nos desenvolvemos, y la profunda relacién que la cultura mantiene en
la constitucién de la vida humana. Sin embargo, una cosa queda clara: la evo-
lucién del concepto de cultura en Ortega creo que se va profundizando desde
un concepto neokantiano de cultura superior, el concepto romano frente al
griego, hacia un concepto de cultura més ajustado al griego, a través de la
asuncién en el seno de la cultura de la nocién de creencia como posicién de
realidad. Mas en ese momento, que aparece fundamentalmente en la segunda
navegacién, ya no tiene sentido la contraposicién entre vida y cultura, que sélo
vale para una nocién de cultura en el sentido romano. Como Ortega tal vez
nunca se desprendié de esa nocién de cultura como algo superior —el concepto
romano frente al griego—, poco a poco el concepto de cultura fue cediendo pa-
so al concepto de creenciay al concepto de uso, que constituyen ala postre su
verdadero contenido, pero con esto los problemas que podemos detectar en el
concepto de creencia serdn a la vez problemas para entender el lugar mismo de
la cultura ya la postre su lugar trascendental. @

Fecha de recepcion: 10/09/2025
Fecha de aceptacion: 27/06/2025

B REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

BoLapo, Gerardo (2016): “La Scuola di Ortega e la
filosofia spagnola contemporanea”, en Lucia
PARENTE (ed.), Su la Scuola di Madrid. Filosofia
spagnola del XX secolo. Milan: Mimesis, pp.
57-106.

CacciAToRe, Giuseppe (1984): "Ortega y Gasset
e Dilthey”, en Lorenzo INFANTINO y Luciano
PeLLicant (eds.), Attualita di Ortega y Gasset.
Florencia: Le Monnier, pp. 89-113, recogido
como capitulo IX, en Storicismo problematico
e metodo critico. Napoles: Guida, 1993, pp.
289-318.

CACCIATORE, Giuseppe (1993): Storicismo problema-
tico e metodo critico. Napoles: Guida.

Cacciaore, Giuseppe (1993): “II fondamento
dell'intersoggetivita tra Dilthey e Husserl”,
en Storicismo problematico e metodo critico.
Napoles: Guida, pp. 249-287.

CAccliaTore, Giuseppe (2002): Metaphysik, Poesie
und Geschichte. Uber die Philosophie von
Giambattista Vico. Berlin: Akademie Verlag.

CAccIATORE, Giuseppe (2005): “Maria Zambrano: ra-
gione poetica e storia”, Rocinante. Rivista di fi-
losofia iberica e iberoamericana, 1, pp. 107-126.

CacciaTorg, Giuseppe (2010): “Vita e storia tra
Zubiri e Vico"”, en Armando Mascoto y Maria
Lida Motto (coords.), Xabier Zubiri, monogra-
fico de la revista Rocinante. Rivista di filosofia
iberica e iberoamericana, 5, pp. 101-108.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



96 La cultura como dimension trascendental de la vida humana...

CACCIATORE, Giuseppe (2011): E/ biho y el condor.
Ensayos en torno a la filosofia hispanoame-
ricana, prologo de Antonio Scocozza. Bogota:
Planeta / Universidad Catdlica de Colombia.

CACCIATORE, Giuseppe y Mascolo, Armando (eds.)
(2012): La vocazione dell'arciere. Prospettive
critiche sul pensiero di Ortega y Gasset. Bér-
gamo: Moretti & Vitali.

CACCIATORE, Giuseppe (2013): Sulla filosofia spag-
nola. Saggi e ricerche. Bolonia: Il Mulino.
CacciaTore, Giuseppe (2013): “La «zattera della
cultura. Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”,
en Sulla filosofia spagnola. Saggi e ricerche.
Bolonia: Il Mulino, pp. 47-77. Publicado antes
en Giuseppe CacclATore y Armando MAscoLo
(eds.), La vocazione dell'arciere. Prospettive
critiche sul pensiero di Ortega y Gasset. Bér-

gamo: Moretti & Vitali, 2012, pp. 37-67.

CAccIATORE, Giuseppe (2016): “Il posto della parola:
lo stile filosofico di Ortega tra meditazione e
saggio”, en Giuseppe CAcclaTore y Clementina
CanTiLLo (eds.), Omaggio a Ortega. A cento
anni dalle Meditazioni del Chisciotte (71914-
2014). Napoles: Guida, pp. 31-47.

Cerezo, Pedro (1984): La voluntad de aventura.
Aproximamiento critico al pensamiento de
Ortega y Gasset. Barcelona: Ariel.

CLavo SeasTIAN, Maria José (1979): Filosofia de la
educacion y de la cultura en Ortega y Gasset.
Tesis doctoral dirigida por Jesus Garcia Lopez.
Pamplona: Universidad de Navarra.

Diaz Awvarez, Jestiis M. (2016): “La filosofia della
serenita malinconica contro la superbia filo-
sofica. Su José Gaos e l'indebolimento del
pensiero”, en Lucia PARENTE (ed.), Su fa Scuola
di Madrid. Filosofia spagnola del XX secolo.
Milan: Mimesis, pp. 137-156.

Escupero Rovo, Miguel (1999): Tribunal de nau-
fragos. Ensayo de razon histérica sobre un
proyecto de cultura espafiola. Tesis doctoral
dirigida por Francisco Javier Lopez Frias. Bar-
celona: Universidad de Barcelona.

EsTeBAN, José Emilio (2016): “L'allievo dimenticato
di Ortega: la filosofia di Antonio Rodriguez
Huéscar”, en Lucia PARENTE (ed.), Su la Scuola
di Madrid. Filosofia spagnola del XX secolo.
Milan: Mimesis, pp. 205-240.

FERRATER MOoRA, José (1967): Tres maestros, en
Obras selectas, tomo 1. Madrid: Revista de
Occidente, pp. 35-197.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril

Fox, Edward Inman (1984): “Revelaciones tex-
tuales sobre las «Meditaciones» de Ortega”,
Insula, 455, p. 4.

GAO0s, José (1992): “Laprofeciaen Ortegay Gasset”,
en Obras completas, tomo IX. México D. F:
Universidad Auténoma de México, pp. 43-112.
Actualmente en Los pasos perdidos. Madrid:
Biblioteca Nueva, 2013, pp. 57-126.

Gpos, José (1992): “Salvacién de Ortega”, en
Obras completas, tomo IX. México D. F.: Uni-
versidad Auténoma de México, pp. 113-128.
Ahora en Los pasos perdidos. Madrid: Biblio-
teca Nueva, 2013, pp. 127-142.

Gaos, José (2013): Los pasos perdidos. Escritos
sobre Ortega y Gasset, ed. de José Lasaga.
Madrid: Biblioteca Nueva.

HEIDEGGER, Martin (2005): Ser y tiempo, trad. de
Jorge E. Rivera. Santiago de Chile: Editorial
Universitaria, 4. ed.

Hussert, Edmund (1977): Ideen zu einer reinen Phé-
nomenologie  und  phanomenologischen
Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Ein-
fihrung in die reine Phdnomenologie. 1.
Halbband. Husserliana 11I/1. Texto de la 1.7 y
3.2 edicion. Editado por Karl Schumann. La
Haya: Martinus Nijhoff.

Hussert, Edmund (2013): Ideas relativas a una
fenomenologia pura y una filosofia fenomeno-
légica. Libro primero: Introduccion general a
la fenomenologia pura. Traduccion de A. Zi-
rion. México D. F.: Universidad Auténoma de
México / Fondo de Cultura Econdmica.

LAFUENTE, Isabel (2002): “Ortega: hombre y cultu-
ra”, Revista de Estudios Orteguianos, 5, pp.
85-101.

Lasaga, José (2016): “La Scuola di Madrid:
un'interpretazione”, en Lucia PARENTE (ed.), Su
la Scuola di Madrid. Filosofia spagnola del XX
secolo. Milan: Mimesis, pp. 107-124.

Masso, Noé (2006): El joven José Ortega. Ana-
tomia del pensador adolescente. Castellon:
Editorial El Lago.

Monrort, Juan Manuel (2011): La cultura en
Ortega: ambito en el que se realiza la vida
humana. Tesis doctoral dirigida por Javier
San Martin. Madrid: UNED.

MonForT, Juan Manuel (2014): Filosofia de la cul-
tura en Ortega y Gasset. Entrevistas con ex-
pertos. Londres: Editorial Académica Espafiola.

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JAVIER SAN MARTIN

97

MoroN Arrovo, Ciriaco (1968): El sistema de Orte-
ga. Madrid: Ediciones Alcala.

ORTEGA Y GASsET, José (1991): Cartas de un joven
espafiol, ed. de Soledad Ortega, prélogo de
V. Cacho Viu. Madrid: Ediciones El Arquero.

ORTEGA Y GASSET, José (2000): Meditazioni del Chis-
ciotte, trad. de B. Arpaia, introduccion de O.
Lottini. Napoles: Guida.

ORTEGA Y GASSET, José (2004-2010): Obras comple-
tas, 10 vols. Madrid: Fundacion José Ortega y
Gasset / Taurus.

PAReNTE, Lucia Maria Grazia (ed.) (2016): Su la
Scuola di Madrid. Filosofia spagnola del XX
secolo. Prélogo de Lane Kauffmann. Epilogo
de J. San Martin. Milan: Mimesis.

SALMERON, Fernando (1959): Las mocedades de Or-
tega y Gasset. México D. F.: Colegio de México.

SAN MarTiN, Javier (1994): Ensayos sobre Ortega.
Madrid: UNED.

SAN MaRrTiN, Javier (1997): “La fenomenologia de
Ortega y Gasset”, en Ortega y Gasset, cien
afos después. Malaga: Centro de la UNED,
pp. 95-137.

SAN MarTin, Javier (1998): Fenomenologia y cultu-
ra en Ortega. Madrid: Tecnos.

SAN MaRTIN, Javier (1999): Teoria de la cultura.
Madrid: Sintesis.

SAN MaRTiN, Javier (2011): “El primer capitulo
de La rebelion de las masas: analisis critico”,
en Fenomenologia y politica, Investigacio-
nes fenomenoldgicas, monogréfico, 3, pp.
169-187.

SAN MaRTIN, Javier (2012): La fenomenologia de
Ortega y Gasset. Madrid: Biblioteca Nueva.

SAN MarTiN, Javier (2015): Antropologia filoséfica
Il. Vida humana, persona y cultura. Madrid:
UNED.

SAN MARTIN, Javier (2016): “Epilogo”, en Lucia
PARENTE (ed.), Su la Scuola di Madrid. Filosofia
spagnola del XX secolo. Milan: Mimesis, pp.
255-264.

Scocozza, Antonio y D'AnGelo, Giuseppe (eds.)
(2016): Magister et discipuli: filosofia, histo-
ria, politica y cultura, 2 vols. Bogota: Taurus /
Universidad de Salerno / Universidad Catoélica
de Colombia.

Siver, Philip (1978): Fenomenologia y Razén Vi-
tal. Génesis de Meditaciones del Quijote de
Ortega y Gasset. Madrid: Alianza.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°47.2023

noviembre-abril



	Página en blanco



