
Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

La cultura como dimensión trascendental 
de la vida humana. La lectura de Ortega por parte de 

Giuseppe Cacciatore*

Javier San Martín

Ante todo, quiero agradecer la oportunidad de participar en este mere-
cidísimo homenaje al profesor Giuseppe Cacciatore, a quien tanto 
debemos. Desde hace años viene su Departamento universitario, con él 

a la cabeza, fomentando estudios sobre filósofos de habla española, de una manera 
que habría merecido incluso la atención de nuestros políticos. Llama mucho 
la atención visitar el Departamento dirigido por el profesor Cacciatore y ver que 
en él son autores preferidos Ortega, Zubiri, Nicol, Gaos o María Zambrano, 
que sobre todos ellos hay estudios, ediciones de libros y traducciones.

Resumen
El ensayo se centra en un texto clave de 
Cacciatore. El primer apartado expone tres 
modos de leer a Ortega. El segundo mostrará 
cómo, desde una fenomenología de la mira-
da, el perspectivismo supera el relativismo. El 
tercero estudiará el concepto de cultura en 
Ortega desde una visión trascendental de la 
crisis, que implica que la cultura también es 
una dimensión trascendental. Entonces apare-
cerán problemas en la metáfora de la “balsa” 
y del “naufragio”. En todo caso, el texto de 
Cacciatore desemboca en la conexión entre 
la cultura y la realidad, con lo cual se tocan 
problemas nucleares de la filosofía.

Palabras clave
Ortega y Gasset, perspectivismo, relativismo, 
cultura, concepto de “trascendental”

Abstract
The essay focuses on a key text by Cacciatore. The 
first section sets out three ways of reading 
Ortega. The second will show how, from a 
phenomenology of the gaze, perspectivism 
overcomes relativism. The third will study the 
concept of culture in Ortega from a transcendental 
view of crisis, which implies that culture is also 
a transcendental dimension. Problems will then 
appear in the metaphor of the “raft” and 
the “shipwreck”. In any case, Cacciatore’s text 
leads to the connection between culture and 
reality, which touches on the core problems of 
philosophy. 

Keywords
Ortega y Gasset, perspectivism, relativism, 
culture, concept of “transcendental”

* El presente texto reproduce con algunas modificaciones el capítulo que se publicó en el
tomo 2 del libro Magister et discipuli: filosofía, historia, política y cultura que Antonio Scocozza 
y Giuseppe D’Angelo (eds.) publicaron en Colombia en homenaje al profesor Giuseppe 
Cacciatore con motivo de su jubilación en 2016, en la editorial Taurus, junto con la Universidad

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 

ORCID: 0000-0003-4786-6605

Cómo citar este artículo: 
San Martín, J. (2023). La cultura como dimensión trascendental de la vida humana. La lectura 
de Ortega por parte de Giuseppe Cacciatore. Revista de Estudios Orteguianos, (47), 75-97. 

https://doi.org/10.63487/reo.56

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 



76 La cultura como dimensión trascendental de la vida humana...

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

Él mismo ha editado libros y ha escrito estudios sobre estos autores. En su libro 
El búho y el cóndor1 es la filosofía en la América hispana la que ocupa sus diversos 
capítulos2. Quiero en este texto estudiar su lectura de Ortega porque creo que 
toca un punto que me interesa especialmente, el tema de la cultura, que también 
a mí me ha atraído desde hace años; pero Cacciatore lo hace de un modo que me 
ha incentivado a volver sobre ese concepto ampliando mi horizonte gracias a sus 
aportaciones. Los desarrollos impecables que Cacciatore nos expone en el texto 
que quiero tomar en consideración, y que luego citaré me llevan a ampliar mi 
horizonte de comprensión de Ortega y me incentivan a comentar los problemas 
del concepto de cultura en Ortega a partir de Cacciatore, lo que creo es rendir un 
homenaje de agradecimiento al profesor italiano.

Antes de entrar en materia quiero mencionar, aunque solo sea eso, los otros 
escritos de Cacciatore sobre Ortega. Dejo los que ha dedicado a María Zam-
brano –varios textos3–, a Zubiri4, a Gaos5. Sobre Ortega empezó escribiendo 
en 1983 con motivo del centenario del nacimiento del filósofo madrileño, lo que 
indica una nada desdeñable profundidad temporal de su interés por Ortega. 

de Salerno y la Universidad Católica de Colombia, pp. 397-421. Las dificultades de distribución 
con que se ha encontrado la voluminosa edición han restringido su difusión. La importancia 
de la reflexión que Cacciatore ha desarrollado sobre la filosofía de Ortega, dentro de su enor-
me interés por la filosofía española, me ha llevado, con autorización de los editores, a publicar 
este texto en el que se comenta uno de sus ensayos más brillantes sobre Ortega como un 
pequeño homenaje al gran profesor y filósofo que ha sido Giuseppe Cacciatore, que falleció el 
pasado día 2 de marzo, y respecto al que la filosofía española está en deuda. 

1 Giuseppe CaCCiatore, El búho y el cóndor. Ensayos en torno a la filosofía hispanoamericana. 
Prólogo de Antonio Scocozza. Bogotá: Planeta / Universidad Católica de Colombia, 2011.

2 En el reciente acto de homenaje que, el 3 de abril de este año, amigos y discípulos dedicaron 
al profesor Cacciatore en Salerno, de donde era natural el profesor de la Universidad de Nápoles, 
la profesora María Lida Mollo anunció que estaba a punto de salir el libro de Cacciatore Crisis 
y razón histórica en la filosofía española, con un epílogo de la mencionada profesora.

3 En Sulla filosofia spagnola. Saggi e ricerche. Bolonia: Il Mulino, 2013, el capítulo III: “Maria 
Zambrano: la storia come «delirio» e «destino»”, pp. 79-124; el IV, “Ortega e Zambrano su 
Croce”, pp. 125-158; y el V, “Il pensiero «insulare» de Maria Zambrano: mito, metafora, 
immaginazione dell’umanità originaria”, pp. 159-175. En Rocinante. Rivista di filosofia ibérica, 
iberoamericana e interculturale, n.º 1 (2005), pp. 107-126, había escrito el texto “María Zambrano: 
ragione poetica e storia”.

4 En este mismo libro recién mencionado el último capítulo, el VI: “Vita e storia tra Zubiri e 
Vico”, pp. 177-186. El texto había sido publicado en Xavier Zubiri, coord. de A. Mascolo y M. L. 
Mollo, monográfico de la revista Rocinante. Rivista di filosofia iberica e iberoamericana, n.º 5 (2010), 
pp. 101-108.

5 En Giuseppe CaCCiatore, El búho y el cóndor, ob. cit., se dedican capítulos a la Escolástica 
española y Antonio Briceño; a José Gaos, Leopoldo Zea, Ernesto Grassi, Eduardo Nicol; y has-
ta se puede leer un agudo comentario sobre el tango, que Cacciatore leyó como conferencia 
inaugural en un Congreso en Pagani, a pocos kilómetros de Ficiano, la sede de la Universidad de 
Salerno, en Campania, y que llevaba el incitador título “Mediterran Tango”, en el que el excitante 
tema, por el producto que es el tango, de la interculturalidad aparece en primer término.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov ie m

bre -abril 



77Javier San Martín

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

Así el texto “Ortega y Gasset e Dilthey” fue publicado en el libro Attualità di 
Ortega y Gasset6, y después recogido como capítulo IX en el libro de Cacciatore 
Storicismo problematico e metodo critico7.

El siguiente texto sobre filosofía española o en español está en la otra gran 
línea de trabajo de Cacciatore, la relación de Ortega con Vico. Siendo Caccia-
tore profesor de Nápoles, y además estudioso de la historia como el modo de 
ser del humano y como ciencia histórica, es normal que el napolitano Giam-
battista Vico sea uno de sus temas preferidos, al que ha dedicado, además de 
dos libros8, casi dos decenas de artículos y otros tantos de capítulos de libros, 
además de más de un centenar de títulos de escritos menores, tal como apare-
cen reseñados en ese más de un millar de títulos, recontados de momento solo 
hasta el año 2010, con los que ha contribuido a la filosofía9. Pero yo me voy 
a centrar aquí en el que creo que es el gran texto de Cacciatore sobre Ortega, 
“La «balsa de la cultura». Filosofía y crisis en Ortega y Gasset” (“La «zattera 
de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”), escrito para el libro La 
vocazione dell’arciere. Prospettive critiche sul pensiero di Ortega y Gasset10. El artículo 
ha sido también recogido como capítulo segundo en el libro, de 2013, Sulla filo-
sofia spagnola. Saggi e ricerche11. Ya el título del artículo, la “balsa de la cultura”, 
unido a filosofía y crisis, nos da una idea de la agudeza de Cacciatore. Porque, 
aunque la metáfora de la balsa no sea una metáfora muy usada por Ortega, si 
nos atenemos al concepto de cultura de este, que aparece ya plenamente for-
mulado en Meditaciones del Quijote, se podría decir que esta metáfora, aunque no 
aparezca formulada, funcionaría perfectamente en el primer libro de Ortega 
como aquello que da seguridad a la espontaneidad de la vida. Es también cierto 
que, hasta la segunda navegación, aproximadamente a partir de 1930, la inse-

6 Giuseppe CaCCiatore, “Ortega y Gasset e Dilthey”, en Lorenzo infantino y Luciano 
PelliCani (eds.), Attualità di Ortega y Gasset. Florencia: Le Monnier, 1984, pp. 89-113.

7 Giuseppe CaCCiatore, Storicismo problematico e metodo critico. Nápoles: Guida, 1993, pp. 
289-318. En esta edición le ha añadido una “Postilla 1993” bibliográfica (p. 318).

8 Metaphysik, Poesie und Geschichte. Über die Philosophie von Giambattista Vico. Berlín: Akademie
Verlag, 2002 y L’infinito nella storia: saggi su Vico. Nápoles: Edizioni Scientifiche Italiane, 2009.

9 Como puede verse en el CV de la Universidad de Nápoles: https://www.docenti.unina.it/#!/
professor/4749555345505045434143434941544f524543434347505034355430324837303357/
curriculum. En el acto mencionado en la nota 2, el profesor Armando Mascolo indica que la 
producción de Giuseppe Cacciatore alcanzó la cifra de “piu di due milla titoli”, es decir, más de 
dos mil títulos: https://youtube.com/watch?v=dR5qxg0kcmk&feature=share (10:11).

10 Giuseppe CaCCiatore, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”, en 
Giuseppe CaCCiatore y Armando MasColo (eds.), La vocazione dell’arciere. Prospettive critiche sul 
pensiero di Ortega y Gasset. Bérgamo: Moretti & Vitali, 2012, pp. 37-67.

11 Giuseppe CaCCiatore, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”, en 
Sulla filosofia spagnola. Saggi e ricerche, ob. cit., pp. 47-77. Un estudio más reciente sobre Ortega se 
puede encontrar en Giuseppe CaCCiatore, “Il posto della parola: lo stile filosofico di Ortega 
tra meditazione e saggio”, en Giuseppe CaCCiatore y Clementina Cantillo (eds.), Omaggio a 
Ortega. A cento anni dalle Meditazioni del Chisciotte (1914-2014). Nápoles: Guida, 2016, pp. 31-47.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



78 La cultura como dimensión trascendental de la vida humana...

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

guridad de la vida espontánea, señalada en las Meditaciones del Quijote, no apare-
cerá como un naufragio y, por tanto, lo que en él puede dar seguridad como una 
balsa de salvación en medio del agua, pero la metáfora no es difícil de encajar 
en el conjunto de las reflexiones de Ortega sobre la cultura, aunque también 
tendremos que ver los problemas que la metáfora lleva consigo.

El artículo de Cacciatore tiene dos claras partes, aunque su autor no las 
señale: una primera12 en la que se dibuja en breves y rápidos trazos lo fun-
damental de la filosofía de Ortega; y una segunda parte, en la que expondrá lo 
nuclear de la noción orteguiana de cultura y, desde ella, la visión orteguiana so-
bre la crisis y la historicidad, aportando para apoyar su pensamiento citas muy 
oportunas perfectamente seleccionadas, fundamentalmente de ¿Qué es filosofía?, 
Goethe desde dentro, Principios de metafísica según la razón vital, y sobre todo de En 
torno a Galileo, libro que para Cacciatore sería un gran tratado sobre la cultura 
y su devenir; por tanto, sobre la crisis y las crisis.

1. Tres modos de leer a Ortega

Pero, antes de entrar en la exposición de las dos partes que he señalado,
quiero dedicar algunas líneas a reflexionar sobre tres modos fundamentales que 
observo de leer a Ortega, los tres perfectamente válidos y que seguramente 
serán complementarios entre ellos. El primero, tal vez el más sencillo, es el 
histórico, en el que se sigue el devenir de la filosofía de Ortega; es obviamen-
te un modo absolutamente legítimo, aunque sólo ofrece garantía plena unos 
años después del fallecimiento del filósofo, porque sólo con el conocimiento de 
los póstumos es posible llevar a cabo este modo de lectura con cierta seguridad; 
más aún, sólo una visión completa de la obra ofrece plena garantía de una inter-
pretación correcta. Desde esa perspectiva, esta lectura, que empezó muy pron-
to, sólo ahora, una vez concluida la última edición de las obras completas13, 
puede ser llevada a cabo con cierta seguridad, pues, por ejemplo, la relación de 
Ortega con el neokantismo es determinante para entender las conferencias 
de diciembre de 1912 en el Ateneo de Madrid, que podrían ser calificadas de 
perfectamente neokantianas14 y que solo con la nueva edición de póstumos 
hemos conocido. Este sistema de lectura es el que aplica José Gaos en su primer 
escrito largo sobre su admirado maestro madrileño “La profecía en Ortega”, 
de 1946 y 194715; en relación con esa investigación hay que decir que, siendo 

12 Va de la p. 47 a la 58. Las citas se refieren a la edición de Il Mulino, de 2013.
13 Me refiero a la edición de Obras completas, en diez tomos. Madrid: Fundación José Ortega 

y Gasset / Taurus, 2004-2010. Se señalan, en adelante, el tomo en romanos y las páginas en 
arábigos.

14 Ver en “Tendencias actuales de la filosofía” (1912), VII, 221-269.
15 El texto se publicó en tres entregas a partir de los números 5 y 6 de 1946, y el número 2 de 

1947 de la revista Cuadernos Americanos, que es la que había previsto un libro sobre “el pronóstico 

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov

ie

m

bre

-abr
il 



79Javier San Martín

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

un texto espléndido, ha sido prácticamente desconocido en España hasta muy 
recientemente, situación que ha resultado muy perjudicial para nosotros por-
que nos hubiera ayudado mucho conocer la interpretación que Gaos hace de 
Ortega. Ese texto del filósofo asturiano es el primero en el que se intenta pre-
sentar una periodización de la obra de Ortega aplicando así un método históri-
co para abarcar la totalidad del pensamiento del madrileño16.

El siguiente comentarista que utiliza una periodización de Ortega es 
Ferrater Mora, cuya periodización de 1958 en su libro Ortega y Gasset: etapas 
de una filosofía17, ha sido muy utilizada, aunque en la actualidad esté radical-
mente superada, pues cuando escribe Ferrater se desconoce en gran medida 
sus conexiones con el neokantismo y con la fenomenología, además de la in-
tertextualidad de las Meditaciones del Quijote, así como el texto de Sistema de la 
psicología. Por eso, seguir utilizando la periodización de Ferrater Mora en la 
actualidad es una clara indicación de pereza intelectual y desconsideración 
grave hacia lo que sobre el tema han escrito otros comentaristas después de 
Ferrater. Mantener esa periodización en la actualidad, lo que no es la primera 
vez que ocurre, indica, tal vez, que uno se puede permitir escribir lo que quie-
ra sin miedo a descalificaciones graves. El esquema de Ferrater Mora está ra-
dicalmente superado, al menos, desde los años 60 y, con toda seguridad, desde 
finales de los 70, a partir de los estudios de Ciriaco Morón Arroyo18, Philip 
Silver19, Pedro Cerezo20 y los míos propios21. Conociendo además la intertex-

filosófico”. Después con algunos cambios se recogió en el tomo IX de las Obras completas, pp. 
43-112. Actualmente, en José Gaos, Los pasos perdidos. Escritos sobre Ortega y Gasset, ed. de José
Lasaga. Madrid: Biblioteca Nueva, 2013, pp. 57-126.

16 Ver José Gaos, Obras completas, IX, p. 47 (en la edición de Lasaga, p. 61), en la que se ha-
bla de las cuatro etapas en que “se articulan” las producciones de Ortega.

17 Las tres etapas que propone son objetivismo (de 1902 a 1914), perspectivismo (1914-
1923) y raciovitalismo (1924 hasta la muerte de Ortega). Ver José ferrater Mora, Tres 
maestros, en Obras selectas. Madrid: Revista de Occidente, 1967, tomo I, p. 122.

18 Ciriaco Morón arroyo, El sistema de Ortega. Madrid: Ediciones Alcalá, 1968. El 
estudioso manchego propone otra periodización, que recoge Juan Manuel Monfort en su libro 
Filosofía de la cultura en Ortega y Gasset, p. 11, recordando el texto de Morón Arroyo “Ortega y la 
literatura española clásica”. En el libro (en preparación) Creencia y realidad dedico varias decenas 
de páginas a comentar la obra de Morón Arroyo. Por eso me remito a esa obra. De cualquier 
modo, una visita al libro de J. M. Monfort sería muy provechosa.

19 Philip W. silver, Fenomenología y Razón Vital. Génesis de Meditaciones del Quijote de Ortega 
y Gasset. Madrid: Alianza, 1978.

20 Pedro Cerezo, La voluntad de aventura. Aproximamiento crítico al pensamiento de Ortega y 
Gasset. Barcelona: Ariel, 1984.

21 Javier san Martín, Ensayos sobre Ortega. Madrid: UNED, 1994; “La fenomenología 
de Ortega y Gasset”, en Ortega y Gasset, cien años después. Málaga: Centro de la UNED, 1997, 
pp. 95-137; Fenomenología y cultura en Ortega. Madrid: Tecnos, 1998; La fenomenología de Ortega y 
Gasset. Madrid: Biblioteca Nueva, 2012.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

noviembre-abril 



80 La cultura como dimensión trascendental de la vida humana...

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

tualidad de Meditaciones del Quijote establecida por Inman Fox en 198422, y con 
la innegable aportación de Nelson Orringer, la clasificación de Ferrater Mora 
queda totalmente superada, del mismo modo que el estudio de Las mocedades de 
Ortega de Fernando Salmerón23 queda superado, o al menos muy necesitado 
de matización y corrección con la publicación de las Cartas de un joven español24

y por el minucioso estudio, que las toma en consideración, de Noé Massó25.
De todos modos, aplicar este modo de estudio es imprescindible para hacer-

se una idea clara de los avances o correcciones de Ortega a lo largo de los años. 
La tesis doctoral de Juan Manuel Monfort sobre la cultura26 sigue este método. 

En la actualidad, teniendo en cuenta la inmensa bibliografía que se ha gene-
rado sobre la filosofía de Ortega, creo que todos coincidiríamos hoy en que en 
Ortega hay tres periodos básicos, el que va desde que empieza a escribir hasta 
la asunción de la fenomenología como paradigma básico y que por tanto abarca 
desde 1902 a 1912 y es un periodo fundamentalmente neokantiano. El segundo 
periodo va desde 1913 a 1928, y sería el periodo fenomenológico, o de la razón 
vital, por más que en 1924 haga su aparición la razón histórica con el “sentido 
histórico”. Pero en los años veinte la vida no es aún vida biográfica y Ortega 
no tiene plenamente diseñada la estructura de su filosofía. Será a partir de 
1929, en el tercer periodo, que llega hasta su muerte, el que podríamos llamar 
el periodo de la razón histórica, en el que esta va asumiendo el papel directivo y la 
crítica a la fenomenología se convierte en un leitmotiv. Este periodo, por otro 
lado, es el que coincide con la formación de los discípulos que constituyeron la 
“Escuela de Madrid”, como Manuel Granell terminaría bautizando a la hasta 
entonces llamada “Escuela de Ortega”27. Esta periodización creo que es la que 
ya se puede dar como canónica para el siglo XXI, y que convendría que no 
fuera ignorada por los estudiosos de Ortega. Si hubiéramos de poner términos 
de “razón” a estas tres etapas, tendríamos que decir que Ortega pasa de la razón 

22 Edward Inman fox, “Revelaciones textuales sobre las «Meditaciones» de Ortega”, Ínsula, 
455 (1984), p. 4.

23 Fernando salMerón, Las mocedades de Ortega y Gasset. México D. F.: Colegio de México, 
1959.

24 José orteGa y Gasset, Cartas de un joven español, ed. de Soledad Ortega, prólogo de 
Vicente Cacho Viu. Madrid: El Arquero, 1991.

25 Noé Massó, El joven José Ortega. Anatomía del pensador adolescente. Castellón: Editorial El 
Lago, 2006.

26 Juan Manuel Monfort, La cultura en Ortega: ámbito en el que se realiza la vida humana. Tesis 
doctoral dirigida por Javier San Martín. Madrid: UNED, 2011.

27 Sobre este tema ver de Gerardo Bolado, “La Scuola di Ortega e la filosofia spagnola 
contemporanea”; de José lasaGa, “La Scuola di Madrid: un’interpretazione” y mi “Epílogo”, 
todos ellos en Lucia Parente (ed.), Su la Scuola di Madrid. Filosofia spagnola del XX secolo. Milán: 
Mimesis, 2016, pp. 57-106, pp. 107-124 y pp. 255-264, respectivamente.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov ie m

bre

-abr

il 



81Javier San Martín

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

pura (primera etapa) a la razón vital (segunda etapa), y de ésta a la razón histórica
(tercera etapa).

Hay otro modo de leer a Ortega, que para nosotros tiene interés porque es el 
método que yo identifico en Cacciatore. Podríamos decir que es un método es-
tructural y sincrónico, a diferencia del anterior que es diacrónico. En él los textos 
se toman como valores de una estructura al margen del tiempo. Este es el método 
que más se presta a lo que podríamos llamar, con Jesús M. Díaz, una interpre-
tación caritativa28, o irenista, porque, para dar valor estructural a los textos, a 
veces, puede ser necesario ignorar las consecuencias o incoherencias de algunas 
expresiones, dichas en un momento determinado. Los textos son asumidos en 
su literalidad sin cuestionar si lo que en ellos se dice es correcto o no, si muestra 
quiebras o no lo hace, o si realmente se atiene o no a un fenómeno.

En mi opinión esta es la forma más habitual de leer a Ortega. No es la más 
fácil porque los valores estructurales que algunos elementos de muchos escritos 
pueden representar son a veces difíciles de establecer. En favor de esta forma 
de lectura opera el disponer de un buen número de trabajos que se han ido pu-
blicando desde los años cuarenta sobre la filosofía de Ortega y especialmente 
desde su deceso. Aquí entrarían también los trabajos de Julián Marías o Anto-
nio Rodríguez Huéscar, quienes se han esforzado por descubrir detrás de los 
varios cientos de títulos de la obra de Ortega las líneas maestras desde las que 
hay que leerlo.

Por supuesto, por lo general los estudios posteriores a ambos autores suelen 
operar desde este modelo, porque, además, esta forma de lectura se puede aplicar 
al estudio de cualquier concepto, y pueden ser estudios muy rigurosos o menos 
rigurosos, pero en general suelen ser estudios útiles, porque nos dan una es-
tructura que para ser captada exige posicionarse con cierto distanciamiento del 
autor para poder percibir las líneas de esa estructura. En esta forma de lectura 
el momento temporal de los textos es menos importante que su literalidad por-
que, como hemos dicho, los textos se toman como valores sincrónicos. Por eso 
se pueden citar sin ningún reparo textos de Ortega de diversas épocas, porque 
los conceptos de “vida”, “masa”, “fenómeno”, “cultura”, etc., significarían estruc-
turalmente lo mismo en un momento que en otro. Y aunque en sentido estricto 
no sea así, la búsqueda de las líneas sistemáticas permite, incluso recomienda, 
ignorar los matices que en un momento incluye el texto, para fijarse en el sig-
nificado estructural. Es como si yo quiero hacer el plano de una ciudad desde 
determinada altura de ella, desde la cual deberé ignorar los recovecos que pueda 
tener una calle en la realidad de un paseo por ella. Los matices se pierden, porque 
no son necesarios, incluso impedirían la visión de conjunto. Esta es fundamental 

28 Jesús M. díaz Álvarez, “La filosofia della serenità malinconica contro la superbia 
filosofica. Su José Gaos e l’indebolimento del pensiero”, en Lucia Parente (ed.), Su la Scuola 
di Madrid, ob. cit., pp. 137-156.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



82 La cultura como dimensión trascendental de la vida humana...

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

para ver o establecer la posición de un autor en el amplio movimiento del pen-
samiento filosófico, por ejemplo, para compararlo con otros autores o en el am-
plio movimiento del pensamiento. Giuseppe Cacciatore, que se sitúa en el histo-
ricismo hermenéutico que arranca de Vico y pasa por Croce y Dilthey, necesita 
esa lectura de Ortega para extraer de sus textos los valores topológicos de los 
diversos conceptos que se mueven en esa órbita del historicismo.

Pero yo creo que aún hay otra posibilidad de lectura quizás menos cari-
tativa, por llamarla así, porque al detenerse en los textos puede torturarlos 
con interrogatorios molestos. Este método busca menos situar a un pensador 
en el movimiento del pensamiento cuanto utilizar sus textos para pensar 
conceptos concretos; en ese momento los textos ya no entran necesariamen-
te como valores sincrónicos de un esquema o estructura, sino directamente 
como expresiones que se esfuerzan por dar la palabra a la experiencia, y en 
ese sentido es un método que podríamos llamar fenomenológico. Como he 
dicho, es posible que esta lectura resulte menos caritativa para con un autor, 
porque consiste en escrutar hasta los bajos fondos las expresiones; pero tam-
bién puede ser que resulte eficaz para pensar los elementos de los que se 
trata. Como en cierta ocasión me dijo José Lasaga, evaluando mi comentario 
al primer capítulo de La rebelión de las masas29, que es una forma de “me-
ter el bisturí” en los textos. Me pareció una buena metáfora, diseccionando 
el texto hasta sus entrañas para ver todas las implicaciones y por tanto su 
coherencia, para captar todos los matices que puede tener. En el ejemplo de 
la calle de la ciudad, este método es fundamental para conocer bien la calle 
familiarizándose con cada uno de sus recovecos.

En la lectura de Ortega hemos operado fundamentalmente con el método 
primero y segundo. Pero creo que es momento de aproximarse a él con el tercer 
método, analizando los textos al detalle, tomando en consideración los matices, 
demorándose en ellos, porque cada uno tiene su valor y en todo caso nos puede 
dar una perspectiva especial sobre un texto. Esta tercera forma de aproximarse 
a Ortega ya no pretende “salvar a Ortega”, como dirían José Gaos, o recien-
temente José Emilio Esteban30, sino sencillamente pensar con él y utilizar sus 
propios pensamientos como yunque en el que fraguar nuevos conceptos si los de 
Ortega nos parecen imprecisos. Es, creo, el nuevo nivel en el que tal vez debamos 
movernos a casi setenta años de su muerte.

29 Ver Javier san Martín, “El primer capítulo de La rebelión de las masas: análisis crítico”, en 
Fenomenología y política, en Investigaciones fenomenológicas, n.º monográfico, 3 (2011), pp. 169-187.

30 Ver José Emilio esteBan, “L’allievo dimenticato di Ortega: la filosofia di Antonio 
Rodríguez Huéscar”, en Lucia Parente (ed.), Su la Scuola di Madrid, ob. cit., pp. 205-240. El 
profesor de la Autónoma de Madrid habla de la posición de Rodríguez Huéscar de “salvar 
a Ortega”. La misma necesidad había sentido José Gaos cuando escribió su “Salvación de 
Ortega”, nada menos que con motivo de la muerte de este. El artículo salió en el número 1 
de 1956 de Cuadernos Americanos. Ver en la edición de Lasaga, pp. 127-142.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov
ie

m

br

-abr

il 



83Javier San Martín

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

Podría poner muchos ejemplos de este estudio minucioso. Antes de centrarme, 
como ejemplo, en la diferencia entre materia, alma y perspectiva, voy a dedicar 
unas líneas a otro ejemplo, porque además incide en el tema de la cultura. Desde 
que empecé, hace ya veinte años, a estudiar el tema de ideas y creencias, para 
mostrar los importantes matices de la posición de Ortega, vengo sosteniendo la 
necesidad de estudiar a fondo los distintos ejemplos que pone el filósofo madrileño. 
Más aún, creo que uno de los temas metodológicos de esta tercera lectura caracte-
rizada por la minuciosidad analítica exige un cuidado especial con los ejemplos, en 
concreto en ese caso31. También en el tema de la cultura es necesario hacerlo. Un 
caso típico es el del martillo, que además es un ejemplo ampliamente utilizado por 
otros autores; por ejemplo, Heidegger años después de haberlo empleado Ortega32. 
El interés que tiene para nuestro análisis es doble; primero, porque nos indica la 
problematicidad de la tesis orteguiana de la contraposición entre vida y cultura, 
tomados ambos términos masivamente y que, en cierto modo deducible de Medita-
ciones del Quijote, es el tema básico de El tema de nuestro tiempo. Segundo, porque nos 
indica la ambigüedad del concepto de cultura que maneja Ortega en ambos libros. 
En efecto, nos dice Ortega que “El martillo es la abstracción de cada uno de sus 
martillazos”33, por eso el martillo es abstracto, porque lo único concreto que existe 
son los martillazos. Un análisis minucioso exige entender plenamente esta frase, 
una frase preciosa, de las más “icásticas”, que diría Cacciatore34, pero que si no 
se entiende se pierde uno de los pilares de la obra de Ortega, la referencia de lo 
cultural a la vida, pero si se lo entiende hasta el fondo se tambalea tanto la iden-
tificación de cultura, que hace Ortega en ese mismo texto, con “arte o ciencia o 
política”35 como las afirmaciones sobre la oposición de la vida y la cultura.

Efectivamente, el martillo, elemento técnico cultural –y que no creo que 
pueda ser inscrito en la categoría de “arte”–, si no se usa, no es nada, es una 
cosa que está ahí y cuyo único sentido como martillo exige referirlo a las ac-
ciones instrumentales. El martillo como objeto cultural es abstracto. Sólo es 

31 En el libro en preparación Creencia y realidad, esta conveniencia de escrutar los ejemplos 
es un punto fundamental, por cuanto en algunos de los que pone Ortega en relación con las 
creencias hay lo que llamo una “traición de los ejemplos”.

32 Ortega lo emplea en Meditaciones del Quijote (1914), I, 756. Heidegger lo emplea en Ser y 
tiempo, §15, p. 69, de la edición de Max Niemeyer; p. 77 de la traducción de Jorge E. Rivera. 
Santiago de Chile: Editorial Universitaria, 2005, 4.ª ed. Hay nueva edición en Madrid: Trotta, 
2003.

33 José orteGa y Gasset, Meditaciones del Quijote, I, 756.
34 Giuseppe CaCCiatore, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”, 

ob. cit., p. 74. “Icástico” significa representativo: se quiere decir una frase muy significativa del 
autor, que lo simboliza muy bien; en este sentido, la frase más icástica de Ortega sería la de que 
“yo soy yo y mis circunstancias”, pero habría otras muchas frases “icásticas” de Ortega. En el 
texto citado de Cacciatore, el filósofo italiano la aplica a la frase de Ortega de que “La historia es 
precisamente la segunda vista que logra encontrar la razón de la aparente sinrazón” (VIII, 242).

35 José orteGa y Gasset, Meditaciones del Quijote, I, 788.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



84 La cultura como dimensión trascendental de la vida humana...

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

concreto como objeto de uso, usándolo dando martillazos en una acción de 
la vida. El martillo necesita la energía vital para hacer lo que se quiera hacer 
con él; por eso no es el martillo el que entra en la vida humana, sino sólo los 
martillazos, que son movimientos corporales encauzados en una acción precisa, 
porque tiene un objetivo final determinado de antemano.

Este ejemplo nos dice mucho. Primero, que no cabe la oposición de la cul-
tura frente a la vida, porque el martillo, como algo abstracto, no se opone a la 
vida; lo único que puede hacer es no servirla, no ayudar a la vida, si no sirve. 
En ese caso es algo inerte. El martillo se puede oponer a mi vida o a la de otro, 
si es usado para golpearme o para golpear a otro, dándole martillazos; si lo uti-
lizamos para martillear a uno mismo o a otro, pero entonces es una vida contra 
otra vida: no es el martillo el que se opone, sino la vida que lo usa. La pregunta 
será si no ocurre así en todas las cosas de la oposición de la cultura y la vida. Si 
la economía como cultura me oprime ¿será la cultura la que me oprime o más 
bien la vida de otros que utilizan los martillazos de la economía, por ejemplo, 
para desahuciarme de mi casa e impedirme tener un techo en el que dormir? 
Entonces es la vida de aquellos que tienen poder contra la vida de otros. Ade-
más, el martillo nos indica que no toda cultura es ciencia, moral y arte. Que hay 
una cultura (la cultura técnica más sencilla e inmediata), que además es muy 
anterior a la cultura desarrollada e inventada en Europa, y que, por supuesto 
es universal, propia de todo ser humano o de todo grupo humano, pues todo 
grupo humano disfruta de una cultura rudimentaria en comparación con otras 
culturas más sofisticadas, tal como la ejemplificada en el martillo.

Así, desde el análisis de un ejemplo podemos acceder y evaluar elementos ya 
mucho más importantes de la teoría orteguiana. Voy a poner otro ejemplo de este 
cambio de mirada. En Meditaciones del Quijote aparece una frase que puede ser 
leída de un modo distinto en la primera y en la segunda lectura. Dice Ortega 
en otra de esas frases que llamaríamos “icásticas”: “¿Cuándo nos abriremos a 
la convicción de que el ser definitivo del mundo no es materia ni es alma, no es 
cosa alguna determinada, sino una perspectiva?”36 Al italiano han traducido el 
“alma” en esta frase con la palabra “espíritu”: “l’essere definitivo del mondo non 
è né materia né spirito”37. Cacciatore, que también cita la frase38, de acuerdo 
con esa traducción, menciona, nada más empezar su texto, el artículo sobre 
la cultura de la catedrática de Filosofía de León, Isabel Lafuente39, en el cual 

36 Ibid., 756.
37 José orteGa y Gasset, Meditazioni del Chisciotte, traducción de B. Arpaia, introducción de 

O. Lottini. Nápoles: Guida, 2000, p. 43. En la nueva edición de Gianni Ferracuti, en la edito-
rial Ousia, la traducción es correcta.

38 Giuseppe CaCCiatore, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”, 
ob. cit., p. 57.

39 Ibid., p. 59. Se refiere al artículo “Ortega: hombre y cultura”, en Revista de Estudios 
Orteguianos, 5 (2002), pp. 85-101.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov iem

bre

-abr

il 



85Javier San Martín

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

la profesora comenta que en El tema de nuestro tiempo Ortega contrapone la vida 
material a la vida espiritual, que sería la vida de la cultura. Vida cultural de 
acuerdo con el texto de Isabel Lafuente es vida espiritual. Así la perspectiva 
(cultura), que según el texto de Meditaciones del Quijote está más allá de la duali-
dad vida/alma, aquí queda identificada con “espíritu”, y después reobra sobre 
Meditaciones y ya se puede entender y por consiguiente traducir “alma” por “es-
píritu”. La cultura tiene que encajar con la duplicidad materia y espíritu, sin 
ninguna dificultad.

Cierto que, en Meditaciones del Quijote, frente a la materia están el alma y 
la perspectiva; pero como en El tema de nuestro tiempo a la materia se opone el 
espíritu, alma y perspectiva serían ambos vida espiritual, sin ningún tipo de 
problema. Por eso la traducción italiana no suscitaría ningún reparo: “alma”, 
“perspectiva”, “espíritu”, “cultura”, todos pertenecen a la misma familia.

Pues bien, una lectura minuciosa no puede olvidar estos matices. Si el mun-
do no es ni materia ni alma sino perspectiva, habrá que ver dónde encaja el 
espíritu, pues quizá sólo mirando el tema desde muy arriba y sin precisión 
podemos identificar alma, perspectiva y espíritu40. La lectura que propongo 
tiene que fijarse en esos matices y tenerlos siempre presentes y hasta no dar 
una explicación rigurosa de los matices no avanzar. Es cierto que estos traba-
jos son propios de seminarios o de comentarios minuciosos de textos, lo que 
seguramente aún no hemos hecho con Ortega, pues estamos todavía en las fases 
de las lecturas primera o segunda. A fin de cuentas, llevamos no más de tres dé-
cadas, desde mitades de los años ochenta, centrados en los textos de Ortega y 
apenas hemos hecho aún labor de laboratorio sobre ellos. Es muy posible que 
aún estemos en las grandes panorámicas sobre la filosofía de Ortega o sobre 
sus conceptos, sin descender a los textos con el bisturí del cirujano o la lente del 
entomólogo para filiar especies.

2. Algunas notas de Ortega según G. Cacciatore

En este artículo y tras la lectura pormenorizada del denso y por más inte-
resante artículo de Cacciatore, quiero centrarme en la lectura minuciosa de 

40 No quiero dejar de mencionar la importancia que tiene lo que Ortega dice ya en ese texto: 
que el mundo no es nada determinado: “no es cosa alguna determinada”. Esta frase solo tiene 
un sentido posible desde la fenomenología, porque supone una ruptura con la actitud natural 
ordinaria, en la cual tomamos el mundo como lo que es en sí mismo, sin darnos cuenta de que 
el mundo es el conjunto de nuestras posibles experiencias (cognitivas, estimativas y prácticas), 
por eso no es nada determinado, sino el conjunto de nuestras perspectivas, de las cuales en 
cada momento sólo tenemos una, pero que sin dificultad se desliza hacia otra y otra y otra. En 
realidad, es lo mismo que diría Antonio Machado en esa frase poética absolutamente genial 
y que no es sino la expresión, aquí diríamos con pleno acierto, más icástica, de la reducción 
trascendental husserliana: “Caminante no hay camino, se hace camino al andar”.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



86 La cultura como dimensión trascendental de la vida humana...

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

las afirmaciones orteguianas sobre el concepto de cultura, que es el tema fun-
damental del artículo del homenajeado. ¿Qué interés puede tener esta lectura 
minuciosa sobre el concepto de cultura? A mi modo de ver un interés máximo, 
porque es, a pesar de las apariencias, uno de los conceptos más problemáticos 
de Ortega, que por lo demás atraviesa toda su obra, pero lo hace de un modo 
muy peculiar: primero, siendo definida claramente su obra como una filosofía 
de la cultura, al principio incluso de un modo explícito41; luego, de un modo im-
plícito. Pero, segundo, las tensiones que muestra el concepto terminan llevando 
a Ortega a sustituirlo por otros en lo que hemos dado en llamar la “segunda 
navegación”, el periodo que antes he definido como el de la razón histórica, sin 
que, por otro lado, quede clara la relación precisa que con el concepto de cultu-
ra tienen esos conceptos que lo sustituyen, como son la técnica, los usos e ideas 
y creencias. Pues, si hasta 1930 –fundamentalmente con Misión de la Universidad y 
luego en 1933 en En torno a Galileo– aún está este concepto muy presente, a 
partir de esas fechas va desapareciendo progresivamente para ser sustituido 
por los antes mencionados, sin que quede claro como todos ellos constituyen la 
cultura, o en qué medida se les aplican todos los predicados o explicaciones que 
Ortega ha dado sobre la cultura en los años anteriores. Esto sólo lo podemos 
lograr mediante un análisis quirúrgico de los diversos textos orteguianos sobre 
el concepto de cultura. En ese sentido el trabajo de Cacciatore sobre la cultura 
como “balsa de salvación en un naufragio” me sirve para profundizar en el sig-
nificado de cultura en Ortega tanto en los primeros años de su trayectoria como 
en la segunda navegación.

Antes de continuar quiero decir que, como ha pasado tantas veces en el caso 
de Ortega, hay muchos estudios sobre el tema, pero pocos eficaces. La tesis 
doctoral de Juan Manuel Monfort, que ya he citado, es hasta el momento la 
investigación más exhaustiva que hay sobre el tema. En ella se puede encon-
trar una presentación total de todo cuanto Ortega dice sobre la cultura desde 
el principio hasta el final. Está claro que una de las cosas fundamentales que 
detecta el doctor Monfort es la diferente presencia del concepto en la primera 
y la segunda navegación, siendo en esta sustituido por los conceptos que antes 
he mencionado, tal como él mismo los pone en los excelentes esquemas que 
incorpora al final de su tesis.

Hasta su trabajo había otras dos tesis citadas por el título por Isabel La-
fuente42, sin que nada sepamos de su contenido porque parece que ni siquiera 

41 Cfr. José orteGa y Gasset, “Teoría del clasicismo” (1907), I, 120.
42 Ver María Isabel lafuente, “Ortega: hombre y cultura”, en Revista de Estudios Orteguianos, 

5 (2002), 85-101. Los autores señalados son María José Clavo seBastiÁn, con la tesis Filosofía 
de la educación y de la cultura en Ortega y Gasset, Universidad de Navarra, 1979; la otra es de Miguel 
esCudero royo, con el título Tribunal de náufragos. Ensayo de razón histórica sobre un proyecto de 
cultura española, Universidad de Barcelona, 1999.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov ie

m

bre

-abril 



87Javier San Martín

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

habrían dado lugar a algún artículo por parte de sus autores. Este texto quiero 
dedicarlo a la lectura de Giuseppe Cacciatore, por lo que me voy a centrar en 
su estudio. En las líneas que siguen expondré los puntos fundamentales de la 
visión de Ortega que expone Cacciatore para pasar después a la exposición de 
su comprensión de la cultura, si bien en este tercer punto del trabajo ampliaré, 
de acuerdo con lo que ahora sabemos sobre ese concepto de cultura en Ortega, 
la exposición de la problemática de ese concepto tal cual Ortega lo maneja.

Para comprender la lectura de Cacciatore quiero empezar señalando la 
importancia que tiene el concepto de “hombre entero”, “uomo intero”43, que 
Cacciatore atribuye a una influencia de Dilthey. El tema es muy interesante, 
si tomamos como hombre entero, como dirá Marcel Mauss, en el ámbito de la 
antropología y sociología, el “hombre total”, o como también podríamos decir, 
el “hombre concreto”, porque lo que cuenta fenomenológicamente es tomar 
la realidad como es; y en el caso propio, tomándonos como punto de partida, 
yo soy el sujeto que soy, es decir, una vida concreta, en la que entra todo lo 
que esta vida es; todo lo que yo soy, y lo más importante es que yo soy cuer-
po –sensibilidad y afecto, vitalidad–, alma y espíritu: soy animalidad –cuerpo 
físico y alma– y perspectiva espiritual. Nada debe quedar fuera. Precisamente 
este punto podría ser en lo que Ortega, de acuerdo con su concepción, se dis-
tinguía de Husserl, en que, siempre según Ortega, Husserl, como heredero de 
la modernidad –por más que yo he mostrado que es una falsa visión– tomaría 
sólo como referente una conciencia “pura”, que sería algo abstracto meramente 
teórico. Para Cacciatore una de las directrices básicas de Ortega es atender 
al hombre “entero”, un hombre que comprende en sí los múltiples lados de 
la vida44. Este rasgo de “totalidad” es lo que Ortega convertiría en su lema al 
hablar de razón vital, de raciovitalismo y de la necesidad de superar una razón 
desvitalizada o “enrarecida”, metáfora que utiliza Cacciatore para referirse a 
una razón sin oxígeno, por tanto, sin vida y, por eso, atrofiada. La vida de la 
que habla Ortega es una vida que, por un lado, tiene una función racional, 
porque tiene que ajustarse a las necesidades que le impone el medio, pero, por 
otro, incluye elementos propios como la fuerza vital, los sentimientos de angus-
tia, de desorientación o eróticos, así como el impulso hacia el otro.

El raciovitalismo, de manera consecuente con la propuesta de hombre ín-
tegro, tiene una forma de realizarse o llevarse a cabo en el perspectivismo. El 
grueso de la primera parte del artículo de Cacciatore está dedicado a perfilar 
este perspectivismo orteguiano. Para el profesor napolitano el raciovitalismo es 
perspectivismo. La vida está situada en un espacio y tiempo y sólo desde 

43 Ver Giuseppe CaCCiatore, “Ortega y Gasset e Dilthey”, ob. cit., sobre todo pp. 299 y 
ss., donde se filia la conexión con Dilthey del rasgo de la “multilateralidad” de la vida humana.

44 Ver también Giuseppe CaCCiatore, “Il fondamento dell’intersoggetività tra Dilthey e 
Husserl”, en Storicismo problematico e metodo critico, ob. cit., p. 261.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



88 La cultura como dimensión trascendental de la vida humana...

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

ese momento y lugar tiene acceso sensible e intelectual al medio. Este perspec-
tivismo orteguiano es comparable con el relativismo historicista de la vida de 
Dilthey, pero no es para caer en un relativismo escéptico o anárquico. El gran 
esfuerzo de Ortega –que subraya Cacciatore– es tratar de mostrar cómo el 
perspectivismo no termina en un relativismo escéptico.

Para mostrar que el perspectivismo no es escéptico, Cacciatore acude y 
resalta en Ortega una fenomenología de la mirada. Y es que, en efecto, el pers-
pectivismo es ante todo visual; y por eso se basa en una fenomenología de la 
mirada. Como decía José Jiménez, la perspectiva visual es el modo como co-
nectamos con el cosmos. El cosmos se ordena en perspectivas, que se intercam-
bian por el cambio de posición, no de modo aleatorio, sino según un orden, al 
que, por ejemplo, el pintor sabe acceder en su obra. Por eso la verdad no es del 
sujeto sino del mundo; la verdad es un aspecto del mundo, independiente 
del tiempo. La perspectiva que tiene como correlato un mundo verdadero 
trasciende lo puntual espacial porque integra todos los espacios; y trasciende 
el momento temporal porque todos los tiempos están también implicados en ese 
momento. De este modo la fenomenología de la mirada implícita en la perspec-
tiva del perspectivismo, antes de caer en el escepticismo, es un antídoto frente 
a él. La perspectiva representa la integración del individuo en el cosmos.

Pero al vincular vida y perspectiva y ésta con la verdad, estamos superando 
una noción monista de verdad, porque ésta sólo se da en la multilateralidad de 
las perspectivas, y así el universo no es versión hacia la unidad, sino hacia la 
multiplicidad, hacia el multiverso.

Cacciatore relaciona, además, esta teoría perspectivística, vinculada a una 
fenomenología de la mirada, con una fenomenología de la corporeidad, en lo que 
se manifestaría una “clara diferencia con la fenomenología de la corporeidad”45: 
la diferencia estribaría en que para Ortega las cosas no son meros cuerpos sino 
cosas agradables o desagradables; en definitiva, cosas insertas en nuestra vida. 
Y cita el texto de la lección décima46 de ¿Qué es filosofía? de acuerdo con el cual 
el vivir, que se encuentra con cosas o términos de tareas, es un “hallarse cada 
cual a sí mismo en un ámbito de temas, de asuntos que le afectan”, y así “todo 
vivir es ocuparse con lo otro que no es uno mismo, todo vivir es convivir con 
una circunstancia”47, lo que, por otro lado, se corresponde con la definición de 
mundo ordinario que había hecho Husserl en el §27 de Ideas I48.

45 Giuseppe CaCCiatore, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”, 
ob. cit., p. 53.

46 En la nueva edición, señalada como la lección IX.
47 José orteGa y Gasset, ¿Qué es filosofía? (1929), VIII, 355.
48 Ver Edmund Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. 

Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. 1. Halbband. Husserliana III/1. 
Texto de la 1.ª y 3.ª edición. Editado por Karl Schumann. La Haya: Martinus Nijhoff, 1977, 
p. 58. Traducción en español: Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov

ie

m

bre

-abr

il 



89Javier San Martín

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

Y aquí podemos pasar ya al último punto señalado por Cacciatore, porque, 
si vivir es ocuparse en las tareas, vivir no es algo hecho sino algo que se está 
haciendo y que hay que hacer. Por eso vivir es algo histórico, un faciendum, y 
en la medida en que el hombre es ese tener que hacer o estar haciendo no tiene 
naturaleza sino historia.

3. La cultura como una dimensión trascendental de la vida

Pues bien, con estas armas aborda Cacciatore, en la segunda parte del artículo,
el tema de la cultura y la crisis que, personalmente, voy a aprovechar para dar un 
repaso a las ideas orteguianas de cultura, partiendo de la idea del título de este 
apartado, que me parece muy importante señalar, y en la que de varias maneras in-
siste Cacciatore, de que la cultura es una dimensión trascendental de la vida humana49.

La idea de cultura es en Ortega omnipresente hasta los primeros años de 
la segunda navegación, para ir desapareciendo, al menos de modo explícito, a 
partir de 1933, después de las lecciones de En torno a Galileo y la primera lección 
de Principios de metafísica según la razón vital, siendo sustituida, como ya lo hemos 
dicho y muy bien lo enuncia Juan Manuel Monfort, por los conceptos de téc-
nica, creencias, ideas y usos.

Cacciatore empieza señalando el motivo que quiere abordar: cómo Ortega 
ve la crisis. También yo citaré los dos tipos de crisis, la que representa un cam-
bio en el mundo y la que significa cambio de mundo. En ambos casos hay 
que contar con el concepto de cultura. Cacciatore habla de “fenomenologías 
históricas”, que serán descripciones de aquello que ocurre en la historia. Una 
parte de esa fenomenología es el hecho de que las crisis individuales, que perte-
necen a la vida del individuo de modo estructural porque la vida personal está 
sometida a esos cambios –verdaderas crisis en las que cambia la época de la 
persona: infancia, adolescencia, juventud, madurez, vejez– se dan también en 
la colectividad, de manera que las sociedades pasan también por crisis seme-
jantes, como las personas.

Para entender la crisis apela Cacciatore al sentido de libertad de Ortega, 
una libertad a la que hace depender de las circunstancias. Libertad es la ca-

Libro primero: Introducción general a la fenomenología pura. Traducción de A. Zirión. México D. F.: 
Universidad Autónoma de México / Fondo de Cultura Económica, 2013, p. 137.

49 Con esta formulación doy un paso adelante en mi propia antropología, que, por más que 
estuviera implícito en ella, no estaba formulado. En efecto, entre las dimensiones trascendentales 
de la vida pongo la historicidad, lo que me parece obvio (ver Javier san Martín, Antropología 
filosófica II. Vida humana, persona y cultura, Unidad didáctica primera. Madrid: UNED, 2015). 
Pero la forma en que la historicidad se hace real es en la cultura, lo que en el caso de Husserl 
está claro en la medida en que en El origen de la geometría la definición de la historia y de la cultura 
coinciden. Por tanto, la historicidad como dimensión trascendental de la vida humana debe 
incluir la cultura, porque la historicidad se hace real en la cultura.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



90 La cultura como dimensión trascendental de la vida humana...

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

pacidad de elegir entre posibilidades, pero para ello hace falta que las necesi-
dades dejen abierto un espacio de posibilidades, pero justamente ese espacio 
abierto con la posibilidad de elegir aumenta la inquietud, que lleva a la crisis 
como crisis de tránsito, de un cambio en el mundo, por más que no sea un cam-
bio de mundo. Con estas ideas emprende la descripción de las crisis y el rasgo 
sociológico de la cultura como tabla de salvación. Empecemos diciendo que la 
crisis es un elemento persistente en la vida humana, pues a ella le pertenece esen-
cialmente la inquietud de tener que elegir. La crisis pertenece ontológicamente 
al hombre porque hace “uno con el carácter indefinido y dinámico, dramático e 
inconcluso del ser humano”50.

Ortega, como se sabe, estudia la crisis en En torno a Galileo, ya que le interesa 
mostrar hasta qué punto la crisis es un rasgo trascendental de la vida. Voy a pro-
ceder destacando algunos puntos significativos de la aproximación de Caccia-
tore. Tal vez lo más interesante sea determinar la trayectoria de su tratamiento: 
de la definición de crisis a la definición de cultura, y el entrelazo o conexión 
con la historia, porque tanto la crisis como la cultura son los cauces en los que 
se ve la historia. Así, en la lectura de Cacciatore, crisis, cultura e historia van 
absolutamente de la mano.

La crisis surge cuando la cultura pierde su vitalidad51, y justo explicando esto 
nos habla de “una verdadera y propia visión trascendental de la crisis”52. Esto sig-
nifica que la crisis no es un azar, un acontecimiento externo, sino una quiebra que 
se da en la vida personal o colectiva que, en la medida que sea, cambia el mundo. 
Ahora bien, en esta fase Cacciatore parece genial, porque nos lleva a preguntar 
si el rasgo trascendental de la crisis no obliga igualmente a plantear el carácter 
trascendental de la cultura, cuestión no planteada explícitamente por la filosofía. 
Cierto que para hacer esa pregunta necesitaremos antes saber con precisión qué 
es la cultura y justo ahí es donde la aproximación de Ortega se hace problemática 
y la interpretación caritativa de Cacciatore, en el sentido que he explicado en el 
apartado dos, puede resultar insuficiente. Por eso, lo fundamental de la lectura 
de Cacciatore desemboca en la consideración de la cultura como la balsa que 
nos salva del naufragio. Para ello hay que asumir que somos náufragos y que en 
medio del mar proceloso la cultura nos salva. Una crisis significa que la cultura 
ha dejado de ser esa balsa o tabla de salvación, que se ha problematizado y que 
hemos caído en un mar de dudas, y que para salir de ellas nos hace falta una 
recomposición o arreglo de la balsa de salvación.

Tenemos, por tanto, aquí varias metáforas en acción, cuyo poder explicativo 
deberemos comprobar. Es cierto que la metáfora es un potente instrumento de 

50 Giuseppe CaCCiatore, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”, 
ob. cit., p. 59.

51 Ibid., p. 62.
52 Ibid., p. 63.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov ie

m
bre
-abr

il 



91Javier San Martín

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

conocimiento, pero también es cierto que puede arrastrar inexactitudes que hay 
que tener en cuenta. Empezaré recordando que la metáfora de la balsa o tabla de 
salvación no es una metáfora muy usada por Ortega. En realidad, sólo nos habla 
de ella en tres lugares, que a la postre son dos, porque uno se repite; el primero 
es el En torno a Galileo, y el otro, “Ensimismamiento y alteración”53, y, por eso, 
se repite tanto en el texto Meditación de la técnica como en El hombre y la gente, donde 
recupera este primer capítulo de la reflexión sobre la técnica. Por otro lado, la 
balsa de salvación en español queda desplazada por la tabla de salvación, pero 
tampoco la tabla de salvación es una metáfora muy usada por Ortega; en realidad 
aparece en los primeros escritos como tabla donde salvarse sin una aplicación a 
la cultura, y sólo aparece en El tema de nuestro tiempo, en el “Epílogo sobre el alma 
desilusionada”, donde se habla de un espíritu que, incapaz “de mantenerse por sí 
mismo en pie, busca una tabla donde salvarse del naufragio”54.

¿Cuál es el principal problema de la metáfora de la balsa o tabla de salva-
ción? Que el sujeto que se salva ya está constituido, ya está hecho, con lo que 
la cultura y, por tanto, todo lo que de ella depende, por ejemplo, las crisis, ya 
no son dimensiones trascendentales de la vida. Por eso se hace necesario in-
vestigar esta faceta de la cultura a través de las definiciones que de ella nos da 
Ortega. Cacciatore cita una de ellas: “La elección de un punto de vista es el acto 
inicial de la cultura”55. Como hemos visto, en un momento nos habla Cacciatore 
de frases “icásticas”. ¿No es esta una de ellas? ¿Qué puede significar esta frase, 
que el acto inicial de la cultura es la elección de un punto de vista? Pocos años 
antes en Meditaciones del Quijote nos había dicho que “El acto específicamente 
cultural es el creador”56. El acto creador siempre es inicial, crear es empezar 
algo, el acto específico cultural es el acto creador de sentido. Si lo unimos a la 
anterior definición, podríamos decir que el acto inicial de la cultura como acto 
creador de sentido es la elección de un punto de vista. Para que esta definición 
sea trascendental tendríamos que asumir que no hay presencia o estancia en el 
mundo más que mediante el acto creador de sentido o desde un punto de vista, 
es decir, desde una perspectiva, lo que es rigurosamente cierto, pero preci-
samente en ese momento la metáfora del naufragio y la correspondiente de la 
balsa o tabla de salvación son parciales, porque consideran ya constituido al 
sujeto que sólo después crea un sentido o elige un punto de vista.

Vamos a tratar de estudiar detenidamente el asunto. En otro momento nos di-
ce, y cita Cacciatore57, que la cultura “es el conjunto de reacciones intelectuales 

53 En VI, 388 y V, 541, respectivamente.
54 José orteGa y Gasset, El tema de nuestro tiempo (1923), III, 640.
55 Giuseppe CaCCiatore, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”, 

ob. cit., p. 62. José orteGa y Gasset, El tema de nuestro tiempo, III, 594.
56 José orteGa y Gasset, Meditaciones del Quijote, I, 756.
57 Giuseppe CaCCiatore, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”, 

ob. cit., p. 74.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



92 La cultura como dimensión trascendental de la vida humana...

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

y prácticas en que se realizan ciertas normas ungidas para nosotros de un valor 
absoluto y decisivo”58. Dejemos lo de “valor absoluto”, porque puede ser que 
esas reacciones intelectuales y prácticas sean válidas solo en un momento y es-
pacio determinados, pero asumamos que son ciertas reacciones intelectuales y 
prácticas que dan sentido a una situación y generan un punto de vista desde 
el que se va a enfocar esa situación. Para que sean eficaces deben estar ajus-
tadas a un principio de realidad, pues de lo contrario serían inmediatamente 
desechadas, tal como Ortega mismo dice en El tema de nuestro tiempo59, refiriéndo-
se al ajuste de los pensamientos, pero que vale para toda la cultura que sirva a 
la reproducción personal y social.

La cuestión está entonces en la relación constituyente de esas “reacciones 
intelectuales y prácticas” con la vida humana presente en el mundo. Para que la 
metáfora del naufragio y la balsa o tabla de salvación sea válida, necesitaríamos 
pensar al sujeto constituido “antes” de la creación de sentido, de la adopción de 
un punto de vista o de esas reacciones prácticas e intelectuales ante el mundo, y 
esto es lo que creo que la historia de la especie –externa o interna– pone en tela de 
juicio, porque no hay vida humana más que configurándose en esas tres vertien-
tes que hemos descubierto en la cultura: creación y asunción de sentido, adopción 
de un punto de vista desde ese sentido y reacciones prácticas ante una demanda 
o problema que nos plantea la realidad y que se nos impone tras una reacción
intelectual. Por otro lado, no es otra cosa lo que piensa Ortega cuando dice, y lo
cita Cacciatore60, que: “La cultura es un menester imprescindible de toda vida,
es una dimensión constitutiva de la existencia humana, como las manos son un
atributo del hombre”61. Con esto podemos dar otro paso y asumir la definición de
cultura que hace Ortega en este último texto citado, donde “Cultura es el sistema
de ideas vivas que cada tiempo posee. Mejor: el sistema de ideas desde las cuales el
tiempo vive”62, por tanto, las ideas que rigen una sociedad, porque, efectivamente,
ese conjunto de sentido que organiza la vida o que determina el punto de vista, o
que encauza las reacciones intelectuales y prácticas, esas ideas, ya están dadas en
la sociedad y el proceso de formación consiste precisamente en asumirlas como
propias e ir configurando la personalidad desde ese conjunto.

Pero todo esto impide concebir la vida al margen de la cultura, como pa-
rece ser el postulado en el que Ortega trabaja más de una vez y sobre todo 

58 José orteGa y Gasset, “El sentido histórico” (1924), III, 696.
59 “No puedo pensar con utilidad para mis fines biológicos, si no pienso la verdad. Un 

pensamiento que normalmente nos presentase un mundo divergente del verdadero, nos llevaría 
a constantes errores prácticos, y, en consecuencia, la vida humana habría desaparecido” (III, 
580).

60 Giuseppe CaCCiatore, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”, 
ob. cit., p. 64.

61 José orteGa y Gasset, Misión de la Universidad (1930), IV, 558.
62 Ibid., 556.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov ie

m

bre

-abr
il 



93Javier San Martín

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

en El tema de nuestro tiempo. Si consideramos la crisis desde una perspectiva 
trascendental, debemos aceptar también que la cultura es una noción trascen-
dental. La oposición vida/cultura solo cabe si, como Ortega dice más de una 
vez, por ejemplo, en el artículo sobre Scheler, entendemos la cultura como un 
“rincón” de la vida63. Pero en ese caso la noción de cultura queda reducida a 
la de cultura superior: la ciencia, la moral y el arte. Evidentemente entonces 
esos ámbitos de la cultura sí pueden oponerse a la vida, pero sólo porque se 
tiene de cultura aquella noción romana64 de cultivo de un espíritu ya consti-
tuido; pero justo entonces la cultura deja de ser dimensión trascendental de la 
vida, para convertirse en un rasgo particular de un grupo dentro del conjunto 
de la sociedad.

Si la metáfora de la cultura como balsa o tabla de salvación tiene problemas 
porque deja fuera de sí la verdadera función constituyente de la cultura, vea-
mos si eso no afecta también a su contraparte, la vida como naufragio, como 
desorientación o inseguridad. Esta consideración está dirigida a situar con 
precisión esos términos. Que en la vida humana hay momentos en los que 
parecemos naufragar, en los que estamos desorientados, en los que nos sentimos 
inseguros, es obvio. El problema está en si los convertimos en momentos tras-
cendentales en el sentido en que estamos empleando la palabra “trascendental”.

Cuando aseguramos que la vida es naufragio estamos diciendo que toda 
vida es naufragio y que sólo desde esa idea se puede entender la vida humana. 
Y aquí se abre el punto fundamental de la cultura, al que termina aludiendo 
Cacciatore, porque la cultura, desde la visión trascendental de la crisis de una 
creencia, nos pone “en el cruce de la realidad y las creencias”65. Y aquí sí nos 
surge un problema filosófico fundamental: la relación de cultura, creencia y 
realidad. Con esto toma sentido también otra frase de Cacciatore que en su 
momento podría haber permanecido sin fundamentación, que de las ambiguas 
resoluciones de la crisis nace “la verdadera esencia de los grandes problemas de 
la filosofía (la verdad, el conocimiento, el ser)”66. En efecto, es en la relación 

63 José orteGa y Gasset, “Max Scheler.– Un embriagado de esencias (1874-1928)” (1928), 
en Goethe desde dentro, V, 218.

64 Hay de cultura dos nociones, una de origen romano, ciceroniano, en la que cultura es 
cultivo de un espíritu que ya está formado, porque en todo caso habla latín. De lo que se trata 
es de perfeccionarlo. Es la idea básica del humanismo, que pasó al Renacimiento y al Siglo de 
Oro español, y de ahí a la Ilustración. La otra idea es la que proviene de la paideia griega, que 
no consiste tanto en formar buenos ciudadanos, como en hacerlos ciudadanos, empezando por 
enseñarles el idioma haciéndolos griegos. Esta noción de cultura es de la que se apropian las 
ciencias humanas, y es el sentido fundamental de “cultura”, porque antes del cultivo del espíritu, 
en sentido romano, ya tenía que haber una cultura básica. Sobre estas dos orientaciones del 
concepto de cultura, ver del autor Teoría de la cultura. Madrid: Síntesis, 1999, cap. 1.

65 Giuseppe CaCCiatore, “La «zattera de la cultura». Filosofia e crisi in Ortega y Gasset”, 
ob. cit., p. 76.

66 Ibid., p. 70.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



94 La cultura como dimensión trascendental de la vida humana...

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

de la crisis con la cultura como creencia y realidad donde se hace visible el ca-
rácter trascendental en que nos estamos moviendo.

En efecto, para entender el profundo sentido de la metáfora del naufra-
gio debemos aproximar la cultura a la creencia y ésta a la realidad. En ese 
momento ya estamos en el punto más problemático y profundo de la filosofía 
orteguiana y en este sentido vemos también la perspicacia de Cacciatore de 
poner de relieve el valor filosófico de la aproximación orteguiana. De ahí 
la importancia de la confesión del carácter necesario de la cultura en Misión 
de la Universidad, nada menos que como “constitutiva de toda vida humana, sea 
la que sea”67. Esas ideas como convicciones “constituyen el suelo donde se 
apoya su existencia”68. El suelo es lo que confiere seguridad, el punto cero fun-
damental para toda orientación. Al poco de esas frases de octubre de 1930, 
esas convicciones o ideas vivas terminarán siendo lo que Ortega llamará las 
“creencias”. Creencia será uno de los elementos básicos de la cultura; en esa 
misma medida las creencias son elementos trascendentales de la vida y por 
lo mismo la cultura en su nivel más profundo es también elemento trascenden-
tal y la pérdida de una creencia es la pérdida de una realidad. Según el nivel 
en el que esa realidad juegue en nuestra vida, la crisis será mayor o menor. Por 
eso el tema de la crisis nos hace ver el entrelazo de la creencia y la realidad, que es 
a donde nos lleva Cacciatore.

Pero con esto podemos recuperar las anteriores definiciones de cultura: pri-
mero, como creación de sentido; después, como elección de un punto de vista 
y, por fin, como reacciones intelectuales y prácticas ante los problemas de la 
realidad. Pero en la evolución de Ortega no queda claro que todas esas defi-
niciones desemboquen en la posición de realidad, en la definición de lo que el 
mundo sea. La cultura, al poner y elegir el punto de vista, o al crear o formular 
el sentido de la vida espontánea, es la que nos da la realidad; y en esa misma 
medida, la crisis es siempre crisis de realidad.

No podríamos estar en un nivel más profundo en la filosofía. Con esto esta-
mos llegando al núcleo de los problemas filosóficos de la verdad, el conocimiento 
y el ser. Y justamente, si la realidad puesta o dada en una creencia es la realidad
que nos concierne íntimamente, la inseguridad, el naufragio o por lo menos 
la inmersión en un momento de indecisión está asegurado. Cierto que tendre-
mos que distinguir niveles de realidad o, si se quiere, la realidad y las realida-
des, o el mundo y los mundos particulares, porque pueden desmoronarse las 
creencias religiosas, pero no por ello necesariamente desmoronarse el mundo. 
O al revés, un ser muy religioso puede quedarse a la deriva si pierde su fe 
religiosa o su fe política y vagar por el mundo como un sonámbulo incapaz 
de percibir la realidad.

67 IV, 556.
68 Idem.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov

ie

m

bre

-abr

il 



95Javier San Martín

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

También puede ocurrir que la realidad ya no esté definida desde la fe reli-
giosa sino desde la ciencia, y aunque aquélla siga valiendo para las postrimerías, 
su pérdida puede no afectar a la vida más que en una proporción limitada. En 
estos temas caben todas las variaciones que se quiera.

En todo caso, hemos llegado a comprender el carácter trascendental en el 
que nos desenvolvemos, y la profunda relación que la cultura mantiene en 
la constitución de la vida humana. Sin embargo, una cosa queda clara: la evo-
lución del concepto de cultura en Ortega creo que se va profundizando desde 
un concepto neokantiano de cultura superior, el concepto romano frente al 
griego, hacia un concepto de cultura más ajustado al griego, a través de la 
asunción en el seno de la cultura de la noción de creencia como posición de 
realidad. Mas en ese momento, que aparece fundamentalmente en la segunda 
navegación, ya no tiene sentido la contraposición entre vida y cultura, que sólo 
vale para una noción de cultura en el sentido romano. Como Ortega tal vez 
nunca se desprendió de esa noción de cultura como algo superior –el concepto 
romano frente al griego–, poco a poco el concepto de cultura fue cediendo pa-
so al concepto de creencia y al concepto de uso, que constituyen a la postre su 
verdadero contenido, pero con esto los problemas que podemos detectar en el 
concepto de creencia serán a la vez problemas para entender el lugar mismo de 
la cultura y a la postre su lugar trascendental. ●

Fecha de recepción: 10/04/2023
Fecha de aceptación: 27/06/2023

BOLADO, Gerardo (2016): “La Scuola di Ortega e la 
�loso�a spagnola contemporanea”, en Lucia
PARENTE (ed.), Su la Scuola di Madrid. Filoso�a
spagnola del XX secolo. Milán: Mimesis, pp. 
57-106.

CACCIATORE, Giuseppe (1984): “Ortega y Gasset 
e Dilthey”, en Lorenzo INFANTINO y Luciano 
PELLICANI (eds.), Attualità di Ortega y Gasset. 
Florencia: Le Monnier, pp. 89-113, recogido 
como capítulo IX, en Storicismo problematico 
e metodo critico. Nápoles: Guida, 1993, pp. 
289-318.

CACCIATORE, Giuseppe (1993): Storicismo problema-
tico e metodo critico. Nápoles: Guida.

CACCIATORE, Giuseppe (1993): “Il fondamento 
dell’intersoggetività tra Dilthey e Husserl”, 
en Storicismo problematico e metodo critico. 
Nápoles: Guida, pp. 249-287.

CACCIATORE, Giuseppe (2002): Metaphysik, Poesie 
und Geschichte. Über die Philosophie von 
Giambattista Vico. Berlín: Akademie Verlag.

CACCIATORE, Giuseppe (2005): “María Zambrano: ra-
gione poetica e storia”, Rocinante. Rivista di �-
loso�a iberica e iberoamericana, 1, pp. 107-126.

CACCIATORE, Giuseppe (2010): “Vita e storia tra 
Zubiri e Vico”, en Armando MASCOLO y María 
Lida MOLLO (coords.), Xabier Zubiri, monográ-
�co de la revista Rocinante. Rivista di �loso�a 
iberica e iberoamericana, 5, pp. 101-108.

n REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



96 La cultura como dimensión trascendental de la vida humana...

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 47. 2023

CACCIATORE, Giuseppe (2011): El búho y el cóndor.
Ensayos en torno a la �losofía hispanoame-
ricana, prólogo de Antonio Scocozza. Bogotá: 
Planeta / Universidad Católica de Colombia.

CACCIATORE, Giuseppe y MASCOLO, Armando (eds.) 
(2012): La vocazione dell’arciere. Prospettive 
critiche sul pensiero di Ortega y Gasset. Bér-
gamo: Moretti & Vitali.

CACCIATORE, Giuseppe (2013): Sulla �loso�a spag-
nola. Saggi e ricerche. Bolonia: Il Mulino.

CACCIATORE, Giuseppe (2013): “La «zattera della 
cultura». Filoso�a e crisi in Ortega y Gasset”, 
en Sulla �loso�a spagnola. Saggi e ricerche. 
Bolonia: Il Mulino, pp. 47-77. Publicado antes 
en Giuseppe CACCIATORE y Armando MASCOLO

(eds.), La vocazione dell’arciere. Prospettive 
critiche sul pensiero di Ortega y Gasset. Bér-
gamo: Moretti & Vitali, 2012, pp. 37-67.

CACCIATORE, Giuseppe (2016): “Il posto della parola: 
lo stile �loso�co di Ortega tra meditazione e 
saggio”, en Giuseppe CACCIATORE y Clementina 
CANTILLO (eds.), Omaggio a Ortega. A cento 
anni dalle Meditazioni del Chisciotte (1914-
2014). Nápoles: Guida, pp. 31-47.

CEREZO, Pedro (1984): La voluntad de aventura.
Aproximamiento crítico al pensamiento de 
Ortega y Gasset. Barcelona: Ariel.

CLAVO SEBASTIÁN, María José (1979): Filosofía de la 
educación y de la cultura en Ortega y Gasset. 
Tesis doctoral dirigida por Jesús García López. 
Pamplona: Universidad de Navarra.

DÍAZ ÁLVAREZ, Jesús M. (2016): “La �loso�a della 
serenità malinconica contro la superbia �lo-
so�ca. Su José Gaos e l’indebolimento del 
pensiero”, en Lucia PARENTE (ed.), Su la Scuola 
di Madrid. Filoso�a spagnola del XX secolo. 
Milán: Mimesis, pp. 137-156.

ESCUDERO ROYO, Miguel (1999): Tribunal de náu-
fragos. Ensayo de razón histórica sobre un 
proyecto de cultura española. Tesis doctoral 
dirigida por Francisco Javier López Frías. Bar-
celona: Universidad de Barcelona.

ESTEBAN, José Emilio (2016): “L’allievo dimenticato 
di Ortega: la �loso�a di Antonio Rodríguez 
Huéscar”, en Lucia PARENTE (ed.), Su la Scuola 
di Madrid. Filoso�a spagnola del XX secolo. 
Milán: Mimesis, pp. 205-240.

FERRATER MORA, José (1967): Tres maestros, en 
Obras selectas, tomo 1. Madrid: Revista de 
Occidente, pp. 35-197.

FOX, Edward Inman (1984): “Revelaciones tex-
tuales sobre las «Meditaciones» de Ortega”, 
Ínsula, 455, p. 4.

GAOS, José (1992): “La profecía en Ortega y Gasset”, 
en Obras completas, tomo IX. México D. F.: 
Universidad Autónoma de México, pp. 43-112. 
Actualmente en Los pasos perdidos. Madrid: 
Biblioteca Nueva, 2013, pp. 57-126.

GAOS, José (1992): “Salvación de Ortega”, en 
Obras completas, tomo IX. México D. F.: Uni-
versidad Autónoma de México, pp. 113-128. 
Ahora en Los pasos perdidos. Madrid: Biblio-
teca Nueva, 2013, pp. 127-142.

GAOS, José (2013): Los pasos perdidos. Escritos 
sobre Ortega y Gasset, ed. de José Lasaga. 
Madrid: Biblioteca Nueva.

HEIDEGGER, Martin (2005): Ser y tiempo, trad. de 
Jorge E. Rivera. Santiago de Chile: Editorial 
Universitaria, 4.ª ed.

HUSSERL, Edmund (1977): Ideen zu einer reinen Phä-
nomenologie und phänomenologischen 
Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Ein-
führung in die reine Phänomenologie. 1. 
Halbband. Husserliana III/1. Texto de la 1.ª y 
3.ª edición. Editado por Karl Schumann. La
Haya: Martinus Nijhoff.

HUSSERL, Edmund (2013): Ideas relativas a una 
fenomenología pura y una �losofía fenomeno-
lógica. Libro primero: Introducción general a 
la fenomenología pura. Traducción de A. Zi-
rión. México D. F.: Universidad Autónoma de 
México / Fondo de Cultura Económica.

LAFUENTE, Isabel (2002): “Ortega: hombre y cultu-
ra”, Revista de Estudios Orteguianos, 5, pp. 
85-101.

LASAGA, José (2016): “La Scuola di Madrid: 
un’interpretazione”, en Lucia PARENTE (ed.), Su 
la Scuola di Madrid. Filoso�a spagnola del XX 
secolo. Milán: Mimesis, pp. 107-124.

MASSÓ, Noé (2006): El joven José Ortega. Ana-
tomía del pensador adolescente. Castellón: 
Editorial El Lago.

MONFORT, Juan Manuel (2011): La cultura en 
Ortega: ámbito en el que se realiza la vida 
humana. Tesis doctoral dirigida por Javier 
San Martín. Madrid: UNED.

MONFORT, Juan Manuel (2014): Filosofía de la cul-
tura en Ortega y Gasset. Entrevistas con ex-
pertos. Londres: Editorial Académica Española.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 

nov

ie
m

bre

-abr il 



97Javier San Martín

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 47. 2023

MORÓN ARROYO, Ciriaco (1968): El sistema de Orte-
ga. Madrid: Ediciones Alcalá.

ORTEGA Y GASSET, José (1991): Cartas de un joven 
español, ed. de Soledad Ortega, prólogo de 
V. Cacho Viu. Madrid: Ediciones El Arquero.

ORTEGA Y GASSET, José (2000): Meditazioni del Chis-
ciotte, trad. de B. Arpaia, introducción de O. 
Lottini. Nápoles: Guida.

ORTEGA Y GASSET, José (2004-2010): Obras comple-
tas, 10 vols. Madrid: Fundación José Ortega y 
Gasset / Taurus.

PARENTE, Lucia Maria Grazia (ed.) (2016): Su la 
Scuola di Madrid. Filoso�a spagnola del XX 
secolo. Prólogo de Lane Kauffmann. Epílogo 
de J. San Martín. Milán: Mimesis.

SALMERÓN, Fernando (1959): Las mocedades de Or-
tega y Gasset. México D. F.: Colegio de México.

SAN MARTÍN, Javier (1994): Ensayos sobre Ortega. 
Madrid: UNED.

SAN MARTÍN, Javier (1997): “La fenomenología de 
Ortega y Gasset”, en Ortega y Gasset, cien 
años después. Málaga: Centro de la UNED, 
pp. 95-137.

SAN MARTÍN, Javier (1998): Fenomenología y cultu-
ra en Ortega. Madrid: Tecnos.

SAN MARTÍN, Javier (1999): Teoría de la cultura. 
Madrid: Síntesis.

SAN MARTÍN, Javier (2011): “El primer capítulo 
de La rebelión de las masas: análisis crítico”, 
en Fenomenología y política, Investigacio-
nes fenomenológicas, monográfico, 3, pp. 
169-187.

SAN MARTÍN, Javier (2012): La fenomenología de 
Ortega y Gasset. Madrid: Biblioteca Nueva.

SAN MARTÍN, Javier (2015): Antropología �losó�ca 
II. Vida humana, persona y cultura. Madrid:
UNED.

SAN MARTÍN, Javier (2016): “Epílogo”, en Lucia 
PARENTE (ed.), Su la Scuola di Madrid. Filoso�a 
spagnola del XX secolo. Milán: Mimesis, pp. 
255-264.

SCOCOZZA, Antonio y D’ANGELO, Giuseppe (eds.) 
(2016): Magister et discipuli: �losofía, histo-
ria, política y cultura, 2 vols. Bogotá: Taurus / 
Universidad de Salerno / Universidad Católica 
de Colombia.

SILVER, Philip (1978): Fenomenología y Razón Vi-
tal. Génesis de Meditaciones del Quijote de 
Ortega y Gasset. Madrid: Alianza.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 


	Página en blanco



