
Resumen
La futurición es, como el mismo Ortega y Gasset
confiesa en numerosas ocasiones, una de las cla-
ves para entender su obra. Este artículo se pro-
pone ahondar en esta relativamente desatendida
concepción desde el análisis de su idea de ejecu-
tividad y mediante la comparación entre esta
idea orteguiana de la futurición y el concepto de
futurizo pensado por su discípulo Julián Marías.
En la última parte se intentará mostrar cómo la
distinción entre estructura analítica y estructura
empírica de Marías supone una ruptura respecto
de su maestro Ortega, algo que podrá compro-
barse especialmente en el distinto tratamiento
de la articulación entre muerte y proyecto que
ambos autores llevan a cabo.

Palabras clave
Ortega y Gasset, Julián Marías, futurición, ejecuti-
vidad, proyección, vocación, muerte, antropología

Abstract
Futurition is, as Ortega y Gasset himself
confesses on many occasions, one of the keys to
understand his work. This article attempts 
to delve into this relatively unheeded
conception through the analysis of the idea of
executivity and by comparing the orteguian
idea of futurition with the concept of futuristic
from his disciple Julián Marías. In the last part,
we will try to show how the distinction
between analytical structure and empiric
structure from Marías implies a separation
from his master Ortega, something that will be
confirmed in the different treatment of the
relationship between death and project
performed by both authors.

Keywords
Ortega y Gasset, Julián Marías, futurition, exec-
utivity, project, vocation, death, anthropology

El problema de la futurición en Ortega y Marías

Marcos Alonso Fernández

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 29. 2014

La estructura de la vida como futurición es
el más insistente Leitmotiv de mis escritos1

José Ortega y Gasset

Esta confesión de Ortega sobre la importancia del problema de la futuri-
ción en su obra ha sido mayormente desoída por sus intérpretes y discí-
pulos. Las razones y alcance de este relativo olvido podrían estudiarse

ampliamente, pero lo que parece difícil de discutir es la relevancia que el propio
Ortega otorgaba a esta cuestión de la futurición. No sólo por la afirmación de

1 José ORTEGA Y GASSET, Obras completas. Madrid: Taurus, 2006, vol. V, p. 128 n. Las Obras
completas se citarán exclusivamente con el volumen y la página de ahora en adelante.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 155

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Alonso, M. (2014). El problema de la futurición en Ortega y Marías. Revista de Estudios 
Orteguianos, (29), 155-179.
https://doi.org/10.63487/reo.374

ORCID: 0000-0001-8638-0689



Ortega con la que hemos comenzado, sino porque de hecho es la temática de la
futurición una constante en sus escritos, ya sea como referencia explícita2 o co-
mo presupuesto fundamental en sus investigaciones. Me parece que es este con-
cepto metafísico, la futurición, el que está operando como base y motor de gran
parte de la obra de Ortega, en especial de su obra de madurez, la que llevará a
cabo a partir de los años treinta, cuando comienza su llamada “segunda navega-
ción” y su filosofía pasa a auto-comprenderse como racio-historicismo. En el ar-
tículo vamos a intentar esclarecer esta concepción de futurición, para lo cual nos
referiremos tanto a los escritos del propio Ortega como al ambiente intelectual
en que surgió esta idea. En la última parte compararemos esta idea de futurición
con la de futurizo de Marías. Julián Marías, probablemente el más fiel3 de entre
sus discípulos, fue también quién más ahondó en la problemática del futuro y la
proyección. Sin embargo, en esa última parte se comprobarán las diferencias que
hay entre una y otra aproximación, pues a pesar de que entre Ortega y Marías
suela verse una clara continuidad4, en mi opinión esta continuidad es más pro-
blemática de lo que estamos acostumbrados a pensar, especialmente sobre esta
cuestión de la futurición, central a ambos autores.

1. La idea de ejecutividad y el contexto filosófico de su aparición

La filosofía de Ortega no se entiende fuera de su intento de superación del
idealismo. Tanto es así que Pedro Cerezo llega a calificar a la superación 
del idealismo como “[…] el punto obsesivo que da carácter unitario a la em-
presa crítica de Ortega”5. Es sabido que para Ortega cada época histórica tie-
ne un nivel, “una misión de claridad”6, y para el filósofo madrileño, la misión
de su tiempo era la de superar una forma de pensamiento que desde Descartes
se había impuesto en el mundo occidental, el idealismo7. Según el esquema que

156 El problema de la futurición en Ortega y Marías

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 29. 2014

2 V, 735; VI, 72; VIII, 46; IX, 76.
3 La fidelidad de Marías respecto de Ortega ha supuesto que muchos intérpretes reprochen

a Marías un seguidismo excesivo y estéril. Cierto es que hay muchas afirmaciones respecto a la
originalidad y genialidad de Ortega que hoy nos parecen muy desajustadas, en especial aquellas
que se refieren a la relación de Ortega con la fenomenología. No obstante, creo que la obra de
Marías y su interpretación de la obra orteguiana tienen un alto valor, pues han supuesto una
profundización en los principales temas orteguianos, la cual nos ha permitido hacer una mejor
criba de lo verdaderamente prometedor en Ortega y lo que no posee demasiado futuro.

4 Cfr. Helio CARPINTERO, Julián Marías: Una vida en la verdad. Madrid: Biblioteca Nueva,
2008, p. 85.

5 Pedro CEREZO GALÁN, La voluntad de aventura. Barcelona: Ariel, 1984, p. 256.
6 I, 788.
7 Cfr. VIII, 334. Para un extenso tratamiento del tema véase: Antonio RODRÍGUEZ HUÉS-

CAR, La innovación metafísica de Ortega: Crítica y superación del idealismo. Madrid: Biblioteca Nueva,
2002.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 156

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



157MARCOS ALONSO FERNÁNDEZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 29. 2014

presenta Ortega numerosas veces, el idealismo se caracterizaría por negar la
realidad del mundo, de las cosas, en favor de la realidad del cogito, del pensa-
miento. El realismo, la otra forma de pensar que hasta ahora se había ensaya-
do en la historia de la filosofía, suponía una relación inversa entre mundo y
pensamiento: lo verdaderamente real no es el pensamiento, sino las cosas; el 
pensar es una cosa más de entre las cosas que componen la realidad. Pues bien,
Ortega piensa que ha llegado un momento histórico en el que ambas formas de
pensar se nos han quedado pequeñas y debemos ensayar una nueva forma 
de pensar que evite una polarización excesiva tanto hacia el lado del pensa-
miento (idealismo) como al lado de las cosas (realismo)8. Como dice Ortega en
¿Qué es filosofía?, “[…] tenemos ante nosotros la tarea de abrir el vientre al 
idealismo, liberar al yo de su exclusiva prisión, de proporcionarle un mundo en
torno”9. Pero, claro está, sin recaer en el realismo. Esto es lo que el racio-vita-
lismo orteguiano va a tratar de hacer: superar la preeminencia del sujeto y del
objeto englobándolos a ambos bajo el fenómeno aún más radical llamado “vi-
da”, la cual no va a ser más que la coexistencia entre un yo (sujeto) y sus cir-
cunstancias (objeto).

La célebre frase de Meditaciones del Quijote: “Yo soy yo y mi circunstancia”10

viene a resumir, de manera un tanto torpe por la repetición del “yo”11, este men-
saje de superación del idealismo (y realismo). Esta idea no es exclusiva de 
Ortega, pues aunque pueda argüirse que es él quien mejor y más claramente la
formula, es cierto que hay otros autores como Husserl o Hartmann que, en fe-
chas parejas a las de Ortega, tienen en mente esta misma superación del 
idealismo. Es bien sabido, por otra parte, que la superación del idealismo es la
empresa filosófica de fondo desde Hegel. Lo interesante, por tanto, no es tanto
la superación del idealismo como tal sino los motivos que fuerzan dicha supe-
ración y el modo propuesto por Ortega para llevarla a cabo.

En Ortega, como los comentadores se han esforzado en mostrar, la supera-
ción del idealismo supone un intento de poner a la filosofía a la altura de su
tiempo, altura la cual es reconocida por una vía negativa y una vía positiva. La
vía negativa es su formación neokantiana: a pesar de todo lo que este periodo
formativo le reporta, Ortega acaba percatándose de que el neokantismo no es

8 Cfr. VIII, 330-347.
9 VIII, 332.
10 I, 757.
11 Esta torpeza será enmendada cuando Ortega llegue a la plenitud de su pensamiento alre-

dedor de 1930, reformando la frase como: “Mi vida es yo y circunstancia”: “Yo espero que a es-
tas alturas ninguno de ustedes confunda su vida con su yo. Yo no soy más que un ingrediente
de mi vida: el otro es la circunstancia o mundo. Mi vida, pues, contiene ambos dentro de sí, pe-
ro ella es una realidad distinta de mí”, VIII, 598.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 157

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



158 El problema de la futurición en Ortega y Marías

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 29. 2014

una filosofía de futuro. El neokantismo, a pesar de sus válidas aportaciones
puntuales, permanece en un paradigma de pensamiento agotado filosófica-
mente. Este estudio a fondo de Kant y sus reformulaciones muestra al joven
Ortega –al menos así acaba viéndolo él mismo– que ese camino no es el ade-
cuado para superar el idealismo moderno12.

La vía positiva para superar el idealismo será la fenomenología. Ortega di-
rá de ella que resultó ser una “buena suerte”, pero a estas alturas sabemos que
la fenomenología supuso para el filósofo madrileño mucho más que un suceso
afortunado. Muchos filósofos han destacado esta fuerte conexión entre la filo-
sofía de Ortega y la fenomenología. El ya citado Pedro Cerezo captó a la per-
fección el lugar predominante que Husserl13 y Scheler14 habían tenido en la
formación del pensamiento orteguiano. También hay que referirse en este pun-
to a C. Morón Arroyo y P. W. Silver, quienes abrieron el camino a esta visión
fenomenológica de Ortega. Pero en esta parcela el autor más destacado es 
Javier San Martín, quien, con numerosos estudios e investigaciones, culmina-
dos en la reciente La fenomenología de Ortega15, ha puesto de manifiesto sin lugar
a dudas la pertenencia16 de Ortega a la corriente fenomenológica. Ortega des-
cubre en la fenomenología lo que añoraba en el neokantismo: una nueva ma-
nera de filosofar que pudiera auparle a un nivel de radicalismo nunca antes
alcanzado en filosofía.

Como decíamos, la empresa filosófica de Ortega consistirá en un peculiar
intento de superar el idealismo. No obstante, y sin que lo anterior deje de ser
cierto, hay que aclarar que para Ortega el verdadero enemigo no es tanto el
idealismo de la modernidad cuanto el intelectualismo del que, en opinión del
filósofo, adolece toda la historia de la filosofía occidental. Y es con ocasión de
esta enmienda a la totalidad de la tradición filosófica que Ortega pone en jue-
go su idea de ejecutividad y su correlato imprescindible, la idea de futurición.
Ortega explica que tanto el realismo como el idealismo erraban al partir de una
interpretación substancialista de la realidad, es decir, partían de la idea de que
tiene que haber una substancia estable y fija como base de lo real. Pero Ortega
va a decir que lo que hay no es propiamente sujeto ni objeto, sino una actuación
recíproca, una ejecutividad en la que se entrecruzan ambos polos. La vida, la 
realidad radical, es ejecutividad. No hay un yo sin circunstancia ni una cir-

12 Cfr. Pedro CEREZO GALÁN, La voluntad de aventura, ob. cit., pp. 15-39.
13 Cfr. ibidem, pp. 191-196.
14 Cfr. ibidem, pp. 342-347.
15 Javier SAN MARTÍN, La fenomenología de Ortega y Gasset. Madrid: Biblioteca Nueva, 2012.
16 Pertenencia, hay que aclarar, problemática. Pero problemática no porque no esté clara su

filiación o no; problemática porque todavía hay que determinar con claridad qué puntos sigue
Ortega y qué puntos rechaza de la fenomenología, qué ideas son afines a las de Husserl y cuá-
les van realmente en contra suya.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 158

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



159MARCOS ALONSO FERNÁNDEZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 29. 2014

cunstancia sin yo, y esto es así porque lo que hay es siempre un yo actuando
sobre la circunstancia y una circunstancia actuando sobre un yo. Como afirma
Ortega en uno de sus cursos universitarios: “Nos hemos libertado de la inter-
pretación substancialista y hemos hallado en su lugar la idea de realidad como
ejecutividad. La realidad consiste en pura actuación de la circunstancia sobre
mí y de mí sobre la circunstancia”17.

Recientemente José Lasaga ha tratado extensamente este concepto de eje-
cutividad al abordar los cursos de Ortega de los años treinta18, que es donde
las ideas a las que nos estamos refiriendo son tratadas con mayor detenimien-
to. Tras resaltar la importancia de estos textos dentro del conjunto de la obra
de Ortega y del concepto de ejecutividad dentro de su sistema filosófico19, 
Lasaga expone lo que este concepto significa para el conjunto del sistema or-
teguiano: “[…] el concepto de ser ejecutivo le sirve de puente para pasar del
cogito cartesiano hasta su tesis sobre la vida mediante una rigurosa deducción,
al tiempo que le permite inferir la definición y los atributos constituyentes de
esa nueva realidad avistada”20. Queda claro, pues, la importancia de esta idea
de la ejecutividad para entender la metafísica de Ortega, basada en el análisis
de la vida como realidad radical. La idea de la realidad como ejecutividad será
el caballo de batalla sobre el que el filósofo español intentará superar todas las
construcciones filosóficas del pasado.

Una idea ésta, la de ejecutividad, que tiene otra fuente de inspiración im-
portante más allá de la fenomenología, que sin embargo no suele ser mencio-
nada en la bibliografía sobre el tema. Aunque Ortega filiará esta idea de la
ejecutividad con muchos autores clásicos, creo que habría que destacar al
pragmatismo como una corriente filosófica crucial en el origen del concepto or-
teguiano de ejecutividad. La idea de que la realidad es un hacer continuo (de
la circunstancia sobre mí y de mí sobre la circunstancia), su idea del mundo co-
mo conjunto de facilidades y dificultades o su idea de la cosa como interpreta-
ción solidificada de actos vitales, tienen todas un regusto innegablemente
pragmatista. Esta relación de Ortega con el pragmatismo ha sido puesta de
manifiesto en Norteamérica por parte de J. Graham21 y en España por parte

17 VIII, 431.
18 VIII, 117-659.
19 Cfr. José LASAGA MEDINA, “La madurez del filósofo: los cursos de los años treinta”, en

Javier ZAMORA BONILLA (ed.), Guía Comares de Ortega y Gasset. Granada: Comares, 2013, pp.
82-83.

20 Ibidem, p. 83.
21 John T. GRAHAM, A pragmatist philosophy of life in Ortega y Gasset. Columbia: University of

Missouri Press, 1994.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 159

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

noviembre-abril 



160 El problema de la futurición en Ortega y Marías

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 29. 2014

de Eduardo Armenteros22. No creo que podamos llamar a Ortega un pragma-
tista en el sentido estricto de la palabra; Ortega se sirve de ciertas ideas del
pragmatismo, de igual modo que hace con las ideas de la fenomenología, de au-
tores clásicos como Kant, Descartes o Aristóteles, y como hace con todo texto
filosófico, en definitiva. Ortega es una verdadera esponja filosófica y su pen-
samiento siempre fue poroso a todo tipo de influencias. Sin embargo, creo que
el pragmatismo tuvo mayor peso en su pensamiento de lo que se suele admitir.
Puede que esta influencia pragmatista sea mayormente una influencia indirec-
ta a través de Husserl23, mas esta aclaración no elimina el cariz pragmatista de
la filosofía orteguiana.

El término de ejecutividad va a erigirse, por tanto, como término técnico de
referencia con el cual Ortega pretende superar no sólo el moderno idealismo,
sino todo el intelectualismo occidental. Ortega opina que la antigua Grecia
quedó pasmada con la inteligencia24, los griegos quedaron alucinados ante la
razón, y transmitieron este asombro a toda la tradición occidental en forma de
preferencia por lo intelectual frente a lo vital. La idea para Platón, la contem-
plación para Aristóteles; Ortega ve en todas –o casi todas– las construcciones
filosóficas de la historia una larvada preferencia por la inteligencia frente a la
vida. Ortega, desde su inmersión en las categorías de la fenomenología, va a
criticar la deriva de Husserl en Ideas para una fenomenología pura como “la for-
ma más extrema, más rigorosa, de idealismo”25. Ortega cree ver en la reduc-
ción fenomenológica y en el sujeto trascendental husserliano la última y
perfecta reformulación del principio idealista. Ortega va a criticar a Husserl
por basar la reducción fenomenológica en una reflexión intelectual, cuando el
camino correcto a ojos del filósofo madrileño hubiera sido simplemente acom-
pañar la reflexión que ejecutivamente realiza toda realidad sobre sí misma:

el ser de la vida es un hacer, o mejor, un hacerse. La reflexión sobre sí de todo lo
vital no es intelectual, o reflexión objetivadora, sino eficiente, operante –un ha-
cerse a sí misma, un efectuarse o ejecutarse o darse a ser o sustentarse a sí misma.
[…] La vida es para sí porque es su propio esfuerzo, es lo que de sí haga26.

22 Eduardo ARMENTEROS CUARTANGO, “Una aproximación a la «impronta» pragmática de
la filosofía de Ortega”, Revista de Estudios Orteguianos, 12-13 (2006), pp. 153-172; y “La índole téc-
nica de la antropología de Ortega: una interpretación desde el pragmatismo”, Argumentos de ra-
zón técnica: Revista española de ciencia, tecnología y sociedad, y filosofía de la tecnología, 9 (2006).

23 Como se insinúa en Javier SAN MARTÍN, “La recepción de la fenomenología y su filosofía
en torno a El tema de nuestro tiempo”, en Javier ZAMORA BONILLA (ed.), Guía Comares de Ortega y
Gasset. Granada: Comares, 2013, p. 48.

24 Cfr. V, 544.
25 VIII, 639.
26 VIII, 199.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 160

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



161MARCOS ALONSO FERNÁNDEZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 29. 2014

Dirá Ortega que el verdadero dolor de muelas no es mi pensarlo, sino mi
dolerme; el dolor de muelas no es real cuando lo recordamos o reflexionamos
sobre él, sino cuando nos duele, cuando está en acto y se da de manera efecti-
va. El dolor intelectualizado es menos real que el dolor doliente. La realidad es
ejecutividad, es pura dinamicidad, puro estar haciendo y padeciendo acciones.
Mi pensar el dolor es de nuevo un acto ejecutivo, sólo que el objeto ya no es
algo material (mis muelas) sino una representación intelectual. Como explica-
rá perfectamente Antonio Rodríguez Huéscar: “[…] el pensamiento-objeto no es
una realidad, sino una idea. Lo que sí es una auténtica y primaria realidad 
es el «pensamiento en ejecución», sólo que éste, hablando con todo rigor… 
no es pensamiento. ¿Qué es entonces? Pues justamente eso: vida”27. Aquí cree 
Ortega ver un grave error de la fenomenología, la cual, según el madrileño,
considera la reflexión intelectual sobre el dolor de muelas algo de distinta na-
turaleza al acto ejecutivo de dolerme las muelas. La auto-conciencia no es po-
sible, pues la reflexión no puede volver propiamente sobre sí misma, “el acto
de reflexión no se conoce a sí mismo sino al acto anterior”28. Ortega entiende
esta reflexión intelectual se apoya en una reflexión ejecutiva más fundamental,
y no al revés, como a sus ojos parece decir la fenomenología.

El núcleo de la crítica orteguiana a la fenomenología será precisamente que
ésta elimina el carácter ejecutivo de la realidad, falseándola29. Según Ortega, la
fenomenología, al inventar la superflua categoría de “conciencia-de”, acabaría
cayendo en aquello que siempre quiso evitar: el constructivismo. Javier San
Martín rechaza esta crítica orteguiana a la fenomenología. San Martín explica
que “no siempre la reflexión implica esa pérdida de ejecutividad del objeto so-
bre cuya percepción reflexionamos”30. De hecho, como San Martín ha mostra-
do en otros sitios31, esta acusación de constructivismo e idealismo es la crítica
que Husserl más se afana en superar, aclarando que la reducción trascenden-
tal no es tanto una eliminación, cuanto una reconducción; el mundo de la vida
no se pierde con la reflexión sino que queda salvado, llevado a plenitud. La re-
ducción tendría como fin una depuración “de las interpretaciones naturalizan-
tes ordinarias”32, poniéndonos finalmente en un contacto directo –intuitivo–

27 Antonio RODRÍGUEZ HUÉSCAR, La innovación metafísica de Ortega: Crítica y superación del 
idealismo, ob. cit., p. 89.

28 Javier SAN MARTÍN, La fenomenología de Ortega y Gasset, ob. cit., p. 158.
29 Cfr. ibidem, p. 165.
30 Cfr. ibidem, p. 156.
31 Javier SAN MARTÍN, La estructura del método fenomenológico. Madrid: UNED, 1986; y La fe-

nomenología de Husserl como utopía de la razón: introducción de la fenomenología. Madrid: Biblioteca
Nueva, 2008.

32 Javier SAN MARTÍN, La fenomenología de Ortega y Gasset, ob. cit., p. 166.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 161

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



162 El problema de la futurición en Ortega y Marías

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 29. 2014

con las “cosas mismas”. El error de Ortega en su interpretación de la fenome-
nología consistirá en creer que ésta trata de “hacer absoluta a la conciencia re-
fleja”33, cuando esto es algo contra lo que Husserl siempre tuvo especial
precaución.

Recientemente Lasaga ha intentado explicar esta postura de Ortega en los
siguientes términos: “Ortega sostiene que lo presente se da como «convicción»
de realidad, no como imagen o representación”34. Y un poco después: “Ha lle-
gado a la oposición que prácticamente le servirá, para el resto de su obra, de
eje de articulación de su metafísica: distinción entre «contar con», como marca
de realidad, y «reparar en» como acto noético”35. La interpretación de Lasaga
es muy acertada, pero sigue sin estar claro cuál es el motivo para presentar la
relación entre una y otra instancia como opuestas. Por lo pronto, no parece que
entre una y otra instancia haya una diferencia tan tajante e insalvable como
presenta Ortega, sino más bien una suerte de continuidad. Podemos dejar de
contar con aquello con lo que contábamos, pasando así a formar parte de aque-
llo de lo que tenemos conciencia36; y viceversa, aquello en lo que en un princi-
pio “reparábamos en” puede pasar a formar parte del conjunto de creencias
“con el que contamos” para vivir. Además, y esto creo que es lo fundamental,
la vida humana no puede asentarse únicamente en el “contar con”, pues esto es
algo propio también de los animales. Para el hombre es imprescindible y pri-
mario el “reparar en noético”, la reflexión intelectual, pues sin ella no puede
hablarse propiamente de vida humana. Incluso aunque pueda hablarse de una
prioridad de la reflexión ejecutiva frente a la intelectual, no se vislumbra por
qué una tenga que negar a la otra.

El mérito indiscutible de Ortega radica en descubrir el carácter derivado de
lo intelectual, el hecho de que todo acto intelectual se apoya y es consecuencia
de un acto vital, de un acto ejecutivo previo. No obstante, me parece que en
una descripción de la vida humana como la que intenta Ortega, el papel de lo
intelectual no debería quedar tan relegado, pues la vida humana, en tanto que
tal, es vida reflexionante en sentido noético, es vida intelectual. Por mucho 
que lo intelectual dependa de lo vital, y por mucho que lo intelectual no pueda
imponerse sobre lo vital, todo esto no puede hacernos olvidar que sin reflexión
intelectual no hay propiamente vida humana, sino a lo sumo nuda vida ani-

33 Cfr. ibidem, p. 175.
34 Cfr. José LASAGA MEDINA, “La madurez del filósofo: los cursos de los años treinta”, ob.

cit., p. 84.
35 Idem.
36 Ésta es la explicación que da Ortega en Principios de metafísica según la razón vital. Curso de

1932-1933 de cómo surge la ontología, la necesidad de conocer el ser de las cosas. Cfr. VIII, 555-
659.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 162

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
noviembre-abril 



163MARCOS ALONSO FERNÁNDEZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 29. 2014

mal37. Pero si lo que Ortega trata de describir es la vida humana y no la vida
como mero fenómeno zoológico, me parece que no se puede disminuir la im-
portancia de lo intelectual como muchas veces hace Ortega. A mi parecer, el
justo empeño del filósofo madrileño en reivindicar lo pre-intelectual acabó lle-
vándolo demasiado lejos por momentos, llegando incluso a negar –o al menos
a despreciar– lo intelectual, que es una parte fundamental de la vida humana.

Ciertamente la crítica orteguiana a la reflexión intelectual parece un tanto
excesiva al llegar a este punto. No hay argumentos convincentes para negar la
posible complementación del momento ejecutivo con el momento reflexivo-in-
telectual, creando así un circuito en el que ambos son llevados a plenitud en su
recíproca referencia, un circuito que es precisamente lo característico del hom-
bre. Me parece que Ortega fue demasiado lejos en su persecución del intelec-
tualismo, intentando eliminarlo allí donde tenía todo el derecho a existir. Sus
propias afirmaciones venían a prevenir contra este furor inquisitorial contra la
razón, y, como muestran sus textos más tardíos, es muy probable el propio 
Ortega atemperara esta postura un tanto extremista cuando encontró su ver-
dadero nivel frente a Heidegger y la fenomenología.

Estas apreciaciones, sin embargo, no quieren decir ni que las investigacio-
nes de los años treinta fueran estériles ni que estas concepciones sobre la rea-
lidad ejecutiva y la futurición sean inoperantes. Todo lo contrario: Ortega no
dejó de aprovechar las intuiciones obtenidas en estas investigaciones para se-
guir descubriendo y describiendo los entresijos de la realidad humana. Pero no
ya tomando estas concepciones metafísicas como objetos de estudio en traba-
jos expresamente académicos (como fueron los cursos de principios de los años
treinta), sino tomándolas como herramientas para comprender la realidad. Así
es como Ortega siempre había procedido –antes de Heidegger– y como nunca
debió dejar de hacer. Lo adecuado de una herramienta acaba descubriéndose
siempre en su uso; por mucho que analicemos, teoricemos y especulemos, nun-
ca podemos estar seguros de que unas gafas nos ayudan a ver o de que un vio-
lín nos sirve para hacer música hasta que no lo probamos. Lo mismo ocurre
con las teorías filosóficas. Ésta es la prueba del algodón en filosofía: compro-
bar hasta qué punto nos sirve cualquier teoría para comprender y transformar
el mundo y a nosotros mismos.

Por eso, a pesar de que en estos textos de los años treinta su postura propia
no esté perfectamente articulada todavía, y a pesar de que su crítica a la feno-

37 El propio Ortega explica esto magistralmente en Ensimismamiento y alteración (V, 527-550),
donde defiende el ensimismamiento, la capacidad para ensimismarse, para desatender virtual-
mente el mundo y volverse dentro de sí, como lo específicamente humano frente a la alteración
que caracteriza al animal.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 163

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



164 El problema de la futurición en Ortega y Marías

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 29. 2014

menología pueda ser defectuosa en algunos puntos, me parece que Ortega, con
su excepcional olfato filosófico, estaba sobre la pista del principal punto débil
de la fenomenología: una tendencia idealista e intelectualista que el posterior gi-
ro hermenéutico vendría a subsanar38. En este sentido creo que la interpreta-
ción más ajustada y prometedora de Ortega proviene de su inclusión en el
paradigma hermenéutico, algo que autores como Tomás Domingo Moratalla y
Jesús Conill han tratado de demostrar en sendos trabajos39. Precisamente lo
que trataré de mostrar en las siguientes líneas, y por lo que creo que sigue sien-
do sumamente interesante estudiar estos textos de los años treinta y en general
la obra de madurez de Ortega, es cómo esta crítica al intelectualismo y esta rei-
vindicación del mundo de la vida entronca a la perfección con la tradición her-
menéutica. Esto es aún más evidente cuando entendemos este concepto de
ejecutividad junto a su complemento inseparable: el de la futurición. Un con-
cepto, el de futurición, que a su vez va a ser decisivo en la última elaboración
de la filosofía orteguiana como racio-historicismo40. Como vamos a ver, es pre-
cisamente esta metafísica de la vida como ejecutividad y futurición lo que per-
mite a Ortega hablar de la vida humana y su intrínseca historicidad con un nivel
de precisión y profundidad pocas veces alcanzado en la historia de la filosofía.

2. La idea de futurición: embrión de la razón histórica

Esta inclusión de la historicidad en el mismo núcleo de la vida es lo que en-
cuentro más valioso en estos textos de los años treinta, y lo que considero a su
vez el germen de su posterior razón histórica. Hablamos del concepto de futu-
rición, del que el propio Ortega llega a decir que “es el más insistente Leitmo-
tiv de mis escritos”41. Puesto que la vida es ejecutividad, es un continuo hacer,
la vida es por eso mismo también futurición, es un continuo estar anticipándo-

38 Una tendencia, que, como San Martín se ha esforzado en mostrar, ya fue combatida por
el propio Husserl; pero una tendencia que no por ello deja de ser inherente a la fenomenología.

39 Tomás DOMINGO MORATALLA, “José Ortega y Gasset en la fenomenología hermenéutica.
La experiencia de la traducción como paradigma hermenéutico”, en Fernando H. LLANO ALON-
SO y Alfonso CASTRO SÁENZ (eds.), Meditaciones sobre Ortega y Gasset. Madrid: Tébar, pp. 373-
411; y Jesús CONILL SANCHO, Una cierta lectura hermenéutica de la filosofía orteguiana, en Javier
ZAMORA BONILLA (ed.), Guía Comares de Ortega y Gasset. Granada: Comares, 2013, pp. 207-231.

40 El paso del racio-vitalismo al racio-historicismo ha sido brillantemente tratado en el ar-
tículo de Javier ZAMORA BONILLA, “La razón histórica”, en Javier ZAMORA BONILLA (ed.),
Guía Comares de Ortega y Gasset. Granada: Comares, 2013, pp. 91-121. Convengo en que hay con-
tinuidad entre ambas expresiones, pero en mi opinión deberíamos hablar de una continuidad
profundizadora, pues aunque tanto razón vital como razón histórica traten un mismo fenómeno,
el enfoque del último Ortega con su razón histórica me parece mucho más logrado y fértil que
su temprana razón vital, todavía poco radical y poco consistente en algunos puntos.

41 V, 128 n.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 164

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
noviembre-abril 



165MARCOS ALONSO FERNÁNDEZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 29. 2014

se a sí misma. La vida está orientada hacia delante, está intrínsecamente pro-
yectada. Esta afirmación será el núcleo de toda la filosofía de Ortega, y aun-
que ningún intérprete orteguiano ha desconocido esto, creo que muy pocos
han estudiado con suficiente detenimiento la base metafísica en la que se asien-
ta esta idea del ser del hombre como proyecto. La mayoría de las veces se ha
visto esta idea como una herencia directa del existencial de Entwurf heidegge-
riano42, pero creo que en este punto sí deberíamos escuchar a Ortega y reco-
nocer que la similitud de ambas ideas se asienta en su común base
fenomenológica y no en que una sea la mera transcripción de la otra.

Es difícil, como suele suceder con los conceptos orteguianos, rastrear las in-
fluencias de esta idea de futurición. Si aceptamos lo dicho por Ortega, sería un
concepto inspirado principalmente por la Lógica de Cohen43. Con toda proba-
bilidad ésta es una de sus raíces, pero me parece exagerado tomar esta refe-
rencia como la única. Además, como escribe Pedro Cerezo:

Ortega propende, como puede apreciarse, a partir de 1929, no sólo a in-
terpretar sus textos desde el nuevo nivel [el nivel de Ser y Tiempo], sino, inver-
samente, a expresar su pensamiento maduro con el lenguaje de primera hora,
es decir, de Meditaciones del Quijote, como una prueba de su adelantamiento.
Creo que se trata de una operación de enmascaramiento que no responde a la
realidad de los hechos44.

Más allá de aceptar o no completamente la tesis de Cerezo, me parece in-
dudable que debemos ir más allá de las declaraciones explícitas de Ortega so-
bre sus fuentes. Como los intérpretes han mostrado, entre las fuentes concretas
de esta idea se encontraría, sí, Heidegger, pero también Goethe, con sus ideas
sobre la biografía y su reflexión sobre la vocación; Nietzsche, con sus análisis
de la capacidad de prometer; Aristóteles, con la importante metáfora del ar-
quero que pone su vida en tensión hacia una meta; Bergson, con su concepción
del tiempo de la conciencia como duración; y otros muchos autores. Pero, más
allá de las diversas y variopintas influencias que pudieron tener parte en la gé-
nesis de esta idea, la futurición es una concepción fraguada en el íntimo y ha-
bitual contacto de Ortega con la fenomenología, especialmente con las ideas
husserlianas de retención y protención45.

42 Cfr. Pedro CEREZO GALÁN, La voluntad de aventura, ob. cit., p. 315.
43 V, 128 n.; Hermann COHEN, Logik der reinen Erkenntnis. Hildesheim: Olms, 1997.
44 Cfr. Pedro CEREZO GALÁN, La voluntad de aventura, ob. cit., p. 319 n.
45 El principal texto de Husserl sobre la temática del tiempo son las Lecciones de fenomenología

de la conciencia interna del tiempo, introducción, notas y traducción de Agustín SERRANO DE HARO.
Madrid: Trotta, 2002.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 165

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

noviembre-abril 



166 El problema de la futurición en Ortega y Marías

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 29. 2014

La vida es ejecutividad, la realidad que encontramos a cada momento es
que estamos haciendo algo. En este momento, por ejemplo, la realidad es mi
“escribir este artículo”. Sin embargo, como bien hace notar Ortega, esto que a
cada momento hacemos, no lo hacemos sin más y de manera indiferente: no,
todo lo que hacemos lo hacemos por algo46. Ortega va incluso a dar prioridad
ontológica al futuro frente a los otros éxtasis temporales: “[…] nuestra vida es
ante todo toparse con el futuro. No es el presente o el pasado lo primero que
vivimos, no: la vida es una actividad que se ejecuta hacia adelante, y el presente
o el pasado se descubre después, en relación con ese futuro”47. Yo escribo este
artículo porque quiero compartir mis conocimientos, confrontar mis tesis,
aprender mientras hago este esfuerzo intelectual, etc. Ésta es la manera inme-
diata y más simple de entender la futurición. Pero en un sentido más profun-
do yo estoy escribiendo este artículo porque quiero llegar a ser filósofo. Me
proyecto como filósofo en el futuro y eso que proyecto es lo que pone en mar-
cha mi acción presente. Es mi futuro como ser filósofo, mi vocación, lo que me
está movilizando, lo que está tirando de mí llevándome a hacer lo que hago. Pa-
ra quien tuviera como vocación ser futbolista, su “ser futbolista futuro” le lle-
varía a hacer otra serie de acciones distintas, por ejemplo: seguir una estricta
dieta, atender a entrenamientos, ejercitarse en el gimnasio, etc.

Pues bien, esta idea es a lo que Ortega se refiere cuando habla de futuri-
ción. Mi vida es hacer; pero sólo es hacer porque antes, en cierto sentido, es fu-
turición. Mi vida consiste en estar continuamente proyectándose en el futuro.
Si no me proyectara continuamente no podría hacer nada, y por tanto no po-
dría vivir. Éste es a la vez el gran problema y el gran poder del hombre. En un
sentido básico y primario, no puedo decir esta palabra que estoy diciendo sin
anticipar la siguiente palabra que voy a decir. Pero, al expandir nuestra capa-
cidad proyectiva al máximo, vemos como cada pequeño acto se encuadra den-
tro de un gran programa de vida. Éste es el sentido pleno de la proyección, en
la cual no sólo proyectamos nuestro hacer inmediatamente posterior sino que
nos proyectamos a nosotros mismos, es decir, proyectamos nuestra vida de mo-
do integral. “Soy en el más radical ser de mí mismo «vocación», es decir, soy el
llamado a ser esto o lo otro. ¿A qué me llama esa llamada, a qué me invoca o
me convoca? A una cierta trayectoria vital”48.

El yo que realmente somos es nuestro yo futuro, ese que proyectamos co-
mo “el que tenemos que ser”, nuestra vocación. Todo lo que somos está deter-
minado por ese que tenemos que ser, y por eso dice Ortega que ese yo futuro,

46 Cfr. VIII, 428-429.
47 VIII, 358.
48 VIII, 438.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 166

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



167MARCOS ALONSO FERNÁNDEZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 29. 2014

nuestra vocación, es lo que somos real e íntimamente. Ésta es la forma en que
funciona la futurición: no es un futuro representado, no es un presente poste-
rior como se suele pensar. El futuro que está intentando aprehender Ortega es
un futuro vital que existe en el presente, no fuera de él. Creo que Ortega está
apuntando a un nivel de radicalidad mayor que el habitual, pues la futurición
es una nota de la vida como realidad radical, no tanto del sujeto, como pueden
sugerir algunas de las afirmaciones anteriores. No sólo el yo, sino también la
circunstancia se encuentra atravesada y hasta constituida por la futurición: “La
vida comienza por ser futura, y sólo porque nos vivimos en futuro, surge la cir-
cunstancia presente con sus caracteres concretos”49. Ortega no dice que la 
realidad se modifique por nuestro futuro, sino que, en un sentido más fuerte y
radical, la realidad surge de ese futuro. Como expresa en otra parte de ese mis-
mo texto:

[…] todo eso me pasa y la circunstancia es tal cual es porque o en vista de que
yo he decidido ser profesor o Doctor en Filosofía o intelectual dueño de mí
mismo. Este añadido es de suma importancia. No sólo mi circunstancia y yo
somos ahora lo que somos porque he decidido ser filósofo y en vista de ello he
venido aquí, sino que una vez dentro de este aula lo que para mí existe de ella
depende de aquella decisión50.

El futuro no sólo modifica la realidad, sino que decide qué es real y qué no.
Ortega no se limita a decir que soy como soy y la circunstancia es como es por
el proyecto que somos, sino que, más radicalmente, el que algo exista depende
del proyecto que seamos. Otros pasajes refuerzan esta idea: “De esto que soy
en anticipación surge mi hacer actual y mi contorno presente”51. La primacía
del futuro no deja lugar a dudas. También este siguiente pasaje antepone el fu-
turo a la propia circunstancia material: “Soy un determinado proyecto; por
tanto, algo previo de la circunstancia, ya que ésta consiste en la respuesta cós-
mica a mi presión proyectiva sobre ella”52. Surgir, existir, consistir; verbos que
no dejan lugar a dudas sobre la fuerza y rotundidad con que Ortega describe
esta realidad de la futurición.

Para entender este planteamiento hay que intentar entender bien a qué fu-
turo venimos haciendo referencia. Uno de los errores más comunes ha sido
confundir el tiempo material, el tiempo de los relojes, con este tiempo vital que
configura y atraviesa nuestra vida. Este futuro vital no es un presente poste-

49 VIII, 433.
50 VIII, 432.
51 VIII, 435.
52 VIII, 437-438.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 167

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



168 El problema de la futurición en Ortega y Marías

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 29. 2014

rior, un presente representado. Este futuro es un futuro que se da en el pre-
sente, que se está dando a cada momento. Como dice Ortega con precisión:
“Éste (el futuro) forma parte actual de todo presente, más aún: lo hace posible,
es la presión dinámico-óntica que lo constituye”53. El presente, la realidad, só-
lo es posible por el futuro. Y posible no es un plano teórico o intelectual, sino
posible efectiva y realísimamente. El futuro es la presión que constituye la realidad.

Si bien con la idea de ejecutividad Ortega parecía caer en el realismo, la
idea de futurición parece llevarle en dirección inversa a caer en el idealismo.
La realidad realísima sería algo imaginario, un futuro existente sólo en nuestra
mente. Esta objeción, no obstante, me parece bastante menos acertada que la
referente al realismo, pues Ortega se cuida mucho de explicar que este futuro
no es un futuro ideal o imaginario, no es una representación intelectual, sino
una parte de la propia realidad actual. Esto puede ser difícil de entender, y es,
desde luego, problemático. Aun así creo que esta idea puede ser comprendida
mejor si la conectamos con otra interesantísima concepción de Ortega: la del
arquetipo. El arquetipo, a diferencia del ideal, es la perfección que la propia 
realidad nos muestra, no una perfección creada por nuestra imaginación54. De
igual modo el futuro al que se refiere Ortega sería una parte latente o virtual
de la realidad, no tanto una producción puramente imaginaria del sujeto.

La relación entre estas investigaciones sobre la futurición y su racio-histo-
ricismo parece, por tanto, obvia, en tanto que ambas están aludiendo la condi-
ción intrínsecamente temporal de la vida humana. No obstante, creo que el
escaso interés que esta idea de futurición ha suscitado entre muchos de sus in-
térpretes ha impedido a muchos que se comprenda perfectamente el paso del
racio-vitalismo al racio-historicismo. Este último epíteto ha sido interpretado
–explícitamente en ocasiones55, pero aún más veces implícitamente– como una
mera referencia a la importancia de la disciplina histórica para la filosofía, de
cómo el filósofo debe estudiar la Historia para comprender mejor el presente.
Hay, desde luego, un gran interés por la Historia a lo largo de toda la obra de
Ortega, y en especial en sus años de madurez con estudios como Historia como
sistema o En torno a Galileo. Pero la historia de la “razón histórica” orteguiana
no se refiere a la Historia como disciplina, al menos no principalmente. La his-
toria de la “razón histórica” es la historicidad en que consiste la vida humana.
Por eso el paso de la razón vital a la razón histórica no es más que una pro-
fundización, una aclaración si se quiere: la vida, en tanto que vida humana, es

53 VIII, 435.
54 El tratamiento más logrado de la concepción de arquetipo la tenemos en el texto Mirabeau

o el político, IV, 195-227.
55 José Luis VILLACAÑAS BERLANGA, “Hacia la definición de un nuevo liberalismo. El pen-

samiento tardío de Ortega y Gasset”, Arbor, vol. 187, 750 (2011), p. 749.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 168

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



169MARCOS ALONSO FERNÁNDEZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 29. 2014

constitutiva historicidad. Para deshacer equívocos sobre cualquier interpreta-
ción de lo vital como biológico o zoológico, Ortega acaba prefiriendo referirse
a su filosofía como razón histórica. Pero a fin de cuentas tanto vida como his-
toria son dos modos de referirse a una misma cosa: la realidad radical. 

La crisis de principios de siglo XX va a dar lugar a la que será la empresa
filosófica fundamental de Ortega desde sus inicios: la reforma de la razón. 
Ortega no cree en la muerte de la razón ni en la posibilidad del irracionalis-
mo. Ortega cree que el único camino verdaderamente auténtico es reformar la
razón, hacerla porosa a muchas de las cosas que durante largo tiempo se con-
sideraron irracionales. La razón, tal y como ha sido entendida por Occidente,
estuvo desde sus inicios regida por el paradigma de la físico-matemática. 
Ortega entiende esto como una consecuencia del intelectualismo originario de
la Antigua Grecia, de la preponderancia de lo intelectual frente a lo vital. Por
eso la reforma de la razón tiene que consistir en hacer a la razón capaz de cap-
tar la vida, de ahí el primer título de su filosofía: la razón vital. Mas cuando 
Ortega profundiza en lo que es la vida, descubre que su consistencia última es
historicidad, y en consecuencia la razón deberá ser igualmente histórica. No se
trata ya de aplicar la razón de cuño físico-matemático a la historia, sino de
“[…] encontrar en la historia misma su original y autóctona razón”56.

Pues bien, esta historicidad constitutiva a la que nos venimos refiriendo no
es más que otra manera de referirse a la futurición como estructura de la vida
humana. De ahí que califiquemos a la futurición como germen de la razón his-
tórica, pues es esta idea metafísica, tratada profusamente en los técnicos cur-
sos de los años treinta, la que está a la base de todo este planteamiento. Creo
que al no prestar suficiente atención a esta idea de futurición se ha estado le-
yendo a Ortega con cierta ingenuidad, no captando toda la fuerza de su plan-
teamiento. Se le elogiaba por sus intuiciones de historiador, se le reconocía por
sus anticipaciones, pero muchas veces se hacía todo esto sin ser verdadera-
mente consciente del suelo metafísico del que brotaban estos fabulosos descu-
brimientos.

Estos textos e ideas que acabamos de recorrer me parecen decisivos para
comprender el problema de la futurición y su significación e importancia en la
obra de Ortega. Al igual que la idea de ejecutividad, la idea de futurición será
incorporada, subsumida, o si se quiere, superada en su nueva filosofía de la ra-
zón histórica. Podríamos decir, utilizando los términos de Ortega, que estas
nociones pasaron a ser “creencias” suyas, y, por tanto, empezaron a operar a
un nivel implícito y latente en su filosofar. Creo que no es exagerado, pues, ca-
lificar a esta concepción de la futurición como uno de los puntos clave de la

56 VI, 80.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 169

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

noviembre-abril 



170 El problema de la futurición en Ortega y Marías

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 29. 2014

obra del filósofo madrileño, uno de los pilares sobre los que se asienta su últi-
ma y más elaborada filosofía.

3. Marías: el hombre como futurizo y la problemática relación
entre estructura analítica y estructura empírica

El principal motivo del poco interés que esta importantísima idea de la fu-
turición ha suscitado entre los lectores de Ortega se debe, en mi opinión, a una
mala comprensión del nivel en el que se movía el planteamiento de Ortega. Los
orteguianos de final de siglo, con Cerezo, San Martín y Lasaga a la cabeza, sí
han comprendido dicha importancia, al conocer y reconocer las raíces feno-
menológicas en las que se asentaba el pensamiento orteguiano. Desafortuna-
damente la mayoría de obras sólo han apuntado hacia esta idea de futurición y
nunca la han tematizado en profundidad, pero es de esperar que en esta nue-
va hornada de estudios orteguianos la idea que estamos comentando sea in-
vestigada con mayor hondura.

Dicho esto, y con el fin de aclarar algunas malinterpretaciones del concepto
de futurición, voy a comparar a continuación esta idea de Ortega con la idea de
futurizo de su discípulo Julián Marías, quien expone dicha idea de manera más
clara y precisa en su obra más importante, su Antropología metafísica. Mi tesis se-
rá que, a pesar de la intención continuista de Marías, quien cree estar siguiendo
a su maestro a pies juntillas, lo que hace no sólo no es una buena exposición del
sistema orteguiano, sino que en algunos puntos acaba tergiversándolo y convir-
tiéndolo en su opuesto. La comparación servirá para definir mejor los contornos
de la futurición orteguiana al ponerla frente a frente con la representación, a mi
juicio equivocada, que de ella se suele tener. Hay que reconocer, no obstante, que
Marías fue entre sus discípulos el que antes y de manera más clara supo ver la
importancia crucial de esta idea en el corpus orteguiano.

Por lo pronto, lo primero que observamos es un cambio de vocabulario.
Marías va a hablar del futurizo, en vez de la futurición: “No soy futuro, en-
tiéndaseme bien, sino perfectamente real y presente; pero en español hay un
maravilloso sufijo: -izo, que indica inclinación, orientación o propensión […],
pues bien, yo soy futurizo: presente pero orientado al futuro, vuelto a él, pro-
yectado a él”57. Este cambio podría parecer una cuestión nimia e insignifican-
te, pero no es así. Esta diferencia de vocabulario ya debería ponernos sobre
aviso de diferencias más profundas. Donde Ortega habla radical y rotunda-
mente de que yo y mi circunstancia somos, surgimos y dependemos ontológicamente
de ese futuro, Marías simplemente dirá de manera más moderada que el hom-

57 Julián MARÍAS, Antropología metafísica. Madrid: Alianza Editorial, 1995, p. 28.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 170

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



171MARCOS ALONSO FERNÁNDEZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 29. 2014

bre está inclinado, orientado hacia el futuro. Marías dice que no soy futuro, si-
no que sólo estoy inclinado hacia él. Lo que en Ortega es la entraña de la rea-
lidad, en Marías pasa a ser un atributo del hombre. Ortega dice una y otra vez
que la vida es futurición. No futuriza, ni futurible, ni futuro en ningún modo
adjetivo; la realidad es futuro de manera sustantiva. Marías en cambio, habla-
rá del futuro de manera adjetiva, y ni siquiera respecto de la vida, sino respec-
to del hombre. Puede observarse claramente el distinto grado de radicalidad de
uno y otro pensador.

Otra muestra de esta comprensión deficiente de la futurición podemos en-
contrarla en el capítulo que la Antropología dedica expresamente al tiempo. En és-
te, Marías dice lo siguiente: “El futuro, por su parte, es una realidad que no es
todavía, que por eso mismo no se tiene, pero con la cual hay que hacer la vida”58.
Esta idea de que el futuro no es todavía va frontalmente en contra de la manera
que tiene Ortega de entender la futurición. Como dice el propio Ortega:

Digo, pues, que yo ahora soy conjuntamente futuro y presente. Ese mi futu-
ro ejerce presión sobre el ahora, y de esa presión sobre la circunstancia brota
mi vida presente. No conviene, pues, que se represente ese futuro, ese “tengo
que ser”, como refiriéndose a un mañana de reloj que ahora pienso o imagino.
[…] No es que ustedes vayan a ser o piensen que van a ser filósofos un cierto
día del porvenir, sino que lo son ya en esa forma futura pero, a la vez, presen-
te del “tener que ser”59.

Para Ortega no somos futuro como posibilidad, sino futuro como realidad.
El futuro no es un ingrediente de la realidad, sino su sustancia íntima. El futu-
ro, en total oposición a lo que dice Marías, sí es todavía: el futuro está siendo
a cada momento, el ahora es conjuntamente presente y futuro. Tanto es así, tan
real es ese futuro que está determinando por completo el presente. Marías di-
rá: “Ni soy sólo presente, ni sólo futuro: soy futurizo, y esa «presencia» del fu-
turo y del pasado hace que esté instalado en el tiempo, y no simplemente lo
«cruce». La instalación es la que propiamente hace que pueda proyectarme y
no, simplemente, esté «lanzado»”60. Sin embargo, para Ortega somos el pro-
yectil que se guía a sí mismo61, y por mucho que Marías recalque que nuestra
instalación no es un mero estar pasivo y estático, me parece que Ortega está
apuntando a algo bien distinto cuando habla de futurición. Bien es cierto que
este concepto de instalación está conjugado con lo que Marías llama la “es-

58 Ibidem, p. 181.
59 VIII, 434-435.
60 Julián MARÍAS, Antropología metafísica, ob. cit., p. 87.
61 Cfr. II, 736; VIII, 356-357; VIII, 573.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 171

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

noviembre-abril 



172 El problema de la futurición en Ortega y Marías

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 29. 2014

tructura vectorial”, pero precisamente éste es el problema de fondo que veo en
la interpretación de Marías: que la separación teórica de estos aspectos de la
realidad acaba implicando una separación efectiva de lo que es una única rea-
lidad.

La distinción a la que me refiero y que constituye la columna vertebral de
la filosofía de Marías es la distinción entre estructura analítica y estructura em-
pírica. La estructura empírica del hombre consistiría en aquellas característi-
cas que, aun teniendo cierta estabilidad y duración en el tiempo, no son
características que pertenezcan intrínsecamente al hombre, y que, por tanto,
han variado o pueden variar a lo largo de la historia. Entre estas característi-
cas tenemos “corporeidad, sensibilidad, condición sexuada, edad, lengua,
etc.”62. Éstas serían, como decimos, factores relativamente estables en el hom-
bre, pero no inherentes al mismo63. La estructura analítica, por su parte, cons-
tituiría lo verdaderamente humano del hombre, aquello que lo define de una
manera invariable. Este núcleo de humanidad vendría a consistir en el carác-
ter proyectivo de la vida humana, su estar volcado hacia el futuro en forma de
un cierto programa de vida. Vemos aquí resonando inequívocamente la idea de
vocación de su maestro, la cual a su vez estaba apoyada en la idea de futuri-
ción, como hemos comentado.

Pues bien, mi tesis es que esta distinción entre estructura analítica y 
estructura empírica, entendida en los términos fuertes en los que la entiende
Marías, es lo que está propiciando la aludida malinterpretación del concepto
de futurición orteguiano. El problema de fondo es que esta distinción entre es-
tructura empírica y estructura analítica acaba siendo más real de lo que debie-
ra. No niego que esta distinción sea útil para entender ciertas cuestiones, pero
me parece que insistir tanto en ella como hace Marías acaba llevando a afirmar
que lo que en primera instancia parece ser una distinción teórica, acabe sien-
do una distinción efectiva y real. Por ejemplo, y relacionándolo con el tema que
nos ocupa, creo que intentar pensar el hombre en cuanto estructura empírica
desde la futurición es un error. El hombre, como bien explica el propio 
Marías, está sujeto a ciertas condiciones temporales: el ciclo de los días, el ci-
clo de las estaciones, etc. Pero desde esta caracterización lo único que en rigor
podríamos decir es que el hombre es temporal, no futurizo. El tiempo al que 
Ortega se refiere cuando habla de futurición no es el tiempo cosificado, sino un
tiempo vital muy distinto. Como dice el propio Ortega: “[…] hay dos tiempos

62 Helio CARPINTERO, Julián Marías: Una vida en la verdad, ob. cit., 2008, p. 85.
63 Son ciertamente audaces estas afirmaciones de Marías sobre la variabilidad absoluta de las

condiciones empíricas de la existencia humana, que parecerían ponerle en la senda del transhu-
manismo. Lo cierto es que estas ideas, como la mayoría de la producción de Marías, se encuen-
tran ya anunciadas en la obra de Ortega, si bien con un sentido y alcance un tanto distintos.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 172

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



173MARCOS ALONSO FERNÁNDEZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 29. 2014

distintos, el tiempo vital, que es real y primario, y el tiempo de las «cosas», el
del mundo sustancial, que es el que miden los relojes”64. Marías es muchas ve-
ces consciente de esta distinción, pero en otros pasajes cae en esta confusión
de un tiempo y otro, lo que da la impresión de no haber interiorizado esta dis-
tinción plenamente.

Obvia decir que diferenciar realmente estas esferas, la analítica y la empíri-
ca, es romper con Ortega en lo más íntimo de su pensamiento. Ortega está in-
tentando pensar una metafísica más allá de la división entre sujeto y objeto,
una metafísica en la que la realidad radical no sea uno u otro por separado, si-
no la unión ejecutiva entre ambas. Si Marías llega a separar estructura analíti-
ca y estructura empírica es palmario que recae en esta división idealista de
sujeto y objeto. Mas esto es lo que se desprende de muchos pasajes de la An-
tropología metafísica. Leyendo esta obra, y en especial los cruciales últimos ca-
pítulos, uno queda con la fuerte impresión de que hay dos esferas
efectivamente separadas, dos dimensiones cuyo nexo o relación no está nada
clara. Para comprender estos aspectos problemáticos de la distinción entre es-
tructura analítica y estructura empírica lo mejor es atender a los últimos capí-
tulos de la Antropología metafísica. Al hilo de varios textos vamos a ver cómo
Marías está efectivamente disociando ambas estructuras, contradiciendo así la
tesis fundamental orteguiana de la inseparabilidad de yo y circunstancia.

4. Proyecto y muerte

En estos últimos capítulos de su obra capital Marías se va a enfrentar al
problema de la muerte. Es fácil entender lo decisivo que es este problema pa-
ra la problemática que venimos discutiendo. La vida, tanto para Ortega como
para Marías, es antes que nada un proyectarse a sí misma. Pero, ¿qué sucede
cuando este proyecto se encuentra con la muerte, su abrupta interrupción? De
la manera en que nos enfrentemos a la muerte depende totalmente el proyecto
que seamos, el proyecto en que consista nuestra vida. Vamos a ver cómo el dis-
par enfrentamiento a la muerte en Ortega y Marías determina también la filo-
sofía de cada uno.

A partir del capítulo XXIX de la Antropología metafísica, empezamos a en-
contrarnos afirmaciones como la siguiente: “No es mi vida la que desemboca
inexorablemente en la muerte; es el hombre que yo soy”65. En esta frase 
puede empezar a verse cómo Marías separa efectivamente la estructura ana-
lítica de la estructura empírica. Lo que en capítulos anteriores podría 

64 VIII, 434.
65 Julián MARÍAS, Antropología metafísica, ob. cit., p. 213.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 173

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



174 El problema de la futurición en Ortega y Marías

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 29. 2014

interpretarse como una mera distinción intelectual se descubre como una se-
paración totalmente real. Esto es algo que no tiene lugar en la filosofía de 
Ortega, y es algo que el propio Ortega no admitiría. Nuestra proyección tie-
ne como una de sus características el ser una proyección finita, una proyec-
ción que se sabe con un final. Esta afirmación es también problemática, y
tiene unas consecuencias muy graves y muy concretas en el sistema orte-
guiano. Pero lo cierto e indudable es que Ortega no estaría de acuerdo con
Marías en este punto.

En la misma línea que la anterior cita, dice Marías: “La muerte corporal,
inexorable, no es mi muerte”66. La muerte biológica no implica la muerte bio-
gráfica, viene a decir Marías. Pero, desde Ortega, esto es completamente fal-
so, pues aunque biología y biografía no se identifiquen, lo biológico es una
condición circunstancial imprescindible de mi vida biográfica. Podría decir-
se que mi vida continúa tras la muerte orgánica: puede entenderse que con-
tinúa en la vida de los otros, o que continúa mediante la reencarnación en la
vida animal, incluso podría decirse que mi vida continúa de alguna manera
espiritual; pero lo que no puede decirse es que esa vida que continúa sea mi
vida biográfica. Por eso la distinción entre lo que somos y quién somos que en-
saya Marías tampoco solventa el problema, ni mucho menos. Quién somos
no es exclusivamente un cuerpo, pero sin un cuerpo desde luego no somos
nosotros.

La tesis principal de Marías es la siguiente: “Vivir es proyectar, imaginar,
anticipar; es seguir proyectando, imaginando y anticipando; soy inexorable-
mente futurizo, orientado al futuro, remitido a él; no hay razón intrínseca nin-
guna para que se agote la proyección argumental de mi vida”67. Esta
afirmación puede parecer muy acertada, muy coherente con todo lo dicho an-
teriormente. La preeminencia del futuro, de nuestra proyección, parecería im-
plicar que la muerte no es algo que le afecte propiamente. Pero en mi opinión
esto es una manera engañosa de presentar los términos del problema. Sí hay
una razón intrínseca que impide que nuestra vida como proyección siga más
allá de la muerte: esa razón es que la vida como proyección es una vida que tie-
ne como componentes básicos el yo y la circunstancia. Sin circunstancia no
puede haber proyecto. Por mucho que nuestra vida se defina como futurición,
esta futurición es algo que se da en el presente, y el presente requiere inexora-
blemente la materialidad de nuestra circunstancia.

Un gran conocedor de la obra de Marías como es Juan Padilla lo expone
del siguiente modo: “La estructura empírica misma en cuanto tal, es decir, el

66 Ibidem, p. 216.
67 Ibidem, pp. 215-216.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 174

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



175MARCOS ALONSO FERNÁNDEZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 29. 2014

hecho de que haya una cualquiera, no determinada, es según Marías, un re-
quisito necesario para que haya vida; es por consiguiente un ingrediente de la
estructura analítica”68. Así expresado, estructura empírica y estructura analíti-
ca parecen intrínsecamente ligadas, salvando la cesura de la que antes acu-
sábamos a Marías. Pero esto no es así, y la clave está precisamente en la pun-
tualización de “una cualquiera, no determinada”. Esta indefinición sobre la es-
tructura empírica sugiere que lo único realmente necesario desde el punto de
vista de la estructura analítica es que haya una estructura empírica, dando
igual que ésta sea de un modo u otro. Esta indiferencia muestra que lo que ver-
daderamente sucede es que la estructura empírica es tragada por la estructura
analítica. La estructura empírica, así, queda como algo irrelevante e incapaz de
ninguna influencia sobre la estructura analítica.

Marías es perfectamente consciente de lo problemático de su interpreta-
ción, de la tensión que hay entre su planteamiento y el de Ortega. Por eso él
mismo dice en estas páginas finales: “como la circunstancia es un ingrediente
esencial de mi realidad y yo no soy concebible sin ella, la muerte afecta a la 
realidad de mi vida en su sentido radical”69. Sin embargo, Marías sólo afirma
esto para negarlo. Y lo niega intentando mostrar que la relación entre mi vida
y la circunstancia es algo problemático: “La conexión que un proceso somáti-
co –la enfermedad, la destrucción mecánica, la muerte biológica, en suma–
pueda tener conmigo, con la persona que soy yo, es literalmente problemáti-
ca”70. ¿Literalmente problemática? No es algo dado cómo la enfermedad o la
perspectiva de la muerte influyen en mí: puedo derrumbarme ante ellos o ver-
los como el acicate e impulso para vivir. Pero lo que no es problemático es que
exista una conexión determinante entre la enfermedad o la muerte y el pro-
yecto que soy. Pretender que pueda haber una vida desligada de la muerte y la
enfermedad es pretender que haya una vida sin circunstancia, y esto es, simple
y llanamente, idealismo. Poner esto en duda como hace Marías es poner en du-
da el sistema orteguiano en su mismo seno. Ésta es la decisiva diferencia entre
Marías y Ortega. Como repite Marías numerosas veces en estos últimos capí-
tulos: “[…] mi vida consiste en una pretensión de eternidad”71. Ortega, por el
contrario, diría que la vida es reconocimiento de su finitud. Para Ortega reco-
nocer que tenemos los días contados es lo que nos impide quedarnos en el lim-
bo de la disponibilidad y nos obliga a vivir. Y no a vivir de cualquier manera,

68 Juan PADILLA, Ortega y Gasset en continuidad: la Escuela de Madrid. Madrid: Biblioteca Nue-
va, 2007, p. 183.

69 Julián MARÍAS, Antropología metafísica, ob. cit., p. 220.
70 Ibidem, p. 221.
71 Idem.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 175

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



176 El problema de la futurición en Ortega y Marías

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 29. 2014

sino a vivir desde la gravedad que impone el hecho de que sólo tenemos esta vi-
da y sólo tenemos un intento para acertar72.

En este punto, no obstante, creo que Marías recupera –mediante un rodeo
ultraterrenal– la idea de futurición orteguiana en toda su fuerza e intensidad.
Marías entiende la otra vida como la vida en que todo lo querido y deseado se
cumplirá. De este modo, la gravedad de esta vida consiste en que lo elegido en
ella será para siempre en la eternidad:

Nos pasamos la vida acongojados por la fugacidad de las cosas, que se nos
escurren y deslizan entre las manos, por las nieves de antaño; pero ahora su
fugacidad está amenazada por un “para siempre”. Podría pensarse que la rea-
lidad en la otra vida estuviese determinada por la autenticidad y plenitud con
que hubiese sido deseada o querida en ésta73.

¡Pero qué es esto sino una definición de la vocación según Ortega! En de-
pendencia de la autenticidad y plenitud con que persigamos y nos esforcemos
en ser “ese que tenemos que ser”, así será nuestra vida. Ortega no necesita re-
currir a la vida ultraterrena para dotar de gravedad a esta vida. Como dice en
su maravilloso texto titulado “Elegancia”:

La acción insensata o que tiene sentido deficiente, una vez elegida, va a lle-
nar un pedazo incanjeable de nuestro tiempo vital, va a convertirse, por tanto,
en trozo de nuestra realidad, de nuestro ser. El albedrío nos ha jugado, pues,
una mala pasada. En vez de hacernos ser esa óptima realidad que era posible,
en vez de dar paso franco a ese mejor ser nuestro que se nos presentaba como
el que teníamos que ser, por tanto, como el auténtico, lo ha suplantado por otro
personaje inferior. Esto equivale a haber aniquilado una porción, mayor o me-
nor, de nuestra verdadera vida que ya nadie podrá resucitar porque ese tiem-
po no vuelve74.

Todo lo que hacemos pasa a formar una parte fatal de nuestra realidad, de
nuestra vida; y por eso en un sentido más radical, lo que proyectemos, lo que

72 Sería también interesante comparar el tratamiento que hace Ortega de esta temática con
la manera de tratarlo por parte de Heidegger. A partir de la misma idea, la del reconocimiento
de nuestra finitud, de nuestra condición de proyectos finitos –de ser-para-la-muerte en términos
heideggerianos– Heidegger va a sacar unas conclusiones diametralmente opuestas a las de 
Ortega. Creo que es en esta dispar interpretación de la finitud humana donde los planteamien-
tos de ambos autores se encuentran máximamente distantes, una distancia que marca por com-
pleto no sólo el cariz pesimista u optimista sino también el contenido y alcance del pensamiento
de ambos autores.

73 Julián MARÍAS, Antropología metafísica, ob. cit., p. 224.
74 IX, 1173.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 176

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



177MARCOS ALONSO FERNÁNDEZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 29. 2014

queramos y deseemos, es lo que seremos para siempre. Por eso dice Ortega, en
unas líneas que Marías secundaría con toda seguridad: “Incluso cuando mi vo-
cación es religiosa, es decir, que soy llamado a no preocuparme del mundo, a
comportarme según y en vista de lo ultramundano, de la «otra vida» y «el otro
mundo», a lo que en realidad soy llamado es a un tipo de vida en este mundo
y en esta vida”75. Creo que Marías es también en este caso un ejemplo vivo de
la diferencia entre ideas y creencias. A pesar de que su formulación intelectual,
en forma de idea, del concepto orteguiano de futurición fuera imperfecta, su
comprensión pre-intelectual, sus creencias acerca de la futurición, estaban per-
fectamente en sintonía con el concepto original de Ortega. La tesis vital de 
Marías acaba siendo idéntica a la de Ortega, pues tanto el uno como el otro
afirmaría que “aquello que queremos ser es lo que seremos realmente y para
siempre”. Marías –mediante un rodeo escatológico– acaba conviniendo con
Ortega en que somos futurición de manera radical, y no futurizo. Así pues,
creo que Marías sí acaba manteniendo el pulso vital orteguiano. Por mucho
que la aparición de la “otra vida” traiga problemas filosóficos, lo que no se pue-
de negar es que Marías conserva el mensaje orteguiano de hacerse cargo de la
propia vida y hacer de ella una gran obra.

En cualquier caso, creo que, dada la gran oportunidad que las nuevas Obras
completas han brindado a los nuevos investigadores de la obra orteguiana, ha-
ríamos bien en estudiar a fondo los cursos, apuntes y demás textos inéditos a
las que antes no teníamos acceso. Y no sólo eso, sino también releer los textos
canónicos de Ortega a la luz de estos nuevos textos antes desconocidos. Como
el propio Ortega decía, el verdadero peligro no reside en intérpretes malévolos
cuyas intenciones acaban siempre desenmascaradas, sino en intérpretes bené-
volos76, como Marías, cuya interpretación en ocasiones no llegan a hacer justi-
cia al interpretado. Dos ideas clave en la obra de Ortega como son ejecutividad
y futurición, habían pasado un tanto inadvertidas durante muchos años. No
tanto la primera, la ejecutividad, que sí ha merecido más atención por parte de
los comentaristas. Pero la segunda, la idea de futurición, ha sido  largamente e
injustamente olvidada. En parte por no disponer de textos claves, en parte por

75 VIII, 438. Esta discusión acerca del problema de la otra vida desde las categorías de 
Ortega da una muestra de la fuerza que el planteamiento orteguiano puede tener como base pa-
ra una filosofía cristiana, tal y como ya apuntó hace algunos años Ciriaco MORÓN ARROYO, El
sistema de Ortega y Gasset. Madrid: Ediciones Alcalá, 1968. La filosofía de Julián Marías es tam-
bién un ejemplo de esta posible apropiación cristiana. Aun así creo que no hay que dejar ningu-
na duda sobre la aconfesionalidad del pensamiento de Ortega, pues las aplicaciones que de su
pensamiento se hagan caen fuera de la responsabilidad del maestro.

76 Esto recuerda a la airada nota que ya hemos mencionado, en la que Ortega previene a “los
jóvenes que de buena fe” le habían malinterpretado, pues “distraídos por mis imágenes, han res-
balado sobre mis pensamientos”, V, 128 n.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 177

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



ARMENTEROS CUARTANGO, E. (2006): “La índole técni-
ca de la antropología de Ortega: una interpre-
tación desde el pragmatismo”, Argumentos
de razón técnica: Revista española de ciencia,
tecnología y sociedad, y filosofía de la tecno-
logía, 9.

— (2006): “Una aproximación a la «impronta»
pragmática de la filosofía de Ortega”, Revista
de Estudios Orteguianos, 12-13, pp. 153-172.

BERGSON, H. (1999): Ensayo sobre los datos inme-
diatos de la conciencia. Salamanca: Sígueme.

CARPINTERO, H. (2008): Julián Marías: Una vida en
la verdad. Madrid: Biblioteca Nueva.

CEREZO GALÁN, P. (1984): La voluntad de aventura.
Barcelona: Ariel.

CONILL SANCHO, J. (2013): “Una cierta lectura her-
menéutica de la filosofía orteguiana”, en J.
ZAMORA BONILLA (ed.), Guía Comares de Ortega
y Gasset. Granada: Comares, pp. 207-227.

DOMINGO MORATALLA, T. (2005): “José Ortega y 
Gasset en la fenomenología hermenéutica. La
experiencia de la traducción como paradigma
hermenéutico”, en F. H. LLANO ALONSO y A. 
CASTRO SÁENZ (eds.), Meditaciones sobre Ortega
y Gasset. Madrid: Tébar, pp. 373-410.

GRAHAM, J. T. (1994): A pragmatist philosophy of li-
fe in Ortega y Gasset. Columbia: University of
Missouri Press.

HUSSERL, E. (2002): Lecciones de fenomenología de
la conciencia interna del tiempo, introducción,

notas y traducción de A. SERRANO DE HARO. 
Madrid: Trotta.

LASAGA MEDINA, J. (2003): José Ortega y Gasset
(1883-1955) Vida y filosofía. Madrid: Bibliote-
ca Nueva.

— (2013): “La madurez del filósofo: los cursos de
los años treinta”, en J. ZAMORA BONILLA (ed.),
Guía Comares de Ortega y Gasset. Granada:
Comares, pp. 69-89.

MARÍAS, J. (1995): Antropología metafísica. 
Madrid: Alianza Editorial.

MORÓN ARROYO, C. (1968): El sistema de Ortega y
Gasset. Madrid: Ediciones Alcalá.

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras completas,
10 vols. Madrid: Taurus / Fundación José 
Ortega y Gasset.

PADILLA, J. (2007): Ortega y Gasset en continuidad:
Sobre la escuela de Madrid. Madrid: Bibliote-
ca Nueva.

RODRÍGUEZ HUÉSCAR, A. (2002): La innovación meta-
física de Ortega: Crítica y superación del idea-
lismo. Madrid: Biblioteca Nueva.

SAN MARTÍN, J. (1986): La estructura del método 
fenomenológico. Madrid: UNED.

— (2008): La fenomenología de Husserl como
utopía de la razón: introducción de la feno-
menología. Madrid: Biblioteca Nueva.

— (2012): La fenomenología de Ortega y Gasset.
Madrid: Biblioteca Nueva.

178 El problema de la futurición en Ortega y Marías

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 29. 2014

interpretaciones deficientes como la de Marías. Opino que en esta nueva eta-
pa de los estudios orteguianos la idea de futurición recibirá el debido trata-
miento, pues dicha idea constituye el núcleo metafísico donde se asienta su
última filosofía, el denominado racio-historicismo, que es con toda probabili-
dad la parte más lograda y original de su pensamiento. l

Fecha de recepción: 19/02/2014
Fecha de aceptación: 28/07/2014

n REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 178

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



179MARCOS ALONSO FERNÁNDEZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 29. 2014

— (2013): “La recepción de la fenomenología y su
filosofía en torno a El tema de nuestro tiem-
po”, en J. ZAMORA BONILLA (ed.), Guía Comares
de Ortega y Gasset. Granada: Comares, pp.
47-68.

VILLACAÑAS BERLANGA, J. L. (2011): “Hacia la defini-
ción de un nuevo liberalismo. El pensamiento

tardío de Ortega y Gasset”, Arbor, vol. 187,
750 (2011), pp. 741-754.

ZAMORA BONILLA, J. (2002): Ortega y Gasset. Barce-
lona: Plaza & Janés.

— (2013): “La razón histórica”, en J. ZAMORA

BONILLA (ed.), Guía Comares de Ortega y 
Gasset. Granada: Comares, pp. 91-120.

08 ART. FERNANDEZ:08 ART. FERNANDEZ  06/11/14  11:25  Página 179

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 


	Página en blanco



