288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

El problema de la futuriciéon en Ortega y Marias

Resumen

La futuricion es, como el mismo Ortega y Gasset
confiesa en numerosas ocasiones, una de las cla-
ves para entender su obra. Este articulo se pro-
pone ahondar en esta relativamente desatendida
concepcion desde el andlisis de su idea de ejecu-
tividad y mediante la comparacion entre esta
idea orteguiana de la futuricion y el concepto de
futurizo pensado por su discipulo Julian Marias.
En la Ultima parte se intentard mostrar cémo la
distincion entre estructura analitica y estructura
empirica de Marfas supone una ruptura respecto
de su maestro Ortega, algo que podra compro-
barse especialmente en el distinto tratamiento
de la articulacion entre muerte y proyecto que
ambos autores llevan a cabo.

Palabras clave
Ortega y Gasset, Julian Marfas, futuricién, ejecuti-
vidad, proyeccion, vocacion, muerte, antropologia

Marcos Alonso Fernandez

ORCID: 0000-0001-8638-0689

Abstract

Futurition is, as Ortega y Gasset himself
confesses on many occasions, one of the keys to
understand his work. This article attempts
to delve into this relatively unheeded
conception through the analysis of the idea of
executivity and by comparing the orteguian
idea of futurition with the concept of futuristic
from his disciple Julian Marias. In the last part,
we will try to show how the distinction
between analytical structure and empiric
structure from Marias implies a separation
from his master Ortega, something that will be
confirmed in the different treatment of the
relationship between death and project
performed by both authors.

Keywords
Ortega y Gasset, Julidn Marias, futurition, exec-
utivity, project, vocation, death, anthropology

La estructura de la vida como futuricién es
el mds insistente Leitmotiv de mis escritos'

José Ortega y Gasset

sta confesién de Ortega sobre la importancia del problema de la futuri-

cién en su obra ha sido mayormente desoida por sus intérpretes y disci-

pulos. Las razones y alcance de este relativo olvido podrian estudiarse

ampliamente, pero lo que parece dificil de discutir es la relevancia que el propio

Ortega otorgaba a esta cuestién de la futuricién. No sélo por la afirmacién de

' José ORTEGA Y GASSET, Obras completas. Madrid: Taurus, 2006, vol. V, p. 128 n. Las Obras

completas se citardn exclusivamente con el volumen y la pdgina de ahora en adelante.

Como citar este articulo:

Alonso, M. (2014). El problema de la futuricion en Ortega y Marias. Revista de Estudios

Orteguianos, (29), 155-179.
https://doi.org/10.63487/re0.374

Revista de
Estudios Orteguianos

N°29. 2014

noviembre-abril

@ MH&@E)| Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
5%

Ml derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



156 El problema e la futuricion en Ortega y Marias

Ortega con la que hemos comenzado, sino porque de hecho es la temdtica de la
futuricién una constante en sus escritos, ya sea como referencia explicita’ o co-
mo presupuesto fundamental en sus investigaciones. Me parece que es este con-
cepto metafisico, la futuricién, el que est4 operando como base y motor de gran
parte de la obra de Ortega, en especial de su obra de madurez, la que llevard a
cabo a partir de los afios treinta, cuando comienza su llamada “segunda navega-
cién” y su filosoffa pasa a auto-comprenderse como racio-historicismo. En el ar-
ticulo vamos a intentar esclarecer esta concepcién de futuricién, para lo cual nos
referiremos tanto a los escritos del propio Ortega como al ambiente intelectual
en que surgi6 esta idea. En la Gltima parte compararemos esta idea de futuricién
con la de futurizo de Marfas. Julidn Marfas, probablemente el més fiel® de entre
sus discipulos, fue también quién més ahondé en la problemética del futuro y la
proyeccién. Sin embargo, en esa tltima parte se comprobaran las diferencias que
hay entre una y otra aproximacién, pues a pesar de que entre Ortega y Marias
suela verse una clara continuidad?, en mi opinién esta continuidad es més pro-
blemadtica de lo que estamos acostumbrados a pensar, especialmente sobre esta
cuestién de la futuricién, central a ambos autores.

1. La idea de ejecutividad y el contexto filoséfico de su aparicién

La filosoffa de Ortega no se entiende fuera de su intento de superacién del
idealismo. Tanto es asi que Pedro Cerezo llega a calificar a la superacién
del idealismo como “[...] el punto obsesivo que da caricter unitario a la em-
presa critica de Ortega”. Es sabido que para Ortega cada época histérica tie-
ne un nivel, “una misién de claridad”, y para el filésofo madrilefio, la misién
de su tiempo era la de superar una forma de pensamiento que desde Descartes
se habfa impuesto en el mundo occidental, el idealismo’. Segin el esquema que

2V, 735; VI, 72; VIII, 46; IX, 76.

% La fidelidad de Marias respecto de Ortega ha supuesto que muchos intérpretes reprochen
a Marfas un seguidismo excesivo y estéril. Cierto es que hay muchas afirmaciones respecto a la
originalidad y genialidad de Ortega que hoy nos parecen muy desajustadas, en especial aquellas
que se refieren a la relacién de Ortega con la fenomenologfa. No obstante, creo que la obra de
Marfas y su interpretacién de la obra orteguiana tienen un alto valor, pues han supuesto una
profundizacién en los principales temas orteguianos, la cual nos ha permitido hacer una mejor
criba de lo verdaderamente prometedor en Ortega y lo que no posee demasiado futuro.

4 Cfr. Helio CARPINTERO, Juliin Marias: Una vida en la verdad. Madrid: Biblioteca Nueva,
2008, p. 85.

® Pedro CEREZO GALAN, La voluntad de aventura. Barcelona: Ariel, 1984, p. 256.

°7, 788.

7 Cfr. VIII, 334. Para un extenso tratamiento del tema véase: Antonio RODRIGUEZ HUES-
CAR, La innovacion metafivica de Ortega: Critica y superacion del idealismo. Madrid: Biblioteca Nueva,

2002.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°29. 2014

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

MARCOS ALONSO FERNANDEZ 157

presenta Ortega numerosas veces, el idealismo se caracterizaria por negar la
realidad del mundo, de las cosas, en favor de la realidad del cogeto, del pensa-
miento. El realismo, la otra forma de pensar que hasta ahora se habia ensaya-
do en la historia de la filosoffa, suponfa una relacién inversa entre mundo y
pensamiento: lo verdaderamente real no es el pensamiento, sino las cosas; el
pensar es una cosa mds de entre las cosas que componen la realidad. Pues bien,
Ortega piensa que ha llegado un momento histérico en el que ambas formas de
pensar se nos han quedado pequefias y debemos ensayar una nueva forma
de pensar que evite una polarizacién excesiva tanto hacia el lado del pensa-
miento (idealismo) como al lado de las cosas (realismo)®. Como dice Ortega en
;Qué es filosofia?, “[...] tenemos ante nosotros la tarea de abrir el vientre al
idealismo, liberar al yo de su exclusiva prisién, de proporcionarle un mundo en
torno™. Pero, claro est4, sin recaer en el realismo. Esto es lo que el racio-vita-
lismo orteguiano va a tratar de hacer: superar la preeminencia del sujeto y del
objeto englobdndolos a ambos bajo el fenémeno atin més radical llamado “vi-
da”, la cual no va a ser més que la coexistencia entre un yo (sujeto) y sus cir-
cunstancias (objeto).

La célebre frase de Meditaciones del Quijote: “Yo soy yo y mi circunstancia”®
viene a resumir, de manera un tanto torpe por la repeticién del “yo”!!, este men-
saje de superacién del idealismo (y realismo). Esta idea no es exclusiva de
Ortega, pues aunque pueda argiiirse que es él quien mejor y mds claramente la
formula, es cierto que hay otros autores como Husserl o Hartmann que, en fe-
chas parejas a las de Ortega, tienen en mente esta misma superacién del
idealismo. Es bien sabido, por otra parte, que la superacién del idealismo es la
empresa filoséfica de fondo desde Hegel. Lo interesante, por tanto, no es tanto
la superacién del idealismo como tal sino los motivos que fuerzan dicha supe-
racién y el modo propuesto por Ortega para llevarla a cabo.

En Ortega, como los comentadores se han esforzado en mostrar, la supera-
cién del idealismo supone un intento de poner a la filosoffa a la altura de su
tiempo, altura la cual es reconocida por una via negativa y una via positiva. La
via negativa es su formacién neokantiana: a pesar de todo lo que este periodo
formativo le reporta, Ortega acaba percatzindose de que el neokantismo no es

8 Cfr. VIII, 330-347.

9 VIII, 332.

107, 757.

!! Esta torpeza serd enmendada cuando Ortega llegue a la plenitud de su pensamiento alre-
dedor de 1930, reformando la frase como: “Mi vida es yo y circunstancia”: “Yo espero que a es-
tas alturas ninguno de ustedes confunda su vida con su yo. Yo no soy mds que un ingrediente

de mi vida: el otro es la circunstancia o mundo. Mi vida, pues, contiene ambos dentro de si, pe-
ro ella es una realidad distinta de mi”, VIII, 598.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°29.2014

noviembre-abril



158 El problema e la futuricion en Ortega y Marias

una filosofia de futuro. El neokantismo, a pesar de sus vélidas aportaciones
puntuales, permanece en un paradigma de pensamiento agotado filoséfica-
mente. Este estudio a fondo de Kant y sus reformulaciones muestra al joven
Ortega —al menos asf acaba viéndolo él mismo— que ese camino no es el ade-
cuado para superar el idealismo moderno®.

La via positiva para superar el idealismo ser4 la fenomenologfa. Ortega di-
ra de ella que resulté ser una “buena suerte”, pero a estas alturas sabemos que
la fenomenologfa supuso para el filésofo madrilefio mucho mds que un suceso
afortunado. Muchos filésofos han destacado esta fuerte conexién entre la filo-
soffa de Ortega y la fenomenologfa. El ya citado Pedro Cerezo capté a la per-
feccién el lugar predominante que Husserl'® y Scheler'® habian tenido en la
formacién del pensamiento orteguiano. También hay que referirse en este pun-
to a C. Morén Arroyo y P. W. Silver, quienes abrieron el camino a esta visién
fenomenolégica de Ortega. Pero en esta parcela el autor mé4s destacado es
Javier San Martin, quien, con numerosos estudios e investigaciones, culmina-
dos en la reciente La fenomenologia de Ortega'®, ha puesto de manifiesto sin lugar
a dudas la pertenencia'® de Ortega a la corriente fenomenolégica. Ortega des-
cubre en la fenomenologfa lo que afioraba en el neokantismo: una nueva ma-
nera de filosofar que pudiera auparle a un nivel de radicalismo nunca antes
alcanzado en filosoffa.

Como decfamos, la empresa filoséfica de Ortega consistird en un peculiar
intento de superar el idealismo. No obstante, y sin que lo anterior deje de ser
cierto, hay que aclarar que para Ortega el verdadero enemigo no es tanto el
idealismo de la modernidad cuanto el intelectualismo del que, en opinién del
filssofo, adolece toda la historia de la filosofia occidental. Y es con ocasién de
esta enmienda a la totalidad de la tradicién filoséfica que Ortega pone en jue-
go su idea de ejecutividad y su correlato imprescindible, la idea de futuricién.
Ortega explica que tanto el realismo como el idealismo erraban al partir de una
interpretacién substancialista de la realidad, es decir, partian de la idea de que
tiene que haber una substancia estable y fija como base de lo real. Pero Ortega
va a decir que lo que hay no es propiamente sujeto ni objeto, sino una actuacion
reciproca, una ejecutividad en la que se entrecruzan ambos polos. La vida, la
realidad radical, es ejecutividad. No hay un yo sin circunstancia ni una cir-

12 Cfr. Pedro CEREZO GALAN, La voluntad de aventura, ob. cit., pp. 15-39.

15 Cfr. tbidem, pp. 191-196.

Y Cfr. ibidem, pp. 342-347.

15 Javier SAN MARTIN, La fenomenologia de Ortega y Gasset. Madrid: Biblioteca Nueva, 2012.

16 Pertenencia, hay que aclarar, problemética. Pero problemética no porque no esté clara su
filiacién o no; problemética porque todavia hay que determinar con claridad qué puntos sigue
Ortega y qué puntos rechaza de la fenomenologia, qué ideas son afines a las de Husserl y cu4-
les van realmente en contra suya.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°29. 2014

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

MARCOS ALONSO FERNANDEZ 159

cunstancia sin yo, y esto es asf porque lo que hay es siempre un yo actuando
sobre la circunstancia y una circunstancia actuando sobre un yo. Como afirma
Ortega en uno de sus cursos universitarios: “Nos hemos libertado de la inter-
pretacién substancialista y hemos hallado en su lugar la idea de realidad como
ejecutividad. La realidad consiste en pura actuacién de la circunstancia sobre
m{ y de mi sobre la circunstancia”"’.

Recientemente José Lasaga ha tratado extensamente este concepto de eje-
cutividad al abordar los cursos de Ortega de los afios treinta'$, que es donde
las ideas a las que nos estamos refiriendo son tratadas con mayor detenimien-
to. Tras resaltar la importancia de estos textos dentro del conjunto de la obra
de Ortega y del concepto de ejecutividad dentro de su sistema filoséfico’,
Lasaga expone lo que este concepto significa para el conjunto del sistema or-
teguiano: “[...] el concepto de ser ejecutivo le sirve de puente para pasar del
cogito cartesiano hasta su tesis sobre la vida mediante una rigurosa deduccién,
al tiempo que le permite inferir la definicién y los atributos constituyentes de
esa nueva realidad avistada”®. Queda claro, pues, la importancia de esta idea
de la ejecutividad para entender la metafisica de Ortega, basada en el anélisis
de la vida como realidad radical. La idea de la realidad como ejecutividad serd
el caballo de batalla sobre el que el filésofo espaﬁol intentard superar todas las
construcciones filoséficas del pasado.

Una idea ésta, la de ejecutividad, que tiene otra fuente de inspiracién im-
portante m4s all4 de la fenomenologfa, que sin embargo no suele ser mencio-
nada en la bibliograffa sobre el tema. Aunque Ortega filiar4 esta idea de la
ejecutividad con muchos autores cldsicos, creo que habria que destacar al
pragmatismo como una corriente filoséfica crucial en el origen del concepto or-
teguiano de ejecutividad. La idea de que la realidad es un hacer continuo (de
la circunstancia sobre m{ y de mf sobre la circunstancia), su idea del mundo co-
mo conjunto de facilidades y dificultades o su idea de la cosa como interpreta-
cién solidificada de actos vitales, tienen todas un regusto innegablemente
pragmatista. Esta relacién de Ortega con el pragmatismo ha sido puesta de
manifiesto en Norteamérica por parte de J. Graham?' y en Espafia por parte

17 V111, 431.

18 VIII, 117-659.

19 Cfr. José LASAGA MEDINA, “La madurez del filésofo: los cursos de los afios treinta”, en
Javier ZAMORA BONILLA (ed.), Guia Comares de Ortega y Gavsset. Granada: Comares, 2013, pp.
82-83.

20 Tbidem, p. 83.

2 John T. GRAHAM, A pragmatust philosophy of life in Ortega y Gasset. Columbia: University of
Missouri Press, 1994.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°29.2014

noviembre-abril



160 El problema e la futuricion en Ortega y Marias

de Eduardo Armenteros?. No creo que podamos llamar a Ortega un pragma-
tista en el sentido estricto de la palabra; Ortega se sirve de ciertas ideas del
pragmatismo, de igual modo que hace con las ideas de la fenomenologfa, de au-
tores cldsicos como Kant, Descartes o Aristo’teles, y como hace con todo texto
filoséfico, en definitiva. Ortega es una verdadera esponja filoséfica y su pen-
samiento siempre fue poroso a todo tipo de influencias. Sin embargo, creo que
el pragmatismo tuvo mayor peso en su pensamiento de lo que se suele admitir.
Puede que esta influencia pragmatista sea mayormente una influencia indirec-

1?5, mas esta aclaracién no elimina el cariz pragmatista de

ta a través de Husser
la filosofia orteguiana.

El término de ejecutividad va a erigirse, por tanto, como término técnico de
referencia con el cual Ortega pretende superar no sélo el moderno idealismo,
sino todo el intelectualismo occidental. Ortega opina que la antigua Grecia
quedé pasmada con la inteligencia®, los griegos quedaron alucinados ante la
razén, y transmitieron este asombro a toda la tradicién occidental en forma de
preferencia por lo intelectual frente a lo vital. La idea para Platén, la contem-
placién para Aristételes; Ortega ve en todas —o casi todas— las construcciones
filoséficas de la historia una larvada preferencia por la inteligencia frente a la
vida. Ortega, desde su inmersién en las categorfas de la fenomenologfa, va a
criticar la deriva de Husserl en ldeas para una fenomenologia pura como “la for-
ma mds extrema, més rigorosa, de idealismo”. Ortega cree ver en la reduc-
c16n fenomenolégica y en el sujeto trascendental husserliano la ltima y
perfecta reformulacién del principio idealista. Ortega va a criticar a Husserl
por basar la reduccién fenomenolégica en una reflexién intelectual, cuando el
camino correcto a ojos del filésofo madrilefio hubiera sido simplemente acom-
pafiar la reflexién que ejecutivamente realiza toda realidad sobre sf misma:

el ser de la vida es un hacer, o mejor, un hacerse. La reflexién sobre si de todo lo
vital no es intelectual, o reflexién objetivadora, sino eficiente, operante —un ha-
cerse a ol misma, un efectuarse o ejecutarse o darse a ser o sustentarse a s misma.
[...] La vida es para s¢ porque es su propio esfuerzo, es lo que de sf haga®.

22 Eduardo ARMENTEROS CUARTANGO, “Una aproximacién a la «<impronta» pragmética de
la filosoffa de Ortega”, Revista de Eutudios Orteguianos, 12-13 (2006), pp. 1563-172; y “La indole téc-
nica de la antropologfa de Ortega: una interpretacién desde el pragmatismo”, Argumentos de ra-
z0n téenica: Revista espaiiola de ciencia, tecnologia y sociedad, y filosofia de la tecnologia, 9 (2006).

% Como se insinta en Javier SAN MARTIN, “La recepcién de la fenomenologfa y su filosofia
en torno a £/ tema de nuestro tiempo”, en Javier ZAMORA BONILLA (ed.), Guia Comares de Ortega y
Gavvset. Granada: Comares, 2013, p. 48.

M Cfr. V, 544.

% VIII, 639.

26 VIII, 199.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°29. 2014

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

MARCOS ALONSO FERNANDEZ 161

Dird Ortega que el verdadero dolor de muelas no es mi pensarlo, sino mi
dolerme; el dolor de muelas no es real cuando lo recordamos o reflexionamos
sobre él, sino cuando nos duele, cuando est4 en acto y se da de manera efecti-
va. El dolor intelectualizado es menos real que el dolor doliente. La realidad es
ejecutividad, es pura dinamicidad, puro estar haciendo y padeciendo acciones.
Mi pensar el dolor es de nuevo un acto ejecutivo, sélo que el objeto ya no es
algo material (mis muelas) sino una representacién intelectual. Como explica-
r4 perfectamente Antonio Rodriguez Huéscar: “[...] el penvamiento-objeto no es
una realidad, sino una idea. Lo que si es una auténtica y primaria realidad
es el «pensamiento en ejecucién», sélo que éste, hablando con todo rigor...
no es pensamiento. ;Qué es entonces? Pues justamente eso: vida"?. Aqui cree
Ortega ver un grave error de la fenomenologfa, la cual, segin el madrilefio,
considera la reflexién intelectual sobre el dolor de muelas algo de distinta na-
turaleza al acto ejecutivo de dolerme las muelas. La auto-conciencia no es po-
sible, pues la reflexién no puede volver propiamente sobre si misma, “el acto
de reflexién no se conoce a s{ mismo sino al acto anterior”?®. Ortega entiende
esta reflexién intelectual se apoya en una reflexién ejecutiva més fundamental,
y no al revés, como a sus ojos parece decir la fenomenologfa.

El nicleo de la critica orteguiana a la fenomenologia serd precisamente que
ésta elimina el caricter ejecutivo de la realidad, falsedndola”. Segin Ortega, la
fenomenologfa, al inventar la superflua categorfa de “conciencia-de”, acabarfa
cayendo en aquello que siempre quiso evitar: el constructivismo. Javier San
Martin rechaza esta critica orteguiana a la fenomenologfa. San Martin explica
que “no siempre la reflexién implica esa pérdida de ejecutividad del objeto so-
bre cuya percepcién reflexionamos”. De hecho, como San Martin ha mostra-
do en otros sitios?!, esta acusacién de constructivismo e idealismo es la critica
que Husserl m4s se afana en superar, aclarando que la reduccién trascenden-
tal no es tanto una eliminacién, cuanto una reconduccién; el mundo de la vida
no se pierde con la reflexién sino que queda salvado, llevado a plenitud. La re-
duccién tendrfa como fin una depuracién “de las interpretaciones naturalizan-
tes ordinarias”®?, poniéndonos finalmente en un contacto directo —intuitivo—

¥ Antonio RODRIGUEZ HUESCAR, La innovacion metafisica de Ortega: Critica y superacion del
(dealismo, ob. cit., p. 89.

2 Javier SAN MARTIN, La fenomenologia de Ortega y Gasvet, ob. cit., p. 158.

2 Cfr. thidem, p. 165.

30 Cfr. tbidem, p. 156.

31 Javier SAN MARTIN, La estructura del método fenomenoldgico. Madrid: UNED, 1986; y La fe-
nomenologéa de Huvsverl como utopia de la razén: introduccion de la fenomenologia. Madrid: Biblioteca
Nueva, 2008.

32 Javier SAN MARTIN, La fenomenologia de Ortega y Gasvet, ob. cit., p. 166.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°29.2014

noviembre-abril



162 El problema e la futuricion en Ortega y Marias

con las “cosas mismas”. El error de Ortega en su interpretacién de la fenome-
nologfa consistird en creer que ésta trata de “hacer absoluta a la conciencia re-
fleja™3, cuando esto es algo contra lo que Husserl siempre tuvo especial
precaucidn.

Recientemente Lasaga ha intentado explicar esta postura de Ortega en los
siguientes términos: “Ortega sostiene que lo presente se da como «conviccién»
de realidad, no como imagen o representacién”. Y un poco después: “Ha lle-
gado a la oposicién que pricticamente le servird, para el resto de su obra, de
eje de articulacién de su metafisica: distincién entre «contar con», como marca
de realidad, y «reparar en» como acto noético™. La interpretacién de Lasaga
es muy acertada, pero sigue sin estar claro cudl es el motivo para presentar la
relacién entre una y otra Instancia como dgpuestas. Por lo pronto, no parece que
entre una y otra instancia haya una diferencia tan tajante e insalvable como
presenta Ortega, sino mds bien una suerte de continuidad. Podemos dejar de
contar con aquello con lo que contdbamos, pasando asf a formar parte de aque-
llo de lo que tenemos conciencia®; y viceversa, aquello en lo que en un princi-
pio “repardbamos en” puede pasar a formar parte del conjunto de creencias
“con el que contamos” para vivir. Ademds, y esto creo que es lo fundamental,
la vida humana no puede asentarse Unicamente en el “contar con”, pues esto es
algo propio también de los animales. Para el hombre es imprescindible y pri-
mario el “reparar en noético”, la reflexién intelectual, pues sin ella no puede
hablarse propiamente de vida humana. Incluso aunque pueda hablarse de una
prioridad de la reflexién ejecutiva frente a la intelectual, no se vislumbra por
qué una tenga que negar a la otra.

El mérito indiscutible de Ortega radica en descubrir el caricter derivado de
lo intelectual, el hecho de que todo acto intelectual se apoyay es consecuencia
de un acto vital, de un acto ejecutivo previo. No obstante, me parece que en
una descripcién de la vida humana como la que intenta Ortega, el papel de lo
intelectual no deberfa quedar tan relegado, pues la vida humana, en tanto que
tal, es vida reflexionante en sentido noético, es vida intelectual. Por mucho
que lo intelectual dependa de lo vital, y por mucho que lo intelectual no pueda
imponerse sobre lo vital, todo esto no puede hacernos olvidar que sin reflexién
intelectual no hay propiamente vida humana, sino a lo sumo nuda vida ani-

% Cfr. tbidem, p. 175.

¥ Cfr. José Lasaca MEDINA, “La madurez del filésofo: los cursos de los afios treinta”, ob.
cit., p. 84.

% [dem.

5 Fsta es la explicacién que da Ortega en Principios de metafisica segiin la razon vital. Curso de

1952-1955 de cémo surge la ontologia, la necesidad de conocer el ser de las cosas. Cfr. VIII, 555-
659.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°29. 2014

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

MARCOS ALONSO FERNANDEZ 165

mal®. Pero si lo que Ortega trata de describir es la vida humana y no la vida
como mero fenémeno zoolégico, me parece que no se puede disminuir la im-
portancia de lo intelectual como muchas veces hace Ortega. A mi parecer, el
justo empefio del filésofo madrilefio en reivindicar lo pre-intelectual acabé lle-
véndolo demasiado lejos por momentos, llegando incluso a negar —o al menos
a despreciar— lo intelectual, que es una parte fundamental de la vida humana.

Ciertamente la critica orteguiana a la reflexién intelectual parece un tanto
excesiva al llegar a este punto. No hay argumentos convincentes para negar la
posible complementacién del momento ejecutivo con el momento reflexivo-in-
telectual, creando as{ un circuito en el que ambos son llevados a plenitud en su
recfproca referencia, un circuito que es precisamente lo caracteristico del hom-
bre. Me parece que Ortega fue demasiado lejos en su persecucién del intelec-
tualismo, intentando eliminarlo alli donde tenfa todo el derecho a existir. Sus
propias afirmaciones venfan a prevenir contra este furor inquisitorial contra la
razén, y, como muestran sus textos més tardios, es muy probable el propio
Ortega atemperara esta postura un tanto extremista cuando encontré su ver-
dadero nivel frente a Heidegger y la fenomenologia.

Estas apreciaciones, sin embargo, no quieren decir ni que las investigacio-
nes de los afios treinta fueran estériles ni que estas concepciones sobre la rea-
lidad ejecutiva y la futuricién sean inoperantes. Todo lo contrario: Ortega no
dejé de aprovechar las intuiciones obtenidas en estas investigaciones para se-
guir descubriendo y describiendo los entresijos de la realidad humana. Pero no
ya tomando estas concepciones metafisicas como objetos de estudio en traba-
jos expresamente académicos (como fueron los cursos de principios de los afios
treinta), sino tomadndolas como herramientas para comprender la realidad. Asf
es como Ortega siempre habfa procedido —antes de Heidegger— y como nunca
debié dejar de hacer. Lo adecuado de una herramienta acaba descubriéndose
slempre en su uso; por mucho que analicemos, teoricemos y especulemos, nun-
ca podemos estar seguros de que unas gafas nos ayudan a ver o de que un vio-
lin nos sirve para hacer musica hasta que no lo probamos. Lo mismo ocurre
con las teorfas filoséficas. Esta es la prueba del algodén en filosoffa: compro-
bar hasta qué punto nos sirve cualquier teorfa para comprender y transformar
el mundo y a nosotros mismos.

Por eso, a pesar de que en estos textos de los afios treinta su postura propia
no esté perfectamente articulada todavia, y a pesar de que su critica a la feno-

5 El propio Ortega explica esto magistralmente en Ensimismamiento y alteracion (V, 527-550),
donde defiende el ensimismamiento, la capacidad para ensimismarse, para desatender virtual-
mente el mundo y volverse dentro de si, como lo especificamente humano frente a la alteracién
que caracteriza al animal.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°29.2014

noviembre-abril



169 El problema e la futuricion en Ortega y Marias

menologia pueda ser defectuosa en algunos puntos, me parece que Ortega, con
su excepcional olfato filoséfico, estaba sobre la pista del principal punto débil
de la fenomenologia: una tendencia idealista e intelectualista que el posterior gi-
ro hermenéutico vendrfa a subsanar®™. En este sentido creo que la interpreta-
cién més ajustada y prometedora de Ortega proviene de su inclusién en el
paradigma hermenéutico, algo que autores como Tom4s Domingo Moratalla y
Jestis Conill han tratado de demostrar en sendos trabajos®. Precisamente lo
que trataré de mostrar en las siguientes lineas, y por lo que creo que sigue sien-
do sumamente interesante estudiar estos textos de los afios treinta y en general
la obra de madurez de Ortega, es cémo esta critica al intelectualismo y esta rei-
vindicacién del mundo de la vida entronca a la perfeccién con la tradicién her-
menéutica. Esto es atin mds evidente cuando entendemos este concepto de
ejecutividad junto a su complemento inseparable: el de la futuricién. Un con-
cepto, el de futuricién, que a su vez va a ser decisivo en la dltima elaboracién
de la filosoffa orteguiana como racio-historicismo®. Como vamos a ver, es pre-
cisamente esta metafisica de la vida como ejecutividad y futuricién lo que per-
mite a Ortega hablar de la vida humana y su intrinseca historicidad con un nivel
de precisién y profundidad pocas veces alcanzado en la historia de la filosoffa.

2. La idea de futuricién: embrién de la razén histérica

Esta inclusién de la historicidad en el mismo nticleo de la vida es lo que en-
cuentro més valioso en estos textos de los afios treinta, y lo que considero a su
vez el germen de su posterior razén histérica. Hablamos del concepto de futu-

L 3 . P o )
ricién, del que el propio Ortega llega a decir que “es el m4s insistente Leitmo-
tiv de mis escritos”!. Puesto que la vida es ejecutividad, es un continuo hacer,
la vida es por eso mismo también futuricién, es un continuo estar anticipidndo-

% Una tendencia, que, como San Martin se ha esforzado en mostrar, ya fue combatida por
el propio Husserl; pero una tendencia que no por ello deja de ser inherente a la fenomenologfa.

% Tomds DOMINGO MORATALLA, “José Ortega y Gasset en la fenomenologia hermenéutica.
La experiencia de la traduccién como paradigma hermenéutico”, en Fernando H. LLANO ALON-
SO y Alfonso CASTRO SAENZ (eds.), Meditaciones sobre Ortega y Gasset. Madrid: Tébar, pp. 373-
411; y Jestis CONILL SANCHO, Una cierta lectura hermenéutica de la filosofia orteguiana, en Javier
ZAMORA BONILLA (ed.), Guia Comares de Ortega y Gasset. Granada: Comares, 2013, pp. 207-231.

40 El paso del racio-vitalismo al racio-historicismo ha sido brillantemente tratado en el ar-
ticulo de Javier ZAMORA BONILLA, “La razén histérica”, en Javier ZAMORA BONILLA (ed.),
Guia Comares de Ortega y Gassel. Granada: Comares, 2013, pp. 91-121. Convengo en que hay con-
tinuidad entre ambas expresiones, pero en mi opinién deberfamos hablar de una continuidad
profundizadora, pues aunque tanto razén vital como razén histérica traten un mismo fenémeno,
el enfoque del dltimo Ortega con su razén histérica me parece mucho mds logrado y fértil que
su temprana razén vital, todavia poco radical y poco consistente en algunos puntos.

4V, 128 n.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°29. 2014

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

MARCOS ALONSO FERNANDEZ 165

se a sf misma. La vida estd orientada hacia delante, est4 intrinsecamente pro-
yectada. Esta afirmacién serd el nicleo de toda la filosoffa de Ortega, y aun-
que ningtn intérprete orteguiano ha desconocido esto, creo que muy pocos
han estudiado con suficiente detenimiento la base metafisica en la que se asien-
ta esta idea del ser del hombre como proyecto. La mayoria de las veces se ha
visto esta idea como una herencia directa del existencial de Entwurf heidegge-

riano™

, pero creo que en este punto si deberfamos escuchar a Ortega y reco-
nocer que la similitud de ambas ideas se asienta en su comin base
fenomenolégica y no en que una sea la mera transcripcién de la otra.

Es dificil, como suele suceder con los conceptos orteguianos, rastrear las in-
fluencias de esta idea de futuricién. Si aceptamos lo dicho por Ortega, serfa un
concepto inspirado principalmente por la Légica de Cohen*®. Con toda proba-
bilidad ésta es una de sus rafces, pero me parece exagerado tomar esta refe-

rencia como la tnica. Ademds, como escribe Pedro Cerezo:

Ortega propende, como puede apreciarse, a partir de 1929, no sélo a in-
terpretar sus textos desde el nuevo nivel [el nivel de Sery Ziempo], sino, inver-
samente, a expresar su pensamiento maduro con el lenguaje de primera hora,
es decir, de Meditaciones del Quijote, como una prueba de su adelantamiento.
Creo que se trata de una operacién de enmascaramiento que no responde a la

realidad de IOS hechos“.

Més alld de aceptar o no completamente la tesis de Cerezo, me parece in-
dudable que debemos ir més alld de las declaraciones explicitas de Ortega so-
bre sus fuentes. Como los intérpretes han mostrado, entre las fuentes concretas
de esta idea se encontrarfa, si, Heidegger, pero también Goethe, con sus ideas
sobre la biografia y su reflexién sobre la vocacién; Nietzsche, con sus anélisis
de la capacidad de prometer; Aristételes, con la importante metafora del ar-
quero que pone su vida en tensién hacia una meta; Bergson, con su concepcién
del tiempo de la conciencia como duracién; y otros muchos autores. Pero, m4s
alld de las diversas y variopintas influencias que pudieron tener parte en la gé-
nesis de esta idea, la futuricién es una concepcién fraguada en el intimo y ha-
bitual contacto de Ortega con la fenomenologia, especialmente con las ideas

husserlianas de retencién y protencién®.

“ Cfr. Pedro CEREZO GALAN, La voluntad de aventura, ob. cit., p. 315.

%V, 128 n.; Hermann COHEN, Logik der reinen Erkenntnis. Hildesheim: Olms, 1997.

4 Cfr. Pedro CEREZO GALAN, La voluntad de aventura, ob. cit., p. 319 n.

“ El principal texto de Husserl sobre la tematica del tiempo son las Lecciones de fenomenologia
e la conciencia interna del tiempo, introduccién, notas y traduccién de Agustin SERRANO DE HARO.
Madrid: Trotta, 2002.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°29.2014

noviembre-abril



166 El problema e la futuricion en Ortega y Marias

La vida es ejecutividad, la realidad que encontramos a cada momento es
que estamos haciendo algo. En este momento, por ejemplo, la realidad es mi
“escribir este articulo”. Sin embargo, como bien hace notar Ortega, esto que a
cada momento hacemos, no lo hacemos sin més y de manera indiferente: no,
todo lo que hacemos lo hacemos por algo®. Ortega va incluso a dar prioridad
ontolégica al futuro frente a los otros éxtasis temporales: “[...] nuestra vida es
ante todo toparse con el futuro. No es el presente o el pasado lo primero que
vivimos, no: la vida es una actividad que se ejecuta hacia adelante, y el presente
o el pasado se descubre después, en relacién con ese futuro™. Yo escribo este
articulo porque quiero compartir mis conocimientos, confrontar mis tesis,
aprender mientras hago este esfuerzo intelectual, etc. Esta es la manera inme-
diata y m4s simple de entender la futuricién. Pero en un sentido m4s profun-
do yo estoy escribiendo este articulo porque quiero llegar a ser filésofo. Me
proyecto como filésofo en el futuro y eso que proyecto es lo que pone en mar-
cha mi accién presente. Es mi futuro como ser filésofo, mi vocacién, lo que me
estd movilizando, lo que est4 tirando de mi llevdndome a hacer lo que hago. Pa-
ra quien tuviera como vocacién ser futbolista, su “ser futbolista futuro” le lle-
varfa a hacer otra serie de acciones distintas, por ejemplo: seguir una estricta
dieta, atender a entrenamientos, ejercitarse en el gimnasio, etc.

Pues bien, esta idea es a lo que Ortega se refiere cuando habla de futuri-
cién. Mi vida es hacer; pero sélo es hacer porque antes, en cierto sentido, es fu-
turccion. Mi vida consiste en estar continuamente proyectdndose en el futuro.
Si no me proyectara continuamente no podria hacer nada, y por tanto no po-
dria vivir. Este es a la vez el gran problema y el gran poder del hombre. En un
sentido bdsico y primario, no puedo decir esta palabra que estoy diciendo sin
anticipar la siguiente palabra que voy a decir. Pero, al expandir nuestra capa-
cidad proyectiva al mdximo, vemos como cada pequefio acto se encuadra den-
tro de un gran programa de vida. Este es el sentido pleno de la proyeccién, en
la cual no sélo proyectamos nuestro hacer inmediatamente posterior sino que
nos proyectamos a nosotros mismos, es decir, proyectamos nuestra vida de mo-
do integral. “Soy en el més radical ser de mi mismo «vocacién», es decir, soy el
llamado a ser esto o lo otro. ;A qué me llama esa llamada, a qué me invoca o
me convoca? A una cierta trayectoria vital .

El yo que realmente somos es nuestro yo futuro, ese que proyectamos co-
mo “el que tenemos que ser”, nuestra vocacién. Todo lo que somos est4 deter-
minado por ese que tenemos que ser, y por eso dice Ortega que ese yo futuro,

4 Cfr. VIII, 428-429.
7 VIIIL, 358.
8 VIII, 438.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°29. 2014

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

MARCOS ALONSO FERNANDEZ 167

nuestra vocacién, es lo que somos real e intimamente. Esta es la forma en que
funciona la futuricién: no es un futuro representado, no es un presente poste-
rior como se suele pensar. El futuro que estd intentando aprehender Ortega es
un futuro vital que existe en el presente, no fuera de él. Creo que Ortega estd
apuntando a un nivel de radicalidad mayor que el habitual, pues la futuricién
es una nota de la vida como realidad radical, no tanto del sujeto, como pueden
sugerir algunas de las afirmaciones anteriores. No sélo el yo, sino también la
circunstancia se encuentra atravesada y hasta constituida por la futuricién: “La
vida comienza por ser futura, y sélo porque nos vivimos en futuro, surge la cir-
cunstancia presente con sus caracteres concretos . Ortega no dice que la
realidad se modifique por nuestro futuro, sino que, en un sentido més fuerte y
radical, la realidad vurge de ese futuro. Como expresa en otra parte de ese mis-
mo texto:

[...] todo eso me pasa y la circunstancia es tal cual es porque o en vista de que
yo he decidido ser profesor o Doctor en Filosoffa o intelectual duefio de mf{
mismo. Este afiadido es de suma importancia. No sélo mi circunstancia y yo
somos ahora lo que somos porque he decidido ser filésofo y en vista de ello he
venido aqui, sino que una vez dentro de este aula lo que para mf existe de ella

depende de aquella decisién®.

El futuro no sélo modifica la realidad, sino que decide qué es real y qué no.
Ortega no se limita a decir que soy como soy y la circunstancia es como es por
el proyecto que somos, sino que, m4s radicalmente, el que algo exista depende
del proyecto que seamos. Otros pasajes refuerzan esta idea: “De esto que soy
en anticipacién surge mi hacer actual y mi contorno presente”!. La primacfa
del futuro no deja lugar a dudas. También este siguiente pasaje antepone el fu-
turo a la propia circunstancia material: “Soy un determinado proyecto; por
tanto, algo previo de la circunstancia, ya que ésta consiste en la respuesta cés-
mica a mi presién proyectiva sobre ella”?. Surgir, exwtir, consistir; verbos que
no dejan lugar a dudas sobre la fuerza y rotundidad con que Ortega describe
esta realidad de la futuricién.

Para entender este planteamiento hay que intentar entender bien a qué fu-
turo venimos haciendo referencia. Uno de los errores mas comunes ha sido
confundir el tiempo material, el tiempo de los relojes, con este tiempo vital que
conﬁgura y atraviesa nuestra vida. Este futuro vital no es un presente poste-

“VIII, 433.
S0 VIII, 432.
51 VIII, 435.
2 V111, 437-438.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°29.2014

noviembre-abril



168 El problema e la futuricion en Ortega y Marias

rior, un presente representado. Este futuro es un futuro que se da en el pre-
sente, que se estd dando a cada momento. Como dice Ortega con precisién:
"Este (el futuro) forma parte actual de todo presente, mds adn: lo hace posible,
es la presién dindmico-éntica que lo constituye”®. El presente, la realidad, sé-
lo es posible por el futuro. Y posible no es un plano teérico o intelectual, sino
posible efectiva y realisimamente. El futuro es la presion que constituye la realidad.

Si bien con la idea de ejecutividad Ortega parecia caer en el realismo, la
idea de futuricién parece llevarle en direccién inversa a caer en el idealismo.
La realidad realisima serfa algo imaginario, un futuro existente sélo en nuestra
mente. Esta objecién, no obstante, me parece bastante menos acertada que la
referente al realismo, pues Ortega se cuida mucho de explicar que este futuro
no es un futuro ideal o imaginario, no es una representacién intelectual, sino
una parte de la propia realidad actual. Esto puede ser dificil de entender, y es,
desde luego, problemético. Aun asi creo que esta idea puede ser comprendida
mejor si la conectamos con otra interesantisima concepcién de Ortega: la del
arquetipo. El arquetipo, a diferencia del ideal, es la perfeccién que la propia
realidad nos muestra, no una perfeccién creada por nuestra imaginacién®. De
igual modo el futuro al que se refiere Ortega serfa una parte latente o virtual
de la realidad, no tanto una produccién puramente imaginaria del sujeto.

La relacién entre estas investigaciones sobre la futuricién y su racio-histo-
ricismo parece, por tanto, obvia, en tanto que ambas est4dn aludiendo la condi-
cién intrinsecamente temporal de la vida humana. No obstante, creo que el
escaso interés que esta idea de futuricién ha suscitado entre muchos de sus in-
térpretes ha impedido a muchos que se comprenda perfectamente el paso del
racio-vitalismo al racio-historicismo. Este dltimo epiteto ha sido interpretado
—explicitamente en ocasiones®, pero atin mds veces implicitamente— como una
mera referencia a la importancia de la disciplina histérica para la filosofia, de
cémo el filésofo debe estudiar la Historia para comprender mejor el presente.
Hay, desde luego, un gran interés por la Historia a lo largo de toda la obra de
Ortega, y en especial en sus afios de madurez con estudios como Historia como
dtema o En torno a Galileo. Pero la historia de la “razén histérica” orteguiana
no se refiere a la Historia como disciplina, al menos no principalmente. La his-
toria de la “razén histérica” es la hwtoricidad en que consiste la vida humana.
Por eso el paso de la razén vital a la razén histérica no es mas que una pro-
fundizacién, una aclaracién si se quiere: la vida, en tanto que vida humana, es

% VIII, 435.

% El tratamiento mds logrado de la concepcién de arquetipo la tenemos en el texto Mirabeau
o el politico, TV, 195-227.

% José Luis VILLACANAS BERLANGA, “Hacia la definicién de un nuevo liberalismo. El pen-
samiento tardfo de Ortega y Gasset”, Arbor, vol. 187, 750 (2011), p. 749.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°29. 2014

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

MARCOS ALONSO FERNANDEZ 169

constitutiva historicidad. Para deshacer equivocos sobre cualquier interpreta-
cién de lo vital como biolégico o zoolégico, Ortega acaba prefiriendo referirse
a su filosoffa como razén histérica. Pero a fin de cuentas tanto vida como his-
toria son dos modos de referirse a una misma cosa: la realidad radical.

La crisis de principios de siglo XX va a dar lugar a la que ser4 la empresa
filoséfica fundamental de Ortega desde sus inicios: la reforma de la razén.
Ortega no cree en la muerte de la razén ni en la posibilidad del irracionalis-
mo. Ortega cree que el tnico camino verdaderamente auténtico es reformar la
razén, hacerla porosa a muchas de las cosas que durante largo tiempo se con-
sideraron irracionales. La razén, tal y como ha sido entendida por Occidente,
estuvo desde sus inicios regida por el paradigma de la fisico-matemética.
Ortega entiende esto como una consecuencia del intelectualismo originario de
la Antigua Grecia, de la preponderancia de lo intelectual frente a lo vital. Por
eso la reforma de la razén tiene que consistir en hacer a la razén capaz de cap-
tar la vida, de ahi el primer titulo de su filosoffa: la razén vital. Mas cuando
Ortega profundiza en lo que es la vida, descubre que su consistencia dltima es
historicidad, y en consecuencia la razén deber4 ser igualmente histérica. No se
trata ya de aplicar la razén de cufio fisico-matemadtico a la historia, sino de
“[...] encontrar en la historia misma su original y autéctona razén”®.

Pues bien, esta historicidad constitutiva a la que nos venimos refiriendo no
es mds que otra manera de referirse a la futuricién como estructura de la vida
humana. De ahf que califiquemos a la futuricién como germen de la razén his-
térica, pues es esta idea metaffsica, tratada profusamente en los técnicos cur-
sos de los afios treinta, la que est4 a la base de todo este planteamiento. Creo
que al no prestar suficiente atencién a esta idea de futuricién se ha estado le-
yendo a Ortega con cierta ingenuidad, no captando toda la fuerza de su plan-
teamiento. Se le elogiaba por sus intuiciones de historiador, se le reconocfa por
sus anticipaciones, pero muchas veces se hacfa todo esto sin ser verdadera-
mente consciente del suelo metafisico del que brotaban estos fabulosos descu-
brimientos.

Estos textos e ideas que acabamos de recorrer me parecen decisivos para
comprender el problema de la futuricién y su significacién e importancia en la
obra de Ortega. Al igual que la idea de ejecutividad, la idea de futuricién serd
incorporada, subsumida, o si se quiere, superada en su nueva filosoffa de la ra-
zén histérica. Podriamos decir, utilizando los términos de Ortega, que estas
nociones pasaron a ser ‘creencias’ suyas, y, por tanto, empezaron a operar a
un nivel implicito y latente en su filosofar. Creo que no es exagerado, pues, ca-
lificar a esta concepcién de la futuricién como uno de los puntos clave de la

% VI, 80.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°29.2014

noviembre-abril



170 El problema e la futuricion en Ortega y Marias

obra del filésofo madrilefio, uno de los pilares sobre los que se asienta su tlti-
ma y mas elaborada filosofia.

3. Marias: el hombre como futurizo y la problematica relacién
entre estructura analitica y estructura empirica

El principal motivo del poco interés que esta importantisima idea de la fu-
turicién ha suscitado entre los lectores de Ortega se debe, en mi opinién, a una
mala comprensién del nivel en el que se movfa el planteamiento de Ortega. Los
orteguianos de final de siglo, con Cerezo, San Martin y Lasaga a la cabeza, si
han comprendido dicha importancia, al conocer y reconocer las rafces feno-
menoldgicas en las que se asentaba el pensamiento orteguiano. Desafortuna-
damente la mayoria de obras sélo han apuntado hacia esta idea de futuricién y
nunca la han tematizado en profundidad, pero es de esperar que en esta nue-
va hornada de estudios orteguianos la idea que estamos comentando sea in-
vestigada con mayor hondura.

Dicho esto, y con el fin de aclarar algunas malinterpretaciones del concepto
de futuricién, voy a comparar a continuacién esta idea de Ortega con la idea de
futurizo de su discipulo Julidn Marfas, quien expone dicha idea de manera mas
clara y precisa en su obra més importante, su Antropologia metafisica. Mi tesis se-
rd que, a pesar de la intencién continuista de Marfas, quien cree estar siguiendo
a su maestro a pies juntillas, lo que hace no sélo no es una buena exposicién del
sistema orteguiano, sino que en algunos puntos acaba tergiversandolo y convir-
tiéndolo en su opuesto. La comparacién servird para definir mejor los contornos
de la futuricién orteguiana al ponerla frente a frente con la representacién, a mi
juicio equivocada, que de ella se suele tener. Hay que reconocer, no obstante, que
Marias fue entre sus discipulos el que antes y de manera m4s clara supo ver la
importancia crucial de esta idea en el corpus orteguiano.

Por lo pronto, lo primero que observamos es un cambio de vocabulario.
Marfas va a hablar del futurizo, en vez de la futuricién: “No soy futuro, en-
tiéndaseme bien, sino perfectamente real y presente; pero en espafiol hay un
maravilloso sufijo: -izo, que indica inclinacién, orientacién o propensién [...],
pues bien, yo soy futurizo: presente pero orientado al futuro, vuelto a él, pro-
yectado a él"¥. Este cambio podrfa parecer una cuestién nimia e insignifican-
te, pero no es asi. Esta diferencia de vocabulario ya deberfa ponernos sobre
aviso de diferencias m4s profundas. Donde Ortega habla radical y rotunda-
mente de que yo y mi circunstancia somod, surgimos y dependemods ontoldgicamente
de ese futuro, Marfas simplemente dird de manera m4s moderada que el hom-

5 Julidn MARIAS, Antropologia metafisica. Madrid: Alianza Editorial, 1995, p. 28.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°29. 2014

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

MARCOS ALONSO FERNANDEZ 171

bre estd inclinado, orientado hacia el futuro. Marias dice que no voy futuro, si-
no que sélo estoy inclinado hacia él. Lo que en Ortega es la entrafia de la rea-
lidad, en Marfas pasa a ser un atributo del hombre. Ortega dice una y otra vez
que la vida es futuricién. No futuriza, ni futurible, ni futuro en ningtin modo
adjetivo; la realidad es futuro de manera sustantiva. Marfas en cambio, habla-
ra del futuro de manera adjetiva, y ni siquiera respecto de la vida, sino respec-
to del hombre. Puede observarse claramente el distinto grado de radicalidad de
uno y otro pensador.

Otra muestra de esta comprensién deficiente de la futuricién podemos en-
contrarla en el capitulo que la Antropologia dedica expresamente al tiempo. En és-
te, Marfas dice lo siguiente: “El futuro, por su parte, es una realidad que no es
todavia, que por eso mismo no se tiene, pero con la cual hay que hacer la vida™®.
Esta idea de que el futuro no es todavia va frontalmente en contra de la manera
que tiene Ortega de entender la futuricién. Como dice el propio Ortega:

Digo, pues, que yo ahora soy conjuntamente futuro y presente. Ese mi fulu-
ro ejerce presién sobre el abora, y de esa presién sobre la circunstancia brota
mi vida presente. No conviene, pues, que se represente ese fuluro, ese “tengo
que ser”, como refiriéndose a un mafiana de reloj que ahora pienso o imagino.
[...] No es que ustedes vayan a ser o piensen que van a ser filésofos un cierto
dfa del porvenir, sino que lo son ya en esa forma futura pero, a la vez, presen-

te del “tener que ser”®,

Para Ortega no somos futuro como posibilidad, sino futuro como realidad.
El futuro no es un ingrediente de la realidad, sino su sustancia intima. El futu-
ro, en total oposicién a lo que dice Marfas, 47 es todavia: el futuro estd siendo
a cada momento, el ahora es conjuntamente presente y futuro. Tanto es asi, tan
real es ese futuro que estd determinando por completo el presente. Marfas di-
ra: “Ni soy sélo presente, ni sélo futuro: soy futurizo, y esa «presencia» del fu-
turo y del pasado hace que esté instalado en el tiempo, y no simplemente lo
«cruce». La instalacién es la que propiamente hace que pueda proyectarme y
no, simplemente, esté «lanzado»"*’. Sin embargo, para Ortega somos el pro-
yectil que se gufa a sf mismo®!, y por mucho que Marfas recalque que nuestra
instalacién no es un mero estar pasivo y estdtico, me parece que Ortega estd
apuntando a algo bien distinto cuando habla de futuricién. Bien es cierto que
este concepto de instalacién estd conjugado con lo que Marfas llama la “es-

88 Tbidem, p. 181.

59 VIII, 434-435.

0 Julidn MARIAS, Antropologia metafisica, ob. cit., p. 87.
o1 Cfr. 11, 736; VIII, 356-357; VIII, 573.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°29.2014

noviembre-abril



172 El problema e la futuricion en Ortega y Marias

tructura vectorial”, pero precisamente éste es el problema de fondo que veo en
la interpretacién de Marfas: que la separacién teérica de estos aspectos de la
realidad acaba implicando una separacién efectiva de lo que es una tnica rea-
lidad.

La distincién a la que me refiero y que constituye la columna vertebral de
la filosoffa de Marfas es la distincién entre estructura analitica y estructura em-
pirica. La estructura empirica del hombre consistiria en aquellas caracteristi-
cas que, aun teniendo cierta estabilidad y duracién en el tiempo, no son
caracteristicas que pertenezcan intrinsecamente al hombre, y que, por tanto,
han variado o pueden variar a lo largo de la historia. Entre estas caracterfsti-
cas tenemos ‘corporeidad, sensibilidad, condicién sexuada, edad, lengua,
etc.”®. Estas serfan, como decimos, factores relativamente estables en el hom-
bre, pero no inherentes al mismo®. La estructura analitica, por su parte, cons-
tituirfa lo verdaderamente humano del hombre, aquello que lo define de una
manera invariable. Este nicleo de humanidad vendria a consistir en el carac-
ter proyectivo de la vida humana, su estar volcado hacia el futuro en forma de
un cierto programa de vida. Vemos aquf resonando inequivocamente la idea de
vocacién de su maestro, la cual a su vez estaba apoyada en la idea de futuri-
cién, como hemos comentado.

Pues bien, mi tesis es que esta distincién entre estructura analitica y
estructura empfirica, entendida en los términos fuertes en los que la entiende
Marfas, es lo que est4 propiciando la aludida malinterpretacién del concepto
de futuricién orteguiano. El problema de fondo es que esta distincién entre es-
tructura empirica y estructura analitica acaba siendo m4s real de lo que debie-
ra. No niego que esta distincién sea ttil para entender ciertas cuestiones, pero
me parece que insistir tanto en ella como hace Marfas acaba llevando a afirmar
que lo que en primera instancia parece ser una distincién teérica, acabe sien-
do una distincién efectiva y real. Por ejemplo, y relaciondndolo con el tema que
nos ocupa, creo que intentar pensar el hombre en cuanto estructura empirica
desde la futuricién es un error. El hombre, como bien explica el propio
Marfas, estd sujeto a ciertas condiciones temporales: el ciclo de los dfas, el ci-
clo de las estaciones, etc. Pero desde esta caracterizacién lo tnico que en rigor
podriamos decir es que el hombre es temporal, no futurizo. El tiempo al que
Ortega se refiere cuando habla de futuricién no es el tiempo cosificado, sino un
tiempo vital muy distinto. Como dice el propio Ortega: “[...] hay dos tiempos

92 Helio CARPINTERO, Julidin Marias: Una vida en la verdad, ob. cit., 2008, p. 85.

% Son ciertamente audaces estas afirmaciones de Marfas sobre la variabilidad absoluta de las
condiciones empiricas de la existencia humana, que parecerian ponerle en la senda del transhu-
manismo. Lo cierto es que estas ideas, como la mayorfa de la produccién de Marfas, se encuen-
tran ya anunciadas en la obra de Ortega, si bien con un sentido y alcance un tanto distintos.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°29. 2014

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

MARCOS ALONSO FERNANDEZ 175

distintos, el tiempo vital, que es real y primario, y el tiempo de las «cosas», el
del mundo sustancial, que es el que miden los relojes”*. Marfas es muchas ve-
ces consciente de esta distincién, pero en otros pasajes cae en esta confusién
de un tiempo y otro, lo que da la impresién de no haber interiorizado esta dis-
tincién plenamente.

Obvia decir que diferenciar realmente estas esferas, la analitica y la empiri-
ca, es romper con Ortega en lo mds intimo de su pensamiento. Ortega estd in-
tentando pensar una metafisica mds all4 de la divisién entre sujeto y objeto,
una metaffsica en la que la realidad radical no sea uno u otro por separado, si-
no la unién ejecutiva entre ambas. Si Marfas llega a separar estructura analiti-
ca y estructura empirica es palmario que recae en esta divisién idealista de
sujeto y objeto. Mas esto es lo que se desprende de muchos pasajes de la An-
tropologia metafisica. Leyendo esta obra, y en especial los cruciales dltimos ca-
pitulos, uno queda con la fuerte impresién de que hay dos esferas
efectivamente separadas, dos dimensiones cuyo nexo o relacién no estd nada
clara. Para comprender estos aspectos problemdticos de la distincién entre es-
tructura analftica y estructura empirica lo mejor es atender a los dltimos capi-
tulos de la Antropologia metafisica. Al hilo de varios textos vamos a ver cémo
Marfas estd efectivamente disociando ambas estructuras, contradiciendo asf la
tesis fundamental orteguiana de la inseparabilidad de yo y circunstancia.

4. Proyecto y muerte

En estos tltimos capitulos de su obra capital Marias se va a enfrentar al
problema de la muerte. Es f4cil entender lo decisivo que es este problema pa-
ra la problemdtica que venimos discutiendo. La vida, tanto para Ortega como
para Marias, es antes que nada un proyectarse a s{ misma. Pero, ;qué sucede
cuando este proyecto se encuentra con la muerte, su abrupta interrupcién? De
la manera en que nos enfrentemos a la muerte depende totalmente el proyecto
que seamos, el proyecto en que consista nuestra vida. Vamos a ver cémo el dis-
par enfrentamiento a la muerte en Ortega y Marfas determina también la filo-
soffa de cada uno.

A partir del capitulo XXIX de la Antropologia metafisica, empezamos a en-
contrarnos afirmaciones como la siguiente: “No es mi vida la que desemboca
inexorablemente en la muerte; es el hombre que yo soy”®. En esta frase
puede empezar a verse cémo Marfas separa efectivamente la estructura ana-
litica de la estructura empirica. Lo que en capitulos anteriores podria

o4 VI, 434.
% Julidn MARIAS, Antropologia metafisica, ob. cit., p. 213.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°29.2014

noviembre-abril



174 El problema e la futuricion en Ortega y Marias

interpretarse como una mera distincién intelectual se descubre como una se-
paracién totalmente real. Esto es algo que no tiene lugar en la filosoffa de
Ortega, y es algo que el propio Ortega no admitirfa. Nuestra proyeccién tie-
ne como una de sus caracteristicas el ser una proyeccién finita, una proyec-
cién que se sabe con un final. Esta afirmacién es también problematica, y
tlene unas consecuencias muy graves y muy concretas en el sistema orte-
guiano. Pero lo cierto e indudable es que Ortega no estarfa de acuerdo con
Marfas en este punto.

En la misma linea que la anterior cita, dice Marfas: “La muerte corporal,
inexorable, no es mi muerte”®. La muerte biolégica no implica la muerte bio-
gréfica, viene a decir Marfas. Pero, desde Ortega, esto es completamente fal-
so, pues aunque biologia y biografia no se identifiquen, lo biolégico es una
condicién circunstancial imprescindible de mi vida biogréfica. Podria decir-
se que mi vida continda tras la muerte orgénica: puede entenderse que con-
tinda en la vida de los otros, o que continda mediante la reencarnacién en la
vida animal, incluso podria decirse que mi vida continda de alguna manera
espiritual; pero lo que no puede decirse es que esa vida que continta sea m(
vida biogréfica. Por eso la distincién entre lo gue somos y guién somos que en-
saya Marfas tampoco solventa el problema, ni mucho menos. Quién somos
no es exclusivamente un cuerpo, pero sin un cuerpo desde luego no somos
nosotros.

La tesis principal de Marfas es la siguiente: “Vivir es proyectar, imaginar,
anticipar; es seguir proyectando, imaginando y anticipando; soy inexorable-
mente futurizo, orientado al futuro, remitido a él; no hay razén intrinseca nin-
guna para que se agote la proyeccién argumental de mi vida"”. Esta
afirmacién puede parecer muy acertada, muy coherente con todo lo dicho an-
teriormente. La preeminencia del futuro, de nuestra proyeccién, pareceria im-
plicar que la muerte no es algo que le afecte propiamente. Pero en mi opinién
esto es una manera engafiosa de presentar los términos del problema. Si hay
una razén intrinseca que impide que nuestra vida como proyeccién siga mas
all4 de la muerte: esa razén es que la vida como proyeccién es una vida que tie-
ne como componentes bésicos el yo y la circunstancia. Sin circunstancia no
puede haber proyecto. Por mucho que nuestra vida se defina como futuricién,
esta futuricién es algo que se da en el presente, y el presente requiere inexora-
blemente la materialidad de nuestra circunstancia.

Un gran conocedor de la obra de Marfas como es Juan Padilla lo expone
del siguiente modo: “La estructura empirica misma en cuanto tal, es decir, el

6 Jbidem, p. 216.
7 Thidem, pp. 215-216.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°29. 2014

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

MARCOS ALONSO FERNANDEZ 175

hecho de que haya una cualquiera, no determinada, es segtin Marfas, un re-
quisito necesario para que haya vida; es por consiguiente un ingrediente de la
estructura analitica”®. Asf expresado, estructura empirica y estructura analiti-
ca parecen intrinsecamente ligadas, salvando la cesura de la que antes acu-
sdbamos a Marfas. Pero esto no es asf, y la clave est4 precisamente en la pun-
tualizacién de “una cualquiera, no determinada”. Esta indefinicién sobre la es-
tructura empirica sugiere que lo dnico realmente necesario desde el punto de
vista de la estructura analitica es que haya una estructura empl’rica, dando
igual que ésta sea de un modo u otro. Esta indiferencia muestra que lo que ver-
daderamente sucede es que la estructura empirica es tragada por la estructura
analftica. La estructura empfrica, asf, queda como algo irrelevante e incapaz de
ninguna influencia sobre la estructura analitica.

Marfas es perfectamente consciente de lo problemético de su interpreta-
cién, de la tensién que hay entre su planteamiento y el de Ortega. Por eso ¢l
mismo dice en estas paginas finales: “como la circunstancia es un ingrediente
esencial de mi realidad y yo no soy concebible sin ella, la muerte afecta a la
realidad de mi vida en su sentido radical”®. Sin embargo, Marfas sélo afirma
esto para negarlo. Y lo niega intentando mostrar que la relacién entre mi vida
y la circunstancia es algo problemdtico: “La conexién que un proceso sométi-
co —la enfermedad, la destruccién mecénica, la muerte biolégica, en suma—
pueda tener conmigo, con la persona que soy yo, es literalmente probleméti-
ca’”. ;Literalmente problemética? No es algo dado c¢dmo la enfermedad o la
perspectiva de la muerte influyen en mi: puedo derrumbarme ante ellos o ver-
los como el acicate e impulso para vivir. Pero lo que no es problemético es que
exista una conexién determinante entre la enfermedad o la muerte y el pro-
yecto que soy. Pretender que pueda haber una vida desligada de la muerte y la
enfermedad es pretender que haya una vida sin circunstancia, y esto es, simple
y llanamente, idealismo. Poner esto en duda como hace Marfas es poner en du-
da el sistema orteguiano en su mismo seno. Esta es la decisiva diferencia entre
Marfas y Ortega. Como repite Marfas numerosas veces en estos tltimos capi-
tulos: “[...] mi vida consiste en una pretensién de eternidad””!. Ortega, por el
contrario, dirfa que la vida es reconocimiento de su finitud. Para Ortega reco-
nocer que tenemos los dfas contados es lo que nos impide quedarnos en el lim-
bo de la disponibilidad y nos obliga a vivir. Y no a vivir de cualquier manera,

% Juan PADILLA, Ortega y Gasvet en continuidad: la Foscuela de Madrid. Madrid: Biblioteca Nue-
va, 2007, p. 183.

% Julidn MARIAS, Antropologia metafisica, ob. cit., p. 220.

70 Thidem, p. 221.

™V [dem.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°29.2014

noviembre-abril



176 El problema e la futuricion en Ortega y Marias

sino a vivir desde la gravedad que impone el hecho de que sélo tenemos esta vi-
da y sélo tenemos un intento para acertar’”

En este punto, no obstante, creo que Marias recupera —mediante un rodeo
ultraterrenal- la idea de futuricién orteguiana en toda su fuerza e intensidad.
Marfas entiende la otra vida como la vida en que todo lo querido y deseado se
cumplird. De este modo, la gravedad de esta vida consiste en que lo elegido en
ella serd para siempre en la eternidad:

Nos pasamos la vida acongojados por la fugacidad de las cosas, que se nos
escurren y deslizan entre las manos, por las nieves de antafio; pero ahora su
fugacidad estd amenazada por un “para siempre”. Podrfa pensarse que la rea-
lidad en la otra vida estuviese determinada por la autenticidad y plenitud con
que hubiese sido deseada o querida en ésta”

iPero qué es esto sino una definicién de la vocacién segtin Ortega! En de-
pendencia de la autenticidad y plenitud con que persigamos y nos esforcemos
en ser “‘ese que tenemos que ser”, asf serd nuestra vida. Ortega no necesita re-
currir a la vida ultraterrena para dotar de gravedad a esta vida. Como dice en
su maravilloso texto titulado “Elegancia”

La accién insensata o que tiene sentido deﬁciente, una vez elegida, va a lle-
nar un pedazo incanjeable de nuestro tiempo Vital, va a convertirse, por tanto,
en trozo de nuestra realidad, de nuestro ser. El albedrio nos ha jugado, pues,
una mala pasada. En vez de hacernos ser esa 6ptima realidad que era posible,
en vez de dar paso franco a ese mejor ser nuestro que se nos presentaba como
el que tenfamos que ser, por tanto, como el auténtico, lo ha suplantado por otro
personaje inferior. Esto equivale a haber aniquilado una porcién, mayor o me-
nor, de nuestra verdadera vida que ya nadie podr4 resucitar porque ese tiem-

po no VuelveM

Todo lo que hacemos pasa a formar una parte fatal de nuestra realidad, de
nuestra vida; y por eso en un sentido mds radical, lo que proyectemos, lo que

72 Serfa también interesante comparar el tratamiento que hace Ortega de esta temdtica con
la manera de tratarlo por parte de Heidegger. A partir de la misma idea, la del reconocimiento
de nuestra finitud, de nuestra condicién de proyectos finitos —de ser-para-la-muerte en términos
heideggerianos— Heidegger va a sacar unas conclusiones diametralmente opuestas a las de
Ortega. Creo que es en esta dispar interpretacién de la finitud humana donde los planteamien-
tos de ambos autores se encuentran maximamente distantes, una distancia que marca por com-
pleto no sélo el cariz pesimista u optimista sino también el contenido y alcance del pensamiento
de ambos autores.

75 Julidn MARIAS, Antropologia metafisica, ob. cit., p. 224.

“IX, 1173.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°29. 2014

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

MARCOS ALONSO FERNANDEZ 177

queramos y deseemos, es lo que seremos para siempre. Por eso dice Ortega, en
unas lineas que Marfas secundaria con toda seguridad: “Incluso cuando mi vo-
cacién es religiosa, es decir, que soy llamado a no preocuparme del mundo, a
comportarme segin y en vista de lo ultramundano, de la «otra vida» y «el otro
mundo», a lo que en realidad soy llamado es a un tipo de vida en este mundo
y en esta vida"”. Creo que Marfas es también en este caso un ejemplo vivo de
la diferencia entre ideas y creencias. A pesar de que su formulacién intelectual,
en forma de idea, del concepto orteguiano de futuricién fuera imperfecta, su
comprensién pre-intelectual, sus creencias acerca de la futuricién, estaban per-
fectamente en sintonfa con el concepto original de Ortega. La tesis vital de
Marfas acaba siendo idéntica a la de Ortega, pues tanto el uno como el otro
afirmarfa que “aquello que queremos ser es lo que seremos realmente y para
siempre”. Marfas —mediante un rodeo escatolégico— acaba conviniendo con
Ortega en que somos futuricién de manera radical, y no futurizo. As{ pues,
creo que Marfas sf acaba manteniendo el pulso vital orteguiano. Por mucho
que la aparicién de la “otra vida” traiga problemas filoséficos, lo que no se pue-
de negar es que Marfas conserva el mensaje orteguiano de hacerse cargo de la
propia vida y hacer de ella una gran obra.

En cualquier caso, creo que, dada la gran oportunidad que las nuevas Obras
completas han brindado a los nuevos investigadores de la obra orteguiana, ha-
riamos bien en estudiar a fondo los cursos, apuntes y dem4s textos inéditos a
las que antes no tenfamos acceso. Y no sélo eso, sino también releer los textos
canénicos de Ortega a la luz de estos nuevos textos antes desconocidos. Como
el propio Ortega decfa, el verdadero peligro no reside en intérpretes malévolos
cuyas Intenciones acaban siempre desenmascaradas, sino en intérpretes bené-
volos”®, como Marfas, cuya interpretacién en ocasiones no llegan a hacer justi-
cia al interpretado. Dos ideas clave en la obra de Ortega como son ejecutividad
y futuricién, habian pasado un tanto inadvertidas durante muchos afios. No
tanto la primera, la ejecutividad, que sf ha merecido més atencién por parte de
los comentaristas. Pero la segunda, la idea de futuricién, ha sido largamente e
injustamente olvidada. En parte por no disponer de textos claves, en parte por

7 VIII, 438. Esta discusién acerca del problema de la otra vida desde las categorfas de
Ortega da una muestra de la fuerza que el p]anteamiento ortegulano puede tener como base pa-
ra una filosoffa cristiana, tal y como ya apunté hace algunos afios Ciriaco MORON ARROYO, E/
ststema de Ortega y Gasset. Madrid: Ediciones Alcald, 1968. La filosofia de Julidn Marfas es tam-
bién un ejemplo de esta posible apropiacién cristiana. Aun asf creo que no hay que dejar ningu-
na duda sobre la aconfesionalidad del pensamiento de Ortega, pues las aplicaciones que de su
pensamiento se hagan caen fuera de la responsabilidad del maestro.

76 Esto recuerda a la airada nota que ya hemos mencionado, en la que Ortega previene a “los
jévenes que de buena fe” le habfan malinterpretado, pues “distraidos por mis imagenes, han res-
balado sobre mis pensamientos”, V, 128 n.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°29.2014

noviembre-abril



178

El problema e la futuricion en Ortega y Marias

interpretaciones deficientes como la de Marfas. Opino que en esta nueva eta-

pa de los estudios orteguianos la idea de futuricién recibird el debido trata-

miento, pues dicha idea constituye el nicleo metafisico donde se asienta su
dltima filosoffa, el denominado racio-historicismo, que es con toda probabili-
dad la parte m4s lograda y original de su pensamiento. @

B REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Fecha de recepeion: 19/02/20149
Fecha de aceptacion: 28/07/2014

ARMENTEROS CUARTANGO, E. (2006): “La indole técni-
ca de la antropologia de Ortega: una interpre-
tacion desde el pragmatismo”, Argumentos
de razon técnica: Revista espafiola de ciencia,
tecnologia y sociedad, y filosofia de la tecno-
logia, 9.

— (2006): "Una aproximacion a la «impronta»
pragmética de la filosofia de Ortega”, Revista
de Estudios Orteguianos, 12-13, pp. 153-172.

BerGsoN, H. (1999): Ensayo sobre los datos inme-
diatos de la conciencia. Salamanca: Sigueme.

CARPINTERO, H. (2008): Julian Marias: Una vida en
la verdad. Madrid: Biblioteca Nueva.

CEREZO GALAN, P. (1984): La voluntad de aventura.
Barcelona: Ariel.

CONILL SANCHO, J. (2013): “Una cierta lectura her-
menéutica de la filosofia orteguiana”, en J.
ZAMORA BoniLLA (ed.), Guia Comares de Ortega
y Gasset. Granada: Comares, pp. 207-227.

DoMINGO MOoRATALLA, T. (2005): “José Ortega y
Gasset en la fenomenologia hermenéutica. La
experiencia de la traduccién como paradigma
hermenéutico”, en F H. Liano ALonso y A.
Castro SAENZ (eds.), Mediitaciones sobre Ortega
y Gasset. Madrid: Tébar, pp. 373-410.

GRAHAM, J. T. (1994): A pragmatist philosophy of li-
fe in Ortega y Gasset. Columbia: University of
Missouri Press.

HusserL, E. (2002): Lecciones de fenomenologia de
la conciencia interna del tiempo, introduccién,

Revista de
Estudios Orteguianos
N°29. 2014

noviembre-abril

notas y traduccion de A. SERRANO DE HARO.
Madrid: Trotta.

LasaGA MEDINA, J. (2003): José Ortega y Gasset
(1883-1955) Vida y filosofia. Madrid: Bibliote-
ca Nueva.

— (2013): “La madurez del fildsofo: los cursos de
los afios treinta”, en J. Zamora BoniLLa (ed.),
Guia Comares de Ortega y Gasset. Granada:
Comares, pp. 69-89.

Marias, J. (1995): Antropologia metafisica.
Madrid: Alianza Editorial.

Moron Arrovo, C. (1968): El sistema de Ortega y
Gasset. Madrid: Ediciones Alcala.

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras completas,
10 vols. Madrid: Taurus / Fundacion José
Ortega y Gasset.

PaDILLA, J. (2007): Ortega y Gasset en continuidad:
Sobre la escuela de Madrid. Madrid: Bibliote-
ca Nueva.

RoDRiGUEZ HUEsCAR, A. (2002): La innovacion meta-
fisica de Ortega: Critica y superacion del idea-
lismo. Madrid: Biblioteca Nueva.

SAN MARTIN, J. (1986): La estructura del método
fenomenoldgico. Madrid: UNED.

— (2008): La fenomenologia de Husserl como
utopia de la razon: introduccién de la feno-
menologia. Madrid: Biblioteca Nueva.

— (2012): La fenomenologia de Ortega y Gasset.
Madrid: Biblioteca Nueva.

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

MARCOS ALONSO FERNANDEZ

179

— (2013): “La recepcion de la fenomenologia y su
filosofia en torno a El tema de nuestro tiem-
po”, en J. Zamora BoniLLA (ed.), Guia Comares
de Ortega y Gasset. Granada: Comares, pp.
47-68.

ViLLACARAS BERLANGA, J. L. (2011): “Hacia la defini-
cion de un nuevo liberalismo. El pensamiento

tardio de Ortega y Gasset”, Arbor, vol. 187,
750 (2011), pp. 741-754.

ZAMORA BoNILLA, J. (2002): Ortega y Gasset. Barce-
lona: Plaza & Janés.

— (2013): "La razon historica”, en J. ZAMORA
Bonia (ed.), Guia Comares de Ortega y
Gasset. Granada: Comares, pp. 91-120.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°29.2014

noviembre-abril



	Página en blanco



