288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

El problema del conocimiento
en El Espectador de Ortega y Gasset

Resumen

En este articulo estudiamos cémo el filésofo es-
pafiol Ortega y Gasset piensa el conocimiento
del hombre en los ensayos de E/ Espectador,
comparandolo con las posiciones adoptadas en
los Ultimos trabajos. Queremos indicar que el re-
finamiento que le dio al tema en la llamada se-
gunda navegacion no representa un corte con lo
que de esencial presentd en los ensayos de £/
Espectador.

Palabras clave

Ortega y Gasset, conocimiento, vida, creencia,
idea, cultura

I. Consideraciones iniciales!

José Mauricio de Carvalho

ORCID: 0000-0002-3534-5338

Abstract

This article analyses the Spanish philosopher
Ortega y Gasset's thoughts on human knowledge
as described in the essays entitled £/ Espectador,
by comparing them with the positions he adopted
in his later works. It points out that the refinement
given to the theme during the so-called second
navigation does not represent a break with
what is essentially expressed in the E/ Espectador
£ssays.

Keywords
Ortega y Gasset, knowledge, life, belief, idea,
culture

| conocimiento es una accién de la conciencia para percibir lo que es-

té a su alrededor, incluyendo el método o técnica de hacerlo. Por tan-

to, conocer es una accién de la conciencia que permite describir un

objeto. Ortega y Gasset afirma en “Apuntes sobre el pensamiento, su teurgia y
su demiurgia” que conocer es una forma de verificar la consistencia del ser de
las cosas, en una significacién rigurosa de figura estable y fija>. Para llegar a

! Ortega y Gasset desarrollé una filosoffa de la vida, partiendo de fuentes diversas a las em-
pleadas por Unamuno. Fue discipulo de Hermann Cohen, lo que explica el vinculo inicial de
su pensamiento con la escuela neokantiana alemana. “Se notan en €|, ademds de la escuela
neokantiana, las influencias del historicismo de Dilthey, del relativismo de Simmel, del intuicio-
nismo de Bergson y del vitalismo en general”. Michele Federico Sciacca, Huwtoria da Filosofia,
vol. III. Sao Paulo: Mestre Jou, 1968, p. 199.

2 El texto orteguiano es el siguiente: “Conocer es averiguacién del ser de las cosas, en esta
significacién rigorosa de «figura estable y fija». La otra implicacién sin la cual ocuparse en co-
nocer serfa absurdo, es la creencia en que ese ver de las cosas posee una consistencia affn con la

Cémo citar este articulo: Revista de
De Carvalho, J. M. (2014). El problema del conocimiento en “El Espectador” de Ortega y Estudios Orteguianos
Gasset. Revista de Estudios Orteguianos, (29), 99-114. N° 29. 2014

https://doi.org/10.63487/re0.371

noviembre-abril

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



100 El problema el conocimiento en El Espectador de Ortega y Gaoswvet

tal comprensién, el filésofo desarrolla una teorfa de los objetos y la aproxima a
la vida. Este proceso culmina con la nocién de que conocer es una forma de
creencia debidamente justificada. La primera y mds importante de ellas es la
transcendencia del mundo con relacién al suyo?.

El problema aquf investigado es el modo cémo Ortega y Gasset construye
las bases de lo que vino a ser conocido como razén vital. Como dijimos en
“Ortega y Gasset: un interlocutor atin actual” (2003), el filésofo es un autor
imprescindible para que entendamos el pensamiento filoséfico del dltimo siglo,
siendo actualmente el autor més leido en Espafia y uno de los m4s leidos en
Europa®. Al elaborar el concepto de creencia, el filésofo da un paso més all4 de
los presupuestos fenomenolégicos establecidos en Meditaciones del Quijote
(1914). Dar un paso no significa, con todo, rechazar los aspectos fundamenta-
les de la fenomenologfa tal como fue pensada en la fase final de la formulacién
husserliana. La transicién orteguiana es hecha en £/ Eypectador, que es un con-
junto de ocho volimenes de ensayos escritos durante un periodo relativamen-
te largo que se extiende de 1916 a 1934.

Reflexionando sobre la importancia de la creencia para el hombre, el filé-
sofo establece, de modo singular, la relacién entre vida y cultura. Este caminar
intelectual comienza en £/ Eypectador, y contintia en sus tltimos trabajos. Los
aspectos de esta profundizacién es lo que esperamos dejar indicado aqui com-
parando las tesis centrales de £/ Espectador con los escritos elaborados en los
afios cuarenta y en los que siguen.

dote humana que llamamos «inteligencia»” (VI, 16). En este texto, Ortega y Gasset resume las
dos grandes perspectivas con las que la filosoffa trata el problema del conocimiento, las mismas
que el filésofo alemdn Emmanuel Kant denominé como transcendente y transcendental. La pri-
mera traduce la creencia de que nuestra inteligencia capta la esencia misma de las cosas, y la se-
gunda propone que la fijeza del mundo es reconocidamente una creencia construida por la
consciencia humana en contacto con lo que la circunda.

% Beatriz Jaspe, en el capitulo titulado “Aproximacién a las nociones de ideoma y draoma” re-
cuerda lo que esto implica: “La prueba de que esa mera yuxtaposicién no tiene sentido es que el
primer ejemplo de creencia en sentido vital no es un ejemplo especificamente humano, antes bien
se trata de un contenido seméntico mds antiguo que el propio hombre. En efecto, si sostenemos
que el primer ejemplo de creencia, a saber que el mundo exterior existe, tiene un contenido me-
ramente vital, entonces, de acuerdo con los estudios modernos de biologfa del conocimiento, ha-
bremos de vincularlo al aparato raciomorfo en contraste con aquellas creencias que tienen un
cardcter propiamente histérico”. Beatriz JASPE, “Aproximacién a las nociones de ideoma y drao-
ma”, en Llufs X. ALVAREZ y Jaime DE SALAS (eds.), La iltima filosofia de Ortega y Gaset. Oviedo:
Publicaciones de la Universidad, 2003, p. 188.

4 La actualidad del pensamiento de Ortega y Gasset “se debe a las aclaraciones que trajo
al principal problema teérico de nuestro tiempo, esclarecer qué es la vida humana”. José
Mauricio DE CARVALHO, “Ortega y Gasset: um interlocutor ainda atual”, en José Mauricio DE
CARVALHO (coord.), Atas do Coldquio Internacional José Ortega y Gasset. Sdo Jodo del-Rei: UFSJ,
2003, p. 32.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°29. 2014

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE MAURICIO DE CARVALHO 101

El concepto de creencia propuesto en sus tltimos trabajos es una forma de
decir que contamos con el modo como las cosas son, tal y como Ortega y Gasset
menciona en los ensayos de £/ Espectador. En ellos ya estd también explicita la
nocién de vida real y auténtica que gana forma definitiva en Ensimismamientoy
alteracion (1939), Ideas y creencias (1940), Sobre la razén histérica (1940), La idea
de principio en Leibniz y la evolucion e la teoria deductiva (1947) y El hombre y la gen-
te (1949). Esto se comprueba por la contundencia con que el filésofo aproxi-
ma, en estos trabajos de profundizacién filoséfica, la dimensién vital y los
elementos pre-intelectuales que estan en la base del conocimiento que él men-
ciona en las Meditaciones del Quyjote.

II. La teoria de los objetos

La investigacién sobre el conocimiento pide la elaboracién de una filosofia
de los objetos, como Ortega y Gasset hace en los ensayos de £/ Espectador. Pa-
ra él, conocer es formarse una imagen o concebir una situacién en la conscien-
cia que se hace presente en ella, o casi una cosa. Es lo que dice el filésofo en
“Conciencia, objeto y las tres distancias de éste” sobre la conciencia: “en ella,
con ella o por ella imaginamos algo, y este algo, a quien sobreviene ser imagi-
nado o representado, no es a su vez una imagen, no es una realidad psiquica”
(I1, 203). El ser que Ortega y Gasset denomina real es el que puede ser situa-
do en el espacio y tiempo, o sea, el que puede ser percibido porque de algin
modo es tangible. Hay objetos en nuestra conciencia, como un dragén, que no
es percibido, €l es fruto de la imaginacién. Luego, la percepcién y la imagina-
cién son las fuentes que hacen aparecer los objetos en la conciencia. Para dis-
tinguir una forma de la otra, Ortega y Gasset reserva el término “cosa” para lo
que al yo es perceptible. De este modo, cuando pensamos, introducimos en la
conciencia algo que no es ella misma, afirma el filésofo acompafiado de la he-
rencia fenomenolégica de Edmund Husserl®. Pensar es pensar algo que puede

® Comentamos en el libro £/ Hombre y la Filosofia, pequeiias meditaciones sobre la existencia y la cul-
tura que el filésofo alemé&n Edmund Husserl realiza el regreso a la preocupacién por las cosas
mismas sin alejarse de la perspectiva transcendental iniciada por Emmanuel Kant. Entender sus
posiciones fundamentales es importante para comprender las posiciones asumidas por José
Ortega y Gasset. En el libro afirmamos: “;Quién fue el articulador de esta problemética? Su
nombre fue Edmund Husserl. Fue €l quien introdujo este esfuerzo de comprensién en la filoso-
ffa de nuestro tiempo. El no dudaba de la existencia de lo que nos rodea ni deseaba eliminarlo.
Su propésito fue solamente comprender el mundo como fenémeno, o sea, mostrar cémo él se pre-
sentaba a la consciencia. Fenémeno es, pues, lo que emerge en la consciencia, aquello que pue-
de ser aprehendido antes de cualquier reflexién. No hay duda de que hay muchas cosas en torno
a nosotros, sin embargo, no era objetivo de Husserl ir hasta las cosas mismas, pero sf mostrar que
lo que denominamos mundo es lo que se presenta a la conciencia. Este elemento de certificacién

Revista de
Estudios Orteguianos

N°29.2014

noviembre-abril



102 El problema el conocimiento en El Espectador de Ortega y Gaoswvet

ser muchas cosas: “una percepcién, una imagen, un juicio, una volicién, un
sentimiento, [...] [la conciencia] se estd ocupando de algo que no es ella mis-
ma” (11, 204).

Al mirar el mundo alrededor vemos muchas cosas: una silla, una mesa o un
armario. La conciencia es este estar delante de algo, este orientarse para fuera
de lo que doy noticia por poseer una imagen de las cosas. Lo que se opone a la
conciencia y a mi acto es el objeto, conciencia es referencia a este objeto. Es lo
que explica el filésofo en el ensayo mencionado: “objeto es todo aquello a que
cabe referirse de un modo o de otro. Y viceversa: conciencia es referencia a un
objeto” (11, 205).

Muchas cosas est4dn alrededor de nosotros y sélo algunas son elegidas por
nuestra atencién. La conciencia sélo consigue hacer surgir algunos objetos,

cognoscitiva es lo que Husserl denominé mundo vivido. Un tal mundo posee varias regiones on-
tolégicas, incluso una histérico-cultural, que es construida intersubjetivamente combinando
usos, costumbres y valores. Entender ese mundo y procurar desarrollarlo es un desafio para
quien vive el final de ese segundo milenio. Creemos poder partir del concepto de circunstancia
para darle el aspecto que deseamos. Es muy interesante que nos volvamos a la cultura, cuando
no todos lo hacen por reducir el filosofar a una especie de aclaracién légica de los pensamientos,
pues pretenden elaborar, de algtin modo, una ciencia rigurosa, o mejor, un método de pen-
sar, vuelto paradoja y justamente para suprimir los equivocos nacidos del alejamiento de la con-
ciencia transcendental. Se debe recodar que el mundo del existente es un a priori dado con la
subjetividad transcendental, pero incorpora sus experiencias de vida. ;Cémo se colocé para no-
sotros la cuestién de un mundo con base en lo que somos? Es ésta la posicién de Husserl. El fi-
lé6sofo desarrollé un método de reduccién eidética justamente porque, desde Kant, la filosoffa
entiende que el significado de las cosas se origina en ellas mismas, o sea, reduccién eidética es
una especie de sello de garantfa que atesta lo que las cosas son. Es esa reduccién la que va a tor-
nar posible captar el mundo como fenémeno. Reducir significa en la fenomenologia entender el
hecho en la conciencia, o sea, m4s ac4 de lo real en sf mismo. Por este proceso queda estableci-
do un elemento de conexién entre la conciencia y el mundo. Las lecciones de Kant, claramente
las observaciones sobre la sensibilidad, suministran la conviccién de que el mundo de los signi-
ficados no es innato. Es preciso situar la experiencia en la base del saber. Por otro lado, las in-
tuiciones que son hechas con base en las categorias usadas por el entendimiento no pueden venir
de la experiencia y por esto Kant concibié la subjetividad transcendental. La conciencia trans-
cendental no parece capaz de traducir la experiencia fundamental y por esto Husserl propu-
so otra forma de entender esa matriz originaria. Ella fue traducida a través de conceptos como
“mundo vivido” y “ser-en-el-mundo”. Los dos conceptos representan un fundamento que no
puede ser objetivado, conocido, pero permite que la realidad lo sea. La realidad hay que enten-
derla aqui como fenémeno que brota en la conciencia, como un intento de representar todo el
conjunto de cosas no incomprensibles en sf mismas. Husserl perfeccioné la perspectiva trans-
cendental de Kant, todo lo que existe solamente puede ser para nosotros un fenémeno de la exis-
tencia y no una realidad en sf misma. Esto no significa que las cosas fuera de nosotros no existan
verdaderamente, sélo que no se dan a nuestro entendimiento, como en Kant tampoco se daban.
La diferencia con relacién a Kant es que, para Husserl, la intencionalidad de la conciencia es
creadora, permite no sélo pensar el mundo, sino también hacerlo aparecer. El mundo surge en
la conciencia como una creacién de lo existente”. José Mauricio DE CARVALHO, O Homem ¢ a fi-

losofia, 2.* ed. Puerto Alegre: EDIPUCRS, 2007, pp. 30-31.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°29. 2014

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE MAURICIO DE CARVALHO 105

muchos quedan fuera de su foco. Si queremos saber todo, no sabremos nada
rigurosamente. Dice el filésofo en “Dios a la vista”: “No podemos ver sin mi-
rar y mirar es fijar unos objetos con el rayo visual, desdefiando, des-viendo los
dem4s” (II, 606). Nuestra mente sélo estd atenta a pocas cosas, la mayorfa de
las que estdn a nuestra vuelta cae en una regién oscura de la conciencia. Para
las cosas més importantes, el hombre vuelve su mirada y la ilumina como el re-
flector de un navio que lanza luz a todo lo que le rodea mientras navega en la
oscuridad. Sin embargo, aclara Ortega y Gasset con esta metifora que sélo al-
gunas cosas llaman la atencién de los marineros. Y no sélo los hombres indivi-
dualmente seleccionan dénde depositar su atencién, sino también las épocas lo
hacen, aclara el filésofo: “Esa peregrinacién del atender constituye la historia
humana. Cada época es un régimen atencional determinado, un sistema de pre-
ferencias y de posposiciones, de clarividencias y de cegueras” (II, 606). Cuan-
do un periodo deja de examinar atentamente aquello que le es primario y
decisivo acaba buceando en el secundario y flotante. Este desplazamiento de la
percepcién del més para el menos significativo culmina en el agnosticismo que
es la renuncia a conocer algunas cosas.

En el ensayo “El silencio, gran brahman”, el filésofo habla de otra forma de
seleccién. Esta vez no de la relacién con lo que llega a la conciencia, sino de lo
que ya estd en ella. Muchas veces nos callamos sobre lo que ya se posicioné
nuestra conciencia. Esta es una forma de sabidurfa, evalda el filssofo, cuando
permite que pensemos mejor en aquello sobre lo que nos callamos y con res-
pecto de lo que podfamos decir intempestivamente. Este silencio selectivo no
es igual al del indigena cuando él se calla, “porque su saber no puede expre-
sarse con palabras, no calla en rigor” (II, 721). Para callarse es necesario po-
der y decidir no hablar.

. Qué es el objeto? Es algo de lo que puedo hablar o pensar, que puedo tra-
er a la conciencia. Para el filésofo, el objeto mantiene distancias diferentes de
la conciencia. Est4 tanto m4s préximo cuanto mejor aparece para mi. El filé-
sofo menciona tres formas de distancia y aclara la que estd més préxima en el
ensayo “Conclencia, objeto y las tres distancias de éste”: “Cuando halldndo-
me en El Escorial veo el Monasterio, éste estd conmigo en una relacién de pre-
sencia. Es él mismo quien hallo ante m{” (II, 205). En este caso puedo ir has-
ta él, tocarlo, mirarlo a distancia, entrar en él, percibir el frescor de su sombra.
Una segunda distancia a que los objetos pueden estar de la conciencia, no tan
préxima como la primera, se revela en una fotograffa o pintura del objeto. En
este caso el individuo no est4 frente al objeto como él est4 en el mundo en su
alrededor, no puede tocarlo, sentirlo, pero estd delante de él en una foto o pin-
tura. Esta segunda distancia también se da cuando, después del contacto ini-
cial con el objeto, pensamos en él m4ds tarde. El monumento estd en la

Revista de
Estudios Orteguianos

N°29. 2014

noviembre-abril



104 El problema el conocimiento en El Espectador de Ortega y Gaoswvet

conclencia, aparece para ella, por cuenta del contacto anterior. No es una au-
sencia completa, afirma el filésofo: “La ausencia, pues, no es un caricter nega-
tivo, sino un cardcter fenomenal, inmediato, tan positivo como la pura
presencia e inconfundible con ella” (II, 206). La tercera y tltima forma de dis-
tancia es mayor que la anterior. Alguien que nunca haya estado delante del mo-
numento mencionado, ni de él haya visto un film, foto o pintura, podrd
formarse una idea de él cuando recibe alguna informacién sobre el objeto. In-
tentard formarse una idea con las informaciones que recogié.

La teorfa de la distancia que los objetos mantienen de la conciencia lleva al
filésofo a rechazar integralmente el sensualismo. Aquella escuela postula que
los fenémenos existen para las teorfas pero Ortega y Gasset considera exacta-
mente lo opuesto, las teorfas existen para aclarar los fenémenos presentes en la
conciencia. Muchas veces nos referimos a objetos que no estan delante de no-
sotros sélo porque ya tuvimos contacto con él, o de €l recibimos alguna indi-
cacién. La ausencia o presencia del objeto depende de esta referencia. El
pensamiento es de algo, como decfa Husserl, pero las tres formas de distancia
del objeto sugieren que ellos aparezcan en la conciencia de formas distintas. El
primero corresponde a la primera forma de distancia, o sea, cuando los objetos
son dados por la percepcién, el segundo cuando el objeto es ofrecido como au-
sente y por tltimo cuando el objeto es conocido por alusién o referencia.

Otra diferencia en la forma de relacién del objeto con la conciencia proce-
de del cambio cultural. En los casos mencionados mds arriba tenemos la dis-
tancia de los objetos como ella aparece para los hombres de hoy, pero la forma
de representar los objetos se modifica con el tiempo. En un periodo més re-
ciente de nuestra historia los objetos poseen una independencia mayor entre si.
El filésofo dice en “Notas del vago estio” que ellos “poseen una relativa rigidez
y son incomunicantes” (II, 561). El hombre primitivo no raciocinaba del mis-
mo modo que hacen las tltimas generaciones. El hace una asociacién entre ob-
jetos, diferente del modo como lo hace el hombre moderno. El primitivo usa
mds el cardcter magico, puesto que él acerca a la conciencia los objetos de for-
ma diferente a la contemporanea. El filésofo describe asf el modo de asociar del
hombre primitivo:

Las lianas enlazan el tronco del 4rbol como los brazos del amante a la ama-
da. Es decir, que si el hombre bebe una infusién de lianas abrazard a la mujer
que se la ha servido. Asf nace el filtro magico. Y como las cosas tienen seme-
janzas aun con otras muy lejanas, formarén series o cadenas mégicas y se aso-
clardn en grupos extrafios, unidas por su idéntica sustancia mégica (II, 561).

El alejamiento tan evidente entre el hombre moderno y el primitivo serd
menor, pero existe también entre personas de siglos diferentes. Las creencias

Revista de
Estudios Orteguianos
N°29. 2014

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE MAURICIO DE CARVALHO 105

de un siglo, ideas que se tienen como incuestionables en un periodo, no son las
mismas en otro, dice el filésofo en “Fraseologfa y sinceridad”: “Del hombre del
siglo XVIII nos separa, més que el credo cultural, el mecanismo psiquico. So-
mos aparatos distintos” (II, 5697). La diferencia fundamental entre la forma de
pensar los objetos es el uso de la fraseologia del siglo XX y la del siglo XVIII.
Lo que se buscaba hacer en el siglo XVIII era ajustarse a una forma genérica
de pensar incomprensible en el siglo XX. Afirmé el filésofo: “nos parece hoy
increible, pero es perfectamente veridico, que todavia hacia 1850 la poética vi-
gente consideraba como uno de los atributos de la belleza artistica «la unidad
en la variedad»” (I, 5699). El siglo XX hace exactamente lo opuesto, todo vol-
vié a ser lo que era, imposible de ser llevado al espiritu objetivo mencionado
por Hegel. Puede acontecer que alguien atin se sienta a gusto con la fraseolo-
gia del siglo XVIII, pero tal forma de pensar se encuentra superada en la con-
ciencia de las personas del siglo XX. La generacién de hoy piensa de modo
diverso a la que vivié antes. Por tanto, la teorfa de la distancia de los objetos a
la conciencia se completa con el reconocimiento de los cambios histéricos y su
impacto en ellas.

ITI. Relacién entre conocimiento y vida

Muchas veces hacemos un balance de lo que nos moviliza en la existencia y
no encontramos una justificacién fuerte, la vida parece vacia de sentido. Vacia
de sentido es lo mismo que sin explicacién, incapaz de involucrar y convencer.
Muchas explicaciones que antes tenfan sentido dejan de tenerlo y las creacio-
nes culturales como el arte, la ciencia, la religién, la moral, creadas en otros
tiempos, dejan de responder de modo convincente a las dudas y expectativas.
Todas ellas parecen perder el encanto y surgen para nosotros como promesas
falsas de realizacién.

Ortega y Gasset va a interpretar esta falta de sentido como la pérdida de cier-
tas creencias. Ellas no nos dicen nada més, afirma el filésofo en “Ideas sobre Pio
Baroja”: “Si queremos plantar en ellas el vértice de nuestro corazén, que se es-
tremece sobre un abismo de nada, notamos que ceden, que se resquebrajan co-
mo céscaras, que se esfuman como ficciones” (II, 220). Todo lo que antes trafa
satisfaccién puede dejar de hacerlo en otro momento porque nosotros cambia-
mos y también porque la sociedad cambia.

Y en el caso de un conocimiento, jpor qué él deja de tener significado para
una persona o una generacién? Porque él deja de motivar la vida de la perso-
na o grupo por su asociacién con alguna creencia perdida. Lo que pensamos
no es capaz de rellenar nuestra energia vital y no quedamos contentos de rea-
lizar nada a partir de estas ideas, creencias y percepciones. Un conocimiento

Revista de
Estudios Orteguianos

N°29. 2014

noviembre-abril



106 El problema el conocimiento en El Espectador de Ortega y Gaoswvet

que no responde a nuestras dudas, no moviliza nuestras acclones y no nos in-
volucra, deja de tener sentido para nosotros. Lo que da sentido a nuestra exis-
tencia es lo que nos coloca en actividad, explica el filésofo: “Cuando pedimos
a la existencia cuentas claras de su sentido, no hacemos sino exigirle que nos
presente alguna cosa capaz de absorber nuestra actividad” (11, 222).

(Cémo podemos ejemplificar un conocimiento que perdié el sentido? La re-
térica es un tipo de conocimiento que aleja al individuo de sus desafios de hoy.
Al construir un pensamiento, imagen o emocién empleando un modelo de otro
tiempo o el estilo de otra persona, construimos un saber de poco significado
contemporéneo. ;Por qué esta forma de expresar parece inadecuada al filéso-
fo? Porque el conocimiento de mundo que es, parte de nuestro modo de estar
en él, no puede ser copiado. Ortega y Gasset explica las razones por las que la
imitacién es inadecuada, ella nace del “deseo de asemejarse a un autor o épocas
ilustres y hacer creer a las gentes que somos ellos. Esto es, en ética como en es-
tética, la esencia del pecado: querer ser tenido por lo que no se es” (11, 239).

Cada persona precisa encontrar su modo de conocer el mundo, de hacerlo
aparecer para ella y después presentarlo a los demds. Empleando un estilo me-
taférico y simple que tipifica sus textos, el filésofo dice que el mundo est4 lis-
to para revelarse. El desaffo de cada persona y de cada generacién es encontrar
la forma propia de hacer aparecer lo que estd ahi delante de ellos, listo para
aparecerse. El explica en Los hermanos Zubtaurre que:

La vida del mundo parece consistir en un formidable af4n lirico, en una in-
démita voluntad de expresarse que yace en todo ser. Si cegamos los cauces so-
noros —voz, rumor, gemido— que suelen buscar las cosas para libertar su
secreto, la fuerza expresiva de la Naturaleza quedar4 represada y, acumulan-
dose, buscar4 turbulenta la salida por algtin otro lado (11, 395).

El conocimiento de mundo es una forma propia de la persona y de un tiem-
po de permitir que las cosas revelen su intimidad y aparezcan de un modo sin-
gular en la conciencia. Es lo que diferencia las personas y los tiempos. Como
ejemplo de este aspecto temporal del conocimiento veamos lo que pasaba en su
tiempo. Ortega y Gasset menciona el desconsuelo de su generacién con el des-
cubrimiento de que el conocimiento del siglo anterior no respondfa a las difi-
cultades que aparecfan. La decepcién tuvo su origen en las creencias del siglo
XIX, pues fue por cuenta de ellas que el hombre creyé estar seguro en la ruta
de un desarrollo continuo e inexorable. Por detris de esta creencia, el histori-
cismo de Georg Hegel propuso el presente como eterno futuro. Fue la difusién
de esta creencia la que llevé a la percepcién del cambio del siglo XX como cri-
sis. Asf lo escribié Ortega y Gasset en 1939 en el ensayo “Ensimismamiento y
alteracién”:

Revista de
Estudios Orteguianos
N°29. 2014

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE MAURICIO DE CARVALHO 107

No escasa porcién de las angustias que retuercen hoy las almas de Occi-
dente proviene de que durante la pasada centuria —y acaso por vez primera en
la historia—, el hombre llegé a creerse seguro (V, 541).

Para el filésofo, si es la vida la que formula los problemas, el conocimiento
nace como respuesta a ellos, o, dicho de otro modo: “Ortega y Gasset entien-
de el pensamiento como una forma de accién colocada al servicio de la vida™.
Lo que impulsa el conocimiento es la ignorancia consciente de sus limites, lo
que se sabe no es suficiente para enfrentar los nuevos desaffos, aclara el fils-
sofo en “Carta a un joven argentino que estudia filosoffa”:

Desde Platén hasta la fecha, los mds agudos pensadores no han encontra-
do mejor definicién de la ciencia que el titulo antepuesto por el gran Cusano a
uno de sus libros: De docta ignorantia. La ciencia es, ante y sobre todo, un doc-

to ignorar (11, 467).

Al resaltar la consciencia de no saber qué Platén colocé en boca de Sécra-
tes, Ortega y Gasset destaca los problemas como siendo los auténticos impul-
sores del conocimiento. Sin una clara consciencia de las dificultades no se
consigue buscar una solucién para ellas. Luego, la consistencia de las solucio-
nes y teorfas depende de la consistencia de las cuestiones. Son ellas las que re-
nuevan la investigacién cuando las teorfas ya no responden adecuadamente a
las dificultades. Reside en los problemas lo que hay de mas dindmico en el co-
nocimiento porque ellos son puestos por los desafios vitales. Un conocimiento
que no es respuesta a ellos es un desvio del desaffo original y se torna menor,
poco atractivo y distinto del cardcter deportivo de las acciones. Es lo que lleva
al filésofo a escribir en “Notas del vago estio”: “El arte y la pura ciencia viven
de ser problemas, y sélo pueden interesar sinceramente a gloriosos equipos de
aventureros” (11, 559).

IV. Conocimiento y creencia

Las creencias pueblan la vida de las personas y de los grupos humanos.
Ellas son construccién colectiva. Para el filésofo, las creencias forman el com-
ponente pre-racional que rellena la vida humana en todos los tiempos, cada pe-
riodo de una forma. No hay existencia humana que no se sostenga en
creencias. De esa forma, no es la racionalidad que aisladamente asegura la pre-

¢ José Mauricio DE CARVALHO, “O didlogo entre o raciovitalismo de Ortega y Gasset e o
pragmatismo de Willilam James”, en Arthur Arruda Leal FERREIRA (coord.), Pragmatismo e
quesldes contempordneas. Rio de Janeiro: Arquimedes, 2008, p. 126.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°29.2014

noviembre-abril



108 El problema el conocimiento en El Espectador de Ortega y Gaoswvet

sencia humana en el mundo, ya esto es una creencia, sino que son las creencias
del individuo lo que le sostienen en la existencia. Son las creencias que estdn
en la base de nuestra comprensién racional del mundo, aclara Ortega y Gasset

en ldeas y creenctas (1940). Alli afirma:

Las creencias constituyen la base de nuestra vida, el terreno sobre que
acontece. Porque ellas nos ponen delante lo que para nosotros es la realidad
misma. Toda nuestra conducta, incluso la intelectual, depende de cudl sea el

sistema de nuestras creencias auténticas. En ellas “vivimos, nos movemos y so-

mos” (V, 665).

(Las creencias serfan ideas? ;No pensamos en aquello que creemos? Ortega
juzga necesario establecer una diferencia entre ellas. Al proponer que las
creencias nos colocan delante de la realidad misma, quiere decir que admitimos
ciertas circunstancias sin juzgar o pensar en ellas. Creencias son, por lo tanto,
un tipo especial de idea. Estamos tan seguros de que ciertas cosas son de una
forma que no las sometemos a critica. En ellas nos movemos y construimos
nuestra vida. Lo que entendemos por realidad es fruto de esa creencia.

La vida humana comporta, en contrapartida, muchas dudas, pero vivimos
seguros de que el mundo permanecerd conforme a nuestras creencias. Hay co-
sas y situaciones donde esa certeza no est4 presente, “nos encontramos en la
duda si son o no y de si son asf o de otro modo” (V, 674). Las dudas no nacen
como las creencias. Las creencias son heredadas, entramos en ellas sin saber,
pero los cambios en la existencia acaban, de algtin modo, por transformar
creencias antiguas en algo en que no se conffa mds. La duda instaura la des-
confianza y rompe las creencias. Las dudas impulsan y mueven al hombre a sa-
ber cémo las cosas son. Asf es como nacen las ideas, ellas aparecen cuando las
creencias se tornan un problema. Delante de las dudas necesitamos explicar el
funcionamiento del mundo y lo hacemos con ideas. Las ideas son, pues, el pro-
ducto del mundo interior, el medio que usamos para explicar por qué las cosas
son como son. La realidad, todo lo que nos rodea, es producto de una creencia
que deriva de las certezas que desarrollamos a partir de nuestras ideas.

En el ensayo /deas y creencias, el filésofo establece la distincién resumida arri-
ba entre las dos realidades, cuestién que profundizari en el libro La idea de prin-
cipio en Letbniz (1947) donde son nombrados weoma y draoma. En el libro aclara
que las ideas son pensamientos elaborados sobre la vida y son anteriores al in-
dividuo. Porque preceden al individuo son denominadas ideas ocurrencias (ide-
omas). Las ideas surgen de la reflexién sobre el mundo y pueden ser
compartidas en el grupo social. Constituyen el patrimonio del individuo o del
grupo, necesitando justificacién y discusién. Las ideas son, pues, siempre cues-

Revista de
Estudios Orteguianos
N°29. 2014

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE MAURICIO DE CARVALHO 109

tionables, al contrario de las creencias. A medida que una idea deja de ser cues-
tionada y es asumida como verdad por un individuo o grupo, se torna una
creencia. Por ella el individuo regulard su vida sin cuestionarla. Esta caracte-
ristica explica por qué el filésofo afirma que las creencias sostienen la vida de
las personas y grupos, y no son discutibles ni multiplicables. Es este aspecto sin-
gular de las creencias el que lleva al filésofo a considerarlas la realidad radical
del individuo. A ellas se refiere ora como inconscientes, ora como casi incons-
cientes, estableciendo un elemento nuevo con relacién a lo ensefiado por Sig-
mund Freud. Para el creador del psicoandlisis las ideas eran conscientes o no.

La distincién entre ideas y creencias fue resumida por Beatriz Jaspe en el
capfitulo “Aproximacién a las nociones de deoma y draoma” que integra la obra
La dltima filosofta de Ortega y Gasset, coordinada por Alvarez y Salas. Allf escri-
be la investigadora:

Lo cual viene a revelar otra diferencia esencial entre ideas y creencias, y es
que ambas difieren sobre todo lo demds en esto: su estatuto ontolégico, el tipo
de realidad que ostentan o tienen para nosotros. Segtin Ortega, tan sélo las
creencias tienen y son para nosotros la realidad radical. De hecho toda nues-
tra conducta depende de ellas, no las ponemos sino que las somos en sentido
riguroso. Por el contrario, las ideas y cuanto con ellas denota Ortega, es decir
las teorfas, incluso las més veridicas, las verdades cientificas y, en fin, el con-
junto del conocimiento cientifico que constituyen, sélo existen mientras son
pensadas, razén por la que necesitan ser formuladas, es decir, ser elevadas a
consciencia actual para existir’.

.Un hombre o grupo puede poseer varias creencias? Ortega y Gasset en-
tiende que s y dice que, cuando ocurre de esa forma, ellas forman un conjun-
to sin coherencia légica. Las creencias agregadas y que sostienen la vida son
frecuentemente incongruentes y contradictorias. Si ellas guardan alguna cohe-
rencia, ésta no es de carécter légico. En el libro mencionado, el filésofo deno-
mina las creencias como draoma (de drac), que quiere decir que son ideas
actuantes.

Por la diferencia con las ideas, el filésofo concluye que la realidad radical
no es de naturaleza ideal. En resumen, las meditaciones puestas en el libro pro-
fundizan en las intuiciones ya sefialadas en el ensayo /ldeas y creencias: las
creencias son fundacionales de la existencia, poseen raiz colectiva, incluyen un
componente emocional, sostienen las ideas, son casi conscientes, tienen carc-
ter sintético y la verdad intima que las asegura es de naturaleza intuitiva.

7 Beatriz JASPE, “Aproximacién a las nociones de ideoma y draoma”, en Lluis X. ALVAREZ y
Jaime DE SALAS (eds.), La dltima filosofia de Ortega y Gavset, ob. cit., p. 186.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°29.2014

noviembre-abril



110 El problema el conocimiento en El Espectador de Ortega y Gaoswvet

V. Perspectiva y conocimiento cientifico

Ortega y Gasset considera la vida humana como resultado de lo que la per-
sona elige hacer en la circunstancia. La circunstancia es todo lo que est4 alre-
dedor del yo, incluye el alrededor del cuerpo, el propio cuerpo, y, dentro de él,
los mecanismos fisiolégicos y psicolégicos. Vimos en el ftem anterior que las
personas no aprenclen igua]mente todo esto que estd a su vuelta, al contrario,
seleccionan lo que va a merecer la atencién de ellas. Se puede concluir de esto
que la singularidad personal interfiere en la percepcién de los hechos, de mo-
do que cada persona, observando los acontecimientos, percibe algunos aspec-
tos y deja pasar otros inadvertidos. Esto forma una perspectiva, conforme ya
explicamos en Introduccion a la filosofia de la razén vital de Ortega y Gaosvet:

Perspectiva en la descripcién orteguiana no tiene el significado consagra-
do por Kant, o sea, una especie de decisién tltima a favor de la entrada del ser
en el pensamiento o de su creacién por él, pero es representacién de los obje-
tos como se presentan a la vista®.

Puede no parecer, pero esta caracteristica general de la relacién del indivi-
duo con los objetos que se presentan a él afecta hasta el modo como es organi-
zada la ciencia, observa el filésofo. Estd claro que la ciencia tiene
procedimientos y métodos que la tipifican, pero ella, como otros aspectos de la
cultura, depende para su desarrollo del cambio de informacién entre las per-
sonas. Es lo que se aprende, segin dice Ortega y Gasset, en “El silencio, gran
brahméan”:

Imaginese lo que serfa atin la fisica si cada fisico, desde siempre, hubiese
callado sus observaciones, de suerte que no tuviese cada cual més ciencia que
la obtenida por su propio y solitario esfuerzo. Esta fisica de Robinsén no ha-
bria nunca pasado de lo elemental. La ciencia necesita la colaboracién, en que
lo sabido por uno se acumula a lo descubierto por otro (11, 723).

El conocimiento cientifico tanto necesita varias personas observando el fe-
némeno para superar las idiosincrasias de cada una, cuanto precisa acumular
las informaciones de los investigadores para progresar y ampliar el conoci-
miento que organiza sobre su objeto de investigacién. El método procura su-
perar los limites de los observadores individuales, pero sélo la reunién de
observadores confiere credibilidad al que alguien identificé.

8 José Mauricio DE CARVALHO, Introdugdo a filosofia da razdo vital de Ortega y Gavsset. Londrina:
CEFIL, 2002, p. 278.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°29. 2014

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE MAURICIO DE CARVALHO 111

Esta caracterfstica particular que envuelve las primeras observaciones sobre
un asunto hace que histéricamente las primeras descubiertas sean cercadas
en un periodo inicial de hermetismo. Este aspecto propuesto en el ensayo arri-
ba mencionado fue tema de otro posterior, titulado “Apuntes sobre el pensa-
miento” (1941), donde el filésofo vuelve a la idea de que la inteligencia humana
comienza a funcionar en la intimidad del individuo, solamente mas tarde abrién-
dose al contacto con las otras personas. Hay, por lo tanto, un momento de tran-
sicién entre la creacién solitaria y el debate publico de las ideas. Allf escribié:

Mds, cuando el hombre se queda solo, descubre que su inteligencia empie-
za a funcionar para él, en servicio de su vida solitaria, que es una vida sin in-
tereses externos, pero cargada hasta la borda, con riesgo de naufragio, con
intereses intimos (V, 211).

Sin embargo, la ciencia no anda en la obscuridad, al contrario, necesita co-
municar sus resultados, punto en que no se distingue de la filosoffa. Tal y
como recuerda Karl Jaspers en su /niciacion filosdfica: “el origen de la filosoffa
es el espanto, la duda y la experiencia de las situaciones limites; pero, en tlti-
mo lugar e incluyendo todas estas motivaciones, es la gana de auténtica comu-
nicacién™. Sobre la importancia de la publicidad del conocimiento cientifico
Ortega y Gasset comenta la posicién préxima en “El silencio, gran brahméan”:

Hay una hora en la evolucién de un conocimiento en que éste tiende al gri-
to, necesita la expansién y la comunicacién. Es que ha llegado a ser “ciencia”.
La ciencia se pasa la vida voceando su incesante “{Eureka!” No puede, no sa-
be, no quiere contenerse (11, 724).

El método y los procedimientos que son indispensables para acumular y va-
lidar el conocimiento de la ciencia quitan el foco del investigador de otros asun-
tos, cuya observacién no interesa a la ciencia en sf, pero ayudarfan a entender
su tiempo. Si los cientificos usasen su talento para informar también aspectos
de la circunstancia vivida, ofrecerfan datos precisos sobre el modo de vida de
su tiempo. Este limitador de la ciencia moderna empobrece nuestro conoci-
miento cultural. Dice el pensador:

Da pena evaluar la cuantfa inmensa de conocimientos sobre sus préximos
y contemporéneos que las generaciones tltimas se han llevado inexpresos a la
tumba. Sobre todo, los hombres que han mostrado en las ciencias un talento
tan agudo, jqué admirables noticias podrian habernos dejado sobre su alrede-

9 Karl JASPERS, Iniciagdo filosdfica. Lisboa: Guimaries, 1987, p. 25.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°29.2014

noviembre-abril



112 El problema el conocimiento en El Espectador de Ortega y Gaoswvet

dor humano, sobre las personas con quienes vivieron, las mujeres a quienes
amaron, los contrincantes con quienes combatieron! (I, 725).

El conocimiento que tendriamos del modo de vida de estas personas acaba-
ria ayudando a entender mejor cémo sentfan y percibfan el mundo. Estas in-
formaciones nos ayudarian a penetrar en el conocimiento de la cultura y de los
valores de entonces. Parece, por lo tanto, que también por este aspecto la cien-
cia alimenta la crisis de cultura que Edmund Husserl reconocié a partir de
otros aspectos limitadores.

VI. Consideraciones finales

Las cuestiones fundamentales sobre el conocimiento analizadas en los en-
sayos de £l Espectador son reevaluadas en diversos escritos elaborados alrede-
dor de los afios cuarenta y siguientes, pero no hay un rompimiento entre lo que
fue abordado en los dos momentos. El sentido de continuidad entre ellos es lo
que hemos pretendido demostrar aqui comparando las tesis centrales de £/
Espectador con los escritos elaborados en los afios cuarenta en adelante, y con-
siderados, por intérpretes contemporaneos de la obra orteguiana, como una es-
pecie de segunda navegacién sobre el asunto.

Lo que se entiende como segunda navegacién es la profundizacién de las te-
sis orteguianas en la direccién de la razén vital y cuestiones culturales. Se tra-
ta, dice Llufs X. Alvarez en el proemio de La dltima filosofia de Ortega y Gasset,
de la explicitacién de sus ideas en comparacién con las que eran mds préximas
como la escoléstica catélica y el ontologismo de Martin Heidegger. Entiendo
que se trata también de dar una respuesta mas adecuada a los atolladeros del
neokantismo alemén. Con el estudio sobre los cambios en la forma de pensar
de las generaciones, Ortega y Gasset incorpora el reconocimiento de que la
conciencia humana es histérica. Lo que le singulariza en esta conclusién es
pensar la historicidad de la conciencia en el 4mbito de una teorfa de la distan-
cia de los objetos, como procuramos dejar indicado. Ortega y Gasset llama a
esta insercién de la teorfa de los objetos en la dindmica de la vida razdn vital,
aunque no llega a reconocer una especificidad de los objetos culturales, lo cual
cambiarfa su teorfa. Para un problema parecido, el filésofo brasilefio Miguel
Reale postula la existencia de una categorfa propia de objetos referidos a valo-
res'’. El brasilefio, como el propio Ortega y Gasset, busca superar los atolla-
deros dejados por el neokantismo aleméan.

10 Miguel Reale elabora una teorfa de tres grupos de objetos y no sélo dos. Esa tercera esfe-
ra de objetos estd relacionada con los valores. La teorfa fue iniciada por Emil Lask (1875-1915)

Revista de
Estudios Orteguianos
N°29. 2014

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE MAURICIO DE CARVALHO 115

El concepto de creencia desarrollado en sus tdltimos trabajos orteguianos
profundiza en la nocién de contar con el modo como las cosas son, que ya estudia-
ba en £/ Espectador. En aquellos ensayos también se explicita la nocién de vida
real y auténtica, asf como otros aspectos fundamentales de su meditacién epis-
temolégica sobre los objetos y la presencia de éstos en la conciencia. La rela-
cién entre conocimiento y vida, ideas y creencias ganan forma definitiva en
Ensimismamiento y alteracton (1939), Ideas y creencias (1940), Sobre la razén histo-
reca (1940), La idea de principio en Lecbniz (1947) y El hombre y la gente (1949). Es-
to se comprueba por el sentido de continuidad y semejanza de las posiciones

expuestas en las dltimas obras mencionadas con relacién a las que propuso en
El Espectador. @

Fecha de recepeidn: 08/05/2012
Fecha de aceptacion: 51/10/2012

y fue concebida para rellenar huecos en el kantismo y justificar adecuadamente las llamadas
“ciencias histéricas”, después denominadas sociales o humanas. Ese fue el problema identifica-
do por el neokantismo de fines del siglo XIX y comienzos del siguiente por Wilhelm Windelband
(1848-1915), cuestién que Ortega y Gasset también procuré enfrentar. En sintesis, lo real no se
extenda en los objetos ideales (entes matemdticos y de razén) o naturales, comprendiendo, en la
evaluacién de Reale, también aquella esfera referida a valores, que es precisamente la cultura o
el conjunto de la creacién humana. En el desarrollo de la teorfa de los objetos, como tema cen-
tral de la filosoffa, Miguel Reale reconsidera lo que tienen de especificos cada uno de los seg-
mentos en los que se dividen: objetos naturales, ideales y referidos a valores. En el caso de los
objetos naturales, hay una distincién esencial entre aquellos que los integran. Los objetos fisicos
son dotados de temporalidad y espacialidad mientras los psiquicos sélo de temporalidad. Por su
turno, los objetos ideales existen sélo cuando son pensados, con respeto a los cuales estamos ap-
tos a enunciar juicios rigurosamente ciertos, haciendo demostraciones e infiriendo consecuen-
cias. Son propios de la 16gica o la matemdatica. Comparéndolos con los objetos naturales, cabe
decir que son atemporales y a-espaciales. Los objetos culturales, ensefia Reale, lo son en tanto
que deben ser. Se singularizan por encontrarse referidos a valores. Solamente pueden ser com-
prendidos integralmente a la luz de la identificacién de la especificidad de estos. La contribucién
original de Miguel Reale consistirfa en la elaboracién acabada del concepto de objeto cultural. La
solucién de Ortega y Gasset para el problema epistemolégico suscitado por el neokantismo ale-
maén estd resumida en este articulo.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°29.2014

noviembre-abril



114 El problema el conocimiento en El Espectador de Ortega y Gaoswvet

B REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

CARVALHO, J. M. de (2002): Introdugéo a filosofia da
razéo vital de Ortega y Gasset. Londrina: CEFIL.

— (2003): "Ortega y Gasset: um interlocutor ain-
da atual”, en J. M. de CarvaLHo (coord.), Atas
do Coléquio Internacional José Ortega y
Gasset. Sao Joao del-Rei: UFSJ, pp. 31-44.

— (2007): O Homem e a filosofia, 2.2 ed. Puerto
Alegre: EDIPUCRS.

— (2008): "0 dialogo entre o raciovitalismo de
Ortega y Gasset e o pragmatismo de William
James”, en A. A. L. FerrelrA (coord.), Pragma-
tismo e questées contemporaneas. Rio de Ja-
neiro: Arquimedes, pp. 115-142.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°29.2014

noviembre-abril

Jaspe, B. L. (2003): “Aproximacion a las nociones
de ideoma y draoma”, en L. X. Awvagez y J. be
SaLas (eds.), La dltima filosofia de Ortega y
Gasset. Oviedo: Publicaciones de la Universi-
dad, pp. 181-194.

Jaspers, K. (1987): Iniciagdo Filoséfica. Lisboa:
Guimaraes.

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras completas,
10 vols. Madrid: Taurus / Fundacion José
Ortega y Gasset.

Sciacca, M. F (1968): Histdria da Filosofia, vol. 1ll.
Sao Paulo: Mestre Jou.

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



	Página en blanco



