
199Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

encontrar fértiles y respetuosas media-
ciones entre el yo y sus circunstancias,
responsables maneras de estar en el
mundo y con el mundo interno y exter-
no. De lo que se trata, escribe Parente
parafraseando a Zambrano, es de hu-
manizar la historia y la sociedad para
que lleguen a ser lugares habitables y
no hostiles para la persona. Es a través
del pensamiento de la vitalidad, es decir
“del meditar y comprender” capaz de
mantener siempre vivo el elemento 
de unión entre amor y el mismo acto del
pensar que la autora cree que es posible
seguir esta exigencia filosófica.

Es precisamente con una llamativa
metáfora orteguiana –tomada de La pe-
dagogía de la contaminación– que se abren
las páginas finales del libro de Lucia
Parente: la de los círculos creados por
una piedra tirada en un estanque, que

consigue dinamizar una superficie apa-
rentemente calmada. Esta imagen del
trato vital de Ortega y Gasset revela la
actualidad y necesidad de una filosofía
abierta que, dotada de un particular es-
tilo de escritura, lee la vida humana en
la interactividad de “yo y circunstan-
cias, yo y sociedad, biografía e historia”
y que salva la razón histórica de cual-
quier forma de “hipoteca racionalista”.
Atenta intérprete de los círculos crea-
dos por la “piedrecita” de Ortega y
Gasset, Parente invita a que nos aso-
memos al estanque, ahora ya no tan cal-
mo, y a que participemos activamente
en el proceso de encrespamiento reve-
lador de su superficie. La autora ha ele-
gido y utilizado sus piedras. Ahora ha
llegado el momento, ante todo a través
de la lectura de este libro, que nosotros
elijamos las nuestras.

JOSÉ ANTÚNEZ CID

A lfonso García Nuño desa-
rrolla actualmente su docen-
cia en la Universidad San

Dámaso de Madrid; filósofo y abogado,
es además doctor en Teología. Su reco-
rrido intelectual hace de él un experto
conocedor del pensamiento filosófico
español contemporáneo. García Nuño

está dotado de la escrupulosa mirada
del investigador, un hondo humanismo
y un serio bisturí teológico con los que
interroga a los grandes creadores de
pensamiento.

Desde el inicio sus inquietudes le
han llevado a sumergirse en hondo y
crítico diálogo con la antropología es-
pañola: empezó con su estudio de X.
Zubiri ante el misterio de la muerte, 
autor sobre el que realizó su primera
monografía teológica en la P. U. Grego-
riana; prosiguió con una concienzuda
investigación doctoral sobre el genial
Miguel de Unamuno, que está en el ori-

ORTEGA ANTES DE ORTEGA, LA CULTURA

GARCÍA NUÑO, Alfonso: El carácter salvífico de la cul-
tura en Ortega y Gasset. 1907-1914. Madrid:
Studia Philosophica Matritensia, San Dámaso,
2014, 244 p.

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 199

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Antúnez Cid, J. (2015). Ortega antes de Ortega, la cultura. Reseña de “El carácter salvífico de la 
cultura en Ortega y Gasset” de Alfonso García Nuño. Revista de Estudios Orteguianos, (30), 199-205.

https://doi.org/10.63487/reo.366

ORCID: 0009-0000-9113-6031



200 Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

gen de su libro “El problema del sobre-
natural en Miguel de Unamuno” (Ma-
drid: Encuentro, 2011, 1008 p.),
prologado por Ciriaco Morón, y que ya
es punto de referencia obligado para
cualquier especialista en ese campo.
Además su incansable trabajar y su
prolífica pluma le han permitido reali-
zar interesantes escarceos en el ámbito
del pensamiento político (Religión en una
democracia frustrada. Madrid: Voz de Pa-
pel, 2010), la teología espiritual (“Ha-
cia una vida eremítica”, Cistercium, 233
(2003), pp. 883-917, y “San Antonio el
Grande de-reflexiona”, Cistercium, 253
(2009), pp. 63-71), y filosófico (“Desde
la libertad, hacia el sentido. La logos-te-
rapia de Viktor E. Frankl”, La ilustra-
ción liberal, 43 (2010), pp. 27-44). No
pueden ser mejores las cartas de pre-
sentación del autor que ahora nos ofre-
ce esta obra sobre el gran padre del
pensamiento español contemporáneo:
El carácter salvífico de la cultura en Ortega
y Gasset. 1907-1914. Y que sin duda me-
rece la pena leer.

¿Carácter salvífico de la cultura? La
pregunta se dirige al punto capital de la
relación entre el individuo y la cultura,
su articulación radical, que es formula-
da por Ortega en no pocas ocasiones en
términos religiosos: “salvación”, como
bien recoge el título: la cultura co-
mo salvadora y redentora del individuo
y de la sociedad. Para Ortega, en el
mismo afán de comprender hay con-
centrada toda una actitud religiosa (cfr.
Meditaciones del Quijote, I, 747-748). En
este libro: “Nos enfrentamos nada más
con el carácter salvífico que tiene para
Ortega la cultura en su primera etapa
creativa; habrá que preguntarse, por

tanto, qué entiende por cultura en esos
años, qué papel tiene respecto al hom-
bre y la sociedad y, si el rol que juega lo
entiende como salvífico, en qué consis-
ta, para el entonces joven filósofo, la
salvación” (p. 14). Lógicamente com-
parecen en esta cuestión los puntos
centrales de toda filosofía buscando su
peculiar flexión: persona y sociedad, in-
dividuo y colectividad, naturaleza y
cultura, ética y política, que Ortega va
a ir midiendo, curiosamente, en el cam-
po de la estética a lo largo de sus escri-
tos de ese periodo inicial que
comprende los años 1907-1914. El arte
se convierte en ágora privilegiado de su
reflexión y manifestación (pp. 63-80).

La articulación de estos polos está
mediada por la noción de razón y de
verdad, y el rol paradigmático que esta
juega para conjugar las relaciones entre
cultura e individuo. De ahí que la mira-
da de García Nuño vaya llevando a pri-
mer plano en su estudio el tipo de
“racionalidad” orteguiana según bebe
el maestro más o menos del modo de fi-
losofar de los neokantianos Cohen y
Natorp, y según se muestra el impacto
progresivo, suave pero hondo, del en-
cuentro de Ortega con la fenomenolo-
gía de Husserl. Las consecuencias de
éste son enormes y García Nuño las
descubre en su despertar y primer es-
bozo germinante en lo que considera
un segundo momento (1911-1914) den-
tro de esta etapa creativa (1907-1914),
siempre coherentemente racionalista de
Ortega. Los escritos que quedan mar-
cados por la segunda estancia de estu-
dios en Alemania, a la que viaja ya
casado y siendo catedrático en la Uni-
versidad Central, muestran el creci-

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 200

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



miento de lo que a partir de Meditaciones
del Quijote en 1914 será el Ortega estric-
tamente orteguiano. Pero ya desde en-
tonces Ortega iba introduciendo
modificaciones, matices y silencios que,
sin salirse del común denominador 
idealista de todos los años estudiados,
no se pueden sino ver como síntomas
que anuncian el cambio en su filosofía a
partir de 1914.

El método usado por el autor con-
siste en un pormenorizado y concienzu-
do análisis de todos los escritos de
Ortega en su etapa racionalista, o como
también se la denomina: idealista u ob-
jetivista. Se trata de una atenta búsque-
da sobre el ser de la cultura que obtiene
y muestra el sutil desarrollo y desplaza-
miento en la concepción de su papel
respecto al individuo. Alfonso no deja
texto del maestro sin estudiar, analizar
y sistematizar. Este conocimiento 
exhaustivo de las fuentes dota a sus
conclusiones de un peso casi indiscuti-
ble. El esfuerzo analítico sintético es
admirable, ojalá toda investigación esté
apoyada por estudios de este calibre.
Lógicamente quien espere un camino
rápido, a vuela pluma por un discurrir
de ideas volanderas se llevaría una de-
silusión. García Nuño por el contrario
va mostrando el desenvolvimiento de la
idea de cultura en pequeños y trabaja-
dos matices. Consigue introducir al lec-
tor en ese piélago que es el pensamiento
de un filósofo, en el que las ideas madre
se van matizando, corrigiendo y desa-
rrollando sin solución de continuidad
de página en página, de mes en mes,
mostrando un recorrido coherente que
quizás no fuese consciente para el mis-
mo Ortega, pero que ha quedado ahí,

en sus brillantes páginas en espera de
que alguien nos mostrase su vida, ta-
rea que acomete con éxito esta investi-
gación atento a ese rasgo de “incidenta-
lidad” del escribir de Ortega, pues “con
gran frecuencia, de un hecho –«un
hombre, un libro, un cuadro, un paisa-
je, un error, un dolor»– nuestro autor
toma ocasión para escribir y, en el co-
mentario de la cuestión que origina el
artículo o ensayo, encuentra momento
para desarrollar, aunque sea brevemen-
te, algún tema de cariz teórico” (p. 14).

En la Introducción (pp. 11-43), junto
al planteamiento de fines y presenta-
ción de la metodología, García Nuño
ofrece una completa clasificación de los
textos de Ortega y Gasset objeto de es-
te estudio, que se articula con la visión
cronológica incluida en apéndice (pp.
229-236). Para ello se sirve de “la edi-
ción crítica de sus Obras completas, I-X
(Madrid, 2004-2010), preparada por el
Centro de Estudios Orteguianos de la
Fundación José Ortega y Gasset; con-
cretamente de los volúmenes I, II y VII
de la misma. En el primero de ellos,
aparecen las obras publicadas en vida
del autor y que no fueron recopiladas
posteriormente por él en otro libro. El
segundo, por su parte, nos ofrece los
artículos y ensayos de la etapa estudia-
da que, con posterioridad a 1914, fue-
ron retomados por Ortega en algún
volumen junto con otros trabajos. En el
último de los mencionados se halla lo
publicado póstumamente” (pp. 23-24).
Se trata de “escritos breves, publica-
dos, casi en su totalidad en el período
que nos ocupa, en la prensa diaria o en
otras publicaciones periódicas no espe-
cializadas en filosofía” (p. 15). Pero

201Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 201

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



aunque el pensamiento de Ortega se
presente de una manera un tanto frag-
mentaria, “no quiere decir –señala 
García Nuño– que sea un pensamiento
asistemático; todo lo contrario, como
tendremos ocasión de comprobar, 
Ortega piensa sistemáticamente par-
tiendo para ello, en los años que nos van
a ocupar, de lo asimilado en la neokan-
tiana facultad de filosofía de Marburgo.
Esta sistematicidad de su pensamiento
permitirá que podamos contemplar co-
mo paisaje lo por él pintado, si bien de
una forma puntillista” (p. 15).

A continuación la obra se divide en
dos partes, cada una de las cuales ofre-
ce los resultados del análisis polari-
zados en dos momentos: 1907-1911
(pp. 45-136) más objetivista y raciona-
lista y 1911-1914 (pp. 137-220), sin
romper con lo anterior, más abierto a la
subjetividad fruto del encuentro, entre
otros factores, con la fenomenología.
“Al concederle la Junta para Amplia-
ción de Estudios la beca que había soli-
citado, en enero de 1911, parte de
nuevo a Marburgo, esta vez con su es-
posa. Allí asistirá a los cursos de Cohen
sobre «Lógica», «El sistema de Kant» y
«Filosofía griega» y (…) también parti-
cipa en unos seminarios de Natorp:
«Metafísica de Aristóteles» y «Crítica de
la razón pura» (…). En este tiempo (…)
toma contacto con la obra de Husserl,
Scheler y Freud” (p. 18). Ortega se
abre a otras fuentes filosóficas más allá
del neokantismo; “es indicativo a este
respecto el contraste entre la conferen-
cia de 1910 «Descartes y el método
transcendental» y la de 1913 «Sensa-
ción, construcción e intuición», en la
que en las acies filosóficas del idealismo

frente al realismo y al positivismo, ade-
más del neokantismo, encontramos
también la fenomenología de Husserl”
(p. 223). Hasta el punto de que feno-
menología, vivencia personal y refle-
xión provocan que: “lo subjetivo frente
a lo objetivo, lo individual y concreto
frente a lo universal y general van a to-
mar un protagonismo que, sin llegar a
ser el que se halla en Meditaciones del
Quijote, es notablemente diferente al de
los años anteriores, pese a que en ellos
podamos atisbar algunos leves sínto-
mas” (p. 23).

En cada parte el análisis es articula-
do “en torno a tres ejes: la cultura, qué
entiende por tal y si tiene como atribu-
to el ser salvífica; el hombre, ante todo
como beneficiario de una cultura que es
entendida por Ortega como humana,
pero también como humanizadora y,
como tal, salvadora; y la sociedad, tam-
bién en cuanto a si es salvada por la
cultura por tener ésta capacidad de so-
cialización” (p. 14). De ahí la arquitec-
tura de cada parte en tres capítulos
homónimos: la cultura (capítulos 1 y 4);
el hombre (capítulos 2 y 5); y la socie-
dad (capítulos 3 y 6). Especialmente
sugerente es cada epígrafe de estos dos
últimos capítulos subdivididos: “Socie-
dad, Política, Socialismo” y “La preo-
cupación por España”; estos epígrafes
no sólo muestran un pensamiento de un
momento de la vida de Ortega sino su
clarividente visión de la realidad y de
nuestro pueblo España, que les otorgan
un carácter de vigencia increíble para
el momento actual.

En el primer momento (1907-1911)
Ortega define cultura en contraste con
la naturaleza: la cultura es creativa, rea-

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

Reseñas202

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 202

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

Reseñas 203

liza mentefacturas; frente al mundo de
hechos y ley de la causalidad de la mera
naturaleza. El hombre ocupa un lugar
sobre-natural, está sobre la naturaleza
así entendida (aunque no es anti-natu-
ral) y mediante la cultura es humaniza-
do en un henchimiento progresivo (pp.
48-49). Cultura implica un progreso li-
neal (p. 54) que permite construir la paz
y su esencia radica en constituir un pro-
ceso de separación de lo objetivo de lo
subjetivo, según el paradigma de la ra-
cionalidad científica neokantiana que
permite humanizar superando lo indivi-
dual y subjetivo en el reino de la objeti-
vidad (pp. 62-63). El hombre es aquí
para Ortega ante todo el hombre de
la cultura (p. 89), solo con ella sale de lo
natural y realiza su ideal, un ideal que
debe superar el individualismo liberal,
pues se descubre que el individuo se di-
viniza en la colectividad (p. 97). So-
ciedad, comunidad e historia como
construcciones de la cultura tienen
al hombre, no son estas tenidas por el
hombre. Es la estética clásica frente al
romanticismo: “Para nosotros lo divino,
es decir, lo suprasensible es lo inteligi-
ble, lo ideal, la ley, el yo humano ejem-
plar frente al yo individual errabundo y
pecador” (“Renan. Introducción metó-
dica”, II, 33-34). Para Ortega, salvación
por la cultura es divinización del hom-
bre y divinización es objetivación, dilu-
ción en ese dios de pura objetividad (p.
101). De ahí su visión de la política con
la importancia de la pedagogía social y
su cercanía con el socialismo de Saint-
Simon (p. 117).

Sin embargo en el análisis de los
textos, conforme la datación de los es-
critos se acerca al final de la primera

gavilla de años que se estudian, iban
apareciendo elementos extraños al uni-
verso marburgués: “Los intrusos eran
lo individual y la estética (interioridad
lírica, símbolo, metáfora, imaginación
creadora, verosimilitud) (…). Sin em-
bargo, cuando en «Adán en el paraíso»
(mayo-agosto de 1910) parecía que iba
a ser rescatado cada hombre de una hu-
manización salvadora consistente en la
desaparición de su subjetividad en lo
objetivo y de su individualidad en la so-
ciedad, en virtud de su elevación cultu-
ral por encima de la naturaleza, como
programáticamente aparecía sintetiza-
do en «La pedagogía social como 
programa político» (12 de marzo de
1910), Ortega, de manera brusca, aca-
ba imponiendo en dicho artículo la dis-
ciplina neokantiana sin solución de
continuidad” (p. 222).

La lucha por superar el dualismo
entre cultura y naturaleza en el segun-
do momento de esta etapa se manifiesta
en el hallazgo de mediaciones, de reali-
dades intermedias entre polos, así como
halla lo verosímil en el terreno de la
verdad; ahora introduce elementos in-
termedios abriendo espacio a lo indivi-
dual y subjetivo.

Así aunque la ciencia sigue siendo la
vía central de la cultura, la filosofía va
cobrando una presencia inusual hasta
ahora; eso sí, esta se identifica con la ló-
gica, entendida como teoría de la teoría
que regula la objetividad (p. 165). Otro
matiz significativo radica en que ahora
la cultura se construye sobre la natura-
leza y no frente a ella, gracias a la me-
diación: primero, del instinto de
potenciación de la vida que en parte es
natural y en parte no, y, segundo, del

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 203

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

Reseñas204

pathos de los pueblos, que sirve para
acoger la pluralidad de culturas sin
romper su unidad y para dar cabida a
una historia con altibajos, sin una ley
de progreso lineal. En todos estos ele-
mentos se refuerza la individualidad,
aunque siempre bajo el patronazgo de
lo general. También en el arte, aunque
sigue teniendo la tarea de objetivar lo
subjetivo y el artista queda subordina-
do a esto, frente a lo clásico se afirma
también lo barroco y frente a lo sustan-
tivo, lo verbal (p. 224).

En la noción de hombre, los cam-
bios son aún más importantes, pues en
este momento Ortega presta mayor
atención a la intimidad, interesándose
más por la conciencia que en su ser in-
dividual y subjetivo contiene la raíz (re-
presentación, tendencia, sentimiento)
para la partición de la cultura en cien-
cia, ética y estética. Este estudio redun-
da en beneficio de lo individual y
subjetivo frente a lo general y objetivo.
Ortega logra así ir nítidamente más allá
del determinismo materialista gracias a
la inmaterialidad de la conciencia (pp.
167-169), de modo que la individuali-
dad se va forjando mediante creación y
“la propia vida es algo que puede hacer
cada quien libre y responsablemente”
(p. 224). Se abre la perspectiva existen-
cialista, solo tímidamente se anunciaba
en “Adán en el Paraíso”. La mediación
de lo epocal es sumamente sugerente.

Ahora el hombre sigue sin entender-
se al margen de la sociedad (pp. 185 y
ss.), pero la individualidad toma apoyo
en ella sin perderse en lo colectivo gra-
cias a la mediación de la generación. Lo
individual, partiendo de lo generacio-
nal, reobra sobre lo epocal, modifi-

cándolo e introduciendo en la continui-
dad el cambio. En política se ausenta la
pedagogía social como principal queha-
cer, y en su lugar crea, con tono muy
distinto, una asociación para fomentar
la educación política. Se va distancian-
do del socialismo, ahora una fuerza más
entre otras, y le reprocha su rigidez
dogmática. Esta rigidez sería causante
de la incapacidad para valorar lo parti-
cular lo que desemboca en su crítica a
la falta de interés en los problemas na-
cionales por parte del socialismo espa-
ñol. Esta acogida de lo subjetivo e
individual se hace sentir también en su
preocupación por España, sin perder el
horizonte de la europeización, ahora lo
propio español, lo que ha de aportarse
a Europa es debidamente afirmado. La
vinculación con la generación del 98
aparece con fuerza (p. 200). Ante la si-
tuación de España, junto a la denuncia
de la falta de cultura Ortega afirma que
necesita españoles en continua innova-
ción creadora, a la vez que se produce
cierto retorno al liberalismo.

A través de este minucioso análisis
García Nuño concluye que en estos
sub-periodos la cultura, sin que se rom-
pa la continuidad en su concepción, ha
perdido su omnipotencia. “Ortega ya
no va a hablar de una teología social, ni
va a estar nimbada la cultura de todo ti-
po de atributos religiosos y, aunque si-
ga siendo algo importante, sin
embargo, ha perdido el monopolio para
la realización del hombre individual 
y la salvación de España” (p. 226). El
Ortega que aparecía inicialmente como
profeta de una salvación proveniente
de una cultura neokantianamente ges-
tada, en el segundo grupo de años va

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 204

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



abriendo paso a un Ortega nuevo con
su personal propuesta de caminos de
salvación.

No puedo recoger más detalles, tan
sólo concluyo animando al filósofo, al

pensador político, al amante de Europa
y de España, y por supuesto al lector de
don José, a emplear su tiempo de estu-
dio y su esfuerzo en esta lectura reflexi-
va, que sin duda le resultará fructífera.

205Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

JEAN-CLAUDE LÉVÊQUE

L os últimos logros de la investi-
gación de Dorota Leszczyna
muestran, una vez más, la ca-

pacidad sobresaliente que la joven pro-
fesora de la Universidad de Breslavia
tiene al reconstruir el contexto históri-
co y filosófico de Alemania en el que
Ortega se formó durante a principios
del siglo XX.

El primer volumen, el más denso,
nos ofrece la Alemania a la que llega el
joven Ortega y su complejo mundo uni-
versitario. Leszczyna reconstruye en
primer lugar con precisión las diversas
etapas de la primera estancia alemana
del filósofo madrileño, desde sus 
comienzos en Leipzig y en Berlín hasta
su decisiva estancia en Marburgo con
Cohen y Natorp.

Utilizando las fuentes documentales
publicadas en la nueva edición de la

obra de Ortega y las Cartas de un joven es-
pañol, Leszczyna reconstruye la trayec-
toria personal e intelectual de Ortega en
esos dos años tan decisivos en su forma-
ción intelectual.

La autora se esfuerza en describir el
medio ambiente intelectual de Marburgo
y la vida estudiantil de Ortega con sus
maestros Cohen y Natorp, los semina-
rios que cursó y la influencia que ellos
tuvieron en la primera parte de su pro-
ducción filosófica. Estamos de acuerdo
con la autora en el hecho de que la in-
fluencia del neokantismo fue más pro-
funda de lo que se suele considerar en
la crítica orteguiana.

Los dos textos redactados años des-
pués de su regreso de Marburgo,
“Adán en el paraíso” y “La pedagogía
social como programa político”, expo-
nen las relaciones que Ortega tiene to-
davía con el pensamiento de sus
maestros de Marburgo.

Leszczyna hace referencia a los es-
critos de Natorp y de Cohen en los que
Ortega se inspira durante esta etapa de
su filosofía; la pedagogía de cuño socia-
lista de los marburgueses constituye
para el filósofo madrileño una posibili-
dad de progreso para la sociedad espa-
ñola.

La segunda estancia de Ortega en
Marburgo, en 1911, coincide con el 

ORTEGA Y SU TRAYECTORIA FILOSÓFICA. DEL NEOKANTISMO A SU ÚLTIMA FILOSOFÍA

LESZCZYNA, Dorota: José Ortegi y Gasseta. Studia
na niemieckich universytetach [José Ortega y
Gasset. Estudios en la universidad alemana].
Wrocław: Aureus, 2012, 186 p.

ORTEGA Y GASSET, José: Wprowadzenie dla nie-
mieckich czytelników [Prólogo para alemanes],
edición de Dorota Leszczyna. Wrocław: Aureus,
2013, 92 p.

11 RESEÑAS:11 RESEÑAS  28/05/15  9:01  Página 205

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Lévêque, J. C. (2015). Ortega y su trayectoria filosófica. Del neokantismo a su última filosofía. Reseña de 
“José Ortega y Gasset. Estudios en la universidad alemana” de Dorota Leszczyna. Revista de Estudios 
Orteguianos, (30), 205-206. 
https://doi.org/10.63487/reo.367


	Página en blanco



