288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

Acto lingiiistico, conocimiento e intencién
significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Resumen

El acto lingliistico como acto de hablar, decir y co-
nocer es una actividad que realiza el sujeto desde
lo profundo de su conciencia. Consiste en la sinte-
sis cognoscitiva que realiza el hablante de su intui-
cioén y de lo que afiade mediante su imaginacion y
su razon, convirtiéndola en palabras de una len-
gua. El acto linglistico y, por tanto, el lenguaje, es
la proyeccién hacia las cosas de lo que el sujeto
realiza en su interior. Las cosas asi tienen un grado
de realidad relativo, el que el sujeto les da proyec-
tando su intencion significativa hacia lo que le
rodea, utilizando para ello las palabras de una len-
gua, creando asi su verdad o su logos. Mi intencion
en este articulo es reflexionar sobre la realidad hu-
mana del acto lingliistico en cuanto que es la res-
puesta del sujeto que vive una situacion dada.

Palabras clave

Hablar, decir y conocer, acto lingdistico, conoci-
miento, intencion significativa, universos de cono-
cimiento, mundos conocidos, Ortega y Gasset,
Coseriu.

Jesus Martinez del Castillo

Abstract

The speech act as an act of speaking, saying and
knowing consists in an activity executed by the sub-
ject from the depths of his conscience. It is the cog-
nizant synthesis made by the speaker of his intuition
and what he adds by means of his imagination and
intellect, thus transforming it in words of a language.
The speech act and thus language is nothing but the
projection of the subject’s contents of his conscience
to things surrounding him. In this way the degree of
reality of things in the world is relative, the one crea-
ted by the subject projecting his meaningful inten-
tional purpose on the things by means of words of a
language, thus creating his logos and truth. My in-
tention in this article is thinking over the human
reality of the speech act in as much as it constitutes
the reality lived by the subject in his circumstance.

Keywords

Speaking, saying and knowing, speech act,
knowledge, meaningful purpose, speech
universes, known worlds, Ortega y Gasset,
Coseriu.

El conocer humano no es més que la expresién de la libertad e inteligen-
ecia del hombre!. Es una actividad libre orientada a dominar y manipular

! Como he defendido en otros sitios, hablar es hablar, decir y conocer. No hay un hablar sin un
decir, ni un decir sin un conocer. De los tres aspectos de la actividad del hablar, el conocer es el
fundamento tltimo (cfr. Jestis MARTINEZ DEL CASTILLO, La lingiiistica del decir;, el logos semdntico y el
logos apofdntico. Granada: Granada Lingvistica, 2004). De aqui que haga mias las palabras de
COSERIU cuando dice: “el lenguaje pertenece al dominio de la libertad y de la finalidad” (Sincronia,
diacronia e historia: el problema del cambio lingiitstico. Madrid: Gredos, 1988 [1957], p. 194), y afiada
maés adelante: “ningtin agente externo, de ningun orden, puede actuar «sobre la lengua» sin pasar
por la libertad y la inteligencia de los hablantes” (Sincronia, diacronia e historia, ob. cit., p. 196).

Como citar este articulo: Revista de
Martinez del Castillo, J. (2015). Acto lingiistico, conocimiento e intencién significativa en Estudios Orteguianos
Coseriu y Ortega y Gasset. Revista de Estudios Orteguianos, (30) 79-109. N° 30. 2015

https://doi.org/10.63487/re0.357

@@@@ Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
TN derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0

mayo-octubre



80 Acto lingiitstico, conocimiento e intencidn significativa en Coseriw y Ortega y Gasset

lo que el sujeto aprehende®. En el acto del conocer el sujeto se manifiesta co-
mo un sujeto que

a) Se separa a si mismo de lo vensible y concreto, es decir, de lo que le viene a
través de sus sentidos;

b) transforma lo sensible y concreto en algo abatracto y virtual;

c) realizando estas dos operaciones dentro de s( mismo, en su conciencia;

d) para vuperar la circunstancia en la que se encuentra;

e) creando de esta manera algo que antes no existia, algo que es siempre

nuevo.

Estas cinco manifestaciones sefialadas son dimensiones del ser que es en el
mundo, el ser ahf’, o el ser que tiene que superar su circunstancia®. A causa de
ellas el sujeto crea:

1. Su propio yo, es decir, su conctencia.

2. Cosas virtuales, es decir, contenidos de conciencia®, significados objetivados en
la palabra o lenguaye.

2 Una oracién como la presente se interpretaria de forma distinta si el hablante fuera un re-
presentante de lo que llamamos la cultura occidental o un representante de la cultura oriental.
En Occidente el conocimiento humano va dirigido a dominar el objeto conocido. Sin embargo
en Oriente va dirigido al sujeto que conoce, a dominar las pasiones y propiciar las capacidades
del su)eto cognoscente. A causa de esto en Occidente el conocimiento llega a su culmen en la
ciencia y la técnica y tecnologfa; en Oriente, por el contrario, el conocimiento constituye la sa-
bidurfa, la perfeccién alcanzada por el propio sujeto. En la ciencia occidental una cosa es la
teorfa y otra la préctica. En la sabidurfa oriental la teorfa es tal por la practica. Cfr. Jests
MARTINEZ DEL CASTILLO, HModes of Thinking, Language and Linguistics. Mélaga: Universidad de
Malaga, 2013, § 1.

5 Martin HEIDEGGER, E/ Ser y el Tiempo. Barcelona: RBA, 2002 [1944].

4 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, ;Qué es conocimiento? Madrid: Alianza Editorial, 1992 [1984
(1951)], pp. 46-47.

® Para Coseriu, la concepcién del significado es distinta segiin sea concebido en relacién al
sujeto hablante o considerado en sf mismo. En relacién al sujeto creador, el significado es “con-
tenidos de conciencia” (Eugen COSERIU, E/ hombre y su lenguaje. Madrid: Gredos, 1985, pp. 40 y
47); en relacién a la lengua histérica, el significado es “sistematizacién primaria de la experien-
cia por medio de las palabras” (Eugen COSERIU, Principios de semdntica estructural. Madrid:
Gredos, 1981, p. 88). En este sentido el significado es interindividual y comtn dentro de una co-
munidad lingtifstica (=lengua). A estos dos puntos de vista podemos afiadir un tercero, que
serfa el contenido visto desde el sujeto que habla en un acto lingiifstico dado. En este sentido el
significado no es mds que la manifestacién de la intencién significativa del hablante (cfr. Jests
MARTINEZ DEL CASTILLO, La lingiiistica del dectr, ob. cit., y Modes of Thinking, Language and Lin-
gutstics, ob. cit., §§ 12.1-12.3).

Aparte de esto el contenido lingiifstico, para Coseriu, tiene tres niveles: es designacion, o la re-
ferencia a lo extralingiifstico; es vignificado, o “el contenido dado en cada caso por la lengua em-
pleada en el acto de hablar”; y es ventido, o el contenido particular que en cada caso “se expresa
por medio de la designacién y del significado y mas all4 de la designacién y del significado co-
mo tales” (Eugen COSERIU, El hombre y su lenguaje, ob. cit., p. 247).

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 30. 2015

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS MARTINEZ DEL CASTILLO 81

3. Las cosas y un mundo lleno de cosas, es decir, la realidad®.
4. Crea’ y re-crea la lengua particular®, ya que usa palabras que no pertene-
cen al sujeto sino a la comunidad lingiiistica.

De esta manera la palabra, el lenguaje, se manifiesta en un triple nivel:

A. El lenguaje como la creacidn de significados y el pensamiento (=logovs).

B. El lenguaje como lengua, como algo que es comuin y participado con otros
dentro de una comunidad lingiifstica.

C. El lenguaje como realizactones individuales, como discurso, algo que se ma-
nifiesta en los actos lingiiisticos, Ginica realidad con existencia concreta de todo
aquello de lo que decimos lenguaje’.

2. Tanto si lo denominamos como hablar, palabra o discurso, el lenguaje se resu-
me en una actividad que realiza el sujeto, actividad libre y creativa y, a la vez,
contingente e histérica, orientada siempre a un fin'’. Este fin no se puede
conseguir en sf mismo més que indirectamente, creando un “mundo fantésti-
co”!igual al que el sujeto pretende conseguir, haciéndolo verdad e imponién-
dolo a lo que le rodea. Con esto aquello que rodea al sujeto es transformado de
ser simplemente, a ser realidad y mundo compuesto de cosas. Los medios que uti-

¢ “Realidad es realidad cuando y en cuanto coincide con los conceptos” (José ORTEGA Y
GASSET, La idea de principio en Letbniz y la evolucion de la teoria deductiva. Madrid: Alianza Editorial,
1992 [1958], p. 194). Por otro lado, dice Ortega: “por lo mismo que es imposible conocer direc-
tamente la plenitud de lo real, no tenemos méds remedio que construir arbitrariamente una rea-
lidad, suponer que las cosas son de una cierta manera. Esto nos proporciona un esquema, es
decir, un concepto o enrejado de conceptos. Con él, como al través de una cuadricula, miramos
luego la efectiva realidad, y entonces, sélo entonces conseguimos una visién aproximada de ella
(...). En esto consiste todo uso del intelecto” (José ORTEGA Y GASSET, La rebelion de las masas.
Madrid: Austral, 1966, p. 119).

7 La lengua particular ha sido hecha en la historia por los hablantes a partir de toda altera-
cién o cambio en los modelos del hablar vigentes en los distintos estados de la lengua que la
constituyen. De esta manera la lengua “se hace continuamente” (Eugen COSERIU, Introduccion a
la lingiitstica. Madrid: Gredos, 1986 [1951], p. 29): es “un objeto histérico” (cfr. Eugen COSERIU,
Stncronia, diacronia e historia, ob. cit., p. 283).

8 Dice Coseriu: “La lengua se rehace porque el hablar se funda en modelos anteriores y es
hablar-y-entender; se supera por la actividad lingiifstica porque el hablar es siempre nuevo; y se
renueva porque el entender es entender més alld de lo ya sabido por la lengua anterior al acto.
La lengua real e histérica es dindmica porque la actividad lingiifstica no es hablar y entender una
lengua, sino hablar y entender algo nuevo por medio de una lengua” (Eugen COSERIU, Sincro-
nia, diacronia e historia, ob. cit., p. 109).

 “La realidad concreta del lenguaje es el acto lingiiistico” (Eugen COSERIU, Lecciones de lin-
glitstica general. Madrid: Gredos, 1986, p. 16).

10“El hablar es una actividad libre y finalista y, como tal, no tiene causas externas o natura-
les” (Eugen COSERIU, Sincronia, diacronia e historia, ob. cit., p. 196).

1" José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit., p. 131.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 30. 2016

mayo-octubre



82 Acto lingiitstico, conocimiento e intencidn significativa en Coseriw y Ortega y Gasset

liza el hablante en el acto de conocer, o acto de ejecucién del lenguaje, son me-
dios que componen el lenguaje mismo, a saber: el hablar, decir y conocer,
medios que surgen de dentro del sujeto que por ello es el vweto hablante, dicente
y cognoscente’®. El hombre habla porque tiene algo que decir; dice porque se de-
fine a sf mismo ante lo que le rodea; y habla y dice porque conoce. Los medios
del lenguaje, pues, son todo aquello que constituye el lenguaje en sf, medios que
constituyen a la vez el propio ser del hombre. Por esto el lenguaje no puede ser
mds que creativo’. Su finalidad es infinita!?, identificindose con el decir'?, o la
definicién de sujeto ante lo que le rodea'®, e identificando el decir con la inten-
cion significativa del hablante'. En este sentido el decir determina tanto el conocer
por arriba como el hablar por abajo. Por arriba, el decir gufa el conocer y, por
abajo, condiciona cémo tiene que ser el hablar. En cualquier caso hablamos
siempre de algo que viene al sujeto de dentro, fruto de su propia creatividad'®.

3. La realidad del hablar, decir y conocer se da en los actos lingiifsticos. Los
hablantes, al mismo tiempo que hablan, tratan de entender su propia realidad.
Esta abarca tanto lo interno al sujeto como lo que éste proyecta sobre lo que le
rodea, constituyéndolo en objeto de su conocer, decir y hablar. El hablar en
este sentido es hablar y entender’. El estudio del lenguaje y los actos lingiifsticos
no puede ser més que interpretacién, es decir, hermenéutica, fundada y siste-
mética revelacién de un contenido® que se da sola y exclusivamente en la
conciencia del sujeto?’.

12 Cfr. Jestis MARTINEZ DEL CASTILLO, La lingiitstica del decir, ob. cit.

15 Cfr. Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso. Pamplona: Eunsa, 2006, pp. 44-45.

1 Cfr. Eugen COSERIU, Competencia lingiiistica. Madrid: Gredos, 1992, p. 253. Cfr. también
Schelling, 4pud Eugen COSERIU, Stncronia, diacronia e historia, ob. cit., p. 57.

15 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, £l hombre y la gente. Madrid: Alianza Editorial, 2001 [1957],
p. 245.

16 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit., p. 253.

17 Cfr. Jests MARTINEZ DEL CASTILLO, La lingiiistica del dectr, ob. cit., § 1.

18 “En el individuo antecede el habla fntima, el decirse a s mismo algo, a la operacién de co-
municarlo (...). Es preciso reconocer al hablar-pensar una prioridad sobre el hablar-conversar”,
José ORTEGA Y GASSET, ;Qué es conocimiento?, ob. cit., p. 81. De la misma manera, “hablar no es
sino la consecuencia de haber nosotros recibido mecénicamente desde fuera [una] lengua.
Hablar, pues, es una operacién que comienza en direccién de fuera a dentro (...). Decir, en cam-
bio, es una operacién que empieza dentro del individuo. Es el intento de exteriorizar, manifes-
tar, patentizar algo que hay en su intimidad. A este fin consciente y racional procura emplear
cuantos medios encuentra a su mano: uno de ellos es hablar, pero sélo uno de ellos” (José
ORTEGA Y GASSET, £l hombre y la gente, ob. cit., p. 259).

19 Cfr. Eugen COSERIU, Sincronia, diacronia e historia, ob. cit., p. 109.

20 Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., p. 57.

2l La interpretacién o hermenéutica es posible fundamentalmente si concebimos el hecho lin-
giifstico como algo que es y se da en el ser humano. En la hermenéutica interpretamos un obje-

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 30. 2015

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS MARTINEZ DEL CASTILLO 85

to cultural en términos de la vida humana. Por el contrario, si concebimos el hecho lingiiistico
como algo que es en si, algo objetivo, ya sea concebido como hecho natural, social o incluso ins-
trumental, su interpretacién es otra.

Para John L. Austin, quien concibe el lenguaje como algo objetivo, algo que es en si, cons-
tituyendo, asi, el lenguaje natural, la posible interpretacién del lenguaje estd en el lenguaje
mismo, no en el sujeto hablante. Austin concibe el acto lingiifstico como respuesta a la siguien-
te pregunta: jen qué sentido decir algo es hacer algo? Cuando alguien dice algo —responde-,
debemos distinguir: a) el acto de decir, que consiste en emitir ciertos ruidos, con cierta entonacién
o acentuacién. A esto Austin denomina el acto locucionario, o la dimenasidn locucionaria del acto lin-
giifstico; b) el acto que llevamos a cabo al decir algo: prometer, advertir, afirmar, felicitar, bauti-
zar, saludar, insultar, definir, amenazar, etc. A esto Austin llama el acto idocucionario, o la dimension
tlocucionaria del acto lingiifstico; y ¢) el acto que llevamos a cabo porque decimos algo: intimidar,
asombrar, convencer, ofender, intrigar, apenar, etc. Esto es el acto perlocucionario, o la dimen-
aidn perlocucionaria del acto lingiifstico. La conexién entre la funcién locucionaria y la funcién
perlocucionaria es una conexién causal; la relacién entre la funcién locucionaria y la funcién ilo-
cucionaria, es una relacién convencional. El significado de las expresiones es parte del acto
locucionario, la fuerza de ellas estd incluida totalmente en el acto ilocucionario (cfr. Genaro R.
CARRIO y Eduardo A. RaBOssI, “La filosoffa de John L. Austin”, en John L. AUSTIN, Cdmo
hacer cosas con palabras. Barcelona: Paidés, 1988, pp. 7-35).

Por otro lado, para John R. Searle, el lenguaje es un algo objetivo, un hecho social que
sirve a la comunicacién, fundado en la naturaleza ejecutiva del ser humano, la cual se rige por
reglas en la conducta humana: “a theory of language is part of a theory of action, simply becau-
se speaking is a rule-governed form of behavior” (John L. SEARLE, Speech acts. Cambridge: Uni-
versity Press, 1969, p. 17). El lenguaje se ejecuta en el acto del habla en cuanto que éste es
ejecucién de los elementos que componen ese algo objetivo: “The unit of linguistic communica-
tion is not (...), the symbol, word or sentence (...), but rather the production or issuance of the
symbol, word or sentence in the performance of the speech act” (bidem, p. 16). En este sentido
el objeto de estudio es la langue, nivel histérico de la actividad del hablar: “an adequate study of
speech acts is a study of langue” (bidem, p. 17). Y la seguridad, el certum de la ciencia, es la
intuicién que tengo yo como hablante de una lengua dada (dem, p. 13). De aqui que si domi-
no el dialecto que hablo dominaré hipotéticamente (idern) los mecanismos del lenguaje. El acto
del habla se compone de tres partes: “a) Uttering words, that is performing utterance acts; b)
Referring and predicating, that is, propositional acts; ¢) Stating, questioning, commanding, pro-
mising, that is, performing illocutionary acts” (ébidem, p. 24). El significado de las expresiones se
da en la fuerza ilocucionaria de la proposicién. En el acto de identificar una referencia el con-
tenido constituye el ventido: “In the total illocutionary act the content is the proposition; the func-
tion is the illocutionary force with which the proposition is presented. In the act of identifying
reference, the content is the sense of identifying description associated with the utterance of
the referring expression” (tbidem, p. 125).

Umberto Eco concibe el lenguaje como fenémeno social y mds en concreto como hecho de
comunicacién, hecho objetivo también. Eco parte de lo que llama e/ campo semistico. Su investi-
gacién se centra en la cultura, entre cuyos Integrantes estd el 1enguaje, centrado éste en una
lengua. La semiética como ciencia ha de partir de una hipétesis, que nos habla de lo que Eco en-
tiende por lo significativo dentro de la comunicacién: “todas las formas de comunicacién fun-
cionan como emisién de mensajes basados en cédigos subyacentes”. Especifica a continuacién
qué entiende por formas de comunicacién y cudles son esos cédigos subyacentes: “todo acto de
performance comunicativa se apoya en una compelence preexistente”. O en otras palabras, “todo ac-
to de paréle presupone una langue” (Umberto ECO, La estructura ausente: introduccidn a la semistica.
Barcelona: Lumen, 1972, pp. 15-16). Corresponden al campo semiético las investigaciones que
parten de los sistemas de comunicacién aparentemente mds “naturales” y “espontdneos”, menos
“culturales” (dbidem, p. 16). La semiética se desarrolla en otras dos hipétesis. La primera defiende

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 30. 2016

mayo-octubre



89 Acto lingiitstico, conocimiento e intencidn significativa en Coseriw y Ortega y Gasset

4. Todo lo que existe para el sujeto hablante, dicente y cognoscente, existe y tie-
ne su fundamento de ser en su propia conciencia. De esta manera el conocer no
puede ser més que subjetivo. El sujeto, cuando conoce, crea su propia concien-
cia, es decir, se crea a sf mismo y, a la vez, crea lo que conoce. Pero en esta
formulacién hay una aparente peticién de principio. El conocer como actividad
humana creativa no parte de la nada, parte de una concepcién inicial sobre las
cosas y principalmente de una concepcién sobre lo que es el propio sujeto que
lo crea. El sujeto en el acto del conocer no abandona nunca su propia concien-
cia. Parte de su conciencia y llega a su conciencia. No obstante en el conocer y
el acto del conocer hemos de distinguir dos cosas siempre presentes, la propia
conciencia del sujeto y lo que éste crea. Esta doble realidad crea el problema del
conocimiento: jqué es el conocimiento?, ;qué llegamos a conocer?

4.1.1. El acto del conocer es de dos maneras. Yo podré comprobar, por un la-
do, que el 7+5% es igual a 12. Ahora bien, jcémo sé yo que 7+5=12?, ;cémo
puedo yo estar seguro de ello? En el ejemplo, yo entiendo una realidad que lla-
mo la unidad; comprendo que las unidades se pueden concebir unas junto a las
otras o en sucesién cuantitativa de unas con otras, siempre sobre la base de
la singularidad de cada una de ellas. Con esto la cosa desaparece y se muestra
a sf misma como una. Comprendo la particularidad de las unidades que lleva
consigo 5 y la que lleva 7. Una vez comprendido esto, hago una sintesis de am-

que “toda cultura se ha de estudiar como un fenémeno de comunicacién”. La segunda, afirma que
“todos los aspectos de una cultura pueden ser estudiados como contenidos de la comunicacién”
(tbidem, pp. 33-34). De aqui que los sistemas de significados (entendidos como sistemas de enti-
dades o unidades culturales) se constituyan en estructuras (canypos o ejes seméanticos), que obe-
decen a las leyes de las formas significantes (tbidem, pp. 37-38). Asi, pues, para Eco, la comu-
nicacién engloba a “las culturas”, las que se manifiestan de forma objetivada en los campos o ejes
seménticos.

Por dltimo, Ludwig Wittgenstein concibe el lengua)e con un valor instrumental. Los proble-
mas filoséficos nacen de confusiones e incomprensiones en el uso del lenguaje. Es importante
comprender el lenguaje ordinario. El estudio del lenguaje ordinario, pues, estd orientado a con-
seguir un fin dnico, siendo asf el medio especifico para alcanzarlo (cfr. Genaro R. CARRIO y
Eduardo A. RaBOsSI, “La filosoffa de John L. Austin”, ob. cit., p. 24), algo objetivo que no
merece un estudio de lo que es en si.

En conclusién, el lenguaje es algo que funciona en sf, cosa externa al sujeto que lo habla. Las
distintas concepciones analizadas aquf nos remiten a la consideracién del lenguaje como hecho
basado en la masa social de Saussure: “la lengua no es libre, porque el tiempo permitird a las
fuerzas sociales que actdan en ella desarrollar sus efectos, y se llega al principio de continuidad
que anula a la libertad. Pero la continuidad implica necesariamente la alteracién, el despla-
zamiento mas o menos considerable de las relaciones” (Ferdinand de SAUSSURE, Curso de lin-
glitstica general. Buenos Aires: Losada, 1974 [1945], p. 145); o en la intuicién chomskiana
(Noam CHOMSKY, Adpects of the Theory of Syntax. Massachusetts: The MIT Press, 1965, p.19),
caso de Searle.

22 Immanuel KANT, Critica de la razén pura. Barcelona: RBA, 2004, pp. 51-52.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 30. 2015

mayo—octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS MARTINEZ DEL CASTILLO 85

bas cosas, y sé que el resultado no puede ser mas que dOCE. He llegado con

esto a la conexion sintética de la intuicion®

%, es decir, a ver como necesaria y univer-
sal** la conexién que se da entre 5y 7. Dicho de otra manera: he llegado a sa-
ber que mi conocimiento adquirido en ese acto, no depende de mis sentidos;
que para conocer este tipo de cosas no necesito de la experiencia, sino de mi
intuictén. Puedo sf comprobar dicho aserto haciendo de ello una representa-
cién, una clase de dibujo o esquema, con uno de los medios més originarios que
tengo: mis propios dedos; y, efectivamente, compruebo que el resultado es 12.
Ahora bien, puesto que he descubierto en mi pensamiento que esa operacién
realizada en ese acto es universal por un lado y necesaria por otro, y que siem-
pre que relacione entre si dos cantidades concebidas sobre la base de la uni-
dad, podré hacer mentalmente la sintesis de ambas, no necesitaré comprobar
empiricamente si el resultado puede ser uno u otro: tengo que comprobarlo en
mi mismo por medio de lo que llamo la ttuicion, que se da en mi razén o inte-
lecto. Por tanto, puedo inferir por analogia?, que todas las operaciones menta-
les de ese tipo son universales y necesarias. Este es el tipo de conocimiento que
llamamos a prior?®, un conocimiento necesario y universal, que no necesita de
la aportacién de los sentidos para comprobar que es verdadero, sino que nace
de la razén misma, de la intuicién pura, del intelecto.

4.1.2. La verdad que tengo del resultado de arriba, a su vez, es un estado
mental mfo de algo que he separado de mf, un ente de razén creado por mf
mentalmente, y que en virtud de lo que significa en s{ mismo como cosa sepa-
rada de mi, digo que es verdadero. Asi, pues, digo que algo que es en sf mismo
porque lo he concebido como auténomo, separado de mi (5+7), es verdade-
ro (12), gracias a mi intuicién pura. Por tanto, estoy cierto de que es verdadero.
Lo puedo demostrar de multiples maneras, todas mentales y contundentes, sin
necesidad de recurrir incluso a la escenificacién que he hecho con mis dedos.
Por ejemplo, puedo hacer la siguiente comprobacién. Puedo multiplicar cada
uno de estos nimeros por 4 (56x4=20; 7x4=28), sumar sus resultados (48) y di-

vidirlos por 2x2. Comprobaré que el resultado sigue siendo el mismo: es ver-

% Tbidem, p. 49.

2 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Letbniz, ob. cit., p. 328. Ortega hace alu-
sién al modo de pensar moderno (o de Descartes), que introduce la razén en el pensar, haciendo
que se busque en el pensar las conexiones de la razén, es decir, lo “universal” y lo “necesario”.
Para una descripcién del modo de pensar moderno y el modo de pensar substante, cfr. Jests
MARTINEZ DEL CASTILLO, HModes of Thinking, Language and Linguistics, ob. cit., § 1.3.

% Cfr. el valor de la analogia en José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit.,
pp- 148 y ss.

% Cfr. Immanuel KANT, Critica de la razén pura, ob. cit., pp. 42 y ss.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 30. 2016

mayo-octubre



86 Acto lingiitstico, conocimiento e intencidn significativa en Coseriw y Ortega y Gasset

dadero. Por consiguiente, hemos de distinguir dos aspectos en mi estado de
conocer: por un lado, ¢/ objeto que conozeco, aunque sea inventado y separado de
mi, 5+7=12, que es verdadero, y por otro, ¢/ estado mental mév, que estoy en lo
cierto. El primero es el verum, cosa objetiva desligada de mf, y el segundo, el
certum, cosa subjetiva’”’. La combinacién de ambos constituye el conocer, mi
acto del conocer.

4.2. Pero hay otro tipo de conocimiento que es el mds cotidiano, puesto que el
hombre es un ser que vive en su circunstancia, condenado a vivir entre las co-

8, cosas que si bien son algo que est4 ahf, yo sistematizo y delimito como un

sas”
modo de ser o una especie. Para conocer las cosas que me rodean encuentro,
pues, una dificultad no menor: aquello que me rodea, a lo que llamo cosas, con
lo que yo me relaciono necesariamente, no me dice lo que es, y mi forma de
conocer no se contenta con vivir aquello que me rodea. Yo tengo sed y bebo
agua. No hago con esto mds que vivir aquello que necesito, haciendo para ello
un acto de conocer sensible. No tiene importancia para mi vivir el agua saber
su composicién cientifica: conozco intuitivamente lo que es el agua y me basta.
Este es un modo de conocer que también tienen los animales, por lo que en es-
to no me diferencio de ellos. Pero ademds de mi vivir el agua que me bebo, yo
quiero saber qué es eso externo a mi que constituye parte de mi vivir, a lo que
llamo agua. Para esto tengo que delimitar el agua del ejemplo como algo que se
da en sf en mi rededor, haciéndolo cosa. Lo primero que hago es darle un nom-
bre”. De esta manera el nombre que yo dé a las cosas no serd en sf mismo una
palabra vacfa: llevard en sf mismo una delimitacién y una estructuracién, evo-
cando con ello aquello que he seleccionado de mi rededor (el agua, del ejemplo).
Por tanto, eso que era agua como elemento natural, que estd frente a mi, ahora
es un algo en mi conciencia, un contenido de mi conciencia, un vgnificado™.

4.2.1. Nuestro primer acceso a lo que nos rodea, tras la designacién o la elec-
cién de un algo para decir algo de €|, es la palabra, ya sea mediante su creacién
ex novo, o mediante la utilizacién de elementos ya existentes en nuestra co-
munidad lingiifstica. Yo, para mi conocer, parto desde el principio de algo

7 Eugen COSERIU, Lecciones de lingiiistica general, ob. cit., 1986, p. 70.

28 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, ldeas sobre la novela y el teatro. Madrid: Alianza Editorial, 1999
[1982], pp. 91-92.

29 “E] hecho central de la actividad lingiiistica est4 situado allende el limite hasta donde la fi-
siologfa y la psicologfa pueden llegar, pues consiste en la facultad eminentemente espiritual de
establecer un nexo funcional entre un significante y un significado y corresponde a operaciones
de la razén, como son el conocer y el distinguir” (Eugen COSERIU, Jntroduccidn a la lingiiistica, ob.
cit., pp. 568-59).

%0 Eugen COSERIU, El hombre y su lenguaye, ob. cit., pp. 40 y 47.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 30. 2015

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS MARTINEZ DEL CASTILLO 87

que generalmente estd hecho, las palabras y contenidos de las palabras de
mi lengua. Pero las palabras de mi comunidad lingiifstica (=lengua) no me
presentan cosas, sino que delimitan modalidades de ser en las cosas®'. Por con-
siguiente, el conocimiento que yo actualizo ahora, empezé cuando me hice
miembro de una comunidad lingiifstica, haciendo de mi ser, un ser-con-otros®.
Yo comparto con los otros la principal base de mi pensamiento, que necesa-
riamente tengo que expresar en palabras de una lengua. A causa de esto mi
conocimiento, puesto que yo soy libre, es inagotable e imprevisible.

4.2.2. Supongamos que yo para satisfacer mi necesidad de beber, quiero transpor-
tar el agua a mi casa de alguna manera. El procedimiento més habitual hoy
para ese menester, es una red de tubos que conducen el agua a las casas. Ten-
dré que contribuir a ese transporte colectivo, y quien me suministra el agua me
habla de litros, metros cibicos y consumo. No tengo m4s remedio que saber lo
que es cada uno de estos términos lingiifsticos, que ya sabfa que existfan en mi
lengua, pero cuyo contenido tengo que afiadir ahora a mi acto del conocer, es
decir, ejecutarlo. Con ello ya no me basta con lo que mi intuicién me da por si
misma: tendré que mirar el agua transportada y ejecutar mi conocimiento
bajo el prisma de los tres conceptos afiadidos, haciendo con ello una intuicién
nueva. Esos conceptos, artificiales en sf mismos, aparecen ante mi como rela-
ciones que tengo que establecer y ejecutar mentalmente. Es decir, tendré que
activar en mi conciencia esos conceptos, cosas abstractas que no existen mds
que en mi mente aunque sean aceptados de la tradicién, y ejecutarlos sobre
aquello que quiero conocer. Con ello podré calcular lo que quiero saber: mi
consumo del agua y lo que yo tengo que contribuir a la conduccién y consumo
de la misma. Mi conocimiento, por consiguiente, se compone en primer lugar
de mi propio yo: yo soy el que conoce; en segundo lugar, tendré que hacer una
actividad dada, el ejecutar mentalmente una serie de conceptos; en tercer lu-

1 Dice Coseriu: “el lenguaje ciertamente no crea los entes, las «cosas» naturales o de otra
manera objetivas a las que atribuye un determinado modo de ser (...) [ni] el ser que se atribu-
ye a las «cosas»: antes bien, reconoce y delimita modalidades del ser en las «cosas» mismas y por
eso es delimitacién de especies o (...) de «clases» de entes (clases que, naturalmente, desde el
punto de vista de su objetividad, pueden también ser clases de un solo miembro e incluso clases
vacfas)” (Eugen COSERIU, Lenguayje y discurso, ob. cit., pp. 73-74).

32 Dice Coseriu: “la alteridad del hombre, o sea (...) la manifestacién del «ser-con-otro» en
cuanto dimensién esencial del ser del hombre. Este ser-con-otro —el reconocerse a sf mismo
en otros, el reconocer en el «ti» a otro «yo»— es precisamente lo que se llama dimensién «social»
(o «politico-social») del hombre y coincide con la intersubjetividad originaria de la conciencia:
con el hecho de que la conciencia humana es conciencia abierta hacia otras conciencias con las
que establece comunicacién, es decir, les reconoce las mismas facultades de sentir, pensar, juz-
gar, significar e interpretar. Y el lenguaje es la forma bdsica de este salir la conciencia de sf mis-
ma e ir al encuentro de otras conciencias” (Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., p. 44).

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 30. 2016

mayo-octubre



88 Acto lingiitstico, conocimiento e intencidn significativa en Coseriw y Ortega y Gasset

gar, los conceptos que utilizo, cosas que me vienen de fuera como cosas objeti-
vadas aunque sean mentales; y por ultimo, el elemento externo, el agua transpor-
tada, motivo con el que voy a ejecutar mi intuicién. De esta manera miraré el
agua transportada, algo que estd fuera de mi, teniendo por tanto que salir de
mi{ mismo a través de mis sentidos. Mi conocer serd, pues, una actividad
ejecutada con conceptos inventados, en principio extrafios a mfi, sobre la base
de un elemento externo que puedo experimentar, el agua transportada, que lle-
ga asf a constituir el objeto de mi conocer y que da a mi actividad del conocer una
base externa y por tanto objetiva para mi definirme, mi obyeto del decir®®. Mi co-
nocimiento en este caso se compone de algo externo a mf sobre la base de una
actividad interna, y algo afiadido para ejecutar esa actividad. Podré ver si es
verdadero y comprobaré mediante mis sentidos que tengo una referencia exter-
na, el agua transportada, motivo por el que contemplo la cosa en toda su rea-

lidad en mi intuicién®.

4.2.3. La universalidad y necesidad que establezco en este caso es de tipo
distinto: estableceré una serie de principios que estdn ah{ y que constituyen el
fundamento de mi conocer, tales como que todo liquido se pueda medir por su
volumen, y que toda cantidad de ese volumen igual a un patrén ya previamen-
te establecido, sea lo que llamemos “litro” o “metro ctibico”, etc. Y segtin he
hecho y analizado, podré ver también que estoy en lo cierto, porque he llegado
a establecer una conexion sintética de la intuicion. Este tipo de conocimiento es e/
conocimiento a postertori, en cuanto que depende de la experiencia, y el cono-
ctmiento sintético a priore®, el conocimiento elaborado sobre las cosas, a las que,
después de crearlas, accedo mediante mi experiencia, basado también en la
analogfa. En €l tenemos siempre la comprobacién empirica, pero solamente
cuando afiadimos por nuestra parte el instrumento de comprobacién, cuya
ejecucién nos permitird llegar a la sintesis en nuestra intuicién. Y la razén de
esto, en cualquiera de los dos tipos de conocimiento, nos la da Coseriu: “lo uni-
versal se conoce intuitivamente, por una experiencia interior”*. La experien-
cia interior es la que hemos vivido mentalmente, estableciendo en ella cosas

3 Cfr. las funciones de “el objeto del conocer” y “el objeto del decir” en Jestis MARTINEZ DEL
CASTILLO, La lingiiistica del decir, ob. cit., nota 30, pp. 75 y ss.; también en Puicologia, lenguaje y li-
bertad. Malaga: Universidad de Mdlaga, 2012, § 12.4.

3 Dice Ortega: “todo pensar sintético es, en cuanto tal, a posteriori (se entiende a posteriori
de una intuicién) (...) en la intuicién sintetizamos o afiadimos a la intuicién determinante”
(José ORTEGA Y GASSET, La tdea de principio en Leibniz, ob. cit., p. 81).

% Cfr. Immanuel KANT, Critica de la razén pura, ob. cit., pp. 48-50.

% Eugen COSERIU, Ducursos pronunciados en el acto de investidura “Doctor Honorls Causa” del
Excelentisimo Seiior E. Coseriu. Granada: Universidad de Granada, 1993, p. 30.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 30. 2015

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS MARTINEZ DEL CASTILLO 89

que son arbitrarias y contingentes, pero que, por medio de la analogfa, hemos
llegado a la universalidad y necesidad.

4.3. Es decir, tanto en el conocimiento a priori como en el conocimiento a poste-
reorl, tengo que hacer yo mismo la conexidn sintética de la intuicion. El cono-
cimiento, pues, es una vinlesis que se realiza en la mente (razén o intelecto) y
que descansa en la ttuccion, en el tener mentalmente presentes los objetos en
toda su realidad universal y necesaria. Llegamos a la conexién sintética de la
intuicién gracias a la actividad mental que realizamos. El conocimiento, pues,
es activo y congciente.

4.4. El acto del conocer es la creacio’n mental de un algo a 10 que llamamos corn-

L’Ep[(l, que después se eXpresaré necesariamente en palabras de una lengua57.

Para Ortega,

el concepto ( ..) tiene dos caras. Por una, el concepto pretende declararnos la
verdad sobre la cosa: es la cara que mira a la realidad, por tanto, a fuera de él
mismo, a fuera del pensamiento; es su cara ad extra. Por otra, el concepto con-

% Hablando del lenguaje, la expresién de la creacién mental o intuicién, se expresard en
palabras de una lengua, con todo aquello que lleva la expresién de la palabra (los gestos, la
expresién corporal, la actitud, la “suspensién intencional” del hablar —el silencio-) (Eugen
COSERIU, Teoria del lenguaje y lingiiistica general. Madrid: Gredos, 1982, p. 290), etc. Con esto el
lenguaje se convierte en una lengua. Pero el hablar es también un hablar interior, que se deter-
mina también por y en las palabras, en lo que llamamos el logos. Para Ortega, pensamiento y
palabra son la misma cosa: “Pensamiento y lenguaje son funciones inseparables y ni m4s ni me-
nos oriundas de la sociabilidad la una que la otra. Por este lado no hay diferencia esencial algu-
na. Pero en el individuo antecede el habla intima, el decirse a s{ mismo algo, a la operacién de
comunicarlo (...). Es preciso reconocer al hablar-pensar una prioridad sobre el hablar-conver-
sar. Tenfan razén los griegos cuando hicieron equivoco el vocablo logos, encargandolo de signi-
ficar indistintamente «decir» y «pensar». Pensar es descubrir lo oculto, y lo mismo es hablar”
(José ORTEGA Y GASSET, ;Qué es conocimiento?, ob. cit., p. 81). Por otro lado, hablando del arte,
la intuicién o la creacién mental se expresard en una pintura, una escultura, una obra arquitec-
ténica, una composicién musical, etc. Siempre en definitiva en algo material objetivo u objetiva-
do. De aquf que, para Coseriu, “los pocos rasgos efectivamente universales del lenguaje (...)
pueden reducirse a cinco: semanticidad, creatividad, alteridad, materialidad y la historicidad, es
decir: «el lenguaje significa», «el lenguaje es actividad creadora», «el lenguaje es para otro(s)»,
«el lenguaje se presenta en el mundo como hecho fisico», «el lenguaje se realiza siempre en for-
mas histéricamente determinadas»”. Es decir, que el lenguaje tiene que ser material. La razén de
esto nos la da el propio Coseriu en el mismo lugar: “el significado es en s{ mismo un hecho men-
tal, un hecho interno de la conciencia, y no puede transmitirse como tal a otra conciencia, ya que
entre conciencia y conciencia no hay ninguna comunicacién directa; por ello, debe estar repre-
sentado «en el mundo» por hechos materiales que puedan ser percibidos e interpretados por
otras conciencias: es decir que una semanticidad con alteridad sélo es posible a través de la ma-
terialidad. Andlogamente, la creatividad corresponde a una facultad estrictamente individual (en
rigor, sélo el individuo crea); pero, para que lo individualmente creado pueda ser interpretado y

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 30. 2016

mayo-octubre



90 Acto lingiitstico, conocimiento e intencidn significativa en Coseriw y Ortega y Gasset

sistfa en su propio acotamiento como contenido mental; es su cara ad intra del
pensamiento. Por aquélla el concepto es o no suficientemente verdadero, es o
no suficientemente conocimiento. Por ésta el concepto es mds o menos pre-
ciso, estricto, inequivoco, exacto; es mis o menos logos mas o menos légico o
apto para que funcionen con rigor las operaciones légicas (...). La verdad de
un concepto viene a éste en su relacién con las cosas; por tanto, con algo ex-
terno a él. Es una virtud extrinseca del concepto. Su precisién, en cambio, su
univocidad es una virtud que el concepto tiene o no, por s{ mismo, en cuanto

pensamiento y sin relacién a nada extrinseco®.

De aqui que todo concepto, todo acto de conocer, todo acto lingiifstico, ten-
ga como fin propio el que sea verdadero, por un lado, y por otro, el que sea cierto.

4.5. Cabe que echemos la vista atrds y nos preguntemos, ;qué hemos hecho?
Simplemente hemos hecho una serie de operaciones mentales encaminadas a
cambiar el modo de ser del agua, transforméndolo de ser algo concebido como
que es en si, a ser algo concebido bajo el prisma de los conceptos de litro,
metro cuibico y ambos bajo el prisma del concepto de consumo. Cada uno de
estos conceptos lleva Consigo otros conceptos o fundamentos que son los que
le dardn universalidad y necesidad a nuestro conocer. Al ejecutar lo que nos
hemos propuesto, hemos aceptado conceptos que provienen de la tradicién lin-
giifstica, los hemos ejecutado mentalmente y comprobado mediante nuestros
sentidos. En el primero de los dos tipos de conocimiento que hemos visto, el
conocimiento a priori, nuestro conocimiento era fruto de nuestra actividad
mental, sin necesidad de que intervinieran nuestros sentidos; en el segundo,
nuestro conocimiento ha consistido en hacer nuestra actividad mental mi-
rando hacia algo fuera de nosotros, afiadiendo conceptos inventados, nece-
sitando con ello la intervencién de nuestros sentidos. Hemos partido de las
cosas como intencién (quiero saber el consumo del agua), y las hemos transfor-
mado en su modo de ser concebidas. Hemos transformado lo que era en sf,
haciéndolo algo que es de otra manera.

5. Volvamos a algo dicho anteriormente. El sujeto por el acto del conocer se crea
a sf mismo y lo que conoce. El acto del conocer parte de un concepto inicial
y crea otro concepto. De esto decfamos que era una aparente peticién de prin-

adoptado (o sea: reconocido como suyo propio) por otros individuos, la creacién debe ocurrir
en el marco de un sistema de posibilidades tradicional en una comunidad, de una técnica his-
térica determinada; de aqui que la creatividad con alteridad sélo sea posible a través de la
historicidad” (Eugen COSERIU, Lenguayje y discurso, ob. cit., pp. 44-45).

% José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit., p. 61.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 30. 2015

mayo—octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS MARTINEZ DEL CASTILLO 91

cipio (cfr. § 4). En lo que llevamos dicho, hemos visto que unas veces el cono-
cer es solamente mental, es decir, a priort, y otras veces es mental y experimen-
tal a la vez, a posteriord y a priori, haciéndolo, pues, vmntético a priori. Con el
conocer puedo saber lo que estd dentro de mf, lo que yo afiado, y lo que est4
fuera de mi. Lo que estd dentro de mi lo he fabricado yo, y lo que est4 fuera de
mi lo he elaborado yo también, afiadiendo para ello un algo, es decir, un
supuesto que elaborado por mf o aceptado de la tradicién, es algo también fa-
bricado por y en mi mente. En definitiva, en mi conocer todo es fruto de mi
fabricacién. La primera cosa que descubro, mi propia conciencia, constituye la
condicién necesaria, conditio sine qua non, es decir, instrumento a priorl de mi
propio conocer; la segunda, lo que afiado a mi conocer constituye una condi-
cién en si misma contingente, es decir, una condicién que es as{ y que podrfa muy
bien ser de otra manera, pero que no obstante tiene que darse dentro del co-
nocer porque en sf misma es necesaria, por tanto, es también conditio sine qua
non o instrumento a priori de mi conocer; y la tercera, la ejecucién de lo que
manejo o mi actividad mental, es el desarrollo de mi acto mental fabricado por
mf{, también instrumento a prior{ del conocer.

5.1. La conciencia humana, como la quintaesencia de todo lo que constituye lo
humano, tiene que existir necesariamente como elemento del conocer, pero tie-
ne esa rara condicién que solamente se da en el hombre frente a los demés
seres del universo: el ser humano es un ser lire, que sin embargo tiene que ha-
cerse a sf mismo. En este sentido frente a la eternidad e inamovilidad del
Ser-que-es-en-si-mismo®, la conciencia humana tiene que hacerse como ser®,
pero contingentemente. Es decir y dicho de otra manera: todo sujeto cognos-
cente ha de hacerse a s{ mismo, pero este tener que hacerse a s{ mismo tiene
que ejecutarlo él mismo en la historia, mediante la reflexién sobre s{ mismo y
en participacién con los demds, valiéndose tanto de su mente como de sus sen-
tidos. Por tanto, la conciencia humana se realiza a sf misma histdricamente por
encima y a pesar de su ser libre. La condicién absoluta del ser humano y su
condicién histérica estdn siempre presentes en las acciones libres, acciones que
por definicién no pueden ser mas que humanas, cuyo fin siempre es infinito™'.
El ser humano es un ser libre, no por voluntad propia, sino obligatoriamente,
por su propia constitucién de ser. Dice Ortega y Gasset:

% José ORTEGA Y GASSET, VII, 339.

40 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, Unad lecciones de metafisica. Madrid: Alianza Editorial, 1999
[1966], p. 92.

41 Eugen COSERIU, £/l hombre y su lenguaje, ob. cit., p. 21.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 30. 2016

mayo-octubre



92 Acto lingiitstico, conocimiento e intencidn significativa en Coseriw y Ortega y Gasset

Este es el ingrediente mds extrafio y misterioso del hombre. Por un lado es
libre: no tiene que ser por fuerza nada (...), y sin embargo, ante su libertad
se alza siempre algo con un caricter de necesidad, como diciéndonos: “poder
puedes ser lo que quieras, pero sélo si quieres ser de tal determinado modo
serds el que tienes que ser”. Es decir, que cada hombre, entre sus varios seres
posibles, encuentra siempre uno que es su auténtico ser. Y la voz que le llama

a ese auténtico ser es lo que llamamos “vocacién”.

Esta libertad impuesta determina la forma de ser de cada sujeto y lo hace
por tanto individual. El hombre no es nada hecho sino un ser que se hace a sf

mismo:

La historia es el modo de ser propio a una realidad, cuya sustancia es, pre-
cisamente, la variacién; por tanto, lo contrario de toda sustancia. El hombre es
insustancial (...). Al no estar adscrito a una consistencia fija e inmutable —a
una naturaleza— estd en franqufa para ser, por lo menos para intentar ser, lo
que quiera. Por eso es el hombre libre y... no por casualidad. Es libre porque,
no poseyendo un ser dado y perpetuo, no tiene m4s remedio que irselo bus-
cando. Y esto —lo que va a ser en todo futuro inmediato o remoto— tiene que

elegirlo y decidirlo él mismo. De suerte que es libre el hombre... a la fuerza®.

5.2. El conocer humano es una accién que realiza el sujeto, que empieza con
una toma de conciencia de forma sensible, algo que se viene estudiando des-
de que Aristételes utilizara el concepto de alobnotg, sensacién®, que se puede
considerar como el primer motor en la actividad del conocer:

En la sensacién [afsthesis o intuicién sensible] nos “hacemos cargo”, “nos
damos cuenta” o entendemos una cosa singular sensible. Una parte de ésta es
conservada en la imaginacién (memoria o fantasfa libre). En aquélla o en ésta
(...) la mente fija ciertos componentes y abstrae los demds (...). Después de
hecha parecida fijacién y abstraccién en muchas sensaciones o imédgenes se
advierte la identidad de aquellos componentes ABCD, que aparecen, pues,
como comunes. El que aparezcan como comunes es una cualidad relacional
que le afiadimos, pero ni les quita ni les pone nada. Tenemos ya ante nosotros
el primer universal. Pero no porque ejerzan cargo de universal y de género
dejan de ser ABCD exactamente lo mismo que eran: caracteres sensuales de

4 José ORTEGA Y GASSET, En torno a Galileo. Madrid: Biblioteca Nueva, 2005 [1933], p. 186;
V, 176.

4 José ORTEGA Y GASSET, Mirabeau, Contreras, Vives. Madrid: Alianza Editorial, 1986 [1974],
p. 130.

4“4 ARISTOTELES, De Anima, 111, 1, 425a, 14, 4pud José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio
en Leibniz, ob. cit., p. 128.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 30. 2015

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS MARTINEZ DEL CASTILLO 95

la cosa. La operacién de comparar para descubrir lo comun y lo diferencial no
es una nueva forma de hacerse cargo de entender; no es una operacién més in-
teligente. Es en cierto modo mecdnica: una faena de trasporte que lleva nues-
tra atencién de una sensacién a otra®.

El acto del conocer no es un acto pasivo, es un proceso de percatacién de
lo percibido y adicién de algo que nosotros ponemos sobre lo percibido,
percatacién en la que el sujeto siempre estd presente de forma activa. Este es-
tar siempre presente de forma activa es algo imprescindible, a partir de lo cual
se puede fabricar lo que conocemos y llegamos a entender. Como hemos dicho
mas arriba, en el acto del conocer tres cosas se ponen de manifiesto: el sujeto
que conoce gracias a su actividad mental, el objeto que es conocido y lo que
aflade el propio sujeto para ejecutarlo, ejerciendo asf su actividad mental. En
el caso de la aprehensién de aquello que nos rodea por medio de nuestros sen-
tidos, nuestra atencién se separa de nosotros y se centra en lo que quiere
conocer. Con esto se impone la objetividad en nuestro conocer. Llegamos a creer
que las cosas existen en si y por sf al margen de cémo las conocemos. La
reflexién sobre un supuesto, un principio o una hipétesis, nos permite llegar a
conocer muchas cosas que incluso podemos llegar a comprobar empiricamen-
te. Conocemos, por ejemplo, la existencia del vapor cuando el agua llega a her-
VIT. Separamos asi, en un acto totalmente libre por nuestra parte, el vapor de
aquello en donde se da. Hacemos con ello un supuesto: el vapor constituye una
fuerza motriz. Aplicamos esta verdad a una miquina y ejecutamos esa fuerza
motriz en movimiento mecédnico. El estudio del agua transformada en vapor,
nos permite comprobar la fuerza motriz, cosa primariamente no existente en
lo real, sino descubierta o inventada por la mente humana y hecha real. Para
ello nos hemos olvidado de que nosotros hemos sido los que hemos dirigido de
una manera u otra la orientacién de nuestro conocimiento, ejecutdndolo hasta
llegar a la consecucién del movimiento por una méquina. Decimos de esta
manera que el movimiento de la mdquina es un conocimiento objetivo, que se
puede comprobar. Hemos adecuado nuestra forma del conocer a algo fuera de
nosotros, y nuestro avance cognoscitivo ha sido guiado por los resultados de lo
conseguido mentalmente.

5.3.1. Pero en el caso de la reflexién sobre nosotros mismos, esto que hasta ahora
vemos como verdad, se nos manifiesta confuso. Partimos y comprobamos

4 José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit., pp. 129-130.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 30. 2015

mayo-octubre



94 Acto lingiitstico, conocimiento e intencidn significativa en Coseriw y Ortega y Gasset

aquello de lo que partimos en un acto de conocimiento que a veces puede ser
circular. Decimos, por ejemplo, que existe la cognicién porque el lenguaje es
una facultad cognitiva como otras. Inferimos lo mayor de lo menor y volvemos
a lo menor y efectivamente verificamos que es asf. Nos fijjamos en los demé4s y
en nosotros mismos y llegamos a la conclusién de la que partiamos: la cognicién
existe, el lenguaje existe y existen las facultades cognitivas. Podemos hacer
experimentos si queremos, y llegaremos a una conclusién ya sacada, muy se-
mejante a la que hemos sacado con el agua, el vapor y la mdquina que se mue-
ve gracias al vapor, una conclusién que podemos repetir en el laboratorio si nos
ideamos la forma de reproducirla y ejecutarla. Con esto, creeremos que nuestro
conocimiento es también objetivo, pero nos engafiaremos a nosotros mismos. El
concepto de objetividad no puede ser el mismo si hablamos de lo humano y las
actividades libres, justamente porque el hombre y sus actividades libres son
infinitos™. La libertad, ese “extrafio y misterioso ingrediente”", nos exige que
nos separemos en todo momento de lo que nos rodea: una cosa seré el propio
ser del hombre y otra lo que el hombre crea en su conciencia. La ciencia no exis-
te si no es en la palabra, en el lenguaje, que es una sistematizacién de las cosas
que empieza en un aserto y termina en un conjunto de asertos™.

5.3.2. La objetividad, el explicar las cosas como son dentro del universo de
conocimiento al que pertenecen (cfr. §§ 12 y 13), nos exige que desde el con-
junto de asertos del que partamos para hacer ciencia, separemos unas cosas de
otras. Lo que tiene que ver con el “extrafio y misterioso ingrediente” de la
libertad, no puede mezclarse con las cosas que creamos en nuestra conciencia,
especialmente si refieren realidades fuera de nosotros. Las cosas que tienen que
ver con la libertad parten, para su conocimiento, de la concepcién que el propio
sujeto tiene sobre sf mismo. Esto no significa que ese punto de partida sea ina-
movible, como en el caso de las cosas que nos rodean. Al contrario: partiremos
de ese concepto para analizarlo y estudiarlo en sf mismo y en sus fundamentos.
El ser humano, ser que se hace a s mismo en la historia, lleva consigo muchos
conocimientos de tipo intuitivo que aparecen en nosotros sin ningtn funda-
mento. Son las creencias®, las cuales se identifican como intuitivas. Decir, co-

4 Cfr. Eugen COSERIU, Sincronia, diacronia e huwtoria, ob. cit., p. 47.

47 Cfr. cita en § 5.1.

4 “Scientific research begins with a set of sentences which point the way to certain obser-
vations and experiments, the results of which do not become fully scientific until they have
been turned back into language, yielding again a set of sentences which then become the basis
for further exploration into the unknown” (Benjamin L. WHORF, Language, Thought and Reality,
Selected Writings of Benjamin Lee Whorf, ed. de J. B. CARROLL. Cambridge: The MIT Press, 1956,
p. 221, quien atribuye este pensamiento a Leonard Bloomfield).

4 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, [deas y creencias. Madrid: Alianza Editorial, 1997 [1940].

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 30. 2015

mayo—octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS MARTINEZ DEL CASTILLO 95

mo hemos dicho en el ejemplo de arriba, que partimos de que el lenguaje exis-
te, significa dar por cierta una creencia que hemos tomado del comtin y que
confirmamos con nuestra elaboracién mental. La clave de nuestro conocer en
ambos casos, tanto si estudiamos las cosas en si, como si estudiamos el hombre
y sus actividades libres, est4 en el punto de partida que, debido a la libertad,
nunca puede ser tratado igual que aquello a lo que hacemos “cosas”.

5.4. En el estudio de lo humano partimos siempre, tanto si lo reconocemos
como si no, de lo que se llama ¢/ vaber originario. Dice Coseriu respecto de la
teorfa lingiifstica, teorfa que tiene que estudiar necesariamente el conocer
humano, puesto que el lenguaje, la actividad del hablar, decir y conocer, es
actividad cognoscitiva:

en las ciencias culturales (...) no caben hipétesis acerca de lo universal, el fun-
damento es el vaber originario que el hombre tiene acerca de s{ mismo y de sus
actividades libres y que, por supuesto, también se aclara, se precisa y se modi-
fica a consecuencia del estudio empirico. Y en la teorfa en su forma explicita,
se trata (...) de trasladar al plano de la reflexividad, es decir, del saber funda-
mentado y motivado racionalmente, aquello que los seres humanos saben ya en

forma intuitiva acerca de lo que ellos mismos crean®.

Es decir, el estudio del conocer y con ello el estudio del lenguaje, el arte, la
musica y la literatura, tiene que ver con la peculiaridad propia del ser humano,
un ser que es libre y limitado, absoluto y contingente, creativo y ser que se
hace a s{ mismo en la historia. El vaber originario es un saber intuitivo, concep-
to de larga tradicién que empieza en Aristételes y engloba a Vico, Pagliaro y
Husserl. El saber originario es “aquel saber que el hombre tiene acerca de sf
mismo y de sus actividades libres (y, desde luego, acerca de la finalidad de
éstas)”!. En el saber originario el verum y el certum se funden entre si:

el fundamento tedrico previo de las ciencias culturales, que se ocupan de lo
creado por el hombre, no lo constituyen las “hipétesis” sino (...) el “saber ori-
ginario” por ejemplo, en la lingiifstica el saber intuitivo de los hablantes, y de
los propios lingiiistas en cuanto hablantes. En este sentido (...) las ciencias
de la cultura son “més exactas” que las naturales, ya que su fundamento no es
algo que sélo se supone, sino algo que el hombre sabe (aunque sélo intuiti-
vamente) (...). En el caso de los objetos culturales, el verum objetivo, la reali-

0 Eugen COSERIU, Lecciones de lingiilstica general, ob. cit., p. 59.
1 Eugen COSERIU, Acto de Investidura del Dr. Eugenio Coseriu. Madrid: Universidad Complu-
tense de Madrid, 1999, p. 36.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 30. 2016

mayo-octubre



96 Acto lingiitstico, conocimiento e intencidn significativa en Coseriw y Ortega y Gasset

dad de los hechos como tales, y el certum subjetivo —la seguridad que el hom-
bre tiene acerca de su indole— coinciden®.

Por consiguiente, las ciencias de lo humano tienen que distinguirse de las
ciencias de la naturaleza. El problema con ellas consiste en su propia dife-
rencia especifica. Y como dice Coseriu son més exactas:

Las ciencias culturales tienen su tipo peculiar de exactitud, y el asimilarlas
a las ciencias fisicas (que tienen otro tipo de exactitud) no significa hacer-
las “exactas”, sino, al contrario, transformarlas en ciencias inexactas, es decir,
en falsas ciencias®.

Por tanto, el certum subjetivo es el objeto de estudio, lo que constituye a la vez
su objetividad, su verum objetivo. El verum objetivo, al basarse en el certum sub-
jetivo, estd y estard siempre supeditado a revisién constante y no por pruebas
externas sino por pruebas que estén siempre sujetas a la conexién sintética de
la intuicién. Por esto el estudio de lo humano es siempre interpretacién, es
decir, hermenéutica, como ya hemos dicho.

6.1. El acto lingiifstico es siempre creacién, re-creacién o modificacién de ac-
tos individuales anteriores, fruto de una intuicién inédita por parte del sujeto.

Siendo siempre expresién de una intuicién inédita y udnica, el acto lingtifs-
tico es acto de creacién, acto singular que no reproduce exactamente ningiin
acto lingiifstico anterior y que sélo por los limites que le impone la necesidad
de la intercomunicacién social se “parece” a actos lingiifsticos anteriores,
pertenecientes a la experiencia de una comunidad. (...). El acto lingiifstico
es, por su naturaleza, acto eminentemente individual, pero vinculado socialmen-

te por su misma finalidad, que es la de “decir a otros algo acerca de algo™.

Si para Coseriu, el lenguaje es la aprehensién del ser®, el acto lingiiistico,
como ejecucién real del lenguaje, es un acto de aprehensién de la realidad, un
acto del conocer en el que el sujeto se enfrenta a lo que le rodea, afirmando en

%2 Eugen COSERIU, Lecciones de lingiitstica general, ob. cit., p. 70.

% Eugen COSERIU, Sincronia, diacronia e huwtoria, ob. cit., p. 189.

* Eugen COSERIU, Introduccidn a la lingiiistica, ob. cit., pp. 27-28.

% “El lenguaje es aprehensién del ser, pero no por parte de un sujeto absoluto, ni del indi-
viduo empirico, sino por parte del hombre histérico que, precisamente, por ello, es al mismo
tiempo un ente social (...). Por una parte es logos, aprehensién del ser; por otra es logos inter-
subjetivo, forma y expresién de la historicidad del hombre” (Eugen COSERIU, E/ hombre y su
lenguaye, ob. cit., p. 32).

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 30. 2015

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS MARTINEZ DEL CASTILLO 97

dicho acto la realidad hecha verdad por el propio sujeto hablante. El acto de
conocer se manifiesta necesariamente en las funciones de una lengua, pero no
de manera uniforme. Este se inicia con la intuicién primera o aisthesis, y se
desarrolla en una serie de operaciones intelectivas que se manifiestan en la
lengua histérica, a saber: la seleccién, el establecimiento de una designacién,
la creacién de una clase o esencia (categoria), la relacién, la nominacién y la

determinacién®®.

6.2.1. La interpretacién del acto lingiifstico tiene que fijarse en la expresién lin-
giifstica, pero ésta no es el Unico elemento determinante en su expresién. Lo
determinante ser4 todo lo que tiene que ver con el conocer y con la creacién
del decir. La lengua histérica de esta manera aparece como un mero medio de
expresién, medio que dada la transformacién que significa el conocer desde lo
sensible y concreto a las palabras y contenidos de una lengua, que en principio
valen para todo discurso posible®””, queda siempre corta o insuficiente. De esta
manera el sentido originario de las palabras tiene una importancia muy rele-
vante. Dice Ortega:

[Las palabras] tienen un sentido privilegiado, mdximo o auténtico; a saber:
el que significaron cuando fueron creadas (...). [Clada palabra es origi-
nariamente la reaccién lingiifstica o verbal a una situacién vital tipica’®.

Ahora bien, la palabra no fue creada de una vez y por todas, se ha ido
haciendo y re-haciendo cada vez que se utiliza, siendo su sentido originario, no
el primitivo de su primera creacién, sino el que hoy se muestra en la misma. Lo
que importa, pues, en el anélisis del acto lingiifstico no es sino aquellos condi-
cionantes que han hecho al hablante seleccionar unos medios de expresién y
no otros, dando con ello el sentido perseguido por el hablante en el acto lin-
giifstico®.

6.2.2. Esta perspectiva orteguiana de buscar y cefiirse al sentido originario de
las palabras, es, en apariencia, un desafio a la distincién de los tres niveles
de la determinacién lingiiistica de Coseriu. El llegar a determinar cuél es la in-
tencién significativa del hablante, que es tnica y nace y se ejecuta en el acto

% Cfr. Jesis MARTINEZ DEL CASTILLO, La lingiilstica del decir, ob. cit., §§ 5-10.

 Cfr. Eugen COSERIU, Gramdltica, semdntica, universales. Madrid: Gredos, 1987, p. 19.

%8 José ORTEGA Y GASSET, Meditacion de la técnica y otros ensayos sobre ciencia y filosofia. Madrid:
Alianza Editorial, 2002 [1933], p. 124.

% Cfr. un estudio sobre la obra de Ortega en Concha D’OLHABERRIAGUE RUIZ DE AGUIRRE,
El penvamiento lingiitstico de José Ortega y Gavsset. A Corufia: Spiralia Maior, 2009.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 30. 2016

mayo-octubre



98 Acto lingiitstico, conocimiento e intencidn significativa en Coseriw y Ortega y Gasset

lingiifstico, no contradice en ningun sentido la separacién de lo que pertenece
al lenguaje, lo que pertenece a una lengua y lo que depende del sujeto hablan-
te. El acto del conocer es un acto absoluto, es decir, creacién, algo que por su
propia naturaleza es libre, cuyo fin por tanto es infinito®, valiéndose el
hablante de lo ya hecho, lo cual encuentra en su lengua. En la tradicién en la
técnica del hablar se guardan ideas, pensamientos, creencias, reglas, procedi-
mientos y actitudes®! que el hablante puede utilizar a su conveniencia. La uti-
lizacién de un elemento tradicional en un acto lingiifstico, significa revivir de
alguna forma el sentido que ha ido adquiriendo en el uso. De esta manera la
determinacién del sentido originario de una palabra o expresién lingiifstica,
significa la actualizacién de dicho elemento, con lo que no hay ninguna con-
tradiccién en su separacién y utilizacién.

7.1. El acto lingiiistico es el acto indisoluble de hablar, decir y conocer. Desde
el punto de vista del decir o la definicién del sujeto ante lo que le rodea, el acto
lingiifstico manifiesta:

1. la conciencia del wweto que conoce, 1a cual se trasparenta en la tntencion sig-
nificativa de decir algo®;

2. un conocer centrado en un objeto (el obyeto del conocer);

3. la definicién del sujeto ante lo que conoce (e/ decir), especificado en un ob-
jeto (el objeto del decir)®;

4. la vinculacién del sujeto sobre lo conocido (la realidad)®;

5.y en ultimo lugar, una actividad creadora (lenguaje) que se materializa en
las formas de una tradicién lingiiistica (lengua), dando lugar a una expresion lin-
giilstica determinada.

7.2. El acto lingiifstico y su expresién representa el intento, casi nunca alcan-
zado totalmente por el sujeto, de significar un ventido®. Es un acto de lucha del

%0 Eugen COSERIU, £/ hombre y su lenguaye, ob. cit., p. 21.

o1 Cfr. Jestis MARTINEZ DEL CASTILLO, Hodes of Thinking, Language and Liguistics, ob. cit., en
particular § 2.

%2 La intencién significativa del hablante individual determina el acto lingiifstico en su tota-
lidad. Todo acto lingiifstico es obra de un sujeto que busca un determinado fin. Cfr. Jestis MAR-
TINEZ DEL CASTILLO, La lingiiistica del decir, ob. cit., y Modes of Thinking, Language and Linguistics,
ob. cit., §§ 12.1.-12.3.

% Para el objeto del decir y objeto de conocer, cfr. nota 33.

¢ Dice Ortega y Gasset: “en nuestra circunstancia no puede haber nada que sea con un ser
independiente del hombre, como éste es dependiendo de cuanto hay en la circunstancia. Mundo
y hombre v¢ son, aunque con distinto modo. Por eso no hay mundo sin hombre, ni hay hombre
sin mundo” (José ORTEGA Y GASSET, IX, 758. Cfr. cita en nota 6).

% Cfr. los tres niveles de la determinacién lingiifstica en Eugen COSERIU, Competencia lin-
glilstica, ob. cit., p. 96. Por otro lado cfr. nota 21 para ver el concepto de sentido en Searle.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 30. 2015

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS MARTINEZ DEL CASTILLO 99

sujeto enfrentado a lo que vive en su conciencia, para hacerlo aflorar. Esta es
la razén, dice Ortega, por la que los griegos a ese estado interno llamaron su
logos, su diccién, su pensar, haciendo con ello el vocablo equivoco, que signifi-

% _razén por la que Heidegger concibe el

ca pensar algo para decirlo a la vez
logos como algo que se manifiesta “partiendo de aquello mismo de que se
habla” @Gmopaivecbar)¥, ya sea mostrando la verdad, dAABe0eLy, u ocultdndo-
la, peodeobat. El logos nunca o casi nunca coincide con lo que el hablante dice,
de aquf que para estudiar el lenguaje en el acto lingiifstico tengamos que sorpren-

der el lenguaje en su nacimiento®. Decimos, por ejemplo, con Miguel Hern4ndez,

Corazén que en el tamario

de un dia se abre y ve clerra.
La flor nunca cumple un aiio
y lo cumple bajo tierra.

Considerando en si mismos unos versos como éstos, nunca llegaremos a
saber a qué se refieren. Es el contexto el que determina la significacién de las
pa]abras que, por otro lado, estan perfectamente definidas en la lengua espa-
fiola. Lo dicho en estos versos no est4 en las palabras sino en la circunstancia
que afectaba al poeta cuando las creé. Se trata del lamento de un padre des-
garrado por la tempranfsima muerte de su hijo de diez meses. Se nos dird que
se trata de una metéfora. Pero es que la metéfora es verdad: expresa el logos
mds profundo de quien la dice y la crea®. Asf, pues, el hablante crea un cono-
cer sobre la realidad de una flor a la que llama corazén y a la que asimila a una
flor (objeto del conocer). Ahora bien, lo que el poeta quiere decir no est4 expre-
so: el desgarro interior que sufre un padre ante la muerte de un ser tan delica-
do como es un hijo de apenas diez meses (e/ objeto del decir). Y esto, en realidad,
no puede ser de otra manera. No es noticia la afirmacién de que una flor no vi-
va un afio. S{ es noticia lo que pasa dentro del alma del poeta, su logos, al cual
se aproxima de forma tan original y bella. Esto pone de manifiesto la intencién
significativa del hablante, que es decisiva: determina todo el acto lingiifstico y
hace que el hablante salga garante de lo dicho”. Como garante de ese aserto
(dectr), el sujeto aparece como distinto de lo dicho: una cosa es el poeta y otra

0 José ORTEGA Y GASSET, ;Qué ¢s conocimiento?, ob. cit., p. 81.

% Martin HEIDEGGER, El Ser y el Tiempo, ob. cit., p. 37.

%8 José ORTEGA Y GASSET, Mision de la universidad. Madrid: Alianza Editorial, 2002 [1930],
p. 195.

% José ORTEGA Y GASSET, Sobre la razén histérica. Madrid: Alianza Editorial, 1996 [1979], p.
38, y Unad lecciones de metafisica, ob. cit., pp. 40-41.

70 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Letbniz, ob. cit., p. 253. Cfr. Jestis MAR-
TINEZ DEL CASTILLO, La lingiitstica del decir, ob. cit., § 9.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 30. 2016

mayo-octubre



100 Acto lingiitstico, conocimiento e intencidn significativa en Coseriw y Ortega y Gasset

el momento desgarrador por el que pasa. Esto nos lleva a considerar el origen
interno del acto lingiifstico, es decir, el conocer (=pensamiento-acto-del-decir
=logos) que lo ha hecho posible. El sujeto, que vive una situacién dada envuel-
to en sus sentidos, se separa de esa situacién por el acto del conocer, manifes-
tdndose como distinto de su propia vivencia. Por medio del acto lingiifstico el
sujeto reduce sus sentidos a un mero medio para acercarse a aquello que le ro-
dea. De esta manera lo que rodea al sujeto es convertido en asuntos de su vi-
da (los momentos que vive el poeta, la pura y nuda realidad, a la que el propio
yo se enfrenta superdndola y alejdindose de ella). La primera condicién del
decir es de tipo interno: tiene que ver con el sujeto y lo que constituye el suje-
to. A este respecto dice Ortega y Gasset:

para que yo pueda decir algo a alguien es preciso que antes me lo haya dicho

yo a mi mismo, esto es que lo haya pensado y no hay pensar si no hablo

conmlgo I’IllSIl’lO71

7.3. La determinacién del objeto del decir depende del contexto (la circunstan-
cta) que no suele aparecer materialmente en la expresién o que aparece de
forma muy sutil e indirecta”. Para Ortega, el lenguaje es mucho més que lo
que aparece en la expresién lingiifstica:

el lenguaje consiste no sélo en decir lo que €l por sf dice, sino en actualizar esa
potencialidad decidora, significativa del contorno. El hecho incuestionable
es que resulta sorprendente cémo la palabra se integra como tal palabra —esto es,
cumple la funcién de enunciar— en coalescencia stbita con las cosas y seres en
torno que no son verbales. Lo que la palabra por sf dice es muy poco, pero
es el fulminante que dispara el poder cuasiverbal de todo lo dem4as.

"t José ORTEGA Y GASSET, Unad lecciones de metafisica, ob. cit., p. 101.

2 E] concepto de conlexto estd en relacién directa con la concepeién inicial que el estudioso
del lenguaje tenga sobre lo que es el lenguaje y, en dltima instancia, su modo de pensar sobre las
cosas. Si concebimos el lenguaje como algo en los seres humanos, el contexto estard determinado
por la circunstancia en la que vive el sujeto hablante en cada momento. Si concebimos el len-
guaje como actividad, el contexto serd miltiple, dada la naturaleza de la actividad del hablar. En
ambos casos el estudio del lenguaje es hermenéutica, es decir, interpretacién de la realidad
humana. Ahora bien, si concebimos el lenguaje como algo objetivo, el contexto serd igualmente
algo objetivo; si concebimos el lenguaje como hecho natural, el contexto tiene que ser algo dado
previamente; si concebimos el lenguaje como hecho social, serd la sociedad la que determine el
contexto; y si concebimos el lenguaje como un medio de comunicacién, el contexto se reducird
a lo que es la comunicacién. Cfr. a este respecto y respectivamente José ORTEGA Y GASSET,
cita en este mismo apartado, Eugen COSERIU, “Determinacién y entorno”, en Zzoria del lenguaje
y lingiitstica general, ob. cit., pp. 290-319. John L. AUSTIN, Cdmo hacer cosas con palabras, ob. cit.;
John R. SEARLE, Speech acty, ob. cit.; Umberto ECO, La estructura ausente, ob. cit., p. 38.

7 José ORTEGA Y GASSET, El hombre y la gente, ob. cit., p. 241.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 30. 2015

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS MARTINEZ DEL CASTILLO 101

La interpretacién, pues, del acto lingiifstico no puede consistir solamente en
lo que la expresién nos dice. Tenemos que ver el acto lingiifstico en aquello
que lo ha hecho posible: todos aquellos elementos que constituyen la circuns-
tancia del sujeto hablante y que son utilizados por el sujeto a su solo y exclu-
sivo interés. El lenguaje, el acto lingiifstico, no es nada objetivo sino algo
objetivado, algo que siendo sensible en sus inicios, percibido o concebido como
sensible, es hecho mental tras una cuidada elaboracién. El lenguaje es “la
creacién de significados”, realidad mucho més amplia que la de la lengua; el
decir es logos, realidad que no se agota con su expresién en el lenguaje, sino
realidad que est4 en la mente de quien la crea, de la que éste solamente mues-
tra una parte de lo que es.

7.4. El acto lingiiistico como realidad que es ejecutada en cada momento por
los hablantes, constituye el origen y el fin de lo que llamamos lenguaje. Es el
origen porque todo el lenguaje est4d comprendido en el acto lingiifstico. El len-
guaje nace y se da en toda su complecién cuando se habla. Y es también el fin
propio del lenguaje, porque el acto lingiifstico consiste en la creacién del sig-
nificado real, objetivado y concreto, el ventido, la expresion de la intencidn signifi-
cativa del hablante.

8.1. El lenguaje se hace y rehace a s{ mismo en el acto lingiifstico, el cual no
consiste m4s que en los elementos a priord que hacen que el acto lingiifstico sea
tal, que resumimos en dos:

a) El sujeto cognoscente que se enfrenta a la realidad con los tnicos
medios de que dispone, sus ventidos, razén (intelecto) e imaginacién, en lo que
llamamos la ttuicidn primera o aisthesis, determinada por la ntencion significa-
tiva del hablante (el yo actuante), materializada en el contenido o logos (=pensa-
miento vivido).

b) El logos, en el que hemos de separar el propio decir como cosa distinta de lo
que no se puede decir (lo tefable) y lo que por sabido no se dice (lo tefado)™;
lo que se puede decir y se manifiesta o declara en su totalidad, lo dicho o
lekton’®; los medios de expresién (lenguaje), propios de una comunidad lingiifs-
tica (lengua); lo que bajo la consideracién del pensamiento ya creado y vigente
en una comunidad de hablantes constituye lo significativo, el logos semantikds;
y lo que se “declara” y manifiesta “partiendo de aquello mismo de que se
habla” o logos ulteriormente determinado por un fin fantéstico, légico o prag-

™ Eugen COSERIU, El hombre y su lenguaye, ob. cit., pp. 26-27.
7> José ORTEGA Y GASSET, IX, 738-739.
76 Eugen COSERIU, El hombre y sou lenguaye, ob. cit., p. 24.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 30. 2016

mayo-octubre



102 Acto lingiitstico, conocimiento e intencidn significativa en Coseriw y Ortega y Gasset

matico, el logos apophantikés””. En cada caso y en cada acto lingiifstico el acto de
hablar, decir y conocer se muestra de manera distinta.

8.2. Desde la perspectiva del lenguaje como la creacién de significados™, la
distincién entre el logos semdntico y el logos apoféntico es un problema del len-
guaje. Tanto el logos semdntico como el logos apofantico se dan en la expresién
lingiifstica. Ambos se manifiestan a la vez y en el mismo acto en los tres niveles
de la determinacién lingiifstica”. El logos semdntico pertenece al lenguaje en
cuanto que es la funcidn significativa y tiene que ver con el conocer, constituyendo
en sf mismo el primer universal del lenguaje, su vemanticidad, su ser significativo®.
Por otro lado, como el lenguaje, el logos semantico se da en las lenguas puesto
que se manifiesta determinado en los elementos de una lengua. En este sentido
funciona como comun en una comunidad de hablantes, algo contingente y vir-
tual a la vez, representando asf la permanencia en el hablar dentro de una mis-
ma comunidad de hablantes. Por tltimo, el logos semdntico se manifiesta
individualmente en los textos, en cuanto que la funcién significativa es ejecuta-
da mediante unos medios histéricos, en un acto lingiifstico, por un hablante in-
dividual, siempre de forma contextual y esporddica. Pongamos un ejemplo. Si
yo digo ven a mi casa, tengo una oracién que significa algo y que es, por tanto, la
utilizacién del lenguaje para significar o crear un significado, que en sf mismo
es la actualizacién de la funcién significativa del lenguaje. Por otro lado, tengo
la utilizacién de medios que son comunes, en si mismos virtuales y contingen-
tes, que estdn en vigor en una comunidad de hablantes o lengua: la funcién im-
perativa, la preposicién @, el determinante posesivo mi, el sustantivo casa, los
significados histéricos de la lengua espafiola “venir” y “casa”, las categorfas de
ti, yo ypoaeaiuo. En este sentido es el 1ogos semantico que pertenece a la lengua
espafiola y no a otra lengua. En otra lengua, por ejemplo en inglés, entre otras
cosas, no se utilizarfa la preposicién, ni aparecerfa la categoria de posesivo, pe-
ro sf la categorfas de yo y ti. Y por tltimo tengo la funcién significativa utiliza-
da con medios de la lengua espafiola para referir una accién hecha por un sujeto
individual. Esta va dirigida a otro sujeto respecto de una cosa a la que llamamos
casa y una accién a la que llamamos venir. Dependiendo de cada hablante la
realidad designada, tanto casa, sujeto dicente y oyente, o los significados histé-
ricos, determinan una interpretacién distinta de la expresién.

77 Cfr. Eugen COSERIU, Teoria del lenguaje y lingiiistica general, ob. cit., pp. 246-247.

8 Eugen COSERIU, El hombre y ou lenguaye, ob. cit., pp. 26-27.

7 Cfr. Jesis MARTINEZ DEL CASTILLO, “El logos semdntico y el logos apoféntico”, Energeia
on-line, 1 (2009), pp. 50-80.

80 Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., pp. 44-45.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 30. 2015

mayo—octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS MARTINEZ DEL CASTILLO 105

8.3. El logos apofantico por su parte se distingue del logos seméntico en el
nivel del lenguaje en cuanto que lo lingiifstico se manifiesta como distinto de
lo légico, en cuanto que en sf mismo es conocimiento, y en cuanto que en las
clasificaciones objetivas (cientificas) se manifiesta mds alld de las lenguas.
Las clasificaciones objetivas:

Las terminologias cientificas y técnicas no pertenecen al lenguaje, ni por
consiguiente, a las estructuraciones léxicas del mismo modo que las “palabras
usuales”: constituyen utilizaciones del lenguaje para clasificaciones diferentes
(y, en principio, auténomas) de la realidad o de ciertas secciones de la reali-
dad. En parte, las terminologfas no estdn “estructuradas” en absoluto (son
simples “nomenclaturas” enumerativas que corresponden a delimitaciones en
los objetos) y, en la medida en que lo estdn, su estructuracién no corresponde
a las normas del lenguaje, sino a los puntos de vista y a las exigencias de las

ciencias y técnicas respectivas®!.

En este sentido el logos apofadntico va m4s alld del lenguaje.

Toda expresién légica se vale de los medios de una lengua, sean éstos los
que sean, manifestdndose como distinta de la lengua en si. Asf, si decimos en
espafiol no vi nada, podemos ver que lo gramatical va por un lado (doble nega-
cién que niega bajo clertas circunstancias en espafiol) y lo légico por otro (la
no consideracién de la doble negacién que, en légica, afirma). El pensamiento
légico se impone sobre la expresién lingiifstica. Asf si yo digo 2+2=4, esta
proposicién es verdad, no porque la lengua diga que es correcto, sino porque
en s{ mismo lo légico constituye un conocimiento auténomo que se impone al
lenguaje. De esta manera llegamos a interpretar la expresién en términos de los
principios generales del pensamiento y del conocimiento de las cosas. Las
expresiones leche entera y leche desnatada son opuestas entre si por lo que desig-
nan, es decir, que interpretamos la expresién lingiifstica gracias al conocimien-
to que tenemos de la realidad que designan. Sin embargo, lingiifsticamente no
muestran oposicién contraria (lo opuesto de leche entera, serfa algo asi como
leche media, y de leche desnatada, algo ast como leche natada). En este caso inter-
pretamos correctamente dichas expresiones si es que conocemos el objeto del
que se dicen, es decir, por el conocimiento de las cosas.

8.4. En las clasificaciones de la realidad hechas por una ciencia, las llamadas,
por Coseriu, nomenclaturas, los objetos se clasifican segtin criterios coordi-
nables entre si. En éstas hay una identidad entre la expresién lingiifstica y los

81 Eugen COSERIU, Principios de vemdntica estructural, ob. cit., p. 96.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 30. 2016

mayo-octubre



104 Acto lingiitstico, conocimiento e intencidn significativa en Coseriw y Ortega y Gasset

objetos denotados, con lo que no cabe la interpretacién lingiifstica. Asi, si yo
digo ruido hablando de la teoria de la informacién, denoto una realidad muy
distinta del significado de una lengua: “conjunto de perturbaciones, por lo ge-
neral incoherentes, de cualquier naturaleza y origen, que se superponen a una
sefial til en un punto cualquiera del espacio o de una via de comunicacién™?,
frente al significado de lengua, “sonido inarticulado, por lo general desagrada-
ble”®. En el primer caso, es un término técnico, por tanto, inmutable; en el se-
gundo, un término lingiifstico. El lenguaje es delimitacién de especies®. La
lengua sirve a la légica con sus palabras, con lo que la l6gica o la ciencia van
mds alld de las palabras que emplean.

8.5. Por otro lado, desde el punto de vista de una teoria del conocimiento, en
las nomenclaturas las cosas existen antes que las palabras. En las nomenclatu-
ras las palabras tratan de “definir” las cosas segtin son, con lo que las cosas son
ya de antes de ser nombradas. En el conocer, por el contrario y por tanto, en
el lenguaje, primero es la clase y después la cosa. Y éste es el sentido del len-

guaje como delimitacién de especies®.

8.6. El logos apoféntico se manifiesta también en el nivel histérico en cuanto
que la realidad misma y su conocimiento se imponen a la intuicién lingiifstica
y el significado. Las lenguas, en este sentido, estdn determinadas por la rea-
lidad objetiva, la cual se impone a las mismas. Si decimos, por ejemplo, los
versos de Miguel Herndndez:

Lluviosos ojos que luviosamente

me hacéls penar: lluviosas soledades,
balcones de las rudas [empedtaaw
que hay en mi corazén adolescente
(£l rayo que no cesa, 27),

la intuicién de la realidad y su conocimiento se impone a la intuicién lingiifsti-
cay el significado: todo el mundo interpreta “lluviosos ojos” més alld de lo que
denotan las palabras de la lengua, porque todo el mundo sabe que en el plano
de lo real, “lluviosos ojos” es una cosa en sf misma imposible.

82 Gran Enciclopedia Larousse.

8 REAL ACADEMIA DE LA LENGUA, Diccionarto de la Lengua Espariola.

8 Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., pp. 73-74. Cfr. palabras textuales en nota 31.
8 Cfr. nota 31.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 30. 2015

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS MARTINEZ DEL CASTILLO 105

8.7. Por dltimo, el logos apofdntico se manifiesta en el nivel individual como
una modalidad textual, que es aquélla en la que se dan las predicaciones de la
realidad®. Asi, la forma de significar la realidad es distinta en un poema, una
obra de teatro, una novela, un soneto, una disposicién gubernativa, una ley,
una sentencia, o un chiste, etc.

9. El objeto del estudio del acto lingiifstico es, pues, la descripcién del mismo
sorprendido en su nacimiento. Significa desentrafiar el proceso que comienza
en el conocer, y consiste en la determinacién del mismo en lo que constituye su
sentido, es decir, su decir algo por un sujeto a otro sujeto. El decir se manifiesta
en la intencién significativa del hablante. El acto lingiifstico, asf, nace, es desa-
rrollado y creado por el hablante individual y en torno al hablante individual.
El punto de partida es el conocer y el fin perseguido, el decir. Entre el conocer
y el decir estd la determinacién que el propio hablante y su entorno impone en
su acto creativo y libre.

10. La distincién entre el logos seméntico y el logos apofantico es la distincién
entre lo significativo (universal, histérico e individual) y el uso que la lengua,
por un lado, y el hablante, por otro, hacen de lo significativo (igualmente uni-
versal, histérico e individual). Todo esto se manifiesta en la expresién nacida en
un contexto, con una nlencion significativa, convertida en un decir sobre las
cosas por un sujeto a otro, que en sf misma representa la traduccién o transpo-
sicién desde el “lenguaje del ser” al “lenguaje decidor del conocer”. Con esto
el lenguaje nunca puede ser suficiente para lo que el ser hablante, dicente y
cognoscente pretende decir.

11. El estudio del acto lingiifstico como interpretacién, se basa en los dos prin-

cipios de la lingiifstica del hablar de Coseriu, a saber: el principio de la

confianza en el hablar del otro y el principio de la congruencia y adecuacién®.

El oyente confia en que el que habla dice verdad, por un lado, y por otro, en
que lo dicho se adecua a las cosas segin son. De esta manera el oyente acepta

8 Las descripciones de la realidad se hacen de forma muy variada, lo cual permite hacer dis-
tinciones entre los textos. Toda expresién tiene que ver con la realidad, es decir, con aquello que
“nos-es” en algtin sentido.

8 Dice Ortega: “El conocimiento no es sélo un modus cognoscentis sino una positiva modi-
ficacién de lo conocido (...). El conocimiento (...) es perspectiva (...), una «interpretacién» de
la cosa misma sometiéndola a una traduccién (...) del lenguaje de ser, que es mudo, al lenguaje
decidor del conocer. Este lenguaje al que es traducido el ser es (...) el lenguaje, el logos” (José
ORTEGA Y GASSET, Origen y epilogo de la filosofia. Madrid: Alianza Editorial, 1989, pp. 41-42).

8 Eugen COSERIU, Competencia lingiilstica, ob. cit., pp. 145-146.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 30. 2016

mayo-octubre



106 Acto lingiitstico, conocimiento e intencidn significativa en Coseriw y Ortega y Gasset

todo lo dicho y trata de buscarle un sentido, por muy disparatado que le pueda
parecer en una primera toma de contacto. El sujeto habla en términos de las co-
sasy a la vez las cosas son porque son dichas por el sujeto. Estos dos principios
implican varias cosas: en primer lugar, lo dicho tiene una finalidad en sf mismo,
finalidad que es siempre nueva, esporddica e impredecible; en segundo lugar, lo
dicho tiene una determinacién muy especifica y particular, dependiente siem-
pre de un universo de conocimiento y un contexto; en tercer lugar, las cosas no
son en si mismas sino que est4n determinadas por una intencién significativa
individual, concreta y esporddica, que hace que las cosas sean reales en tan-
to que estén enclavadas en wun mundo de conocimiento y un universo de conocimiento

dados.

12. Las cosas que nos son dadas nos son dadas en cuanto que estdn enclavadas
en un mundo de conocimiento y un universo de conoctmiento. El hablante emplea las
palabras y contenidos tradicionales, que en la misma tradicién aparecen ya
determinados. Esto tiene que ver con una teorfa del conocimiento. Una teorfa del
conocimiento explica la razén dltima de las cosas®. El hombre, sujeto hablan-
te, dicente y cognoscente, da realidad, es decir, hace verdadero mediante su co-
nocer y su decir, aquello que le rodea, aquello que le posibilita o le impide su
vivir’’. De esta manera, el mundo no existe mds que como creacién cognosci-
tiva del hombre®'. El valor de verdad de una proposicién o enunciado es el que
el hablante le da dentro del mundo en el que lo enclava. Segin se manifiestan
en el lenguaje, en el vasto mundo transmitido, Coseriu distingue cuatro uncver-

. . “« . .
J0J dﬁ conoctmiento. Se trata de universos en IOS que e] lengua)e se presenta ca-

9

da vez como manifestacién de un modo auténomo de conocer”®?, es decir, un

8 “El hombre no es cosa ninguna, sino un drama —su vida, un puro y universal aconteci-

miento que acontece a cada cual y en que cada cual no es, a su vez, sino acontecimiento. Todas
las cosas, sean las que fueren, son meras interpretaciones que se esfuerzan en dar lo que en-
cuentran. El hombre no encuentra cosas, sino que las pone o supone” (José ORTEGA Y GASSET,
Historia como sistema. Madrid: Austral, 1971, p. 41).

9 José ORTEGA Y GASSET, Misidn de la Universidad, ob. cit., p. 177.

o1 “El hombre en su trato con las cosas sensibles que le rodean estd encadenado a ellas (...).
Mas (...) puede imaginar que est4 libre (...), por tanto esta imaginaria libertad significa, {pso fac-
to, una efectiva libertad de imaginar frente a las cosas sensibles (...). Las cosas sensibles en que el
hombre est4 preso no constituyen un mundo. En rigor, no son cosas, sino «asuntos de la vida»,
articulando unos en otros formando una perspectiva pragmaética. Se convierten en cosas cuan-
do las libertamos de esa perspectiva y les atribuimos un ver, esto es una consistencia propia y
ajena a nosotros. Pero entonces se nos presentan como vzendo en un mundo (...), que es ya pura
fantasfa (...). Un mundo es, como tal, algo fantastico; quiero decir que no lo hay si no hay fan-
tasfa” (José ORTEGA Y GASSET, La dea de principio en Leibniz, ob. cit., pp. 131-132). Y en otro lu-
gar: “el mundo exterior no existe en el mundo exterior sino en mi darme cuenta” (José ORTEGA
Y GASSET, ;Qué ¢s filosofia? Madrid: Alianza Editorial, 1994 [1957], p. 166).

92 Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., p. 73.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 30. 2015

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS MARTINEZ DEL CASTILLO 107

universo de conocimiento es “el sistema universal de significaciones al que perte-
nece un discurso (o un enunciado) y que determina su validez y su sentido”.
Para Coseriu, los untversos de conocimiento, son los siguientes:

a) el universo de la experiencia comun;

b) el universo de la ciencia (y de la técnica cientificamente fundada);

c) el universo de la fantasfa (y por lo tanto del arte); y

d) el universo de la fe.

Y estos universos de conocimiento han de distinguirse de los mundos conoct-
dos (o dmbitos de conocimiento), que son tres:

(. el mundo de la necesidad y de la causalidad (en el sentido kantiano), “el
mundo de la experiencia sensible corriente, «4mbito de conocimiento» propio
de la ciencia empirica”;

it. el mundo de la libertad y de la finalidad (también en sentido kantiano),
“el mundo de las creaciones humanas o de la cultura en general”; y

ii. el mundo de la fe.

Los universos de conocimiento tienen que ver con las modalidades del co-
nocer, mientras que los mundos conocidos o 4mbitos del conocimiento tienen
“ . ,’94
que ver con los “objetos del conocer y del saber™.

13. Como consecuencia, toda la objetividad, subjetividad o intersubjetividad
supuestas en cada uno de estos universos de conocimiento, han de ser justifi-
cadas internamente, en cada uno de ellos. Asi, afirmaciones como “el sol sale”,

% son verdaderas en el

“el sol se pone”, “el sol da vueltas alrededor de la tierra”
universo de conocimiento de la experiencia comun; en su contra, la afirmacién
de que “la tierra da vueltas alrededor del sol” es verdadera en el universo de
conocimiento de la ciencia; de la misma manera la afirmacién de que “el sol
se asoma furtivamente por las doradas ventanas del este”, es verdadera en el
universo de conocimiento de la fantasfa; y por dltimo, la afirmacién de que

“el sol y la tierra han sido creados por Dios”, es verdadera en el mundo de la fe.

% Eugen COSERIU, Zeoria del lenguaje y lingiiistica general, ob. cit., p. 318.
4 Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., pp. 72-76.

% Ejemplos de Coseriu, idem.

% “An hour before the worshippd sun | peer’d forth the golden window of the east, | a troubled mind

drave me to walk abroad”’, SHAKESPEARE, Romeo and Juliet, Acto 1, escena I.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 30. 2016

mayo-octubre



108 Acto lingiitstico, conocimiento e intencidn significativa en Coseriw y Ortega y Gasset

Conclusién

El acto lingiiistico es el acto de hablar, decir y conocer. Toda la realidad del

acto lingiifstico est4 basada en el conocer. Por tanto, parte de la conciencia

humana y manifiesta, mediante palabras, el logos y la verdad que vive el suje-

to. La interpretacién del acto lingiifstico no puede ser mas que hermenéutica,

ya que no es mas que la realidad que vive el sujeto tratando de superar su

circunstancia. @

B REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Fecha de recepcion: 11/02/2015
Fecha de aceptacion: 09/04/2015

Aporno, T. W. (1986 [1956]): Sobre la metacritica
de la teoria del conocimiento. Barcelona: Pla-
neta-Agostini.

AusTin, J. L. (1988): Como hacer cosas con pala-
bras, trad. de Genaro R. Carri0 y Eduardo A.
RaBossI. Barcelona: Paidos.

CarrIAZO Ruiz, J. R. 'y GABARAIN GAZTELUMENDI, I.
(2005): “Lingiistica, semantica y semiotica”,
en Fernando H. LLaNo ALoNso y Alfonso CAsTRO
SAENz (eds.), Meditaciones sobre Ortega y
Gasset. Madrid: Tébar, pp. 311-339.

CHomsky, N. (1965): Aspects of the Theory of Syn-
tax. Massachusetts: The MIT Press.

Cosery, E. (1981): Principios de semdntica estruc-
tural. Madrid: Gredos.

— (1982 [1962]): Teoria del lenguaje y lingdiistica
general: cinco estudios. Madrid: Gredos.

— (1985): El hombre y su lenguaje: estudios de
metodologia y teoria lingtiistica. Madrid: Gre-
dos.

— (1986 [1951]): Introduccion a la lingdiistica.
Madrid: Gredos.

— (1986 [1973]): Lecciones de lingiistica general.
Madrid: Gredos.

— (1987 [1978]): Gramatica, semantica, univer-
sales. Madrid: Gredos.

— (1988): Sincronia, diacronia e historia: el pro-
blema del cambio lingdiistico. Madrid: Gredos.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 30. 2015

mayo-octubre

— (1992): Competencia lingdiistica, elementos de
la teoria del hablar. Madrid: Gredos.

— (1993): Discursos pronunciados en el acto de
investidura “Doctor Honoris Causa” del Exce-
lentisimo Sefior Eugenio Coseriu. Granada:
Universidad de Granada.

—(1999): Acto de Investidura del Dr. Eugenio Co-
seriu. Madrid: Universidad Complutense de
Madrid.

— (2006): Lenguaje y discurso. Pamplona: Eunsa.

Eco, U. (1972 [1968)): La estructura ausente: in-
troduccion a la semidtica. Barcelona: Lumen.

D'OLHABERRIAGUE Ruiz DE AGUIRRE, C. (2009): E/ pen-
samiento lingliistico de José Ortega y Gasset.
A Coruiia: Spiralia Maior.

DomiNGuez REy, A. (2000): £/ decir de lo dicho. Ma-
drid: AEE Heraclea.

— (2003): El drama del lenguaje. Madrid: Verbum
/ Universidad Nacional de Educacion a Distan-
cia.

FERRATER MORA, J. (2005): Diccionario de filosofia, 5
vols. Barcelona: RBA.

GaRrcia AcusTin, O. (2000): “La teoria del decir: la
nueva linglistica segin Ortega y Gasset”,
C.I.F., XXVI (2000), pp. 69-80.

HeiDEGGER, M. (2002 [1944]): El ser y el tiempo.
Barcelona: RBA.

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JESUS MARTINEZ DEL CASTILLO

109

KanT, 1. (2004): Critica de la razon pura. Barcelona:
RBA.

MARTINEZ DEL CAsTILLO, J. (1999): La inteleccion, el
significado, los adjetivos. Almeria: Universi-
dad de Almeria.

— (2004), La lingtiistica del decir. El logos se-
mantico y el logos apofantico. Granada: Gra-
nada Lingvistica.

— (2008): “Hablar, decir y conocer: el acto lin-
gliistico”, Oralia, 11 (2008), pp. 375-97.

— (2008): La lingdiistica cognitiva: andlisis y revi-
sion. Madrid: Biblioteca Nueva.

— (2009): “El logos semantico y el logos apofan-
tico", Energeia on-line, 1, pp. 50-80.

— (2010): Las relaciones lenguaje-pensamiento
o el problema del logos. Madrid: Biblioteca
Nueva.

— (2011): Sobre las categorias. Buenos Aires:
Deauno.com.

— (ed.) (2012): Eugenio Coseriu (1921-2002) en
los comienzos del siglo XXI, 2 vols. Mélaga:
Universidad de Malaga.

— (2012): Psicologia, lenguaje y libertad. Mala-
ga: Universidad de Malaga.

— (2013): Modes of Thinking, Language and Lin-
guistics. Malaga: Universidad de Malaga.
ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras completas,
10 vols. Madrid: Taurus / Fundacion José Orte-

gay Gasset.

— (1966): La rebelion de las masas. Madrid: Aus-
tral.

— (1971): Historia como sistema. Madrid: Austral.

— (1986 [1974]): Mirabeau, Contreras, Vives. Ma-
drid: Alianza Editorial.

— (1989 [1981]): Origen y epilogo de la filosofia.
Madrid: Alianza Editorial.

— (1992 [1958]): La idea de principio en Leibniz y
la evolucion de la teoria deductiva. Madrid:
Alianza Editorial.

— (1992 [1984 (1931)]): /Qué es conocimiento?
Madrid: Alianza Editorial.

— (1994 [1957]): ;Qué es filosofia? Madrid:
Alianza Editorial.

— (1996 [1979]): Sobre la razon histérica. Ma-
drid: Alianza Editorial.

— (1997 [1940]): Ideas y creencias. Madrid: Alian-
za Editorial.

— (1999 [1982]): Ideas sobre la novela y el teatro.
Madrid: Alianza Editorial.

— (1999 [1966]): Unas lecciones de metafisica.
Madrid: Alianza Editorial.

— (2001 [1957]): El hombre y la gente. Madrid:
Alianza Editorial.

— (2002 [1933]): Meditacion de la técnica y otros
ensayos sobre ciencia y filosofia. Madrid:
Alianza Editorial.

— (2002 [1930]): Mision de la Universidad. Ma-
drid: Alianza Editorial.

— (2005 [1933]): En torno a Galileo. Madrid: Bi-
blioteca Nueva.

ReaL Acapemia Espafiota (2001): Diccionario de la
Lengua Espafiola.

SEARLE, J. R. (1969): Speech acts: an essay in the
philosophy of language. Cambridge: Univer-
sity Press.

Saussureg, F. (1974 [1916]), Curso de lingliistica ge-
neral. Buenos Aires: Losada.

VWV.AA., Gran Enciclopedia Larousse.

WHorF, B. L.: (1956): Language, Thought and Rea-
lity, Selected Writings of Benjamin Lee Whorf,
ed. de J. B. CarroLL. Cambridge: The MIT Press.

WITTGENSTEIN, L. (1958): Philosophical Investiga-
tions. Basil: Blackwell & Mott, Ltd.

— (1992): Tractatus Logico-Philosophicus. Lon-
dres: Kega-Paul.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 30. 2015

mayo-octubre



	Página en blanco



