
Resumen
El acto lingüístico como acto de hablar, decir y co-
nocer es una actividad que realiza el sujeto desde
lo profundo de su conciencia. Consiste en la sínte-
sis cognoscitiva que realiza el hablante de su intui-
ción y de lo que añade mediante su imaginación y
su razón, convirtiéndola en palabras de una len-
gua. El acto lingüístico y, por tanto, el lenguaje, es
la proyección hacia las cosas de lo que el sujeto 
realiza en su interior. Las cosas así tienen un grado
de realidad relativo, el que el sujeto les da proyec-
tando su intención significativa hacia lo que le 
rodea, utilizando para ello las palabras de una len-
gua, creando así su verdad o su logos. Mi intención
en este artículo es reflexionar sobre la realidad hu-
mana del acto lingüístico en cuanto que es la res-
puesta del sujeto que vive una situación dada.

Palabras clave
Hablar, decir y conocer, acto lingüístico, conoci-
miento, intención significativa, universos de cono-
cimiento, mundos conocidos, Ortega y Gasset,
Coseriu.

Abstract
The speech act as an act of speaking, saying and
knowing consists in an activity executed by the sub-
ject from the depths of his conscience. It is the cog-
nizant synthesis made by the speaker of his intuition
and what he adds by means of his imagination and
intellect, thus transforming it in words of a language.
The speech act and thus language is nothing but the
projection of the subject’s contents of his conscience
to things surrounding him. In this way the degree of
reality of things in the world is relative, the one crea-
ted by the subject projecting his meaningful inten-
tional purpose on the things by means of words of a
language, thus creating his logos and truth. My in-
tention in this article is thinking over the human 
reality of the speech act in as much as it constitutes
the reality lived by the subject in his circumstance.

Keywords
Speaking, saying and knowing, speech act,
knowledge, meaningful purpose, speech
universes, known worlds, Ortega y Gasset,
Coseriu.

Acto lingüístico, conocimiento e intención
significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Jesús Martínez del Castillo

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

1 Como he defendido en otros sitios, hablar es hablar, decir y conocer. No hay un hablar sin un
decir, ni un decir sin un conocer. De los tres aspectos de la actividad del hablar, el conocer es el
fundamento último (cfr. Jesús MARTÍNEZ DEL CASTILLO, La lingüística del decir, el logos semántico y el
logos apofántico. Granada: Granada Lingvistica, 2004). De aquí que haga mías las palabras de 
COSERIU cuando dice: “el lenguaje pertenece al dominio de la libertad y de la finalidad” (Sincronía,
diacronía e historia: el problema del cambio lingüístico. Madrid: Gredos, 1988 [1957], p. 194), y añada
más adelante: “ningún agente externo, de ningún orden, puede actuar «sobre la lengua» sin pasar
por la libertad y la inteligencia de los hablantes” (Sincronía, diacronía e historia, ob. cit., p. 196).

1.El conocer humano no es más que la expresión de la libertad e inteligen-
cia del hombre1. Es una actividad libre orientada a dominar y manipular

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 79

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Martínez del Castillo, J. (2015). Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en 
Coseriu y Ortega y Gasset. Revista de Estudios Orteguianos, (30) 79-109.
https://doi.org/10.63487/reo.357



lo que el sujeto aprehende2. En el acto del conocer el sujeto se manifiesta co-
mo un sujeto que

a) Se separa a sí mismo de lo sensible y concreto, es decir, de lo que le viene a
través de sus sentidos;

b) transforma lo sensible y concreto en algo abstracto y virtual;
c) realizando estas dos operaciones dentro de sí mismo, en su conciencia;
d) para superar la circunstancia en la que se encuentra;
e) creando de esta manera algo que antes no existía, algo que es siempre

nuevo.

Estas cinco manifestaciones señaladas son dimensiones del ser que es en el
mundo, el ser ahí3, o el ser que tiene que superar su circunstancia4. A causa de
ellas el sujeto crea:

1. Su propio yo, es decir, su conciencia.
2. Cosas virtuales, es decir, contenidos de conciencia5, significados objetivados en

la palabra o lenguaje.

80 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

2 Una oración como la presente se interpretaría de forma distinta si el hablante fuera un re-
presentante de lo que llamamos la cultura occidental o un representante de la cultura oriental.
En Occidente el conocimiento humano va dirigido a dominar el objeto conocido. Sin embargo
en Oriente va dirigido al sujeto que conoce, a dominar las pasiones y propiciar las capacidades
del sujeto cognoscente. A causa de esto en Occidente el conocimiento llega a su culmen en la
ciencia y la técnica y tecnología; en Oriente, por el contrario, el conocimiento constituye la sa-
biduría, la perfección alcanzada por el propio sujeto. En la ciencia occidental una cosa es la 
teoría y otra la práctica. En la sabiduría oriental la teoría es tal por la práctica. Cfr. Jesús 
MARTÍNEZ DEL CASTILLO, Modes of Thinking, Language and Linguistics. Málaga: Universidad de
Málaga, 2013, § 1.

3 Martin HEIDEGGER, El Ser y el Tiempo. Barcelona: RBA, 2002 [1944].
4 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, ¿Qué es conocimiento? Madrid: Alianza Editorial, 1992 [1984

(1931)], pp. 46-47.
5 Para Coseriu, la concepción del significado es distinta según sea concebido en relación al

sujeto hablante o considerado en sí mismo. En relación al sujeto creador, el significado es “con-
tenidos de conciencia” (Eugen COSERIU, El hombre y su lenguaje. Madrid: Gredos, 1985, pp. 40 y
47); en relación a la lengua histórica, el significado es “sistematización primaria de la experien-
cia por medio de las palabras” (Eugen COSERIU, Principios de semántica estructural. Madrid: 
Gredos, 1981, p. 88). En este sentido el significado es interindividual y común dentro de una co-
munidad lingüística (=lengua). A estos dos puntos de vista podemos añadir un tercero, que 
sería el contenido visto desde el sujeto que habla en un acto lingüístico dado. En este sentido el
significado no es más que la manifestación de la intención significativa del hablante (cfr. Jesús
MARTÍNEZ DEL CASTILLO, La lingüística del decir, ob. cit., y Modes of Thinking, Language and Lin-
guistics, ob. cit., §§ 12.1-12.3).

Aparte de esto el contenido lingüístico, para Coseriu, tiene tres niveles: es designación, o la re-
ferencia a lo extralingüístico; es significado, o “el contenido dado en cada caso por la lengua em-
pleada en el acto de hablar”; y es sentido, o el contenido particular que en cada caso “se expresa
por medio de la designación y del significado y más allá de la designación y del significado co-
mo tales” (Eugen COSERIU, El hombre y su lenguaje, ob. cit., p. 247).

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 80

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



3. Las cosas y un mundo lleno de cosas, es decir, la realidad6.
4. Crea7 y re-crea la lengua particular8, ya que usa palabras que no pertene-

cen al sujeto sino a la comunidad lingüística.

De esta manera la palabra, el lenguaje, se manifiesta en un triple nivel:
A. El lenguaje como la creación de significados y el pensamiento (=logos).
B. El lenguaje como lengua, como algo que es común y participado con otros

dentro de una comunidad lingüística.
C. El lenguaje como realizaciones individuales, como discurso, algo que se ma-

nifiesta en los actos lingüísticos, única realidad con existencia concreta de todo
aquello de lo que decimos lenguaje9.

2. Tanto si lo denominamos como hablar, palabra o discurso, el lenguaje se resu-
me en una actividad que realiza el sujeto, actividad libre y creativa y, a la vez,
contingente e histórica, orientada siempre a un fin10. Este fin no se puede
conseguir en sí mismo más que indirectamente, creando un “mundo fantásti-
co”11 igual al que el sujeto pretende conseguir, haciéndolo verdad e imponién-
dolo a lo que le rodea. Con esto aquello que rodea al sujeto es transformado de
ser simplemente, a ser realidad y mundo compuesto de cosas. Los medios que uti-

81JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

6 “Realidad es realidad cuando y en cuanto coincide con los conceptos” (José ORTEGA Y

GASSET, La idea de principio en Leibniz y la evolución de la teoría deductiva. Madrid: Alianza Editorial,
1992 [1958], p. 194). Por otro lado, dice Ortega: “por lo mismo que es imposible conocer direc-
tamente la plenitud de lo real, no tenemos más remedio que construir arbitrariamente una rea-
lidad, suponer que las cosas son de una cierta manera. Esto nos proporciona un esquema, es 
decir, un concepto o enrejado de conceptos. Con él, como al través de una cuadrícula, miramos
luego la efectiva realidad, y entonces, sólo entonces conseguimos una visión aproximada de ella
(…). En esto consiste todo uso del intelecto” (José ORTEGA Y GASSET, La rebelión de las masas.
Madrid: Austral, 1966, p. 119).

7 La lengua particular ha sido hecha en la historia por los hablantes a partir de toda altera-
ción o cambio en los modelos del hablar vigentes en los distintos estados de la lengua que la
constituyen. De esta manera la lengua “se hace continuamente” (Eugen COSERIU, Introducción a
la lingüística. Madrid: Gredos, 1986 [1951], p. 29): es “un objeto histórico” (cfr. Eugen COSERIU,
Sincronía, diacronía e historia, ob. cit., p. 283).

8 Dice Coseriu: “La lengua se rehace porque el hablar se funda en modelos anteriores y es
hablar-y-entender; se supera por la actividad lingüística porque el hablar es siempre nuevo; y se
renueva porque el entender es entender más allá de lo ya sabido por la lengua anterior al acto.
La lengua real e histórica es dinámica porque la actividad lingüística no es hablar y entender una
lengua, sino hablar y entender algo nuevo por medio de una lengua” (Eugen COSERIU, Sincro-
nía, diacronía e historia, ob. cit., p. 109).

9 “La realidad concreta del lenguaje es el acto lingüístico” (Eugen COSERIU, Lecciones de lin-
güística general. Madrid: Gredos, 1986, p. 16).

10 “El hablar es una actividad libre y finalista y, como tal, no tiene causas externas o natura-
les” (Eugen COSERIU, Sincronía, diacronía e historia, ob. cit., p. 196).

11 José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit., p. 131.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 81

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



liza el hablante en el acto de conocer, o acto de ejecución del lenguaje, son me-
dios que componen el lenguaje mismo, a saber: el hablar, decir y conocer, 
medios que surgen de dentro del sujeto que por ello es el sujeto hablante, dicente
y cognoscente12. El hombre habla porque tiene algo que decir; dice porque se de-
fine a sí mismo ante lo que le rodea; y habla y dice porque conoce. Los medios
del lenguaje, pues, son todo aquello que constituye el lenguaje en sí, medios que
constituyen a la vez el propio ser del hombre. Por esto el lenguaje no puede ser
más que creativo13. Su finalidad es infinita14, identificándose con el decir15, o la
definición de sujeto ante lo que le rodea16, e identificando el decir con la inten-
ción significativa del hablante17. En este sentido el decir determina tanto el conocer
por arriba como el hablar por abajo. Por arriba, el decir guía el conocer y, por
abajo, condiciona cómo tiene que ser el hablar. En cualquier caso hablamos
siempre de algo que viene al sujeto de dentro, fruto de su propia creatividad18.

3. La realidad del hablar, decir y conocer se da en los actos lingüísticos. Los
hablantes, al mismo tiempo que hablan, tratan de entender su propia realidad.
Esta abarca tanto lo interno al sujeto como lo que éste proyecta sobre lo que le
rodea, constituyéndolo en objeto de su conocer, decir y hablar. El hablar en 
este sentido es hablar y entender19. El estudio del lenguaje y los actos lingüísticos
no puede ser más que interpretación, es decir, hermenéutica, fundada y siste-
mática revelación de un contenido20 que se da sola y exclusivamente en la 
conciencia del sujeto21.

82 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

12 Cfr. Jesús MARTÍNEZ DEL CASTILLO, La lingüística del decir, ob. cit.
13 Cfr. Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso. Pamplona: Eunsa, 2006, pp. 44-45.
14 Cfr. Eugen COSERIU, Competencia lingüística. Madrid: Gredos, 1992, p. 253. Cfr. también

Schelling, ápud Eugen COSERIU, Sincronía, diacronía e historia, ob. cit., p. 57.
15 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, El hombre y la gente. Madrid: Alianza Editorial, 2001 [1957],

p. 245.
16 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit., p. 253.
17 Cfr. Jesús MARTÍNEZ DEL CASTILLO, La lingüística del decir, ob. cit., § 1.
18 “En el individuo antecede el habla íntima, el decirse a sí mismo algo, a la operación de co-

municarlo (…). Es preciso reconocer al hablar-pensar una prioridad sobre el hablar-conversar”,
José ORTEGA Y GASSET, ¿Qué es conocimiento?, ob. cit., p. 81. De la misma manera, “hablar no es
sino la consecuencia de haber nosotros recibido mecánicamente desde fuera [una] lengua. 
Hablar, pues, es una operación que comienza en dirección de fuera a dentro (…). Decir, en cam-
bio, es una operación que empieza dentro del individuo. Es el intento de exteriorizar, manifes-
tar, patentizar algo que hay en su intimidad. A este fin consciente y racional procura emplear
cuantos medios encuentra a su mano: uno de ellos es hablar, pero sólo uno de ellos” (José 
ORTEGA Y GASSET, El hombre y la gente, ob. cit., p. 259).

19 Cfr. Eugen COSERIU, Sincronía, diacronía e historia, ob. cit., p. 109.
20 Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., p. 57.
21 La interpretación o hermenéutica es posible fundamentalmente si concebimos el hecho lin-

güístico como algo que es y se da en el ser humano. En la hermenéutica interpretamos un obje-

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 82

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



83JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

to cultural en términos de la vida humana. Por el contrario, si concebimos el hecho lingüístico
como algo que es en sí, algo objetivo, ya sea concebido como hecho natural, social o incluso ins-
trumental, su interpretación es otra.

Para John L. Austin, quien concibe el lenguaje como algo objetivo, algo que es en sí, cons-
tituyendo, así, el lenguaje natural, la posible interpretación del lenguaje está en el lenguaje 
mismo, no en el sujeto hablante. Austin concibe el acto lingüístico como respuesta a la siguien-
te pregunta: ¿en qué sentido decir algo es hacer algo? Cuando alguien dice algo –responde–, 
debemos distinguir: a) el acto de decir, que consiste en emitir ciertos ruidos, con cierta entonación
o acentuación. A esto Austin denomina el acto locucionario, o la dimensión locucionaria del acto lin-
güístico; b) el acto que llevamos a cabo al decir algo: prometer, advertir, afirmar, felicitar, bauti-
zar, saludar, insultar, definir, amenazar, etc. A esto Austin llama el acto ilocucionario, o la dimensión
ilocucionaria del acto lingüístico; y c) el acto que llevamos a cabo porque decimos algo: intimidar,
asombrar, convencer, ofender, intrigar, apenar, etc. Esto es el acto perlocucionario, o la dimen-
sión perlocucionaria del acto lingüístico. La conexión entre la función locucionaria y la función
perlocucionaria es una conexión causal; la relación entre la función locucionaria y la función ilo-
cucionaria, es una relación convencional. El significado de las expresiones es parte del acto
locucionario, la fuerza de ellas está incluida totalmente en el acto ilocucionario (cfr. Genaro R.
CARRIÓ y Eduardo A. RABOSSI, “La filosofía de John L. Austin”, en John L. AUSTIN, Cómo 
hacer cosas con palabras. Barcelona: Paidós, 1988, pp. 7-35).

Por otro lado, para John R. Searle, el lenguaje es un algo objetivo, un hecho social que 
sirve a la comunicación, fundado en la naturaleza ejecutiva del ser humano, la cual se rige por
reglas en la conducta humana: “a theory of language is part of a theory of action, simply becau-
se speaking is a rule-governed form of behavior” (John L. SEARLE, Speech acts. Cambridge: Uni-
versity Press, 1969, p. 17). El lenguaje se ejecuta en el acto del habla en cuanto que éste es
ejecución de los elementos que componen ese algo objetivo: “The unit of linguistic communica-
tion is not (…), the symbol, word or sentence (…), but rather the production or issuance of the
symbol, word or sentence in the performance of the speech act” (ibidem, p. 16). En este sentido
el objeto de estudio es la langue, nivel histórico de la actividad del hablar: “an adequate study of
speech acts is a study of langue” (ibidem, p. 17). Y la seguridad, el certum de la ciencia, es la 
intuición que tengo yo como hablante de una lengua dada (ibidem, p. 13). De aquí que si domi-
no el dialecto que hablo dominaré hipotéticamente (idem) los mecanismos del lenguaje. El acto
del habla se compone de tres partes: “a) Uttering words, that is performing utterance acts; b)
Referring and predicating, that is, propositional acts; c) Stating, questioning, commanding, pro-
mising, that is, performing illocutionary acts” (ibidem, p. 24). El significado de las expresiones se
da en la fuerza ilocucionaria de la proposición. En el acto de identificar una referencia el con-
tenido constituye el sentido: “In the total illocutionary act the content is the proposition; the func-
tion is the illocutionary force with which the proposition is presented. In the act of identifying
reference, the content is the sense of identifying description associated with the utterance of 
the referring expression” (ibidem, p. 125).

Umberto Eco concibe el lenguaje como fenómeno social y más en concreto como hecho de
comunicación, hecho objetivo también. Eco parte de lo que llama el campo semiótico. Su investi-
gación se centra en la cultura, entre cuyos integrantes está el lenguaje, centrado éste en una 
lengua. La semiótica como ciencia ha de partir de una hipótesis, que nos habla de lo que Eco en-
tiende por lo significativo dentro de la comunicación: “todas las formas de comunicación fun-
cionan como emisión de mensajes basados en códigos subyacentes”. Especifica a continuación
qué entiende por formas de comunicación y cuáles son esos códigos subyacentes: “todo acto de
performance comunicativa se apoya en una competence preexistente”. O en otras palabras, “todo ac-
to de parôle presupone una langue” (Umberto ECO, La estructura ausente: introducción a la semiótica.
Barcelona: Lumen, 1972, pp. 15-16). Corresponden al campo semiótico las investigaciones que
parten de los sistemas de comunicación aparentemente más “naturales” y “espontáneos”, menos
“culturales” (ibidem, p. 16). La semiótica se desarrolla en otras dos hipótesis. La primera defiende 

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 83

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



4. Todo lo que existe para el sujeto hablante, dicente y cognoscente, existe y tie-
ne su fundamento de ser en su propia conciencia. De esta manera el conocer no
puede ser más que subjetivo. El sujeto, cuando conoce, crea su propia concien-
cia, es decir, se crea a sí mismo y, a la vez, crea lo que conoce. Pero en esta 
formulación hay una aparente petición de principio. El conocer como actividad
humana creativa no parte de la nada, parte de una concepción inicial sobre las
cosas y principalmente de una concepción sobre lo que es el propio sujeto que
lo crea. El sujeto en el acto del conocer no abandona nunca su propia concien-
cia. Parte de su conciencia y llega a su conciencia. No obstante en el conocer y
el acto del conocer hemos de distinguir dos cosas siempre presentes, la propia
conciencia del sujeto y lo que éste crea. Esta doble realidad crea el problema del
conocimiento: ¿qué es el conocimiento?, ¿qué llegamos a conocer?

4.1.1. El acto del conocer es de dos maneras. Yo podré comprobar, por un la-
do, que el 7+522 es igual a 12. Ahora bien, ¿cómo sé yo que 7+5=12?, ¿cómo
puedo yo estar seguro de ello? En el ejemplo, yo entiendo una realidad que lla-
mo la unidad; comprendo que las unidades se pueden concebir unas junto a las
otras o en sucesión cuantitativa de unas con otras, siempre sobre la base de 
la singularidad de cada una de ellas. Con esto la cosa desaparece y se muestra
a sí misma como una. Comprendo la particularidad de las unidades que lleva
consigo 5 y la que lleva 7. Una vez comprendido esto, hago una síntesis de am-

84 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

que “toda cultura se ha de estudiar como un fenómeno de comunicación”. La segunda, afirma que
“todos los aspectos de una cultura pueden ser estudiados como contenidos de la comunicación”
(ibidem, pp. 33-34). De aquí que los sistemas de significados (entendidos como sistemas de enti-
dades o unidades culturales) se constituyan en estructuras (campos o ejes semánticos), que obe-
decen a las leyes de las formas significantes (ibidem, pp. 37-38). Así, pues, para Eco, la comu-
nicación engloba a “las culturas”, las que se manifiestan de forma objetivada en los campos o ejes
semánticos.

Por último, Ludwig Wittgenstein concibe el lenguaje con un valor instrumental. Los proble-
mas filosóficos nacen de confusiones e incomprensiones en el uso del lenguaje. Es importante
comprender el lenguaje ordinario. El estudio del lenguaje ordinario, pues, está orientado a con-
seguir un fin único, siendo así el medio específico para alcanzarlo (cfr. Genaro R. CARRIÓ y
Eduardo A. RABOSSI, “La filosofía de John L. Austin”, ob. cit., p. 24), algo objetivo que no 
merece un estudio de lo que es en sí.

En conclusión, el lenguaje es algo que funciona en sí, cosa externa al sujeto que lo habla. Las
distintas concepciones analizadas aquí nos remiten a la consideración del lenguaje como hecho
basado en la masa social de Saussure: “la lengua no es libre, porque el tiempo permitirá a las
fuerzas sociales que actúan en ella desarrollar sus efectos, y se llega al principio de continuidad
que anula a la libertad. Pero la continuidad implica necesariamente la alteración, el despla-
zamiento más o menos considerable de las relaciones” (Ferdinand de SAUSSURE, Curso de lin-
güística general. Buenos Aires: Losada, 1974 [1945], p. 145); o en la intuición chomskiana 
(Noam CHOMSKY, Aspects of the Theory of Syntax. Massachusetts: The MIT Press, 1965, p.19), 
caso de Searle.

22 Immanuel KANT, Crítica de la razón pura. Barcelona: RBA, 2004, pp. 51-52.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 84

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



bas cosas, y sé que el resultado no puede ser más que doce. He llegado con 
esto a la conexión sintética de la intuición23, es decir, a ver como necesaria y univer-
sal24 la conexión que se da entre 5 y 7. Dicho de otra manera: he llegado a sa-
ber que mi conocimiento adquirido en ese acto, no depende de mis sentidos;
que para conocer este tipo de cosas no necesito de la experiencia, sino de mi
intuición. Puedo sí comprobar dicho aserto haciendo de ello una representa-
ción, una clase de dibujo o esquema, con uno de los medios más originarios que
tengo: mis propios dedos; y, efectivamente, compruebo que el resultado es 12.
Ahora bien, puesto que he descubierto en mi pensamiento que esa operación
realizada en ese acto es universal por un lado y necesaria por otro, y que siem-
pre que relacione entre sí dos cantidades concebidas sobre la base de la uni-
dad, podré hacer mentalmente la síntesis de ambas, no necesitaré comprobar
empíricamente si el resultado puede ser uno u otro: tengo que comprobarlo en
mí mismo por medio de lo que llamo la intuición, que se da en mi razón o inte-
lecto. Por tanto, puedo inferir por analogía25, que todas las operaciones menta-
les de ese tipo son universales y necesarias. Éste es el tipo de conocimiento que
llamamos a priori26, un conocimiento necesario y universal, que no necesita de
la aportación de los sentidos para comprobar que es verdadero, sino que nace 
de la razón misma, de la intuición pura, del intelecto.

4.1.2. La verdad que tengo del resultado de arriba, a su vez, es un estado 
mental mío de algo que he separado de mí, un ente de razón creado por mí
mentalmente, y que en virtud de lo que significa en sí mismo como cosa sepa-
rada de mí, digo que es verdadero. Así, pues, digo que algo que es en sí mismo
porque lo he concebido como autónomo, separado de mí (5+7), es verdade-
ro (12), gracias a mi intuición pura. Por tanto, estoy cierto de que es verdadero.
Lo puedo demostrar de múltiples maneras, todas mentales y contundentes, sin
necesidad de recurrir incluso a la escenificación que he hecho con mis dedos.
Por ejemplo, puedo hacer la siguiente comprobación. Puedo multiplicar cada
uno de estos números por 4 (5x4=20; 7x4=28), sumar sus resultados (48) y di-
vidirlos por 2x2. Comprobaré que el resultado sigue siendo el mismo: es ver-

85JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

23 Ibidem, p. 49.
24 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit., p. 328. Ortega hace alu-

sión al modo de pensar moderno (o de Descartes), que introduce la razón en el pensar, haciendo
que se busque en el pensar las conexiones de la razón, es decir, lo “universal” y lo “necesario”.
Para una descripción del modo de pensar moderno y el modo de pensar substante, cfr. Jesús
MARTÍNEZ DEL CASTILLO, Modes of Thinking, Language and Linguistics, ob. cit., § 1.3.

25 Cfr. el valor de la analogía en José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit.,
pp. 148 y ss.

26 Cfr. Immanuel KANT, Crítica de la razón pura, ob. cit., pp. 42 y ss.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 85

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



dadero. Por consiguiente, hemos de distinguir dos aspectos en mi estado de 
conocer: por un lado, el objeto que conozco, aunque sea inventado y separado de
mí, 5+7=12, que es verdadero, y por otro, el estado mental mío, que estoy en lo
cierto. El primero es el verum, cosa objetiva desligada de mí, y el segundo, el
certum, cosa subjetiva27. La combinación de ambos constituye el conocer, mi 
acto del conocer.

4.2. Pero hay otro tipo de conocimiento que es el más cotidiano, puesto que el
hombre es un ser que vive en su circunstancia, condenado a vivir entre las co-
sas28, cosas que si bien son algo que está ahí, yo sistematizo y delimito como un
modo de ser o una especie. Para conocer las cosas que me rodean encuentro,
pues, una dificultad no menor: aquello que me rodea, a lo que llamo cosas, con
lo que yo me relaciono necesariamente, no me dice lo que es, y mi forma de 
conocer no se contenta con vivir aquello que me rodea. Yo tengo sed y bebo
agua. No hago con esto más que vivir aquello que necesito, haciendo para ello
un acto de conocer sensible. No tiene importancia para mi vivir el agua saber
su composición científica: conozco intuitivamente lo que es el agua y me basta.
Éste es un modo de conocer que también tienen los animales, por lo que en es-
to no me diferencio de ellos. Pero además de mi vivir el agua que me bebo, yo
quiero saber qué es eso externo a mí que constituye parte de mi vivir, a lo que
llamo agua. Para esto tengo que delimitar el agua del ejemplo como algo que se
da en sí en mi rededor, haciéndolo cosa. Lo primero que hago es darle un nom-
bre29. De esta manera el nombre que yo dé a las cosas no será en sí mismo una
palabra vacía: llevará en sí mismo una delimitación y una estructuración, evo-
cando con ello aquello que he seleccionado de mi rededor (el agua, del ejemplo).
Por tanto, eso que era agua como elemento natural, que está frente a mí, ahora
es un algo en mi conciencia, un contenido de mi conciencia, un significado30.

4.2.1. Nuestro primer acceso a lo que nos rodea, tras la designación o la elec-
ción de un algo para decir algo de él, es la palabra, ya sea mediante su creación
ex novo, o mediante la utilización de elementos ya existentes en nuestra co-
munidad lingüística. Yo, para mi conocer, parto desde el principio de algo 

86 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

27 Eugen COSERIU, Lecciones de lingüística general, ob. cit., 1986, p. 70.
28 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, Ideas sobre la novela y el teatro. Madrid: Alianza Editorial, 1999

[1982], pp. 91-92.
29 “El hecho central de la actividad lingüística está situado allende el límite hasta donde la fi-

siología y la psicología pueden llegar, pues consiste en la facultad eminentemente espiritual de
establecer un nexo funcional entre un significante y un significado y corresponde a operaciones
de la razón, como son el conocer y el distinguir” (Eugen COSERIU, Introducción a la lingüística, ob.
cit., pp. 58-59).

30 Eugen COSERIU, El hombre y su lenguaje, ob. cit., pp. 40 y 47.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 86

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



que generalmente está hecho, las palabras y contenidos de las palabras de 
mi lengua. Pero las palabras de mi comunidad lingüística (=lengua) no me 
presentan cosas, sino que delimitan modalidades de ser en las cosas31. Por con-
siguiente, el conocimiento que yo actualizo ahora, empezó cuando me hice
miembro de una comunidad lingüística, haciendo de mi ser, un ser-con-otros32.
Yo comparto con los otros la principal base de mi pensamiento, que necesa-
riamente tengo que expresar en palabras de una lengua. A causa de esto mi 
conocimiento, puesto que yo soy libre, es inagotable e imprevisible.

4.2.2. Supongamos que yo para satisfacer mi necesidad de beber, quiero transpor-
tar el agua a mi casa de alguna manera. El procedimiento más habitual hoy 
para ese menester, es una red de tubos que conducen el agua a las casas. Ten-
dré que contribuir a ese transporte colectivo, y quien me suministra el agua me
habla de litros, metros cúbicos y consumo. No tengo más remedio que saber lo
que es cada uno de estos términos lingüísticos, que ya sabía que existían en mi
lengua, pero cuyo contenido tengo que añadir ahora a mi acto del conocer, es
decir, ejecutarlo. Con ello ya no me basta con lo que mi intuición me da por sí
misma: tendré que mirar el agua transportada y ejecutar mi conocimiento 
bajo el prisma de los tres conceptos añadidos, haciendo con ello una intuición
nueva. Esos conceptos, artificiales en sí mismos, aparecen ante mí como rela-
ciones que tengo que establecer y ejecutar mentalmente. Es decir, tendré que
activar en mi conciencia esos conceptos, cosas abstractas que no existen más
que en mi mente aunque sean aceptados de la tradición, y ejecutarlos sobre
aquello que quiero conocer. Con ello podré calcular lo que quiero saber: mi
consumo del agua y lo que yo tengo que contribuir a la conducción y consumo
de la misma. Mi conocimiento, por consiguiente, se compone en primer lugar
de mi propio yo: yo soy el que conoce; en segundo lugar, tendré que hacer una
actividad dada, el ejecutar mentalmente una serie de conceptos; en tercer lu-

87JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

31 Dice Coseriu: “el lenguaje ciertamente no crea los entes, las «cosas» naturales o de otra
manera objetivas a las que atribuye un determinado modo de ser (…) [ni] el ser que se atribu-
ye a las «cosas»: antes bien, reconoce y delimita modalidades del ser en las «cosas» mismas y por
eso es delimitación de especies o (…) de «clases» de entes (clases que, naturalmente, desde el
punto de vista de su objetividad, pueden también ser clases de un solo miembro e incluso clases
vacías)” (Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., pp. 73-74).

32 Dice Coseriu: “la alteridad del hombre, o sea (…) la manifestación del «ser-con-otro» en
cuanto dimensión esencial del ser del hombre. Este ser-con-otro –el reconocerse a sí mismo 
en otros, el reconocer en el «tú» a otro «yo»– es precisamente lo que se llama dimensión «social»
(o «político-social») del hombre y coincide con la intersubjetividad originaria de la conciencia:
con el hecho de que la conciencia humana es conciencia abierta hacia otras conciencias con las
que establece comunicación, es decir, les reconoce las mismas facultades de sentir, pensar, juz-
gar, significar e interpretar. Y el lenguaje es la forma básica de este salir la conciencia de sí mis-
ma e ir al encuentro de otras conciencias” (Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., p. 44).

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 87

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



gar, los conceptos que utilizo, cosas que me vienen de fuera como cosas objeti-
vadas aunque sean mentales; y por último, el elemento externo, el agua transpor-
tada, motivo con el que voy a ejecutar mi intuición. De esta manera miraré el
agua transportada, algo que está fuera de mí, teniendo por tanto que salir de
mí mismo a través de mis sentidos. Mi conocer será, pues, una actividad 
ejecutada con conceptos inventados, en principio extraños a mí, sobre la base
de un elemento externo que puedo experimentar, el agua transportada, que lle-
ga así a constituir el objeto de mi conocer y que da a mi actividad del conocer una
base externa y por tanto objetiva para mi definirme, mi objeto del decir33. Mi co-
nocimiento en este caso se compone de algo externo a mí sobre la base de una
actividad interna, y algo añadido para ejecutar esa actividad. Podré ver si es
verdadero y comprobaré mediante mis sentidos que tengo una referencia exter-
na, el agua transportada, motivo por el que contemplo la cosa en toda su rea-
lidad en mi intuición34.

4.2.3. La universalidad y necesidad que establezco en este caso es de tipo 
distinto: estableceré una serie de principios que están ahí y que constituyen el
fundamento de mi conocer, tales como que todo líquido se pueda medir por su
volumen, y que toda cantidad de ese volumen igual a un patrón ya previamen-
te establecido, sea lo que llamemos “litro” o “metro cúbico”, etc. Y según he 
hecho y analizado, podré ver también que estoy en lo cierto, porque he llegado
a establecer una conexión sintética de la intuición. Este tipo de conocimiento es el
conocimiento a posteriori, en cuanto que depende de la experiencia, y el cono-
cimiento sintético a priori35, el conocimiento elaborado sobre las cosas, a las que,
después de crearlas, accedo mediante mi experiencia, basado también en la
analogía. En él tenemos siempre la comprobación empírica, pero solamente
cuando añadimos por nuestra parte el instrumento de comprobación, cuya 
ejecución nos permitirá llegar a la síntesis en nuestra intuición. Y la razón de
esto, en cualquiera de los dos tipos de conocimiento, nos la da Coseriu: “lo uni-
versal se conoce intuitivamente, por una experiencia interior”36. La experien-
cia interior es la que hemos vivido mentalmente, estableciendo en ella cosas

88 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

33 Cfr. las funciones de “el objeto del conocer” y “el objeto del decir” en Jesús MARTÍNEZ DEL

CASTILLO, La lingüística del decir, ob. cit., nota 30, pp. 75 y ss.; también en Psicología, lenguaje y li-
bertad. Málaga: Universidad de Málaga, 2012, § 12.4.

34 Dice Ortega: “todo pensar sintético es, en cuanto tal, a posteriori (se entiende a posteriori
de una intuición) (…) en la intuición sintetizamos o añadimos a la intuición determinante” 
(José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit., p. 81).

35 Cfr. Immanuel KANT, Crítica de la razón pura, ob. cit., pp. 48-50.
36 Eugen COSERIU, Discursos pronunciados en el acto de investidura “Doctor Honoris Causa” del 

Excelentísimo Señor E. Coseriu. Granada: Universidad de Granada, 1993, p. 30.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 88

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



que son arbitrarias y contingentes, pero que, por medio de la analogía, hemos
llegado a la universalidad y necesidad.

4.3. Es decir, tanto en el conocimiento a priori como en el conocimiento a poste-
riori, tengo que hacer yo mismo la conexión sintética de la intuición. El cono-
cimiento, pues, es una síntesis que se realiza en la mente (razón o intelecto) y
que descansa en la intuición, en el tener mentalmente presentes los objetos en
toda su realidad universal y necesaria. Llegamos a la conexión sintética de la
intuición gracias a la actividad mental que realizamos. El conocimiento, pues,
es activo y consciente.

4.4. El acto del conocer es la creación mental de un algo a lo que llamamos con-
cepto, que después se expresará necesariamente en palabras de una lengua37.
Para Ortega,

el concepto (…) tiene dos caras. Por una, el concepto pretende declararnos la
verdad sobre la cosa: es la cara que mira a la realidad, por tanto, a fuera de él
mismo, a fuera del pensamiento; es su cara ad extra. Por otra, el concepto con-

89JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

37 Hablando del lenguaje, la expresión de la creación mental o intuición, se expresará en 
palabras de una lengua, con todo aquello que lleva la expresión de la palabra (los gestos, la 
expresión corporal, la actitud, la “suspensión intencional” del hablar –el silencio–) (Eugen 
COSERIU, Teoría del lenguaje y lingüística general. Madrid: Gredos, 1982, p. 290), etc. Con esto el
lenguaje se convierte en una lengua. Pero el hablar es también un hablar interior, que se deter-
mina también por y en las palabras, en lo que llamamos el logos. Para Ortega, pensamiento y 
palabra son la misma cosa: “Pensamiento y lenguaje son funciones inseparables y ni más ni me-
nos oriundas de la sociabilidad la una que la otra. Por este lado no hay diferencia esencial algu-
na. Pero en el individuo antecede el habla íntima, el decirse a sí mismo algo, a la operación de
comunicarlo (…). Es preciso reconocer al hablar-pensar una prioridad sobre el hablar-conver-
sar. Tenían razón los griegos cuando hicieron equívoco el vocablo logos, encargándolo de signi-
ficar indistintamente «decir» y «pensar». Pensar es descubrir lo oculto, y lo mismo es hablar”
(José ORTEGA Y GASSET, ¿Qué es conocimiento?, ob. cit., p. 81). Por otro lado, hablando del arte,
la intuición o la creación mental se expresará en una pintura, una escultura, una obra arquitec-
tónica, una composición musical, etc. Siempre en definitiva en algo material objetivo u objetiva-
do. De aquí que, para Coseriu, “los pocos rasgos efectivamente universales del lenguaje (…)
pueden reducirse a cinco: semanticidad, creatividad, alteridad, materialidad y la historicidad, es
decir: «el lenguaje significa», «el lenguaje es actividad creadora», «el lenguaje es para otro(s)»,
«el lenguaje se presenta en el mundo como hecho físico», «el lenguaje se realiza siempre en for-
mas históricamente determinadas»”. Es decir, que el lenguaje tiene que ser material. La razón de
esto nos la da el propio Coseriu en el mismo lugar: “el significado es en sí mismo un hecho men-
tal, un hecho interno de la conciencia, y no puede transmitirse como tal a otra conciencia, ya que
entre conciencia y conciencia no hay ninguna comunicación directa; por ello, debe estar repre-
sentado «en el mundo» por hechos materiales que puedan ser percibidos e interpretados por
otras conciencias: es decir que una semanticidad con alteridad sólo es posible a través de la ma-
terialidad. Análogamente, la creatividad corresponde a una facultad estrictamente individual (en
rigor, sólo el individuo crea); pero, para que lo individualmente creado pueda ser interpretado y

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 89

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



sistía en su propio acotamiento como contenido mental; es su cara ad intra del
pensamiento. Por aquélla el concepto es o no suficientemente verdadero, es o
no suficientemente conocimiento. Por ésta el concepto es más o menos pre-
ciso, estricto, inequívoco, exacto; es más o menos logos más o menos lógico o
apto para que funcionen con rigor las operaciones lógicas (…). La verdad de
un concepto viene a éste en su relación con las cosas; por tanto, con algo ex-
terno a él. Es una virtud extrínseca del concepto. Su precisión, en cambio, su
univocidad es una virtud que el concepto tiene o no, por sí mismo, en cuanto
pensamiento y sin relación a nada extrínseco38.

De aquí que todo concepto, todo acto de conocer, todo acto lingüístico, ten-
ga como fin propio el que sea verdadero, por un lado, y por otro, el que sea cierto.

4.5. Cabe que echemos la vista atrás y nos preguntemos, ¿qué hemos hecho?
Simplemente hemos hecho una serie de operaciones mentales encaminadas a
cambiar el modo de ser del agua, transformándolo de ser algo concebido como
que es en sí, a ser algo concebido bajo el prisma de los conceptos de litro, 
metro cúbico y ambos bajo el prisma del concepto de consumo. Cada uno de
estos conceptos lleva consigo otros conceptos o fundamentos que son los que
le darán universalidad y necesidad a nuestro conocer. Al ejecutar lo que nos
hemos propuesto, hemos aceptado conceptos que provienen de la tradición lin-
güística, los hemos ejecutado mentalmente y comprobado mediante nuestros
sentidos. En el primero de los dos tipos de conocimiento que hemos visto, el
conocimiento a priori, nuestro conocimiento era fruto de nuestra actividad
mental, sin necesidad de que intervinieran nuestros sentidos; en el segundo,
nuestro conocimiento ha consistido en hacer nuestra actividad mental mi-
rando hacia algo fuera de nosotros, añadiendo conceptos inventados, nece-
sitando con ello la intervención de nuestros sentidos. Hemos partido de las 
cosas como intención (quiero saber el consumo del agua), y las hemos transfor-
mado en su modo de ser concebidas. Hemos transformado lo que era en sí, 
haciéndolo algo que es de otra manera.

5. Volvamos a algo dicho anteriormente. El sujeto por el acto del conocer se crea
a sí mismo y lo que conoce. El acto del conocer parte de un concepto inicial 
y crea otro concepto. De esto decíamos que era una aparente petición de prin-

90 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

adoptado (o sea: reconocido como suyo propio) por otros individuos, la creación debe ocurrir
en el marco de un sistema de posibilidades tradicional en una comunidad, de una técnica his-
tórica determinada; de aquí que la creatividad con alteridad sólo sea posible a través de la 
historicidad” (Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., pp. 44-45).

38 José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit., p. 61.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 90

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



cipio (cfr. § 4). En lo que llevamos dicho, hemos visto que unas veces el cono-
cer es solamente mental, es decir, a priori, y otras veces es mental y experimen-
tal a la vez, a posteriori y a priori, haciéndolo, pues, sintético a priori. Con el
conocer puedo saber lo que está dentro de mí, lo que yo añado, y lo que está
fuera de mí. Lo que está dentro de mí lo he fabricado yo, y lo que está fuera de
mí lo he elaborado yo también, añadiendo para ello un algo, es decir, un 
supuesto que elaborado por mí o aceptado de la tradición, es algo también fa-
bricado por y en mi mente. En definitiva, en mi conocer todo es fruto de mi 
fabricación. La primera cosa que descubro, mi propia conciencia, constituye la
condición necesaria, conditio sine qua non, es decir, instrumento a priori de mi
propio conocer; la segunda, lo que añado a mi conocer constituye una condi-
ción en sí misma contingente, es decir, una condición que es así y que podría muy
bien ser de otra manera, pero que no obstante tiene que darse dentro del co-
nocer porque en sí misma es necesaria, por tanto, es también conditio sine qua
non o instrumento a priori de mi conocer; y la tercera, la ejecución de lo que 
manejo o mi actividad mental, es el desarrollo de mi acto mental fabricado por
mí, también instrumento a priori del conocer.

5.1. La conciencia humana, como la quintaesencia de todo lo que constituye lo
humano, tiene que existir necesariamente como elemento del conocer, pero tie-
ne esa rara condición que solamente se da en el hombre frente a los demás 
seres del universo: el ser humano es un ser libre, que sin embargo tiene que ha-
cerse a sí mismo. En este sentido frente a la eternidad e inamovilidad del 
Ser-que-es-en-sí-mismo39, la conciencia humana tiene que hacerse como ser40,
pero contingentemente. Es decir y dicho de otra manera: todo sujeto cognos-
cente ha de hacerse a sí mismo, pero este tener que hacerse a sí mismo tiene
que ejecutarlo él mismo en la historia, mediante la reflexión sobre sí mismo y
en participación con los demás, valiéndose tanto de su mente como de sus sen-
tidos. Por tanto, la conciencia humana se realiza a sí misma históricamente por
encima y a pesar de su ser libre. La condición absoluta del ser humano y su
condición histórica están siempre presentes en las acciones libres, acciones que
por definición no pueden ser más que humanas, cuyo fin siempre es infinito41.
El ser humano es un ser libre, no por voluntad propia, sino obligatoriamente,
por su propia constitución de ser. Dice Ortega y Gasset:

91JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

39 José ORTEGA Y GASSET, VII, 339.
40 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, Unas lecciones de metafísica. Madrid: Alianza Editorial, 1999

[1966], p. 92.
41 Eugen COSERIU, El hombre y su lenguaje, ob. cit., p. 21.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 91

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Este es el ingrediente más extraño y misterioso del hombre. Por un lado es
libre: no tiene que ser por fuerza nada (…), y sin embargo, ante su libertad 
se alza siempre algo con un carácter de necesidad, como diciéndonos: “poder
puedes ser lo que quieras, pero sólo si quieres ser de tal determinado modo 
serás el que tienes que ser”. Es decir, que cada hombre, entre sus varios seres
posibles, encuentra siempre uno que es su auténtico ser. Y la voz que le llama
a ese auténtico ser es lo que llamamos “vocación”42.

Esta libertad impuesta determina la forma de ser de cada sujeto y lo hace
por tanto individual. El hombre no es nada hecho sino un ser que se hace a sí
mismo:

La historia es el modo de ser propio a una realidad, cuya sustancia es, pre-
cisamente, la variación; por tanto, lo contrario de toda sustancia. El hombre es
insustancial (…). Al no estar adscrito a una consistencia fija e inmutable –a
una naturaleza– está en franquía para ser, por lo menos para intentar ser, lo
que quiera. Por eso es el hombre libre y… no por casualidad. Es libre porque,
no poseyendo un ser dado y perpetuo, no tiene más remedio que írselo bus-
cando. Y esto –lo que va a ser en todo futuro inmediato o remoto– tiene que
elegirlo y decidirlo él mismo. De suerte que es libre el hombre… a la fuerza43.

5.2. El conocer humano es una acción que realiza el sujeto, que empieza con
una toma de conciencia de forma sensible, algo que se viene estudiando des-
de que Aristóteles utilizara el concepto de α’ισθησις, sensación44, que se puede
considerar como el primer motor en la actividad del conocer:

En la sensación [aísthesis o intuición sensible] nos “hacemos cargo”, “nos
damos cuenta” o entendemos una cosa singular sensible. Una parte de ésta es
conservada en la imaginación (memoria o fantasía libre). En aquélla o en ésta
(…) la mente fija ciertos componentes y abstrae los demás (...). Después de
hecha parecida fijación y abstracción en muchas sensaciones o imágenes se 
advierte la identidad de aquellos componentes ABCD, que aparecen, pues, 
como comunes. El que aparezcan como comunes es una cualidad relacional
que le añadimos, pero ni les quita ni les pone nada. Tenemos ya ante nosotros
el primer universal. Pero no porque ejerzan cargo de universal y de género 
dejan de ser ABCD exactamente lo mismo que eran: caracteres sensuales de

92 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

42 José ORTEGA Y GASSET, En torno a Galileo. Madrid: Biblioteca Nueva, 2005 [1933], p. 186;
V, 176.

43 José ORTEGA Y GASSET, Mirabeau, Contreras, Vives. Madrid: Alianza Editorial, 1986 [1974],
p. 130.

44 ARISTÓTELES, De Anima, III, 1, 425a, 14, ápud José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio
en Leibniz, ob. cit., p. 128.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 92

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



la cosa. La operación de comparar para descubrir lo común y lo diferencial no
es una nueva forma de hacerse cargo de entender; no es una operación más in-
teligente. Es en cierto modo mecánica: una faena de trasporte que lleva nues-
tra atención de una sensación a otra45.

El acto del conocer no es un acto pasivo, es un proceso de percatación de
lo percibido y adición de algo que nosotros ponemos sobre lo percibido, 
percatación en la que el sujeto siempre está presente de forma activa. Este es-
tar siempre presente de forma activa es algo imprescindible, a partir de lo cual
se puede fabricar lo que conocemos y llegamos a entender. Como hemos dicho
más arriba, en el acto del conocer tres cosas se ponen de manifiesto: el sujeto
que conoce gracias a su actividad mental, el objeto que es conocido y lo que
añade el propio sujeto para ejecutarlo, ejerciendo así su actividad mental. En
el caso de la aprehensión de aquello que nos rodea por medio de nuestros sen-
tidos, nuestra atención se separa de nosotros y se centra en lo que quiere 
conocer. Con esto se impone la objetividad en nuestro conocer. Llegamos a creer
que las cosas existen en sí y por sí al margen de cómo las conocemos. La 
reflexión sobre un supuesto, un principio o una hipótesis, nos permite llegar a
conocer muchas cosas que incluso podemos llegar a comprobar empíricamen-
te. Conocemos, por ejemplo, la existencia del vapor cuando el agua llega a her-
vir. Separamos así, en un acto totalmente libre por nuestra parte, el vapor de
aquello en donde se da. Hacemos con ello un supuesto: el vapor constituye una
fuerza motriz. Aplicamos esta verdad a una máquina y ejecutamos esa fuerza
motriz en movimiento mecánico. El estudio del agua transformada en vapor,
nos permite comprobar la fuerza motriz, cosa primariamente no existente en 
lo real, sino descubierta o inventada por la mente humana y hecha real. Para
ello nos hemos olvidado de que nosotros hemos sido los que hemos dirigido de
una manera u otra la orientación de nuestro conocimiento, ejecutándolo hasta
llegar a la consecución del movimiento por una máquina. Decimos de esta 
manera que el movimiento de la máquina es un conocimiento objetivo, que se
puede comprobar. Hemos adecuado nuestra forma del conocer a algo fuera de
nosotros, y nuestro avance cognoscitivo ha sido guiado por los resultados de lo
conseguido mentalmente.

5.3.1. Pero en el caso de la reflexión sobre nosotros mismos, esto que hasta ahora
vemos como verdad, se nos manifiesta confuso. Partimos y comprobamos 

93JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

45 José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit., pp. 129-130.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 93

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



aquello de lo que partimos en un acto de conocimiento que a veces puede ser
circular. Decimos, por ejemplo, que existe la cognición porque el lenguaje es
una facultad cognitiva como otras. Inferimos lo mayor de lo menor y volvemos
a lo menor y efectivamente verificamos que es así. Nos fijamos en los demás y
en nosotros mismos y llegamos a la conclusión de la que partíamos: la cognición
existe, el lenguaje existe y existen las facultades cognitivas. Podemos hacer 
experimentos si queremos, y llegaremos a una conclusión ya sacada, muy se-
mejante a la que hemos sacado con el agua, el vapor y la máquina que se mue-
ve gracias al vapor, una conclusión que podemos repetir en el laboratorio si nos
ideamos la forma de reproducirla y ejecutarla. Con esto, creeremos que nuestro
conocimiento es también objetivo, pero nos engañaremos a nosotros mismos. El
concepto de objetividad no puede ser el mismo si hablamos de lo humano y las
actividades libres, justamente porque el hombre y sus actividades libres son 
infinitos46. La libertad, ese “extraño y misterioso ingrediente”47, nos exige que
nos separemos en todo momento de lo que nos rodea: una cosa será el propio
ser del hombre y otra lo que el hombre crea en su conciencia. La ciencia no exis-
te si no es en la palabra, en el lenguaje, que es una sistematización de las cosas
que empieza en un aserto y termina en un conjunto de asertos48.

5.3.2. La objetividad, el explicar las cosas como son dentro del universo de 
conocimiento al que pertenecen (cfr. §§ 12 y 13), nos exige que desde el con-
junto de asertos del que partamos para hacer ciencia, separemos unas cosas de
otras. Lo que tiene que ver con el “extraño y misterioso ingrediente” de la 
libertad, no puede mezclarse con las cosas que creamos en nuestra conciencia,
especialmente si refieren realidades fuera de nosotros. Las cosas que tienen que
ver con la libertad parten, para su conocimiento, de la concepción que el propio
sujeto tiene sobre sí mismo. Esto no significa que ese punto de partida sea ina-
movible, como en el caso de las cosas que nos rodean. Al contrario: partiremos
de ese concepto para analizarlo y estudiarlo en sí mismo y en sus fundamentos.
El ser humano, ser que se hace a sí mismo en la historia, lleva consigo muchos
conocimientos de tipo intuitivo que aparecen en nosotros sin ningún funda-
mento. Son las creencias49, las cuales se identifican como intuitivas. Decir, co-

94 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

46 Cfr. Eugen COSERIU, Sincronía, diacronía e historia, ob. cit., p. 47.
47 Cfr. cita en § 5.1.
48 “Scientific research begins with a set of sentences which point the way to certain obser-

vations and experiments, the results of which do not become fully scientific until they have 
been turned back into language, yielding again a set of sentences which then become the basis
for further exploration into the unknown” (Benjamin L. WHORF, Language, Thought and Reality,
Selected Writings of Benjamin Lee Whorf, ed. de J. B. CARROLL. Cambridge: The MIT Press, 1956,
p. 221, quien atribuye este pensamiento a Leonard Bloomfield).

49 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, Ideas y creencias. Madrid: Alianza Editorial, 1997 [1940].

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 94

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



95JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

mo hemos dicho en el ejemplo de arriba, que partimos de que el lenguaje exis-
te, significa dar por cierta una creencia que hemos tomado del común y que
confirmamos con nuestra elaboración mental. La clave de nuestro conocer en
ambos casos, tanto si estudiamos las cosas en sí, como si estudiamos el hombre
y sus actividades libres, está en el punto de partida que, debido a la libertad,
nunca puede ser tratado igual que aquello a lo que hacemos “cosas”.

5.4. En el estudio de lo humano partimos siempre, tanto si lo reconocemos 
como si no, de lo que se llama el saber originario. Dice Coseriu respecto de la 
teoría lingüística, teoría que tiene que estudiar necesariamente el conocer 
humano, puesto que el lenguaje, la actividad del hablar, decir y conocer, es 
actividad cognoscitiva:

en las ciencias culturales (…) no caben hipótesis acerca de lo universal, el fun-
damento es el saber originario que el hombre tiene acerca de sí mismo y de sus
actividades libres y que, por supuesto, también se aclara, se precisa y se modi-
fica a consecuencia del estudio empírico. Y en la teoría en su forma explícita,
se trata (…) de trasladar al plano de la reflexividad, es decir, del saber funda-
mentado y motivado racionalmente, aquello que los seres humanos saben ya en
forma intuitiva acerca de lo que ellos mismos crean50.

Es decir, el estudio del conocer y con ello el estudio del lenguaje, el arte, la
música y la literatura, tiene que ver con la peculiaridad propia del ser humano,
un ser que es libre y limitado, absoluto y contingente, creativo y ser que se 
hace a sí mismo en la historia. El saber originario es un saber intuitivo, concep-
to de larga tradición que empieza en Aristóteles y engloba a Vico, Pagliaro y
Husserl. El saber originario es “aquel saber que el hombre tiene acerca de sí
mismo y de sus actividades libres (y, desde luego, acerca de la finalidad de 
éstas)”51. En el saber originario el verum y el certum se funden entre sí:

el fundamento teórico previo de las ciencias culturales, que se ocupan de lo
creado por el hombre, no lo constituyen las “hipótesis” sino (…) el “saber ori-
ginario” por ejemplo, en la lingüística el saber intuitivo de los hablantes, y de
los propios lingüistas en cuanto hablantes. En este sentido (…) las ciencias 
de la cultura son “más exactas” que las naturales, ya que su fundamento no es
algo que sólo se supone, sino algo que el hombre sabe (aunque sólo intuiti-
vamente) (…). En el caso de los objetos culturales, el verum objetivo, la reali-

50 Eugen COSERIU, Lecciones de lingüística general, ob. cit., p. 59.
51 Eugen COSERIU, Acto de Investidura del Dr. Eugenio Coseriu. Madrid: Universidad Complu-

tense de Madrid, 1999, p. 36.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 95

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



96 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

dad de los hechos como tales, y el certum subjetivo –la seguridad que el hom-
bre tiene acerca de su índole– coinciden52.

Por consiguiente, las ciencias de lo humano tienen que distinguirse de las
ciencias de la naturaleza. El problema con ellas consiste en su propia dife-
rencia específica. Y como dice Coseriu son más exactas:

Las ciencias culturales tienen su tipo peculiar de exactitud, y el asimilarlas
a las ciencias físicas (que tienen otro tipo de exactitud) no significa hacer-
las “exactas”, sino, al contrario, transformarlas en ciencias inexactas, es decir,
en falsas ciencias53.

Por tanto, el certum subjetivo es el objeto de estudio, lo que constituye a la vez
su objetividad, su verum objetivo. El verum objetivo, al basarse en el certum sub-
jetivo, está y estará siempre supeditado a revisión constante y no por pruebas
externas sino por pruebas que estén siempre sujetas a la conexión sintética de
la intuición. Por esto el estudio de lo humano es siempre interpretación, es 
decir, hermenéutica, como ya hemos dicho.

6.1. El acto lingüístico es siempre creación, re-creación o modificación de ac-
tos individuales anteriores, fruto de una intuición inédita por parte del sujeto.

Siendo siempre expresión de una intuición inédita y única, el acto lingüís-
tico es acto de creación, acto singular que no reproduce exactamente ningún
acto lingüístico anterior y que sólo por los límites que le impone la necesidad
de la intercomunicación social se “parece” a actos lingüísticos anteriores, 
pertenecientes a la experiencia de una comunidad. (…). El acto lingüístico 
es, por su naturaleza, acto eminentemente individual, pero vinculado socialmen-
te por su misma finalidad, que es la de “decir a otros algo acerca de algo”54.

Si para Coseriu, el lenguaje es la aprehensión del ser55, el acto lingüístico,
como ejecución real del lenguaje, es un acto de aprehensión de la realidad, un
acto del conocer en el que el sujeto se enfrenta a lo que le rodea, afirmando en

52 Eugen COSERIU, Lecciones de lingüística general, ob. cit., p. 70.
53 Eugen COSERIU, Sincronía, diacronía e historia, ob. cit., p. 189.
54 Eugen COSERIU, Introducción a la lingüística, ob. cit., pp. 27-28.
55 “El lenguaje es aprehensión del ser, pero no por parte de un sujeto absoluto, ni del indi-

viduo empírico, sino por parte del hombre histórico que, precisamente, por ello, es al mismo
tiempo un ente social (…). Por una parte es logos, aprehensión del ser; por otra es logos inter-
subjetivo, forma y expresión de la historicidad del hombre” (Eugen COSERIU, El hombre y su 
lenguaje, ob. cit., p. 32).

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 96

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



97JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

dicho acto la realidad hecha verdad por el propio sujeto hablante. El acto de
conocer se manifiesta necesariamente en las funciones de una lengua, pero no
de manera uniforme. Éste se inicia con la intuición primera o aísthesis, y se 
desarrolla en una serie de operaciones intelectivas que se manifiestan en la 
lengua histórica, a saber: la selección, el establecimiento de una designación, 
la creación de una clase o esencia (categoría), la relación, la nominación y la
determinación56.

6.2.1. La interpretación del acto lingüístico tiene que fijarse en la expresión lin-
güística, pero ésta no es el único elemento determinante en su expresión. Lo
determinante será todo lo que tiene que ver con el conocer y con la creación
del decir. La lengua histórica de esta manera aparece como un mero medio de
expresión, medio que dada la transformación que significa el conocer desde lo
sensible y concreto a las palabras y contenidos de una lengua, que en principio
valen para todo discurso posible57, queda siempre corta o insuficiente. De esta
manera el sentido originario de las palabras tiene una importancia muy rele-
vante. Dice Ortega:

[Las palabras] tienen un sentido privilegiado, máximo o auténtico; a saber:
el que significaron cuando fueron creadas (…). [C]ada palabra es origi-
nariamente la reacción lingüística o verbal a una situación vital típica58.

Ahora bien, la palabra no fue creada de una vez y por todas, se ha ido 
haciendo y re-haciendo cada vez que se utiliza, siendo su sentido originario, no
el primitivo de su primera creación, sino el que hoy se muestra en la misma. Lo
que importa, pues, en el análisis del acto lingüístico no es sino aquellos condi-
cionantes que han hecho al hablante seleccionar unos medios de expresión y
no otros, dando con ello el sentido perseguido por el hablante en el acto lin-
güístico59.

6.2.2. Esta perspectiva orteguiana de buscar y ceñirse al sentido originario de
las palabras, es, en apariencia, un desafío a la distinción de los tres niveles 
de la determinación lingüística de Coseriu. El llegar a determinar cuál es la in-
tención significativa del hablante, que es única y nace y se ejecuta en el acto

56 Cfr. Jesús MARTÍNEZ DEL CASTILLO, La lingüística del decir, ob. cit., §§ 5-10.
57 Cfr. Eugen COSERIU, Gramática, semántica, universales. Madrid: Gredos, 1987, p. 19.
58 José ORTEGA Y GASSET, Meditación de la técnica y otros ensayos sobre ciencia y filosofía. Madrid:

Alianza Editorial, 2002 [1933], p. 124.
59 Cfr. un estudio sobre la obra de Ortega en Concha D’OLHABERRIAGUE RUIZ DE AGUIRRE,

El pensamiento lingüístico de José Ortega y Gasset. A Coruña: Spiralia Maior, 2009.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 97

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



98 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

lingüístico, no contradice en ningún sentido la separación de lo que pertenece
al lenguaje, lo que pertenece a una lengua y lo que depende del sujeto hablan-
te. El acto del conocer es un acto absoluto, es decir, creación, algo que por su
propia naturaleza es libre, cuyo fin por tanto es infinito60, valiéndose el 
hablante de lo ya hecho, lo cual encuentra en su lengua. En la tradición en la
técnica del hablar se guardan ideas, pensamientos, creencias, reglas, procedi-
mientos y actitudes61 que el hablante puede utilizar a su conveniencia. La uti-
lización de un elemento tradicional en un acto lingüístico, significa revivir de
alguna forma el sentido que ha ido adquiriendo en el uso. De esta manera la
determinación del sentido originario de una palabra o expresión lingüística,
significa la actualización de dicho elemento, con lo que no hay ninguna con-
tradicción en su separación y utilización.

7.1. El acto lingüístico es el acto indisoluble de hablar, decir y conocer. Desde
el punto de vista del decir o la definición del sujeto ante lo que le rodea, el acto
lingüístico manifiesta:

1. la conciencia del sujeto que conoce, la cual se trasparenta en la intención sig-
nificativa de decir algo62;

2. un conocer centrado en un objeto (el objeto del conocer);
3. la definición del sujeto ante lo que conoce (el decir), especificado en un ob-

jeto (el objeto del decir)63;
4. la vinculación del sujeto sobre lo conocido (la realidad)64;
5. y en último lugar, una actividad creadora (lenguaje) que se materializa en

las formas de una tradición lingüística (lengua), dando lugar a una expresión lin-
güística determinada.

7.2. El acto lingüístico y su expresión representa el intento, casi nunca alcan-
zado totalmente por el sujeto, de significar un sentido65. Es un acto de lucha del

60 Eugen COSERIU, El hombre y su lenguaje, ob. cit., p. 21.
61 Cfr. Jesús MARTÍNEZ DEL CASTILLO, Modes of Thinking, Language and Liguistics, ob. cit., en

particular § 2.
62 La intención significativa del hablante individual determina el acto lingüístico en su tota-

lidad. Todo acto lingüístico es obra de un sujeto que busca un determinado fin. Cfr. Jesús MAR-
TÍNEZ DEL CASTILLO, La lingüística del decir, ob. cit., y Modes of Thinking, Language and Linguistics,
ob. cit., §§ 12.1.-12.3.

63 Para el objeto del decir y objeto de conocer, cfr. nota 33.
64 Dice Ortega y Gasset: “en nuestra circunstancia no puede haber nada que sea con un ser

independiente del hombre, como éste es dependiendo de cuanto hay en la circunstancia. Mundo
y hombre se son, aunque con distinto modo. Por eso no hay mundo sin hombre, ni hay hombre
sin mundo” (José ORTEGA Y GASSET, IX, 758. Cfr. cita en nota 6).

65 Cfr. los tres niveles de la determinación lingüística en Eugen COSERIU, Competencia lin-
güística, ob. cit., p. 96. Por otro lado cfr. nota 21 para ver el concepto de sentido en Searle.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 98

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



99JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

sujeto enfrentado a lo que vive en su conciencia, para hacerlo aflorar. Ésta es
la razón, dice Ortega, por la que los griegos a ese estado interno llamaron su
logos, su dicción, su pensar, haciendo con ello el vocablo equívoco, que signifi-
ca pensar algo para decirlo a la vez66 –razón por la que Heidegger concibe el
logos como algo que se manifiesta “partiendo de aquello mismo de que se 
habla” (’αποφαίνεςθαι)67, ya sea mostrando la verdad, ’αλήθεύειν, u ocultándo-
la, ψεύδεσθαι. El logos nunca o casi nunca coincide con lo que el hablante dice,
de aquí que para estudiar el lenguaje en el acto lingüístico tengamos que sorpren-
der el lenguaje en su nacimiento68. Decimos, por ejemplo, con Miguel Hernández,

Corazón que en el tamaño
de un día se abre y se cierra.
La flor nunca cumple un año
y lo cumple bajo tierra.

Considerando en sí mismos unos versos como éstos, nunca llegaremos a 
saber a qué se refieren. Es el contexto el que determina la significación de las
palabras que, por otro lado, están perfectamente definidas en la lengua espa-
ñola. Lo dicho en estos versos no está en las palabras sino en la circunstancia
que afectaba al poeta cuando las creó. Se trata del lamento de un padre des-
garrado por la tempranísima muerte de su hijo de diez meses. Se nos dirá que
se trata de una metáfora. Pero es que la metáfora es verdad: expresa el logos
más profundo de quien la dice y la crea69. Así, pues, el hablante crea un cono-
cer sobre la realidad de una flor a la que llama corazón y a la que asimila a una
flor (objeto del conocer). Ahora bien, lo que el poeta quiere decir no está expre-
so: el desgarro interior que sufre un padre ante la muerte de un ser tan delica-
do como es un hijo de apenas diez meses (el objeto del decir). Y esto, en realidad,
no puede ser de otra manera. No es noticia la afirmación de que una flor no vi-
va un año. Sí es noticia lo que pasa dentro del alma del poeta, su logos, al cual
se aproxima de forma tan original y bella. Esto pone de manifiesto la intención
significativa del hablante, que es decisiva: determina todo el acto lingüístico y
hace que el hablante salga garante de lo dicho70. Como garante de ese aserto
(decir), el sujeto aparece como distinto de lo dicho: una cosa es el poeta y otra

66 José ORTEGA Y GASSET, ¿Qué es conocimiento?, ob. cit., p. 81.
67 Martin HEIDEGGER, El Ser y el Tiempo, ob. cit., p. 37.
68 José ORTEGA Y GASSET, Misión de la universidad. Madrid: Alianza Editorial, 2002 [1930],

p. 195.
69 José ORTEGA Y GASSET, Sobre la razón histórica. Madrid: Alianza Editorial, 1996 [1979], p.

38, y Unas lecciones de metafísica, ob. cit., pp. 40-41.
70 Cfr. José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit., p. 253. Cfr. Jesús MAR-

TÍNEZ DEL CASTILLO, La lingüística del decir, ob. cit., § 9.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 99

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



100 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

el momento desgarrador por el que pasa. Esto nos lleva a considerar el origen
interno del acto lingüístico, es decir, el conocer (=pensamiento-acto-del-decir
=logos) que lo ha hecho posible. El sujeto, que vive una situación dada envuel-
to en sus sentidos, se separa de esa situación por el acto del conocer, manifes-
tándose como distinto de su propia vivencia. Por medio del acto lingüístico el
sujeto reduce sus sentidos a un mero medio para acercarse a aquello que le ro-
dea. De esta manera lo que rodea al sujeto es convertido en asuntos de su vi-
da (los momentos que vive el poeta, la pura y nuda realidad, a la que el propio
yo se enfrenta superándola y alejándose de ella). La primera condición del 
decir es de tipo interno: tiene que ver con el sujeto y lo que constituye el suje-
to. A este respecto dice Ortega y Gasset:

para que yo pueda decir algo a alguien es preciso que antes me lo haya dicho
yo a mí mismo, esto es que lo haya pensado y no hay pensar si no hablo 
conmigo mismo71.

7.3. La determinación del objeto del decir depende del contexto (la circunstan-
cia) que no suele aparecer materialmente en la expresión o que aparece de 
forma muy sutil e indirecta72. Para Ortega, el lenguaje es mucho más que lo
que aparece en la expresión lingüística:

el lenguaje consiste no sólo en decir lo que él por sí dice, sino en actualizar esa
potencialidad decidora, significativa del contorno. El hecho incuestionable 
es que resulta sorprendente cómo la palabra se integra como tal palabra –esto es,
cumple la función de enunciar– en coalescencia súbita con las cosas y seres en
torno que no son verbales. Lo que la palabra por sí dice es muy poco, pero 
es el fulminante que dispara el poder cuasiverbal de todo lo demás73.

71 José ORTEGA Y GASSET, Unas lecciones de metafísica, ob. cit., p. 101.
72 El concepto de contexto está en relación directa con la concepción inicial que el estudioso

del lenguaje tenga sobre lo que es el lenguaje y, en última instancia, su modo de pensar sobre las
cosas. Si concebimos el lenguaje como algo en los seres humanos, el contexto estará determinado
por la circunstancia en la que vive el sujeto hablante en cada momento. Si concebimos el len-
guaje como actividad, el contexto será múltiple, dada la naturaleza de la actividad del hablar. En
ambos casos el estudio del lenguaje es hermenéutica, es decir, interpretación de la realidad 
humana. Ahora bien, si concebimos el lenguaje como algo objetivo, el contexto será igualmente
algo objetivo; si concebimos el lenguaje como hecho natural, el contexto tiene que ser algo dado
previamente; si concebimos el lenguaje como hecho social, será la sociedad la que determine el
contexto; y si concebimos el lenguaje como un medio de comunicación, el contexto se reducirá
a lo que es la comunicación. Cfr. a este respecto y respectivamente José ORTEGA Y GASSET, 
cita en este mismo apartado, Eugen COSERIU, “Determinación y entorno”, en Teoría del lenguaje
y lingüística general, ob. cit., pp. 290-319. John L. AUSTIN, Cómo hacer cosas con palabras, ob. cit.;
John R. SEARLE, Speech acts, ob. cit.; Umberto ECO, La estructura ausente, ob. cit., p. 38.

73 José ORTEGA Y GASSET, El hombre y la gente, ob. cit., p. 241.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 100

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



101JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

La interpretación, pues, del acto lingüístico no puede consistir solamente en
lo que la expresión nos dice. Tenemos que ver el acto lingüístico en aquello 
que lo ha hecho posible: todos aquellos elementos que constituyen la circuns-
tancia del sujeto hablante y que son utilizados por el sujeto a su solo y exclu-
sivo interés. El lenguaje, el acto lingüístico, no es nada objetivo sino algo
objetivado, algo que siendo sensible en sus inicios, percibido o concebido como
sensible, es hecho mental tras una cuidada elaboración. El lenguaje es “la 
creación de significados”74, realidad mucho más amplia que la de la lengua; el
decir es logos, realidad que no se agota con su expresión en el lenguaje, sino 
realidad que está en la mente de quien la crea, de la que éste solamente mues-
tra una parte de lo que es.

7.4. El acto lingüístico como realidad que es ejecutada en cada momento por
los hablantes, constituye el origen y el fin de lo que llamamos lenguaje. Es el
origen porque todo el lenguaje está comprendido en el acto lingüístico. El len-
guaje nace y se da en toda su compleción cuando se habla. Y es también el fin
propio del lenguaje, porque el acto lingüístico consiste en la creación del sig-
nificado real, objetivado y concreto, el sentido, la expresión de la intención signifi-
cativa del hablante.

8.1. El lenguaje se hace y rehace a sí mismo en el acto lingüístico, el cual no
consiste más que en los elementos a priori que hacen que el acto lingüístico sea
tal, que resumimos en dos:

a) El sujeto cognoscente que se enfrenta a la realidad con los únicos
medios de que dispone, sus sentidos, razón (intelecto) e imaginación, en lo que
llamamos la intuición primera o aísthesis, determinada por la intención significa-
tiva del hablante (el yo actuante), materializada en el contenido o logos (=pensa-
miento vivido).

b) El logos, en el que hemos de separar el propio decir como cosa distinta de lo
que no se puede decir (lo inefable) y lo que por sabido no se dice (lo inefado)75;
lo que se puede decir y se manifiesta o declara en su totalidad, lo dicho o 
lektón76; los medios de expresión (lenguaje), propios de una comunidad lingüís-
tica (lengua); lo que bajo la consideración del pensamiento ya creado y vigente
en una comunidad de hablantes constituye lo significativo, el logos semantikós;
y lo que se “declara” y manifiesta “partiendo de aquello mismo de que se 
habla” o logos ulteriormente determinado por un fin fantástico, lógico o prag-

74 Eugen COSERIU, El hombre y su lenguaje, ob. cit., pp. 26-27.
75 José ORTEGA Y GASSET, IX, 738-739.
76 Eugen COSERIU, El hombre y su lenguaje, ob. cit., p. 24.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 101

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



102 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

mático, el logos apophantikós77. En cada caso y en cada acto lingüístico el acto de
hablar, decir y conocer se muestra de manera distinta.

8.2. Desde la perspectiva del lenguaje como la creación de significados78, la 
distinción entre el logos semántico y el logos apofántico es un problema del len-
guaje. Tanto el logos semántico como el logos apofántico se dan en la expresión
lingüística. Ambos se manifiestan a la vez y en el mismo acto en los tres niveles
de la determinación lingüística79. El logos semántico pertenece al lenguaje en
cuanto que es la función significativa y tiene que ver con el conocer, constituyendo
en sí mismo el primer universal del lenguaje, su semanticidad, su ser significativo80.
Por otro lado, como el lenguaje, el logos semántico se da en las lenguas puesto
que se manifiesta determinado en los elementos de una lengua. En este sentido
funciona como común en una comunidad de hablantes, algo contingente y vir-
tual a la vez, representando así la permanencia en el hablar dentro de una mis-
ma comunidad de hablantes. Por último, el logos semántico se manifiesta
individualmente en los textos, en cuanto que la función significativa es ejecuta-
da mediante unos medios históricos, en un acto lingüístico, por un hablante in-
dividual, siempre de forma contextual y esporádica. Pongamos un ejemplo. Si
yo digo ven a mi casa, tengo una oración que significa algo y que es, por tanto, la
utilización del lenguaje para significar o crear un significado, que en sí mismo
es la actualización de la función significativa del lenguaje. Por otro lado, tengo
la utilización de medios que son comunes, en sí mismos virtuales y contingen-
tes, que están en vigor en una comunidad de hablantes o lengua: la función im-
perativa, la preposición a, el determinante posesivo mi, el sustantivo casa, los
significados históricos de la lengua española “venir” y “casa”, las categorías de
tú, yo y posesivo. En este sentido es el logos semántico que pertenece a la lengua
española y no a otra lengua. En otra lengua, por ejemplo en inglés, entre otras
cosas, no se utilizaría la preposición, ni aparecería la categoría de posesivo, pe-
ro sí la categorías de yo y tú. Y por último tengo la función significativa utiliza-
da con medios de la lengua española para referir una acción hecha por un sujeto
individual. Ésta va dirigida a otro sujeto respecto de una cosa a la que llamamos
casa y una acción a la que llamamos venir. Dependiendo de cada hablante la 
realidad designada, tanto casa, sujeto dicente y oyente, o los significados histó-
ricos, determinan una interpretación distinta de la expresión.

77 Cfr. Eugen COSERIU, Teoría del lenguaje y lingüística general, ob. cit., pp. 246-247.
78 Eugen COSERIU, El hombre y su lenguaje, ob. cit., pp. 26-27.
79 Cfr. Jesús MARTÍNEZ DEL CASTILLO, “El logos semántico y el logos apofántico”, Energeia

on-line, I (2009), pp. 50-80.
80 Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., pp. 44-45.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 102

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



103JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

8.3. El logos apofántico por su parte se distingue del logos semántico en el 
nivel del lenguaje en cuanto que lo lingüístico se manifiesta como distinto de 
lo lógico, en cuanto que en sí mismo es conocimiento, y en cuanto que en las
clasificaciones objetivas (científicas) se manifiesta más allá de las lenguas. 
Las clasificaciones objetivas:

Las terminologías científicas y técnicas no pertenecen al lenguaje, ni por
consiguiente, a las estructuraciones léxicas del mismo modo que las “palabras
usuales”: constituyen utilizaciones del lenguaje para clasificaciones diferentes
(y, en principio, autónomas) de la realidad o de ciertas secciones de la reali-
dad. En parte, las terminologías no están “estructuradas” en absoluto (son
simples “nomenclaturas” enumerativas que corresponden a delimitaciones en
los objetos) y, en la medida en que lo están, su estructuración no corresponde
a las normas del lenguaje, sino a los puntos de vista y a las exigencias de las
ciencias y técnicas respectivas81.

En este sentido el logos apofántico va más allá del lenguaje.
Toda expresión lógica se vale de los medios de una lengua, sean éstos los

que sean, manifestándose como distinta de la lengua en sí. Así, si decimos en
español no vi nada, podemos ver que lo gramatical va por un lado (doble nega-
ción que niega bajo ciertas circunstancias en español) y lo lógico por otro (la
no consideración de la doble negación que, en lógica, afirma). El pensamiento
lógico se impone sobre la expresión lingüística. Así si yo digo 2+2=4, esta 
proposición es verdad, no porque la lengua diga que es correcto, sino porque
en sí mismo lo lógico constituye un conocimiento autónomo que se impone al
lenguaje. De esta manera llegamos a interpretar la expresión en términos de los
principios generales del pensamiento y del conocimiento de las cosas. Las 
expresiones leche entera y leche desnatada son opuestas entre sí por lo que desig-
nan, es decir, que interpretamos la expresión lingüística gracias al conocimien-
to que tenemos de la realidad que designan. Sin embargo, lingüísticamente no
muestran oposición contraria (lo opuesto de leche entera, sería algo así como 
leche media, y de leche desnatada, algo así como leche natada). En este caso inter-
pretamos correctamente dichas expresiones si es que conocemos el objeto del
que se dicen, es decir, por el conocimiento de las cosas.

8.4. En las clasificaciones de la realidad hechas por una ciencia, las llamadas,
por Coseriu, nomenclaturas, los objetos se clasifican según criterios coordi-
nables entre sí. En éstas hay una identidad entre la expresión lingüística y los

81 Eugen COSERIU, Principios de semántica estructural, ob. cit., p. 96.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 103

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



104 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

objetos denotados, con lo que no cabe la interpretación lingüística. Así, si yo
digo ruido hablando de la teoría de la información, denoto una realidad muy
distinta del significado de una lengua: “conjunto de perturbaciones, por lo ge-
neral incoherentes, de cualquier naturaleza y origen, que se superponen a una
señal útil en un punto cualquiera del espacio o de una vía de comunicación”82,
frente al significado de lengua, “sonido inarticulado, por lo general desagrada-
ble”83. En el primer caso, es un término técnico, por tanto, inmutable; en el se-
gundo, un término lingüístico. El lenguaje es delimitación de especies84. La
lengua sirve a la lógica con sus palabras, con lo que la lógica o la ciencia van
más allá de las palabras que emplean.

8.5. Por otro lado, desde el punto de vista de una teoría del conocimiento, en
las nomenclaturas las cosas existen antes que las palabras. En las nomenclatu-
ras las palabras tratan de “definir” las cosas según son, con lo que las cosas son
ya de antes de ser nombradas. En el conocer, por el contrario y por tanto, en
el lenguaje, primero es la clase y después la cosa. Y éste es el sentido del len-
guaje como delimitación de especies85.

8.6. El logos apofántico se manifiesta también en el nivel histórico en cuanto
que la realidad misma y su conocimiento se imponen a la intuición lingüística
y el significado. Las lenguas, en este sentido, están determinadas por la rea-
lidad objetiva, la cual se impone a las mismas. Si decimos, por ejemplo, los 
versos de Miguel Hernández:

Lluviosos ojos que lluviosamente
me hacéis penar: lluviosas soledades,
balcones de las rudas tempestades
que hay en mi corazón adolescente
(El rayo que no cesa, 27),

la intuición de la realidad y su conocimiento se impone a la intuición lingüísti-
ca y el significado: todo el mundo interpreta “lluviosos ojos” más allá de lo que
denotan las palabras de la lengua, porque todo el mundo sabe que en el plano
de lo real, “lluviosos ojos” es una cosa en sí misma imposible.

82 Gran Enciclopedia Larousse.
83 REAL ACADEMIA DE LA LENGUA, Diccionario de la Lengua Española.
84 Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., pp. 73-74. Cfr. palabras textuales en nota 31.
85 Cfr. nota 31.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 104

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



105JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

8.7. Por último, el logos apofántico se manifiesta en el nivel individual como
una modalidad textual, que es aquélla en la que se dan las predicaciones de la
realidad86. Así, la forma de significar la realidad es distinta en un poema, una
obra de teatro, una novela, un soneto, una disposición gubernativa, una ley,
una sentencia, o un chiste, etc.

9. El objeto del estudio del acto lingüístico es, pues, la descripción del mismo
sorprendido en su nacimiento. Significa desentrañar el proceso que comienza
en el conocer, y consiste en la determinación del mismo en lo que constituye su
sentido, es decir, su decir algo por un sujeto a otro sujeto. El decir se manifiesta
en la intención significativa del hablante. El acto lingüístico, así, nace, es desa-
rrollado y creado por el hablante individual y en torno al hablante individual.
El punto de partida es el conocer y el fin perseguido, el decir. Entre el conocer
y el decir está la determinación que el propio hablante y su entorno impone en
su acto creativo y libre.

10. La distinción entre el logos semántico y el logos apofántico es la distinción
entre lo significativo (universal, histórico e individual) y el uso que la lengua,
por un lado, y el hablante, por otro, hacen de lo significativo (igualmente uni-
versal, histórico e individual). Todo esto se manifiesta en la expresión nacida en
un contexto, con una intención significativa, convertida en un decir sobre las
cosas por un sujeto a otro, que en sí misma representa la traducción o transpo-
sición desde el “lenguaje del ser” al “lenguaje decidor del conocer”87. Con esto
el lenguaje nunca puede ser suficiente para lo que el ser hablante, dicente y
cognoscente pretende decir.

11. El estudio del acto lingüístico como interpretación, se basa en los dos prin-
cipios de la lingüística del hablar de Coseriu, a saber: el principio de la
confianza en el hablar del otro y el principio de la congruencia y adecuación88.
El oyente confía en que el que habla dice verdad, por un lado, y por otro, en
que lo dicho se adecua a las cosas según son. De esta manera el oyente acepta

86 Las descripciones de la realidad se hacen de forma muy variada, lo cual permite hacer dis-
tinciones entre los textos. Toda expresión tiene que ver con la realidad, es decir, con aquello que
“nos-es” en algún sentido.

87 Dice Ortega: “El conocimiento no es sólo un modus cognoscentis sino una positiva modi-
ficación de lo conocido (…). El conocimiento (…) es perspectiva (…), una «interpretación» de
la cosa misma sometiéndola a una traducción (…) del lenguaje de ser, que es mudo, al lenguaje
decidor del conocer. Este lenguaje al que es traducido el ser es (…) el lenguaje, el logos” (José
ORTEGA Y GASSET, Origen y epílogo de la filosofía. Madrid: Alianza Editorial, 1989, pp. 41-42).

88 Eugen COSERIU, Competencia lingüística, ob. cit., pp. 145-146.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 105

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



106 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

todo lo dicho y trata de buscarle un sentido, por muy disparatado que le pueda
parecer en una primera toma de contacto. El sujeto habla en términos de las co-
sas y a la vez las cosas son porque son dichas por el sujeto. Estos dos principios
implican varias cosas: en primer lugar, lo dicho tiene una finalidad en sí mismo,
finalidad que es siempre nueva, esporádica e impredecible; en segundo lugar, lo
dicho tiene una determinación muy específica y particular, dependiente siem-
pre de un universo de conocimiento y un contexto; en tercer lugar, las cosas no
son en sí mismas sino que están determinadas por una intención significativa
individual, concreta y esporádica, que hace que las cosas sean reales en tan-
to que estén enclavadas en un mundo de conocimiento y un universo de conocimiento
dados.

12. Las cosas que nos son dadas nos son dadas en cuanto que están enclavadas
en un mundo de conocimiento y un universo de conocimiento. El hablante emplea las
palabras y contenidos tradicionales, que en la misma tradición aparecen ya
determinados. Esto tiene que ver con una teoría del conocimiento. Una teoría del
conocimiento explica la razón última de las cosas89. El hombre, sujeto hablan-
te, dicente y cognoscente, da realidad, es decir, hace verdadero mediante su co-
nocer y su decir, aquello que le rodea, aquello que le posibilita o le impide su
vivir90. De esta manera, el mundo no existe más que como creación cognosci-
tiva del hombre91. El valor de verdad de una proposición o enunciado es el que
el hablante le da dentro del mundo en el que lo enclava. Según se manifiestan
en el lenguaje, en el vasto mundo transmitido, Coseriu distingue cuatro univer-
sos de conocimiento. Se trata de “universos en los que el lenguaje se presenta ca-
da vez como manifestación de un modo autónomo de conocer”92, es decir, un

89 “El hombre no es cosa ninguna, sino un drama –su vida, un puro y universal aconteci-
miento que acontece a cada cual y en que cada cual no es, a su vez, sino acontecimiento. Todas
las cosas, sean las que fueren, son meras interpretaciones que se esfuerzan en dar lo que en-
cuentran. El hombre no encuentra cosas, sino que las pone o supone” (José ORTEGA Y GASSET,
Historia como sistema. Madrid: Austral, 1971, p. 41).

90 José ORTEGA Y GASSET, Misión de la Universidad, ob. cit., p. 177.
91 “El hombre en su trato con las cosas sensibles que le rodean está encadenado a ellas (…).

Mas (…) puede imaginar que está libre (…), por tanto esta imaginaria libertad significa, ipso fac-
to, una efectiva libertad de imaginar frente a las cosas sensibles (…). Las cosas sensibles en que el
hombre está preso no constituyen un mundo. En rigor, no son cosas, sino «asuntos de la vida»,
articulando unos en otros formando una perspectiva pragmática. Se convierten en cosas cuan-
do las libertamos de esa perspectiva y les atribuimos un ser, esto es una consistencia propia y 
ajena a nosotros. Pero entonces se nos presentan como siendo en un mundo (…), que es ya pura
fantasía (…). Un mundo es, como tal, algo fantástico; quiero decir que no lo hay si no hay fan-
tasía” (José ORTEGA Y GASSET, La idea de principio en Leibniz, ob. cit., pp. 131-132). Y en otro lu-
gar: “el mundo exterior no existe en el mundo exterior sino en mi darme cuenta” (José ORTEGA

Y GASSET, ¿Qué es filosofía? Madrid: Alianza Editorial, 1994 [1957], p. 166).
92 Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., p. 73.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 106

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



107JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

universo de conocimiento es “el sistema universal de significaciones al que perte-
nece un discurso (o un enunciado) y que determina su validez y su sentido”93.
Para Coseriu, los universos de conocimiento, son los siguientes:

a) el universo de la experiencia común;
b) el universo de la ciencia (y de la técnica científicamente fundada);
c) el universo de la fantasía (y por lo tanto del arte); y
d) el universo de la fe.

Y estos universos de conocimiento han de distinguirse de los mundos conoci-
dos (o ámbitos de conocimiento), que son tres:

i. el mundo de la necesidad y de la causalidad (en el sentido kantiano), “el
mundo de la experiencia sensible corriente, «ámbito de conocimiento» propio
de la ciencia empírica”;

ii. el mundo de la libertad y de la finalidad (también en sentido kantiano),
“el mundo de las creaciones humanas o de la cultura en general”; y

iii. el mundo de la fe.

Los universos de conocimiento tienen que ver con las modalidades del co-
nocer, mientras que los mundos conocidos o ámbitos del conocimiento tienen
que ver con los “objetos del conocer y del saber”94.

13. Como consecuencia, toda la objetividad, subjetividad o intersubjetividad
supuestas en cada uno de estos universos de conocimiento, han de ser justifi-
cadas internamente, en cada uno de ellos. Así, afirmaciones como “el sol sale”,
“el sol se pone”, “el sol da vueltas alrededor de la tierra”95 son verdaderas en el
universo de conocimiento de la experiencia común; en su contra, la afirmación
de que “la tierra da vueltas alrededor del sol” es verdadera en el universo de
conocimiento de la ciencia; de la misma manera la afirmación de que “el sol
se asoma furtivamente por las doradas ventanas del este”96, es verdadera en el
universo de conocimiento de la fantasía; y por último, la afirmación de que
“el sol y la tierra han sido creados por Dios”, es verdadera en el mundo de la fe.

93 Eugen COSERIU, Teoría del lenguaje y lingüística general, ob. cit., p. 318.
94 Eugen COSERIU, Lenguaje y discurso, ob. cit., pp. 72-76.
95 Ejemplos de Coseriu, idem.
96 “An hour before the worshipp’d sun / peer’d forth the golden window of the east, / a troubled mind 

drave me to walk abroad”, SHAKESPEARE, Romeo and Juliet, Acto I, escena I.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 107

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



108 Acto lingüístico, conocimiento e intención significativa en Coseriu y Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 30. 2015

Conclusión

El acto lingüístico es el acto de hablar, decir y conocer. Toda la realidad del
acto lingüístico está basada en el conocer. Por tanto, parte de la conciencia 
humana y manifiesta, mediante palabras, el logos y la verdad que vive el suje-
to. La interpretación del acto lingüístico no puede ser más que hermenéutica,
ya que no es más que la realidad que vive el sujeto tratando de superar su 
circunstancia. l

Fecha de recepción: 11/02/2015
Fecha de aceptación: 09/04/2015

n REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ADORNO, T. W. (1986 [1956]): Sobre la metacrítica
de la teoría del conocimiento. Barcelona: Pla-
neta-Agostini.

AUSTIN, J. L. (1988): Cómo hacer cosas con pala-
bras, trad. de Genaro R. CARRIÓ y Eduardo A.
RABOSSI. Barcelona: Paidós.

CARRIAZO RUIZ, J. R. y GABARÁIN GAZTELUMENDI, I.
(2005): “Lingüística, semántica y semiótica”,
en Fernando H. LLANO ALONSO y Alfonso CASTRO

SÁENZ (eds.), Meditaciones sobre Ortega y
Gasset. Madrid: Tébar, pp. 311-339.

CHOMSKY, N. (1965): Aspects of the Theory of Syn-
tax. Massachusetts: The MIT Press.

COSERIU, E. (1981): Principios de semántica estruc-
tural. Madrid: Gredos.

— (1982 [1962]): Teoría del lenguaje y lingüística
general: cinco estudios. Madrid: Gredos.

— (1985): El hombre y su lenguaje: estudios de
metodología y teoría lingüística. Madrid: Gre-
dos.

— (1986 [1951]): Introducción a la lingüística.
Madrid: Gredos.

— (1986 [1973]): Lecciones de lingüística general.
Madrid: Gredos.

— (1987 [1978]): Gramática, semántica, univer-
sales. Madrid: Gredos.

— (1988): Sincronía, diacronía e historia: el pro-
blema del cambio lingüístico. Madrid: Gredos.

— (1992): Competencia lingüística, elementos de
la teoría del hablar. Madrid: Gredos.

— (1993): Discursos pronunciados en el acto de
investidura “Doctor Honoris Causa” del Exce-
lentísimo Señor Eugenio Coseriu. Granada:
Universidad de Granada.

— (1999): Acto de Investidura del Dr. Eugenio Co-
seriu. Madrid: Universidad Complutense de
Madrid.

— (2006): Lenguaje y discurso. Pamplona: Eunsa.
ECO, U. (1972 [1968]): La estructura ausente: in-

troducción a la semiótica. Barcelona: Lumen.
D’OLHABERRIAGUE RUIZ DE AGUIRRE, C. (2009): El pen-

samiento lingüístico de José Ortega y Gasset.
A Coruña: Spiralia Maior.

DOMÍNGUEZ REY, A. (2000): El decir de lo dicho. Ma-
drid: AEE Heraclea.

— (2003): El drama del lenguaje. Madrid: Verbum
/ Universidad Nacional de Educación a Distan-
cia.

FERRATER MORA, J. (2005): Diccionario de filosofía, 5
vols. Barcelona: RBA.

GARCÍA AGUSTÍN, Ó. (2000): “La teoría del decir: la
nueva lingüística según Ortega y Gasset”,
C.I.F., XXVI (2000), pp. 69-80.

HEIDEGGER, M. (2002 [1944]): El ser y el tiempo.
Barcelona: RBA.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 108

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



109JESÚS MARTÍNEZ DEL CASTILLO

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 30. 2015

KANT, I. (2004): Crítica de la razón pura. Barcelona:
RBA.

MARTÍNEZ DEL CASTILLO, J. (1999): La intelección, el
significado, los adjetivos. Almería: Universi-
dad de Almería.

— (2004), La lingüística del decir. El logos se-
mántico y el logos apofántico. Granada: Gra-
nada Lingvistica.

— (2008): “Hablar, decir y conocer: el acto lin-
güístico”, Oralia, 11 (2008), pp. 375-97.

— (2008): La lingüística cognitiva: análisis y revi-
sión. Madrid: Biblioteca Nueva.

— (2009): “El logos semántico y el logos apofán-
tico”, Energeia on-line, I, pp. 50-80.

— (2010): Las relaciones lenguaje-pensamiento
o el problema del logos. Madrid: Biblioteca
Nueva.

— (2011): Sobre las categorías. Buenos Aires:
Deauno.com.

— (ed.) (2012): Eugenio Coseriu (1921-2002) en
los comienzos del siglo XXI, 2 vols. Málaga:
Universidad de Málaga.

— (2012): Psicología, lenguaje y libertad. Mála-
ga: Universidad de Málaga.

— (2013): Modes of Thinking, Language and Lin-
guistics. Málaga: Universidad de Málaga.

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras completas,
10 vols. Madrid: Taurus / Fundación José Orte-
ga y Gasset.

— (1966): La rebelión de las masas. Madrid: Aus-
tral.

— (1971): Historia como sistema. Madrid: Austral.
— (1986 [1974]): Mirabeau, Contreras, Vives. Ma-

drid: Alianza Editorial.
— (1989 [1981]): Origen y epílogo de la filosofía.

Madrid: Alianza Editorial.
— (1992 [1958]): La idea de principio en Leibniz y

la evolución de la teoría deductiva. Madrid:
Alianza Editorial.

— (1992 [1984 (1931)]): ¿Qué es conocimiento?
Madrid: Alianza Editorial.

— (1994 [1957]): ¿Qué es filosofía? Madrid:
Alianza Editorial.

— (1996 [1979]): Sobre la razón histórica. Ma-
drid: Alianza Editorial.

— (1997 [1940]): Ideas y creencias. Madrid: Alian-
za Editorial.

— (1999 [1982]): Ideas sobre la novela y el teatro.
Madrid: Alianza Editorial.

— (1999 [1966]): Unas lecciones de metafísica.
Madrid: Alianza Editorial.

— (2001 [1957]): El hombre y la gente. Madrid:
Alianza Editorial.

— (2002 [1933]): Meditación de la técnica y otros
ensayos sobre ciencia y filosofía. Madrid:
Alianza Editorial.

— (2002 [1930]): Misión de la Universidad. Ma-
drid: Alianza Editorial.

— (2005 [1933]): En torno a Galileo. Madrid: Bi-
blioteca Nueva.

REAL ACADEMIA ESPAÑOLA (2001): Diccionario de la
Lengua Española.

SEARLE, J. R. (1969): Speech acts: an essay in the
philosophy of language. Cambridge: Univer-
sity Press.

SAUSSURE, F. (1974 [1916]), Curso de lingüística ge-
neral. Buenos Aires: Losada.

VV.AA., Gran Enciclopedia Larousse.
WHORF, B. L.: (1956): Language, Thought and Rea-

lity, Selected Writings of Benjamin Lee Whorf,
ed. de J. B. CARROLL. Cambridge: The MIT Press.

WITTGENSTEIN, L. (1958): Philosophical Investiga-
tions. Basil: Blackwell & Mott, Ltd.

— (1992): Tractatus Logico-Philosophicus. Lon-
dres: Kega-Paul.

05 ART. CASTILLO:05 ART. CASTILLO  28/05/15  8:59  Página 109

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 


	Página en blanco



