
Resumen
El presente trabajo pretende poner en cuestión
algunas interpretaciones generalizadas en torno
a la ética de la vocación de Ortega y Gasset. Así,
se expondrán aquellos puntos de su obra que
permitan una adecuada comprensión del con-
cepto, para, en primer lugar, cuestionar algunas
exégesis que se han hecho sobre su filosofía; y
con objeto, en segundo lugar, de apoyar ciertas
posturas en algunos debates, como la posibilidad
de la existencia, en el marco teórico orteguiano,
de vocaciones perversas; o la imposible equiva-
lencia entre autenticidad y bondad.

Palabras clave
Ortega y Gasset, ética, vocación, interpretación,
valores

Abstract
The aim of this paper is to discuss some
interpretations about the “ethics of vocation”
in Ortega y Gasset's philosophy. So, essential
points of view in Ortega´s works will be
explained to get an accurate comprehension of
the concept “vocation”. Afterwards some
interpretations which were done by critics will
be questioned. Finally, this paper will support
some points of view on different discussions as
the posibility of perverse-vocation existence in
the orteguian view of ethics or a non-
equivalency between autenticity and goodness.

Keywords
Ortega y Gasset, ethics, calling, exegese, values

Sobre la interpretación del concepto orteguiano
de “vocación”

Rodolfo Gutiérrez Simón

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 31. 2015

1. Significado y presencia en la obra de Ortega

1.1. Una mecánica en el pensamiento de Ortega

En la disputa a propósito de la sistematicidad o no del pensamiento or-
teguiano suele ignorarse una consideración tan sutil como crucial. So-
lemos entender por sistemático todo pensamiento en el que las ideas se

despliegan a partir de una sola de manera coherente y lógica. Tal cosa nos pa-
rece correcta. Sin embargo, es también un lugar común que un pensamiento
sistemático ha de responder a un estilo, el cual vendría caracterizado por el uso
de conceptos técnicos seguidos de definiciones precisas y asépticas; por la or-
ganización de los escritos en capítulos, epígrafes, parágrafos y cualquier otro
tipo de subdivisión; etc. Esto nos parece erróneo, y muy especialmente en el
pensamiento de Ortega. No es el fin del presente trabajo mostrar con precisión

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 115

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Gutiérrez Simón, R. (2015). Sobre la interpretación del concepto orteguiano de “vocación”. 
Revista de Estudios Orteguianos, (31), 115-139.
https://doi.org/10.63487/reo.347

ORCID: 0000-0001-9164-5813



que su obra es estrictamente sistemática en el primer sentido de los que aquí he-
mos mostrado; sin embargo, es interesante para el desarrollo de esta investiga-
ción destacar que el pensamiento del filósofo madrileño se desarrolla de
manera paralela en cuanto a su estructura en los ámbitos de la estética y de la
ética, lo cual ha de ser síntoma inequívoco de que hay, cuando menos, una cier-
ta voluntad de sistema en su pensamiento.

El texto esencial para mostrar que se da en el autor una manera mecánica de
pensar es Estética en el tranvía. En concreto, y a fin de detenernos lo menos po-
sible en este punto inicial, creemos que es aclarador el pasaje siguiente:

No, no; el deber no es único y genérico. Cada cual traemos el nuestro ina-
lienable y exclusivo. Para regir mi conducta Kant me ofrece un criterio: que
quiera siempre lo que otro cualquiera puede querer. Pero esto vacía el ideal
(…). Yo no puedo querer plenamente sino lo que en mí brota como apetencia
de toda mi individual persona. (…) Como en belleza, así en ética (II, 181)1.

No es el único lugar donde encontramos la idea en cuestión (que ya Aran-
guren sostuvo)2, aunque quizá sí el más explícito. En cualquier caso, esta mis-
ma mecánica en el pensamiento ético y en el estético viene a sumarse a la
indisoluble relación entre la ética orteguiana y su metafísica. Justamente esa
es la tesis que maneja Aranguren y que mantiene Cerezo: metafísica, ética y es-
tética se vinculan de manera patente3.

1.2. El punto de partida: la ética de la vocación como crítica

“Yo soy yo y mi circunstancia, y si no la salvo a ella no me salvo yo” (I, 757).
La conocida expresión orteguiana, además de condensar buena parte de su fi-
losofía, es parte de la biografía de Ortega y Gasset. En lo que respecta a nues-
tro tema, Ortega hubo de enfrentarse a dos tendencias preponderantes en su
momento, tanto en metafísica como en ética: el utilitarismo y el idealismo sub-
jetivista4. De este modo, el planteamiento del concepto de vocación se ubica 
en una ética que tiene por causa buscar salida a dos grandes corrientes que, 

116 Sobre la interpretación del concepto orteguiano de “vocación”

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 31. 2015

1 Citamos a ORTEGA siguiendo sus Obras completas, 10 volúmenes. Madrid: Taurus / Fundación
José Ortega y Gasset, 2004-2010, indicando en romanos el volumen y en arábigos las páginas.

2 José Luis ARANGUREN, La ética de Ortega, 3.ª ed. Madrid: Taurus, 1966, p. 55.
3 Pedro CEREZO GALÁN, La voluntad de aventura. Barcelona: Ariel, 1984, por ejemplo en la 

p. 356.
4 Aquí nos vamos a referir sólo al aspecto ético, que es el que nos interesa. No obstante, una

muestra de que Ortega construye su filosofía en general intentando evitar el subjetivismo la en-
contramos en José LASAGA MEDINA, “Del deber a la ilusión. (Notas para una ética de Ortega)”,
Isegoría. Revista de Filosofía Moral y Política, 10 (1994), p. 161.

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 116

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



en opinión del filósofo, se encontraban en una vía muerta. No podemos dete-
nernos aquí en explicar los entresijos de estas posturas –por otra parte, bien 
conocidas–, ni tampoco mostrar pormenorizadamente la crítica orteguiana a
las mismas. Sin embargo, trataremos de ilustrar a grandes rasgos el posicio-
namiento de Ortega respecto a la ética, dejando intuidos los puntos de diver-
gencia ante las otras posiciones.

Frente al cálculo utilitarista en busca del mayor bien para el mayor núme-
ro y frente al rígido y, en definitiva, abstracto imperativo idealista-kantiano,
Ortega tratará de elaborar una posición ética que se base en conceptos como
la magnanimidad. Su idea general es la siguiente: “No midamos, pues, a cada
cual sino consigo mismo: lo que es como realidad con lo que es como proyec-
to. «Llega a ser el que eres». He ahí el justo imperativo” (II, 181). Es en esta
medida que podemos considerar la suya una ética pindárica.

Ferrari Nieto ha expresado de forma clara cómo el rechazo de la moral uti-
litarista es un punto de partida de la filosofía que vamos a trabajar aquí: tal 
autor se refiere al ideal moral de la vocación y del ideal pindárico como “una
purificación de la herencia ética recibida, que exige primero acabar con toda
moral utilitaria o con el uso utilitarista de cualquier moral”5. A propósito de 
la diferencia entre los planteamientos de Ortega y los de la filosofía kantiana,
Conversación en el golf o la idea del dharma resulta ser un texto muy poco citado y,
sin embargo, esencial para una buena intelección de lo que aquí tratamos de
mostrar como punto de origen del pensamiento ético orteguiano:

Es un error considerar la moral como un sistema de prohibiciones y debe-
res genéricos, el mismo para todos los individuos. Eso es una abstracción. Son
muy pocas, si hay algunas, las acciones que están absolutamente mal o abso-
lutamente bien. La vida es tan rica en situaciones diferentes, que no cabe 
encerrarla dentro de un único perfil moral (II, 524)6.

En buena medida entendemos ahora que es en esta clase de postura en la que
piensa Ortega cuando critica el poder que en el ámbito social y moral ha teni-
do ese género de cosificación del pensamiento que denomina frases y que en 
modo alguno son compatibles con la riqueza de la realidad (cfr. II, 593-601), 
a excepción de su papel como guías. Max Stern es bien claro: “Si Ortega fuese
el autor de una filosofía moral, no cabe ninguna duda de que la suya ha-
bría sido una ética antikantiana, desentendida por completo de todo ideal de

117RODOLFO GUTIÉRREZ SIMÓN

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 31. 2015

5 Enrique FERRARI NIETO, “Circunstancia y vocación: apuntes de Ortega para una biogra-
fía”, Anuario Filosófico, XLII/3 (2009), p. 610.

6 Se equivoca, pues Anselmo MATAIX en “Ética y vocación en J. Ortega y Gasset”, Stroma-
ta. Ciencia y fe, XXII (1966), p. 29.

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 117

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



fundamentación y hostil a todo universalismo moral”7. Nos parece aceptable la
influencia de Brentano en este punto, ya que considerará a la ética kantiana 
como “manifiesta ficción”8. En suma, para Ortega “El mandato ético impera
sobre cualquier posibilismo, sobre cualquier adecuación a la norma moral, so-
cial, incluso legal”9.

Hasta aquí no hemos dicho nada que no se haya indicado con anterioridad:
que el surgimiento del pensamiento ético de Ortega apoya un pie en la crítica
al utilitarismo y al idealismo. Sin embargo, consideramos que su concepción
ética apoya el otro pie en diferente crítica: la que dirige hacia una forma de vi-
da individual y política imperante en su momento –y que, por tanto, es también
su circunstancia. Así, señala en Kant: “Hoy, (…) nos sorprende hallar que en el
hombre de aspecto más tranquilo truena una remota tormenta abisal, una con-
goja profunda. La forma de la vida ha cambiado mucho más que sus conteni-
dos: hoy es inminencia, improvisación, acritud, prisa y aspereza” (IV, 257).
Consideramos que esa situación del hombre contemporáneo es una de las cau-
sas que moverán al filósofo a articular una ética que, respondiendo a la reali-
dad perceptible, tomará como aspecto central la noción de proyecto, justamente
orientada a combatir la improvisación.

La anterior observación nos permitía ver que la forma de vida individual
imperante a comienzos del siglo XX daba motivos a Ortega para proponer una
ética diferente a las usadas. Pero también la vida política le ofreció motivos pa-
ra ello. El texto clave en este punto nos parece La rebelión de las masas, concre-
tamente cuando afirma que el Poder público, el Gobierno, “vive al día (…)
vive sin programa de vida, sin proyecto. No sabe dónde va porque, en rigor,
no va, no tiene camino prefijado, anticipado” (IV, 401). Son esta clase de pro-
blemas los que creemos que trata de combatir con nociones como la de voca-
ción, y nos resulta notorio que, hasta hoy, sólo se haya atendido a la crítica del
utilitarismo y las posturas deontológicas como origen de la ética orteguiana.

1.3. Algunos conceptos fundamentales

Aunque no podemos detenernos pormenorizadamente en la exposición de
lo que el concepto vocación significa para Ortega (nuestro propósito, no lo ol-
videmos, es matizar la interpretación que sobre tal concepto se ha llevado a ca-
bo), debemos afirmar que la noción que ahora nos ocupa es nuclear en su obra:

118 Sobre la interpretación del concepto orteguiano de “vocación”

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 31. 2015

7 Max STERN, “Sobre la filosofía moral de Ortega y las dificultades de su recepción”, Isego-
ría. Revista de Filosofía Moral y Política, 7 (1993), p. 139.

8 Franz BRENTANO, El origen del conocimiento moral. Madrid: Tecnos, 2002, p. 18.
9 Carlos Enrique GARCÍA LARA, Ortega y el psicoanálisis: el yo necesario y la ética del deseo. 

Alicante: Universidad de Alicante, 1997, p. 233.

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 118

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



119RODOLFO GUTIÉRREZ SIMÓN

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 31. 2015

10 Cfr. Antonio RODRÍGUEZ HUÉSCAR, La innovación metafísica de Ortega. Crítica y superación del
idealismo. Madrid: Biblioteca Nueva, 2002, p. 155.

si bien es cierto que le costó darle una formulación precisa, una vez alcanzada
ésta, no varió demasiado en los escritos posteriores. En cualquier caso, es ine-
ludible que hagamos un breve repaso en torno a parte de esta terminología, a
veces limitándonos a una mera enunciación.

a) Vocación. Ortega nos presenta este concepto en múltiples ocasiones, si
bien es cierto que no siempre en el sentido que nos interesa abordar: el aspec-
to técnico. Según éste, podríamos entender la vocación como “un mandamiento
de inquietud, de ensayo y creación” (II, 525); pero esto no nos explica dema-
siado. Más clara es esta definición, casi canónica: “Esta llamada hacia un cier-
to tipo de vida o, lo que es igual, de un cierto tipo de vida hacia nosotros, esta
voz o grito imperativo que asciende de nuestro más íntimo fondo es la voca-
ción” (V, 298). De esta forma, a la vista de los distintos programas vitales po-
sibles, “una voz extraña, emergente de no sabemos qué íntimo secreto fondo
nuestro, nos llama a elegir uno de ellos y excluir los demás. Todos, conste, se
nos presentan como posibles –podemos ser uno u otro–, pero uno, uno sólo 
se nos presenta como lo que tenemos que ser”; a lo que añade que esa voz ex-
traña es “el ingrediente más extraño y misterioso del hombre” (VI, 482). Para
entenderlo hay que partir de un aspecto bien conocido del pensamiento orte-
guiano: que la vida es la realidad radical (VI, 47), y que nos es dada, pero no
nos es dada hecha (cfr. V, 297). Este camino por recorrer, sin embargo, no es
plenamente libre. En efecto, la circunstancia ofrece al viviente tanto los límites
de lo que puede hacer (II, 736) como las posibilidades (siempre en plural)10 pa-
ra ello, pues “no hay un vivir abstracto” (V, 124). Ahora bien, y con esto en-
tramos en la parte crucial de la cuestión: ¿cuál de entre todas las posibilidades
habremos de elegir? La que nuestra vocación nos vaya indicando como más
apropiada en la circunstancia (V, 86). En este sentido, habrá que entender por
vocación no sólo, como es usual, “una forma genérica de la ocupación pro-
fesional y del curriculum civil, sino (…) un programa íntegro e individual de
existencia”, lo que permite decir a Ortega que “nuestro yo es nuestra vocación”
(V, 126).

Hay que advertir que la noción de vocación se encuentra en íntima relación
con la de destino. Respecto a éste, baste por ahora esta definición: “El destino
no consiste en aquello que tenemos ganas de hacer; más bien se reconoce y
muestra su claro, rigoroso perfil en la conciencia de tener que hacer lo que no
tenemos ganas” (IV, 439).

Es imprescindible advertir, de inicio, que la vocación es estrictamente indivi-
dual; es decir, que la vocación de cada individuo es suya y sólo suya, siendo la

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 119

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



de cada cual diferente a las demás: “lo bueno en un hombre es malo en otro
(…). Pues bien; yo creo que no sólo cada oficio, sino cada individuo, tiene su
decencia intransferible y personal, su repertorio ideal de acciones y gestos de-
bidos” (II, 526).

Cabe notar, en esta breve caracterización del concepto, que la vocación 
es un atributo exclusivamente humano, precisamente porque sólo los hombres
tienen que elegir a cada momento lo que serán, teniendo que descubrir el plan
mismo, el proyecto mismo de su ser (V, 131). No obstante, Ortega señala dos
tipos humanos que parecen carecer de vocación, al menos tal y como ésta se ha
caracterizado en lo que tiene de trayectoria y proyecto: el niño (por no tener
centro: II, 582) y el aventurero (VI, 334-352); por el contrario, el paradigma de
hombre que tiene vocación y la asume es el héroe, especialmente trabajado en
Meditaciones del Quijote11.

b) Talento. Pudiera parecer que cumplir con la vocación es ir haciendo lo
que a uno se le da bien, aquello para lo que se tiene talento. Esto, no obstante, se-
ría completamente erróneo: “Ciertamente, sería un error fundamental creer
que la vocación de un hombre coincide con sus dotes más indiscutibles (…). A
veces, la vocación no va en el sentido de las dotes, a veces va francamente en
contra” (V, 134). Esta aclaración es interesante en la medida en que puede dar-
se el caso de un pintor o escritor genial que, sin embargo, no esté siendo fiel a
su vocación –lo cual es lo mismo que decir, como aclararemos a continuación,
que lleva una vida inauténtica.

c) Autenticidad e inautenticidad. Desde la consideración de Ortega en torno a
la vocación, caben dos posibilidades: que ésta se acepte como la vida que ha de
llevarse o que no. En el primero de los casos nos encontraremos frente a una
vida auténtica12, que asume su destino (algo propio de quien tiene la virtud de
la magnanimidad, de la que hablaremos después). En palabras de Rodríguez
Huéscar: “la autenticidad, esa categoría fundamental de la realidad «vida huma-
na», no está dada, sin más, por el hecho de vivir (…). Hay que ganarla, pues,
en permanente y siempre renovado esfuerzo”13. Pero existe la posibilidad de no
aceptar la vocación que se nos propone, caso de la inautenticidad. Ésta, a su vez,
conoce dos modos: la falsificación, que consiste en hacer cualquier cosa (o mu-

120 Sobre la interpretación del concepto orteguiano de “vocación”

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 31. 2015

11 Cfr. especialmente la “Meditación primera”, I, 795-825.
12 Aunque no podemos detenernos ahora aquí, respecto a la autenticidad conviene advertir,

como hace Eduardo ÁLVAREZ GONZÁLEZ, que “dicho concepto no se presenta de manera uní-
voca en el conjunto de su obra, sino que aparece interpretado mediante diversas nociones que
no tienen el mismo peso en términos filosóficos y entre las cuales se advierte un grado varia-
ble de interconexión” (“El fondo insobornable: el problema de la autenticidad en Ortega”, 
Revista de Estudios Orteguianos, 25 (2012), p. 171).

13 Antonio RODRÍGUEZ HUÉSCAR, Semblanza de Ortega. Barcelona / Ciudad Real: Anthropos
/ Diputación Provincial de Ciudad Real, 1994, pp. 204-205.

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 120

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



chas cosas) distinta a la que ha de hacerse (“suplantarse a sí mismo”, filisteís-
mo, V, 126); o bien el mero no-hacer-nada, propio del ocioso –lo cual no deja
de ser una elección (para más precisiones sobre la elección, cfr. X, 3 y ss.).

Como mostraremos después, estos conceptos (autenticidad e inautenticidad)
resultan esenciales en varia medida, fundamentalmente en dos puntos: en pri-
mer lugar, porque ocupan, en la ética orteguiana, los puestos que tradicio-
nalmente ocupaban las nociones de bueno y malo; y, en segundo lugar, porque
la vida auténtica y la inauténtica suelen estar asociadas (salvo intervención del
azar, al cual Ortega considera como factor ajeno a nosotros con el que, no obs-
tante, debemos contar en la medida en que se haya producido, esto es, a poste-
riori respecto de su aparición en la vida)14 a dos modos de vida: la noble y la
vulgar. Igualmente, apelando a una nota al pie de La rebelión de las masas (IV,
438, n. 1), Ortega contempla la posibilidad de que se pueda ser auténtico (y,
por tanto, inauténtico) en partes de nuestro ser.

d) Esfuerzo deportivo. Llevar una vida auténtica es tanto como no confor-
marse con hacer lo estrictamente necesario, sino, en uso de la libertad de que
cada uno dispone, tratar de esforzarse, de mejorar, de llevar siempre una vida
plena de significado y, en esta medida, salvar la circunstancia. A ese esfuerzo
añadido es al que Ortega denomina esfuerzo deportivo, contrapuesto al esfuerzo
puro que no lleva a ninguna parte más que a la melancolía (II, 664). Debemos
dejar indicado que en torno a esta cuestión se diferencian las posturas de Aran-
guren/Cerezo y Lasaga, a propósito de lo cual nos posicionaremos nítidamen-
te en la parte final de este trabajo. Dicho esto, parece aclarador ofrecer la
definición que el propio Lasaga aporta de la noción de esfuerzo deportivo:

Mientras que el trabajo es un esfuerzo impuesto por la necesidad y regu-
lado por la utilidad, el deporte supone un esfuerzo libremente asumido y de-
sinteresado. Retiene del juego el hecho de la libre asunción de reglas, sin
imposición externa. Se diferencia en que el juego pertenece al lado amable de
la vida, mientras que el deporte conlleva riesgos y peligros. El esfuerzo 
deportivo sintetiza así dos motivos que contienen componentes decisivos de la
vida humana: la libertad, apuntado en el ingrediente del juego, y el carácter fi-
nito y mortal de la vida humana en el ingrediente del peligro15.

Con ello creemos que queda bien claro que no hay que entender este 
esfuerzo deportivo como una chuchería o cuestión de ociosidad.

e) Magnanimidad. Esta noción, trabajada especialmente en Mirabeau o el
político, y cuyo opuesto es la pusilanimidad (IV, 200), ha de entenderse en su 

121RODOLFO GUTIÉRREZ SIMÓN

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 31. 2015

14 Cfr. José LASAGA MEDINA, Figuras de la vida buena. Madrid: Enigma Editores, 2006, p. 243.
15 Ibidem, pp. 109-110.

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 121

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



122 Sobre la interpretación del concepto orteguiano de “vocación”

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 31. 2015

significado etimológico, esto es, en tanto que grandeza de espíritu. Con es-
te concepto se refiere Ortega, básicamente a una “inagotable energía, la ten-
sión constante de su esfuerzo [del magnánimo], la fertilidad y monumentalidad
de sus proyectos, la rapidez, la eficacia con que los ejecutan, la previsión ge-
nial de los acontecimientos, la entereza y serenidad con que acogen los peli-
gros, el garbo triunfal de su actitud en todas las circunstancias” (IV, 200).
Dicho de una manera quizá más clara, en este caso por parte de Lasaga, “la
magnanimidad es el principio ético que se realiza en el cumplimiento de la pro-
pia misión, esto es, pre-disposición para el cumplimiento de la vocación en la
circunstancia no elegida, aceptación del destino”16. Así, aunque el personaje
que encarna paradigmáticamente esta virtud es San Mauricio, podemos asimi-
lar esta actitud al ánimo guerrero (cfr. II, 547).

f) Libertad. Hemos indicado que la circunstancia posibilita nuestras opcio-
nes vitales, pero que, a la vez, las limita. En este sentido, resulta evidente que
no tenemos libertad absoluta para hacer lo que nos venga en gana. De esta ma-
nera, ¿qué libertad es la que, según Ortega, tenemos cada uno de nosotros de
cara a elegir nuestra vida? Podemos advertir que hay dos aspectos en que go-
zamos de libertad a lo largo de nuestra trayectoria vital, siempre según el au-
tor. En primer lugar, y fundamental, somos libres para aceptar o no el camino
que nos marca nuestra vocación. De este modo, está en nuestra mano llevar 
lo que Ortega denomina, como hemos indicado, una vida auténtica. En tal sen-
tido, no sólo gozamos de libertad, sino que somos necesariamente libres: que el
hombre no sea algo ya, sino que sea perpetua tarea, implica que constan-
temente ha de elegir, y sólo se puede elegir cuando, habiendo múltiples posibi-
lidades, no tenemos que optar obligatoriamente por una o por otra. Hay que
advertir, acaso de pasada, que el tema de la elección lo trabaja Ortega particu-
larmente referido al amor, si bien es cierto que sus conclusiones son extrapo-
lables a nuestro asunto. Así, señala que “la verdadera elección consiste en no
ser capaz de amar más que a determinado ser –es el amor inalienable. En él lle-
ga el erotismo a su máxima potencia de delicia y de fatalidad” (II, 728); y, co-
mo iremos viendo en el desarrollo de esta investigación, respecto al tema de la
elección de nuestro quehacer sólo hay, efectivamente, una opción correcta, que
radicará en amar un determinado ser: el que tenemos que ser, el que la voca-
ción nos señala.

Hay un segundo sentido en que Ortega habla de libertad, mucho menos
mencionado por los estudiosos, si bien es cierto que se sobreentiende. Una vez
que aceptamos nuestra vocación –aunque también ocurre si ponemos nuestra
vida a otra cosa–, el camino hasta la plenitud es asunto nuestro. En este sentido,

16 Ibidem, p. 104.

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 122

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



123RODOLFO GUTIÉRREZ SIMÓN

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 31. 2015

la circunstancia propone y nosotros disponemos; o, dicho de otro modo, tene-
mos libertad para elegir los medios hacia nuestro objetivo vital, habida cuenta
de que éstos pasarán a ser parte de nuestro pasado y, en esta medida, de noso-
tros mismos (“el hombre no tiene naturaleza, sino que tiene… historia”, VI,
73). En esta línea señala Gómez Bosque que la libertad “puede ser definida co-
mo el indeterminismo en la imaginación de esbozos posibles de ser y en la elec-
ción de uno de ellos”17.

g) Situación. Se ha estudiado enormemente la importancia que en Ortega
adquiere el concepto de perspectiva. Cada perspectiva resulta ser única, un
punto exclusivo de apertura al universo. Sin embargo, para nuestros intereses
parece crucial hablar, más que de perspectiva, de un concepto complementa-
rio18: el de situación en el sentido en que lo hace el propio Ortega, pero dán-
dole mucha más importancia que él, tal y como hace Rodríguez Huéscar19,
que analiza la cuestión en torno al aquí20 y al temple21. La idea es sencilla, pero
el matiz parece relevante: dos personas que estuviesen (si es que tal cosa fue-
ra posible) en un mismo lugar y en un mismo momento –incluso aunque ellas
mismas fueran físicamente idénticas– se encontrarían en una situación diferen-
te. Esto es tanto como decir que, ante una misma realidad, percibida desde un
mismo sitio, dicha realidad se percibiría de manera diferente, provocaría ac-
ciones distintas, etc.: “Yo soy una cierta individualísima presión sobre el mun-
do: el mundo es la resistencia no menos determinada e individual a aquella
presión” (V, 125)22.

17 Pedro GÓMEZ BOSQUE, Alma, cuerpo, vocación: reflexiones en torno a la antropología filosófica de
Ortega. Santander: Fundación Marcelino Botín, 1984, p. 42.

18 Cfr. Antonio RODRÍGUEZ HUÉSCAR, Perspectiva y verdad. El problema de la verdad en Ortega.
Madrid: Revista de Occidente, 1966, pp. 101-106.

19 Especialmente, además de lo que se indica en la cita siguiente, cfr. La innovación metafísica
de Ortega…, ob. cit., pp. 162-170.

20 Antonio RODRÍGUEZ HUÉSCAR, Éthos y logos. Madrid: UNED, 1996, p. 94.
21 Ibidem, p. 161.
22 Debe constar que este concepto de situación (frente al de perspectiva) tuvo más influencia

de la que a veces se aprecia, debiéndose esto a su transmisión no explícita. Así ocurre, por ejem-
plo, con García Morente y su Ensayo sobre la vida privada, donde mantiene lo que aquí indicamos
poniéndolo en relación con el tema crucial de la elección: “Yo no puedo confiar a otro el encargo
de tomar por mí las resoluciones que constituyen mi vida; pues aun cuando ello fuera por mila-
gro factible, siempre seguiría siendo mía exclusivamente la solución de entregar mi vida a ese
otro y también mía la tácita, pero imprescindible repetición constante de esa definitiva dejación”
(Manuel GARCÍA MORENTE, Ensayo sobre la vida privada. Madrid: Facultad de Filosofía de la Uni-
versidad Complutense, 1992, p. 15).

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 123

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



124 Sobre la interpretación del concepto orteguiano de “vocación”

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 31. 2015

1.4. Vocación colectiva o generacional

Hemos indicado que, en sentido estricto, la vocación es individual. Sin em-
bargo, no podemos dejar de advertir que esta vocación individual puede serlo
de un sujeto colectivo23. En este sentido, Ortega nos dirá en múltiples ocasiones
que cada generación –o, en su caso, cada pueblo– está llamado a llegar a 
determinada altura, y que, igual que ocurre con los sujetos individuales, exis-
te la posibilidad de que una colectividad lleve una “vida” falsificada o auténtica
(cfr. II, 737 y III, 566).

Sin embargo, no es el anterior el único punto de relación entre colectividad
y vocación. Además de ser aquélla parte de la circunstancia, hay un momento
clave en que el aspecto colectivo se introduce en la vocación. De esta forma,
pese a ser, insistimos, individual –en el sentido de que es mía y de nadie más–,
la vocación se encuentra configurada por dos tipos de elementos: los que lla-
maremos objetivos y los que podemos llamar subjetivos.

Los elementos objetivos están ligados con la circunstancia y, concretamente,
con la generación. Esto es tanto como decir que, siendo miembros de una gene-
ración –y de esto nadie escapa, al margen de los caracteres esenciales que ésta
presente–, habrá aspectos comunes en todos los individuos que compartan el
tiempo vital: algo propio de las generaciones, según Ortega, es producir en los
sujetos similares apetencias, anhelos, oficios o terrores (cfr. III, 563-564).

Esto debe conjugarse, sin embargo, con los aspectos subjetivos, ahora sí pu-
ramente individuales, de la vocación. Ortega suele recurrir al mismo ejemplo
para explicar este punto. Podemos tener por vocación ser médico, habiendo 
aspectos generales que todo galeno ha de cumplir para ser tal (aspecto objeti-
vo): por ejemplo, ser licenciado en medicina. Sin embargo, nadie es médico en
abstracto24, sino que cada doctor aporta su peculiar personalidad y conducta al
modo de ejercer su profesión (se aprecia aquí el interés que Ortega tiene por
diferenciar la vocación de la carrera)25. De esta manera, por más que el sujeto no
pueda desprenderse de su mundo circundante, la vocación ha de estar (de he-
cho, está) dotada del carácter individual que hemos tratado de presentar. A ello
hay que añadir que cada uno tiene sólo una vocación, aunque ésta sea poliédri-
ca (V, 301). Con esto queremos decir que un sujeto puede estar llamado a ser
médico, y a la vez padre de familia, marido adúltero y excelente narrador. Di-
cho de otra forma, todos estos aspectos han de configurar la trayectoria ideal
de un individuo, y la trayectoria es una sola.

23 Cfr. Pedro GÓMEZ BOSQUE, Alma, cuerpo, vocación…, ob. cit., p. 55.
24 Nótese la similitud con V, 124.
25 Cfr. “Sobre las carreras”, V, 297-311.

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 124

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



125RODOLFO GUTIÉRREZ SIMÓN

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 31. 2015

1.5. La naturaleza de la vocación

Hemos mostrado brevemente en las páginas anteriores qué entiende Ortega
por vocación: el ideal perfil que tendría nuestra vida auténtica y que nos lleva-
ría a cumplir el imperativo pindárico de llegar a ser el que hay que ser y aún
no somos. Sin embargo, hay dos cuestiones que debemos, al menos, mencionar
para poder desarrollar nuestra investigación: de dónde procede esa llamada y
cuál es su naturaleza. En este trabajo sólo vamos a analizar el segundo; el pri-
mero de ellos, al margen de algunas notas que proporcionamos más abajo, ha-
brá de conformar una investigación paralela a la presente, mucho más
polémica y crítica con el propio Ortega y Gasset26.

Debemos empezar señalando lo que la vocación no es. Algunos estudiosos
se han referido a ella como voz de la conciencia27. Esta idea se entiende fácilmen-
te, pero nos parece que es extremadamente errónea. En primer lugar, el mero
uso de la palabra “conciencia” se presta a ambigüedad por su trayectoria en el
ámbito de la filosofía. En segundo lugar, nada más lejos de ser la vocación una
voz, por mucho que “llame”; si tuviera que asemejarse a algo sería a un sen-
timiento en el sentido usual de la palabra28. Y en tercer lugar, y más grave, la
vocación no procede de la interioridad a que la voz de la conciencia parece aludir:
muy al contrario, consideramos, como justificaremos debidamente en el futuro
trabajo al que aludíamos, que la interpretación más adecuada de Ortega –al
margen de que su pensamiento respecto a este asunto sea, tal y como nosotros
consideramos, erróneo– ubica el origen de la vocación en la circunstancia, que
es, por definición, lo más otro que la conciencia del individuo.

Dicho lo anterior, ¿qué naturaleza tiene la vocación, cuál es su carácter?
Poco se ha escrito sobre esto, y, al no ser el núcleo de nuestra investigación, no
podemos detenernos demasiado. Sin embargo, someteremos a cuestión dos in-
terpretaciones, de las cuales una nos parece correcta y la otra aceptable con
matices.

La primera interpretación nos lleva a tomar vocabulario, nuevamente, de
Rodríguez Huéscar. Concretamente, entendemos que la vocación es una ins-
tancia, entendiendo por ésta lo siguiente:

26 Cfr. próximamente: Rodolfo GUTIÉRREZ SIMÓN, “Los límites del sujeto y la libertad en
Ortega y Gasset”, Daimon. Revista Internacional de Filosofía (en prensa).

27 Beatriz LARREA JASPE, “El sentido de la vocación en Ortega”, en Atilano DOMÍNGUEZ,
Jacobo MUÑOZ y Jaime DE SALAS (coords.), El primado de la vida. (Cultura, estética y política en
Ortega y Gasset). Cuenca: Universidad de Castilla-La Mancha, 1997, p. 66.

28 Larrea habla también de una suerte de presentimiento que tendríamos respecto de la voca-
ción a que estamos llamados. Aunque mejor que “voz de la conciencia”, no parece tampoco ser
una noción demasiado clara; cfr. ibidem, p. 60.

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 125

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



126 Sobre la interpretación del concepto orteguiano de “vocación”

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 31. 2015

La instancia (…) es previa al “ser” (y la que lo posibilita). La instancia no
es –las “instancias” no son– ser, sino lo que nos hace “ser”, y esto quiere decir, por
lo pronto, lo que nos hace hacer, lo que hace que hagamos. [En otras palabras, es lo
que nos hace que] hagamos nuestro ser (y, por supuesto, el de las cosas) al 
hacer [que] nos hagamos. La instancia nos insta, pues, a hacer –esto o aquello–
para ser –esto o aquello–: lo que vamos a ser29.

O, aún más claro, “lo que solicita, reclama, mueve, promueve y a veces 
conmueve; obsta; apela –llama, voca, convoca o provoca, incluso, in extremis, exi-
ge, urge, apremia– son sólo algunas de las variedades modales del instar”30. Así
entendida la instancia, consideramos que la vocación tiene naturaleza instan-
cial, ya que se adecua perfectamente a lo que la cita sugiere: es anterior al ser
(y, como hemos visto, anterior al pensamiento [cfr. también VII, 434-435]; al-
go que encaja con el hecho de que hay otra cosa anterior a éste: el fondo inso-
bornable; pues dicho pensamiento nace de una potencia preintelectual [II,
231]) y mueve a hacer, ya sea para aceptarla o para no aceptarla; y, en caso de
aceptarla, mueve a desarrollar la vida. En este sentido, podríamos entender,
aunque con extrema cautela, que la vocación tiene, sólo en tanto que instancia,
el carácter de una presencia (entendiendo que ésta se contrapone a la cosa,
igual que el fantasma se contrapone a la materia). Debe quedar explicitado que
la vocación no es el único elemento que existe con naturaleza instancial, pues,
de hecho, no es a ella a la que Rodríguez Huéscar se refiere; y esto hasta el
punto de que, en otro lugar31, considera el autor manchego que las cosas (en
sentido lato, genérico) tienen una dimensión instancial, en la medida en que, no
tomadas en su mera corporalidad, son aquello que mueve a actuar. Sin embar-
go, consideramos plenamente legítimo y pertinente el empleo de esta termi-
nología para la cuestión.

El segundo punto que debemos abordar podemos formularlo en una pre-
gunta: ¿tiene la vocación la naturaleza de las creencias? Tal parece ser la posi-
ción de Jaime de Salas, que aprecia cierto carácter “creencial” en la vocación
en tanto en cuanto ésta es “inconsciente” (a diferencia del proyecto de vida, que
arrancaría de ella), y porque, al igual que las creencias, instaría al individuo a
obrar de un modo concreto32.

29 Antonio RODRÍGUEZ HUÉSCAR, Éthos y logos, ob. cit., pp. 38-39.
30 Ibidem, p. 42
31 Cfr. Antonio RODRÍGUEZ HUÉSCAR, La innovación metafísica de Ortega…, ob. cit., p. 142.
32 Cfr. Jaime DE SALAS ORTUETA, “Ortega y la ética de la perspectiva”, Revista de Estudios Or-

teguianos, 6 (2003), pp. 89-100; particularmente, p. 96. No podemos dejar de advertir, llegado es-
te punto, cierto paralelismo con una noción propia del protestantismo luterano que desarrolló en
su momento Max Weber: el término alemán Beruf, que se vierte al castellano justamente, aun-
que con cierta imprecisión, como vocación. Que Ortega conoce este concepto queda claro, pues

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 126

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



127RODOLFO GUTIÉRREZ SIMÓN

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 31. 2015

Lo que propone de Salas, seguido entre otros por Larrea33, nos parece que
es cierto; sin embargo, entendemos que hay que hacer una precisión impres-
cindible, pues, aunque la vocación tenga ese paralelismo indudable con las cre-
encias en sentido orteguiano (V, 659-685), no podemos tomar la parte por el
todo y decir que la vocación sea una creencia (de hecho, de Salas no va tan le-
jos; sin embargo, una mala interpretación de sus textos pudiera llevar a confu-
sión). Ni siquiera diremos que tiene naturaleza “creencial” más que en cierta
medida. En primer lugar, debemos advertir que la inconsciencia que tenemos
respecto a nuestra vocación es un aspecto problemático. Sin embargo, pode-
mos aceptar, mutatis mutandis, esa caracterización. En cualquier caso, para jus-
tificar el matiz que queremos introducir, tomaremos prestado el cuadro que
ofrece Lasaga34 para contrastar las ideas con las creencias tal y como Ortega y
Gasset entiende las unas y las otras:

CREENCIAS IDEAS
“Contar con” “Reparar en”
Carácter de realidad Carácter revocable: fantasías
Continente de la vida humana Contenidos del yo-conciencia
Latentes (o inconscientes) Patentes a la conciencia
Tienen vigencia social Sin vigencia
Son colectivas Son individuales
Son heredadas Son creadas

Podemos apreciar que las creencias son inconscientes; incluso podríamos
llegar a asumir (con reparos) que con la vocación “contásemos”. Además, 
Ortega defendería el carácter de realidad de ella, que en modo alguno es fan-
tasía. Sin embargo, si algo caracteriza a la vocación por encima de todo, como

alude a él en I, 71. No obstante, las diferencias entre ambas nociones (la vocación de Ortega y
la Beruf que tematiza Weber) son notorias: mientras el concepto orteguiano no es estrictamente
racional, procede del propio individuo (al menos, en teoría) y no atiende tanto al resultado co-
mo a la acción misma, la profesión/vocación (Beruf) es racional, no nace del propio individuo (de-
riva de un mandato divino) y es esencial a ella no sólo realizarla y realizarla bien, sino obtener
también un cierto beneficio que, en última instancia, acredite la pertenencia al grupo de los ele-
gidos (esto último, claro está, es lo que se entiende en el mundo protestante-puritano a raíz de
las posturas calvinistas; el propio Calvino, por su parte, no refrendaría tal deriva de sus posi-
ciones originales).

33 Así lo hace notar la autora en Beatriz LARREA JASPE, “El sentido de la vocación…”, ob.
cit., p. 57; aunque creemos que malinterpreta el pasaje que cita: Jaime DE SALAS ORTUETA, 
Razón y legitimidad en Leibniz. Madrid: Tecnos, 1994, p. 100, pues ahí de Salas se está refiriendo
a que en Leibniz opera como creencia la fe en la razón.

34 José LASAGA MEDINA, José Ortega y Gasset (1883-1955). Vida y filosofía. Madrid: Biblioteca
Nueva / Fundación José Ortega y Gasset, 2003, p. 148.

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 127

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



128 Sobre la interpretación del concepto orteguiano de “vocación”

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 31. 2015

hemos hecho constar, es su carácter individual –ya sea de un individuo concre-
to o de un sujeto colectivo; y, aunque no cabe aquí la justificación, la vocación
es creada (de manera sui generis, eso sí), no heredada. Además, podemos aventu-
rar, sin que haya efectiva prueba explícita de ello, que mientras el ámbito de las
creencias estaría en relación con lo que Ortega denomina “espíritu”, la vocación
se encontraría en el ámbito del ‘alma’, que es, precisamente, el “espacio” (por
llamarlo de algún modo) que se encuentra entre, y que vincula a, el “espíritu” y
la “vitalidad” (cfr. II, 566-592)35. No podemos afirmar taxativamente, y tampo-
co perseguimos tal cosa, que la vocación caiga del lado de las ideas, pero tam-
poco del de las creencias; en otras palabras, consideramos que la caracterización
de la naturaleza de la vocación como “creencial” es pedagógica y orientativa, 
pero debe ir acompañada de las precisiones que aquí aportamos.

2. Vocación y circunstancia

Probablemente, la circunstancia sea el gran descubrimiento orteguiano,
entendida como la otra mitad de nuestra persona desde la mencionada expre-
sión “yo soy yo y mi circunstancia”. Hemos indicado que la circunstancia –en
lo tocante a nuestra investigación– ha de comprenderse como aquello otro que
yo que posibilita y que, a la vez, limita las posibilidades de acción entre las que
he de elegir. Cabe notar, en esta breve introducción al concepto, que la cir-
cunstancia es mundo al devenir circunstancia de cada cual; dicho de otro modo,
cuando es contemplada e interpretada por un sujeto desde su propia perspecti-
va y considerada en base a su momentánea situación. En esa medida podemos
recuperar, a fin de ilustrar brevemente la relación entre esa circunstancia-
mundo y la vocación, una cita que ya hemos utilizado: “Yo soy una cierta indi-
vidualísima presión sobre el mundo: el mundo es la resistencia no menos 
determinada e individual a aquella presión” (V, 125).

Aunque esto es susceptible de interpretación, hay que advertir que, para
Ortega, la circunstancia está dotada de absoluta objetividad. En efecto, cuando
queremos intervenir en la realidad para hacer cualquier cosa se nos ofrece una
resistencia que es absolutamente objetiva (resistencia que puede entenderse ne-
gativamente, pero también como facilidad: no ha de equipararse necesa-
riamente resistencia con oposición).

Ahora bien, ¿cómo se relacionan vocación y circunstancia? Podemos estable-
cer, al menos, dos puntos de relación. En primer lugar, uno que ya hemos 

35 Un apoyo a esta idea de que la vocación se encuentra en el ámbito del alma lo encontra-
mos en Agustín SERRANO DE HARO, “Apariciones y eclipses del cuerpo propio”, en Javier 
ZAMORA BONILLA (ed.), Guía Comares de Ortega y Gasset. Granada: Comares, 2013, p. 314.

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 128

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



129RODOLFO GUTIÉRREZ SIMÓN

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 31. 2015

indicado: la circunstancia es la que limita las posibilidades de acción entre las
que he de elegir, pero también es la que ofrece dichas posibilidades, facilitán-
dolas en mayor o menor medida. En este sentido, la circunstancia será aquello
que facilitará o dificultará el desarrollo de mi vida a fin de ser fiel a mi voca-
ción (si es que optamos por una vida auténtica).

Pero hay un segundo nivel de relación entre estos conceptos que tiene una
mayor profundidad. Así, consideramos que la vocación procede de la circuns-
tancia, que es la que llama a un determinado tipo de vida.

Hemos dicho más arriba que la vocación se encuentra en ese espacio “fue-
ra del Universo” (II, 582) que Ortega denomina alma. En esta medida, pode-
mos entender que el ámbito de la ‘vitalidad’ está en análoga relación con el
cuerpo, que es el que, en último extremo, nos pone en relación con la circuns-
tancia –cualquier otra afirmación sería un idealismo incompatible con el rea-
lismo depurado que Ortega pretende ofrecer. Pero hemos afirmado también
con anterioridad que quien llama a un determinado tipo de vida, inoculando 
en nosotros de algún modo previo a nuestro ser la vocación, es la circunstan-
cia. ¿Cómo es posible que ocurra tal cosa?

La pregunta que nos planteamos encuentra respuesta explícita en Ortega;
además, abre la puerta a una posibilidad que, no pudiendo trabajarla aquí, es
merecedora al menos de ser mencionada: relacionar la ética de Ortega no tan-
to con su metafísica como con su concepción de la verdad.

Quizá el texto de Ortega en que más claramente se aprecia la manera en que
la circunstancia nos marca el camino que debemos recorrer sea la grabación re-
alizada para el “Archivo de la Palabra” en el año 1932 (V, 86-87). Dicho texto,
poco citado cuando se trabajan los temas que aquí nos ocupan, nos parece que
es excepcional para resumir el punto de vista del autor, relacionando el tema de
la vocación (implícito) con otros capitales en su pensamiento; pero, siendo tan
extenso, sólo podemos aquí destacar su idea fundamental: la circunstancia mar-
ca en buena medida la vocación, pide o espera de nosotros (individuo o colecti-
vidad) una acción, un tipo de vida. ¿Cuál? Precisamente el que mejor se avenga
a la circunstancia presente, determinada por el pasado del que es fruto. Con es-
ta base, nuestra labor será (insistimos, suponiendo que seamos auténticos) llevar
la vida mejor, que es justamente la que la circunstancia reclama. ¿Dónde en-
contramos la prueba de esto? En Meditaciones del Quijote, donde vislumbró ya 
Ortega el horizonte de esta problemática al afirmar que “la reabsorción de la 
circunstancia es el destino concreto del hombre” (I, 756)36.

36 No debe confundirse esta idea con el hecho de que el hombre encuentre en su circuns-
tancia modos de vida estandarizados en los que encasillarse, como las carreras, oficios, etc.;
pues, como ya hemos señalado, una vez ubicado en ellos, llevará a cabo su trabajo o lo que sea
de manera peculiarísima (cfr. “Sobre las carreras”, ob. cit.).

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 129

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



130 Sobre la interpretación del concepto orteguiano de “vocación”

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 31. 2015

Debe quedar claro un aspecto que se presta a confusión sin una lectura de-
tenida. Por ejemplo, cuando afirma en “Intimidades” que “Nuestra vida es al-
go que va lanzado por el ámbito de la existencia, es un proyectil, sólo que este
proyectil es a la vez quien tiene que elegir su blanco (…). La elección de blan-
co no será totalmente libre; las circunstancias limitan el margen de nuestro al-
bedrío” (II, 736), pudiera parecer que Ortega nos dice algo así: “cada uno es
libre de elegir cuál será su vocación y hacer de ello el blanco de su vida”. Pe-
ro tal interpretación es errónea: lo que significa esa elección de blanco es si
aceptamos o no aceptamos cumplir nuestra vocación; pero ésta, como indica
la cita de 1932, es la que es, siendo la circunstancia la que nos la “asigna”. Es-
to nos da una pista importante respecto a otro tema a tratar: habrá que estar
especialmente atentos para reconocer, si queremos llevar una vida plena, las
verdaderas características de la circunstancia37.

Consideramos que, aunque no podemos entrar en detalles, es necesario al
menos mencionar una vía de investigación interesante: la que relaciona el co-
nocimiento de la vocación (por medio del conocimiento de la circunstancia)
con la verdad. Así, por ejemplo, entiende Garagorri que la manera de saber
cuál es la trayectoria vital que necesariamente es la nuestra (esto es, la que lle-
va al cumplimiento de nuestra vocación y, por ende, a la autenticidad) está li-
gada a la circunstancialidad de la verdad en Ortega38. Algo semejante
propone otro autor ya citado: Rodríguez Huéscar39.

2.1. Permanencia de la vocación en el tiempo: mutabilidad aparente

Después de analizar la relación entre la circunstancia y la vocación, por una
parte, y la naturaleza de ésta, por otra, tiene sentido que nos planteemos 
una pregunta tal que la siguiente: dado que la circunstancia es algo dinámi-
co y cambiante, y en vista de que también es determinante respecto de la 
vocación, ¿permanece ésta en el tiempo? O, dicho de otro modo, ¿cambia la vo-
cación de un individuo a lo largo de su vida?

37 Lo contrario sería lo que le ocurre, por ejemplo, al señorito satisfecho, que sólo es capaz
de ver las facilidades que el mundo le ofrece y, por ello, no siente que tenga que salir de su “tem-
ple caprichoso” o “escuchar instancias externas superiores a él” (IV, 440). En este sentido, no es
que la circunstancia (una vida cómoda) le llame a vivir pasivamente y sin esfuerzo, sino que 
es él mismo el que es incapaz de percibir lo que la circunstancia verdaderamente es.

38 Paulino GARAGORRI, Introducción a Ortega. Madrid: Alianza, 1970, p. 114.
39 “La autenticidad es, así, el sentido más profundo y originario de la verdad en Ortega –co-

mo es también el concepto fundamental de su ética– (…). Sólo cuando la vida toma posesión de
sí misma en la autenticidad, sólo cuando adquiere transparencia ética, puede hacerse también
transparente el pensamiento en su función de revelar la realidad” (Antonio RODRÍGUEZ HUÉSCAR,
Perspectiva y verdad, ob. cit., p. 252).

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 130

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



131RODOLFO GUTIÉRREZ SIMÓN

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 31. 2015

José Lasaga parece sostener que, efectivamente, la vocación se modifica se-
gún se va viviendo. Así, mientras trabaja el tema de la biografía en Ortega, 
señala:

Es más, hay un hecho decisivo que explica la menor dificultad –relativa–
en la interpretación de la vida de los demás: la vocación no es algo estable 
sino que puede cambiar con el tiempo, afectada por las experiencias de la vi-
da. Eso significa que una vida no puede ser interpretada hasta que no está he-
cha, es decir, definitivamente hecha.

La muerte se revela como un requisito hermenéutico para el ejercicio de
contar la historia de una vida, para conocer el yo que la habitó40.

Es cierto que, en lo referente a la biografía, el biografiado debe estar muer-
to para poder llevarla a cabo, tesis que compartimos. Sin embargo, creemos que
Lasaga comete aquí un error: confundir la vocación con el conocimiento 
que de ella tenemos. Así, es verdaderamente problemático el conocimiento de
la misma; sin embargo, Ortega es muy claro al afirmar que vocación sólo te-
nemos una, como hemos ido mostrando. De hecho, el filósofo madrileño sí con-
sidera que hay un cierto matiz que la experiencia va añadiendo y que altera en
una peculiar medida la vocación. Así lo plantea en La elección en amor: ante el
hecho de que, durante una vida, un hombre o mujer se enamore de personas
muy diferentes entre sí, podríamos pensar que “el ser radical del hombre [que
se enamora de dichas mujeres] había variado de un tiempo a otro. ¿Es posible
este cambio en la raíz misma de nuestro ser?” (V, 507). Su respuesta es, dicho
de forma esquemática, coherente, aunque decepcionante: sólo admite Ortega
que hay evolución y crecimiento personal, pero éstos se producen desde el in-
terior, no determinados por lo exterior, y suponen sólo “girar sobre sí mismo
unos grados” (V, 508). Así, parece que no hay modificación de la vocación, co-
mo no cambia un cuadro de Goya tras las sutiles modificaciones del restaura-
dor; en todo caso, algún matiz. Esto es coherente con su idea de la
inmutabilidad e individualidad de la vocación; pero es decepcionante en la me-
dida en que, por salvar cierto núcleo personal, no concede permeabilidad a és-
te (en teoría, al menos) respecto de la circunstancia.

40 José LASAGA MEDINA, “El yo-vocación en Ortega y Gasset. (El personaje sin autor)”, en
Lucia PARENTE (ed.), Tra biografia e storia: la filosofia spagnola nel Novecento. Roma: Aracne, 2008,
p. 88.

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 131

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



132 Sobre la interpretación del concepto orteguiano de “vocación”

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 31. 2015

3. Autenticidad y bondad

3.1. Ser auténtico no significa ser bueno

“La ética trata de qué es lo bueno, de qué acciones son las buenas” (I, 699),
afirma Ortega en el 1914; en “Muerte y resurrección” (1917) apuntará que “La
bondad o maldad de que habla la ética es siempre la bondad o maldad de una
volición, de un querer. No las cosas son buenas o malas, sino nuestro querer o
nuestro no querer” (II, 286). Sin embargo, un breve repaso a lo que hemos in-
dicado en el apartado 1.3 nos pone sobre la pista de que en Ortega no se em-
plea, al menos en sentido técnico referido al punto que en esta investigación
nos ocupa, el concepto de bondad, sino el de autenticidad o, en su caso, y vincu-
lado a él, el de magnanimidad.

La idea que estamos introduciendo, que Ortega no se refiere a la bondad, no
tendría la importancia que le concedemos aquí de no venir acompañada de
otra, a saber: que bondad y autenticidad no son lo mismo. Así lo afirma, por ejem-
plo, Ignacio Sánchez Cámara: “Ortega entiende la vida como libertad y como
esfuerzo. Distingue entre dos tipos ideales antagónicos de vida: la noble y 
la vulgar, caracterizadas, respectivamente, por el esfuerzo y la inercia (…). La
ética de Ortega no es una ética formal en la que el bien se identifique con la me-
ra autenticidad”41, aunque luego vinculará la ética orteguiana con la filosofía de
los valores de una manera que, no pudiendo adentrarnos en ello más que lo in-
dicado en el apartado 3.2, nos parece exagerada42. José Lasaga, en cambio, pa-
rece vincular ambas nociones. Es cierta la proximidad entre tales ideas en lo
referido al esfuerzo43; sin embargo, no encontramos justificación cuando da un
salto y las equipara, señalando que “la autenticidad, en cuanto que no es sino
otro sinónimo de la bondad moral”44. Y no encontramos justificación porque la
diferencia entre bondad y autenticidad es, en realidad, plenamente coherente
con la individualidad de la vocación, ya que, ateniéndonos a lo que hasta aquí
hemos indicado, dos sujetos en distinta situación envueltos por la misma cir-
cunstancia operarán de manera diversa pudiendo ser ambos auténticos –esto es,
asumiendo su peculiar problema y afirmándose en la indicada circunstancia–;
pero la bondad, en un pensamiento en que se apuesta por la objetividad de los

41 Ignacio SÁNCHEZ CÁMARA, “Ortega y Gasset y la filosofía de los valores”, Revista de Estu-
dios Orteguianos, 1 (2000), pp. 162-163.

42 Ibidem, p. 168.
43 “En Ortega se mantiene la misma opacidad que el judaísmo primero y el cristianismo des-

pués supieron introducir en sus morales: hacer el bien significa esforzarse hacia una meta, cuya
senda nunca podemos asegurar que es la correcta” (José LASAGA MEDINA, Figuras..., ob. cit., 
p. 233, n. 11).

44 Ibidem, p. 234, nota.

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 132

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
noviembre-abril 



133RODOLFO GUTIÉRREZ SIMÓN

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 31. 2015

valores45, ha de ser por definición una y no múltiple (otras consideraciones se-
rían tenidas por Ortega como relativistas y/o subjetivistas, funcionando aquí
un mecanismo análogo al de la verdad, III, 536). Como mucho, habrá acciones
afines a la vocación y que, en ese sentido, sean buenas como medios y generado-
ras de autenticidad. De hecho, el propio filósofo aprecia que una vida auténti-
ca caracterizada por la magnanimidad implica, por lo general, ciertos vicios: “Es
posible que el régimen de magnanimidad –sobre todo en el hombre público–
incapacite para el servicio de las virtudes menores y arrastre consigo automá-
ticamente la propensión para ciertos vicios. Esto es lo que puede verse con 
alguna claridad en el caso de Mirabeau” (IV, 202).

A ello podemos añadir que, según Ortega, caben grados en la autenticidad
de la vida que alguien va viviendo46; la bondad, por su parte, o es, o no es. Pe-
ro hay aún un punto más evidente: existen acciones que han de ser realizadas
para llevar una vida auténtica (cada cual la suya) y que no son susceptibles de
calificación en términos de bondad o maldad. Por ejemplo, la vocación de Goya
pide de él ser el mayor pintor de la historia de España; pero no podemos decir
que pintar cualquiera de sus Pinturas negras sea bueno ni malo. Del mismo mo-
do, como veremos en el apartado siguiente, el perfecto Bien (así como la per-
fecta Justicia, o cualquier otro valor o ideal) no es alcanzable por definición,
sino, en todo caso, orientador (cfr. II, 278 y II, 550); la más absoluta autenticidad
de mi vida puede, en cambio, lograrse (otra cuestión será que, ateniéndonos
meramente al pensamiento de Ortega, tal cosa sea extremadamente difícil). En
nuestra línea se manifiesta Díaz Álvarez al sostener que “Desde el punto de
vista de la ética de la vocación, la vocación es más vinculante que cualquier
norma más general y más abstracta (…). Ortega mantiene que la vocación es
superior a las ideas convencionales de bien y de mal, por derivar de un estra-
to más básico de la perspectiva”47.

Debemos advertir que, para Ortega, el Bien y el Mal son valores (III, 533),
mientras que podemos entender que la autenticidad es, en cierto aspecto, un
modo de vida; no obstante, también puede entenderse como un valor, el cual se-
ría jerárquicamente superior al valor “Bien”48 y, por tanto, distinto de él. En 

45 Cfr. infra, apartado 3.2.
46 Julián MARÍAS, Ortega. Circunstancia y vocación, 2 vols. Madrid: Revista de Occidente, 1973,

volumen II, p. 213.
47 Jaime DE SALAS, “Perspectiva y el método de salvación en Ortega”, en Javier ZAMORA

BONILLA (ed.), Guía Comares de Ortega y Gasset. Granada: Comares, 2013, p. 240.
48 Pues entendemos que, según los planteamientos de Ortega, lo máximo que un ser huma-

no puede ser, su plenitud, es alcanzar la autenticidad, ser lo que tiene que ser; no obstante, si se
determinase que ser bueno fuera (al menos en algunas personas) un valor superior a ser auténti-
co, nuestra tesis no quedaría en modo alguno invalidada: lo que es inferior tampoco está en re-
lación de identidad con lo que le es superior.

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 133

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



134 Sobre la interpretación del concepto orteguiano de “vocación”

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 31. 2015

todo caso, este matiz introduce una problematicidad en la cuestión ajena a lo
que aquí nos interesa. Quede el asunto, pues, meramente enunciado.

Cabe notar que Javier San Martín, inspirado por y pensando en Meditacio-
nes del Quijote, localiza la bondad orteguiana en “la perfección de las cosas, la per-
fección del mundo, el reino del amor en el mundo”49; pero comete el mismo
error injustificado que Lasaga, que habrá de adquirir plena claridad cuando
analicemos el caso de la posibilidad o no de que haya algo así como vocaciones
malignas (por ejemplo, la de ladrón).

No olvidamos que, en un pasaje de “No ser hombre de partido” parecen
vincularse maldad e inautenticidad: “Toda maldad viene de una radical: no enca-
jarse en el propio sino” (IV, 309); cita en la que se apoyará Cerezo para, tam-
bién él, vincular lo bueno con lo que hay que hacer/ser50. Ramos Mattei va incluso
más lejos, al señalar que “El bien que debe buscarse y ejecutarse se define así
como el pensar y el actuar que sean más auténticamente nuestros, que más
coincidan con aquél que somos, con nosotros en nuestro destino-vocación”51.

No obstante lo anterior, consideramos que hay en todo esto un punto enga-
ñoso, y que toma como base tres ideas: la complejidad de la relación entre vo-
luntad y vocación; la posibilidad de que haya vocaciones perversas; y la carencia
de libertad respecto a nuestra vocación. Adelantando lo que trataremos de 
demostrar, nuestra idea es que la maldad o la bondad no pueden elaborarse en
torno a la vocación como concepto central, ya que ésta es previa a la voluntad
(cfr. V, 130), puede ser malvada –como en el caso de la vocación de ladrón– y
no podemos elegirla (sólo podemos elegir entre aceptarla y no aceptarla);
cuando consideramos que no puede hablarse de bondad y maldad, justamente,
en ausencia del uso de la voluntad y la libertad.

Este matiz en nada desdibuja el poderoso atractivo del concepto de vocación,
que Ortega sigue pensando como una “ética”. Podemos apreciarlo cuando 
sostiene que “Una moral geométricamente perfecta, pero que nos deja fríos,
que no nos incita a la acción, es subjetivamente inmoral. El ideal ético no pue-
de contentarse con ser él correctísimo: es preciso que acierte a excitar nuestra
impetuosidad” (III, 586). Es por esto que la vocación, como concepto, es tan
potente: implica elección y, por tanto, acción, aunque no suponga ser por ello
buenos o malos.

49 Javier SAN MARTÍN, “La ética de Ortega: nuevas perspectivas”, Revista de Estudios Orte-
guianos, 1 (2000), p. 155.

50 Pedro CEREZO GALÁN, La voluntad de aventura, ob. cit., p. 358.
51 Carlos J. RAMOS MATTEI, “La magnanimidad como expresión de la autenticidad para don

José Ortega y Gasset”, Diálogos, 37 (1981), p. 88.

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 134

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



135RODOLFO GUTIÉRREZ SIMÓN

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 31. 2015

3.2. La vocación y los valores

Señala Ortega que “Ninguna moral que verdaderamente lo sea se puede
cumplir: sus normas se elevan como esquemas incorpóreos en el límite de nues-
tro horizonte vital. Desde allí ejercen su noble ministerio de puntos cardinales
para el espíritu” (II, 277). No podemos dejar de advertir que esos “esquemas
incorpóreos” recuerdan notoriamente a la concepción que el autor tiene a pro-
pósito de los valores, en los cuales se fundamentaría, según Ignacio Sánchez
Cámara, su ética52. No vamos ahora a entrar en la problemática que supone es-
ta última afirmación, pero sí vamos a exponer brevemente la relación que los
valores, en el sentido en que los entiende Ortega, mantienen con la vocación53.

Ante todo, nuestro interés por el tema de los valores –más allá de la dispu-
ta generalizada en torno a la importancia de la filosofía de los valores en el pen-
samiento orteguiano, la influencia real de Scheler a propósito de tal situación,
etc.– viene motivado por una pregunta: ¿es la vocación un valor? La pregunta
tiene sentido en la medida en que, si atendemos a algunas características de los
valores, vemos que no son ajenos a nuestro concepto central. De ellos dice 
Ortega que son objetivos e irreales, en tanto que no materiales (III, 542 y ss.),
y ello mismo podríamos decir de la vocación: es irreal (aunque instancial) y ob-
jetiva (como defendimos con anterioridad, la vocación de cada cual es la que
es, y, en este sentido, es objetiva; es subjetiva en el sentido de que es privativa
de cada uno). Además, señala Ortega que los valores son transparentes, esto es,
que se ven “de una vez en su integridad”, aunque posteriores reflexiones nos
proporcionen “nociones más minuciosas” de ellos (III, 545); y lo propio ocurre
con la vocación, aunque los problemas para conocerla sean lo suficientemente
relevantes como para ponerla en cuestión.

Sin embargo, tenemos buenos motivos para justificar que la vocación no pue-
de considerarse como un valor, pese a compartir características esenciales. En
primer lugar, porque es propio de los valores que, más que ser conocidos o 
entendidos, son estimados (III, 544); la vocación es susceptible, en cambio, de
ser conocida y entendida (además de aceptada). A ello se suma otra diferencia
que nos parece insalvable: la polaridad de los valores no es extrapolable (nun-
ca mejor dicho) a la vocación. Así, “un valor es siempre o positivo o negativo.
Por el contario, las realidades no son nunca sensu stricto negativas” (III, 546); la

52 Ignacio SÁNCHEZ CÁMARA, “Prólogo” a José ORTEGA Y GASSET, Introducción a una estima-
tiva. ¿Qué son los valores? Madrid: Encuentro, 2004, p. 8.

53 Nos parece particularmente interesante el planteamiento de Ángel Peris Suay. Entiende
que, para Ortega, los valores son una suerte de orientación para vivir, no contradictoria con la
circunstancialidad de la vocación; cfr. Ángel PERIS SUAY, “La ética de Ortega y Gasset: Ilusión,
autenticidad y valores”, Anales Valentinos, 64 (2006), pp. 315-369; particularmente, pp. 345-360.

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 135

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



136 Sobre la interpretación del concepto orteguiano de “vocación”

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 31. 2015

vocación de cada cual, en cambio, no es ni lo uno ni lo otro (positiva o negati-
va): es la que es y, como mucho, puede disgustarme (si llego a conocerla) hasta
el punto de no aceptarla; pero no es positiva ni susceptible de ser jerarquizada
respecto a otras. Nótese el absurdo que ello implicaría: habría que aceptar co-
mo razonables afirmaciones tales como “la vocación de Juan es preferible a la
mía”. En cierto modo, Sánchez Cámara parece aceptar una interpretación tal de
Ortega54. No podemos justificar aquí debidamente por qué nos parece equivo-
cado; sin embargo, como apuntábamos más arriba, pensamos que Sánchez 
Cámara otorga una presencia a la filosofía de los valores en la obra orteguiana
mayor de la que tiene (sin negar absolutamente, por supuesto, cierta presencia).

Por último, esta breve reflexión sobre los valores y la vocación no estaría
completa sin atender a un matiz que sería relevante si quisiéramos pensar so-
bre la vocación y los límites de la libertad. Y es que los valores son, cierta-
mente, descubiertos a lo largo de la historia, gracias a la especial sensibilidad
para ellos que cada época ha tenido; incluso, algunos valores son creados (III,
549); pero, una vez descubiertos o creados, adquieren un carácter de validez
transubjetiva. La vocación, en cambio, es siempre individual. Lo que podría
plantearse es hasta qué punto los valores de una época, por medio de la educa-
ción, pueden determinar la vocación de los vivientes en tal periodo.

3.3. La vocación de ladrón. Ortega, Aranguren, Lasaga

En las páginas anteriores hemos tratado de desvincular la bondad de la au-
tenticidad, en la honesta creencia de que la obra orteguiana así lo exige. Sin em-
bargo, parece humano sentirse temeroso de una idea como la que podría
desprenderse de esta disociación: la existencia de vidas que, para ser auténticas,
deban ser perversas. Sólo una infinita disertación acerca del bien y del mal nos
permitiría una definición sobre qué vidas serían buenas y cuáles malas, y todo
ello sin garantía alguna. Sin embargo, parece bastante aceptado desde la Anti-
güedad que el robo es un acto perverso; y, lo que más nos interesa, Ortega, cu-
yo pensamiento estamos problematizando, así lo entiende.

La posibilidad de la existencia de la vocación de ladrón aparece con toda
claridad en “Pidiendo un Goethe desde dentro”: “El hombre cuya entelequia
fuera ser ladrón tiene que serlo” (V, 130). Hasta aquí, la cosa parece clara. Sin
embargo, al pie de página cuelga Ortega una nota que ha dado lugar a una sin-
gular polémica. En ella afirma lo siguiente: “El problema decisivo es si, en efec-
to, el ser ladrón es una forma de auténtica humanidad, esto es, si existe el

54 Cfr. Ignacio SÁNCHEZ CÁMARA, “Ortega y Gasset y la filosofía de los valores”, ob. cit., 
p. 170.

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 136

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



137RODOLFO GUTIÉRREZ SIMÓN

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 31. 2015

«ladrón nato» en un sentido mucho más radical que el de Lombroso” (V, 130,
n. 1). Y ahí acaba toda su reflexión al respecto.

Lo primero que debemos decir sobre este punto es que se confirma la dis-
tancia entre autenticidad y bondad. Si esto se desprende del pensamiento de 
Ortega, ¿por qué dudar de si podría existir una vocación así? Encontramos,
fundamentalmente, dos motivos: en primer lugar, porque con ello ya no pode-
mos considerar la vocación como criterio de acción moral, aunque siga siendo
–por definición– el criterio de vida auténticamente nuestra. En segundo lugar,
porque con esto se abre la veda al desmán público55: parecería haber una jus-
tificación para el hurto en la medida en que el ladrón de turno estaría hacien-
do, ni más ni menos, lo que tenía que hacer. En este sentido, Max Stern arroja
cierta claridad sobre nuestra postura al apuntar que “Estas cuestiones invitan
a suscitar en torno al «destino» moral una cláusula de «agnosticismo». Es cier-
to que no entenderíamos la moralidad si prescindiéramos del destino, pero
también lo es que las justificaciones de las acciones en términos del destino pa-
recen inadmisibles”56. Ortega vio este punto; de ahí su ambigua nota.

Sea como fuere, este pasaje ha dado lugar a que algunos de los principales
intérpretes de Ortega entren en disputa. Por una parte encontramos a Aran-
guren (al que sigue, entre otros, Cerezo); por la otra, a Lasaga Medina. 
Expongamos brevemente sus posturas para, después, apoyar una u otra causa.

Citemos, en primer lugar, a Aranguren: “Se trata aquí, como muy cla-
ramente explica la nota que Ortega puso al pie, de un clásico razonamiento per
impossibile, vestido de orteguiana paradoja. Pues claro está que el ser ladrón no
es «una forma de auténtica humanidad», es decir, una «vocación» en el sentido
ético de la expresión”57. Debemos manifestar nuestra sorpresa ante esta tesis,
ya que dicha nota al pie, que hemos reproducido íntegramente, en modo alguno
explica claramente nada; al contrario, habla de problema decisivo, acompaña-
do de una oración condicional.

La posición de Lasaga, en cambio, es la radicalmente opuesta58. Su postura
la resume de manera clara, pero suficientemente breve, Díaz Álvarez, al afir-
mar que “Entiende que hay que tomarse completamente en serio el ejemplo 
del ladrón e interpretarlo a la luz del carácter enigmático de la vocación que

55 Cfr. supra, cita correspondiente a la nota 9.
56 Max STERN, “Sobre la filosofía moral…”, ob. cit., p. 148.
57 José Luis ARANGUREN, La ética de Ortega, ob. cit., p. 58.
58 Este posicionamiento es el que encierra, fundamentalmente, Figuras de la vida buena. En-

contraría confirmación explícita en un inédito del mismo autor, citado por Jesús M. DÍAZ

ÁLVAREZ en “Cuestión de libertad. Ética y filosofía política”, en Javier ZAMORA BONILLA (ed.),
Guía Comares de Ortega y Gasset, ob. cit., pp. 251-286. Dicho texto llevaría por título “Nihilismo,
dandismo, vocación”.

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 137

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



ÁLVAREZ GONZÁLEZ, E. (2012): “El fondo insoborna-
ble: el problema de la autenticidad en Orte-
ga”, Revista de Estudios Orteguianos, 25, pp.
163-183.

ARANGUREN, J. L. (1966): La ética de Ortega, 3.ª ed.
Madrid: Taurus.

BRENTANO, F. (2002): El origen del conocimiento
moral. Madrid: Tecnos.

CEREZO GALÁN, P. (1984): La voluntad de aventura.
Barcelona: Ariel.

DÍAZ ÁLVAREZ, J. M. (2013): “Cuestión de libertad.
Ética y filosofía política”, en J. ZAMORA BONILLA

(ed.), Guía Comares de Ortega y Gasset. 
Granada: Comares, pp. 251-286.

FERRARI NIETO, E. (2009): “Circunstancia y vocación:
apuntes de Ortega para una biografía”, Anua-
rio Filosófico, XLII/3, pp. 601-612.

GARAGORRI, P. (1970): Introducción a Ortega. 
Madrid: Alianza.

138 Sobre la interpretación del concepto orteguiano de “vocación”

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 31. 2015

siempre se corresponde con el carácter enigmático del mundo. Pero si tal cosa
es cierta, no es posible rechazar desde los postulados orteguianos que exista
una vocación para el mal”59.

Vistas las dos posiciones, no podemos sino situarnos del lado de Lasaga. La
explicación es simple. En primer lugar, como ya hemos indicado, Aranguren
–y Cerezo le sigue– se apoya en una claridad de la nota de Ortega que no nos
parece tal; de esta manera, no es, a nuestro modo de ver, necesario que existan
vocaciones perversas, si bien no es de ninguna manera contradictorio con el
pensamiento de nuestro filósofo. En segundo lugar, nos reafirmamos en tal po-
sición en tanto en cuanto, como hemos mostrado, bondad y autenticidad no van
de la mano (insistimos: en la obra de Ortega), lo que permite que exista cohe-
rencia en la idea de que pueda haber vocaciones perversas, tales como la de
ladrón, mal que nos pese y por problemático que esto sea. Otra cosa muy dis-
tinta sería afrontar esta cuestión desde la filosofía de otros autores o en la de
cada cual, con sus respectivos presupuestos; pero eso excede ya los límites
de esta investigación. �

Fecha de recepción: 15/09/2015
Fecha de aceptación: 13/10/2015

59 Jesús M. DÍAZ ÁLVAREZ, “Cuestión de libertad...”, ob. cit., pp. 265-266.

� REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 138

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



139RODOLFO GUTIÉRREZ SIMÓN

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 31. 2015

GARCÍA LARA, C. E. (1997): Ortega y el psicoanálisis:
el yo necesario y la ética del deseo. Alicante:
Universidad de Alicante.

GARCÍA MORENTE, M. (1992): Ensayo sobre la vida
privada. Madrid: Facultad de Filosofía de la
Universidad Complutense.

GÓMEZ BOSQUE, P. (1984): Alma, cuerpo, vocación:
reflexiones en torno a la antropología filosófi-
ca de Ortega. Santander: Fundación Marceli-
no Botín.

LARREA JASPE, B. (1997): “El sentido de la vocación
en Ortega”, en A. DOMÍNGUEZ, J. MUÑOZ y J. DE

SALAS (coords.), El primado de la vida. (Cultu-
ra, estética y política en Ortega y Gasset).
Cuenca: Universidad de Castilla-La Mancha,
pp. 53-68.

LASAGA MEDINA, J. (1994): “Del deber a la ilusión.
(Notas para una ética de Ortega)”, Isegoría.
Revista de Filosofía Moral y Política, 10, pp.
158-166.

— (2003): José Ortega y Gasset (1883-1955). Vi-
da y filosofía. Madrid: Biblioteca Nueva / Fun-
dación José Ortega y Gasset.

— (2006): Figuras de la vida buena. Madrid: Enig-
ma Editores.

— (2008): “El yo-vocación en Ortega y Gasset. (El
personaje sin autor)”, en L. PARENTE (ed.), Tra
biografia e storia: la filosofia spagnola nel No-
vecento. Roma: Aracne pp. 77-92.

MARÍAS, J. (1973): Ortega. Circunstancia y voca-
ción, 2 vols. Madrid: Revista de Occidente.

MATAIX, A. (1966): “Ética y vocación en J. Ortega y
Gasset”, Stromata. Ciencia y fe, XXII, pp. 25-
54.

ORTEGA Y GASSET, J. (2004): Introducción a una es-
timativa. ¿Qué son los valores? Madrid: 
Encuentro.

— (2004-2010): Obras completas, 10 vols. 
Madrid: Taurus / Fundación José Ortega y
Gasset.

PERIS SUAY, Á. (2006): “La ética de Ortega y Gasset:
Ilusión, autenticidad y valores”, Anales Valen-
tinos, año XXXII, 64, pp. 315-369.

RAMOS MATTEI, C. J. (1981): La magnanimidad como
expresión de la autenticidad para don José
Ortega y Gasset, Diálogos, 37, pp. 83-94.

RODRÍGUEZ HUÉSCAR, A. (1966): Perspectiva y verdad.
El problema de la verdad en Ortega. Madrid:
Revista de Occidente.

— (1994): Semblanza de Ortega. Ciudad Real /
Barcelona: Anthropos / Diputación Provincial
de Ciudad Real.

— (1996): Éthos y logos. Madrid: UNED.
— (2002): La innovación metafísica de Ortega.

Crítica y superación del idealismo. Madrid: 
Biblioteca Nueva.

SALAS, J. de (1994): Razón y legitimidad en Leibniz.
Madrid: Tecnos.

— (2003): “Ortega y la ética de la perspectiva”,
Revista de Estudios Orteguianos, 6, pp. 89-
100.

— (2013): “Perspectiva y el método de salvación
en Ortega”, en J. ZAMORA BONILLA (ed.), Guía
Comares de Ortega y Gasset. Granada: Coma-
res, pp. 231-250.

SAN MARTÍN, J. (2000): “La ética de Ortega: nuevas
perspectivas”, Revista de Estudios Orteguia-
nos, 1, pp. 151-158.

SÁNCHEZ CÁMARA, I. (2000): “Ortega y Gasset y la fi-
losofía de los valores”, Revista de Estudios
Orteguianos, 1, pp. 159-170.

SERRANO DE HARO, A. (2013): “Apariciones y eclipses
del cuerpo propio”, en J. ZAMORA BONILLA (ed.),
Guía Comares de Ortega y Gasset. Granada:
Comares, pp. 311-327.

STERN, M. (1993): “Sobre la filosofía moral de 
Ortega y las dificultades de su recepción”, Ise-
goría. Revista de Filosofía Moral y Política,
Madrid, 7, pp. 135-150.

ZAMORA BONILLA, J. (ed.) (2013): Guía Comares de
Ortega y Gasset. Granada: Comares.

07 ART. SIMON:07 ART. SIMON  24/11/15  13:49  Página 139

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 


	Página en blanco



