288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefias

259

“grupo de discipulos”, mas o menos uni-
do en forma de “escuela”, que estuviera
dando soporte a una red semejante. Ca-
da trabajo parece ser el resultado de un
esfuerzo personal, individual, por entrar
en la obra de Marfas a cuerpo limpio, en
busca de claridades personales, sin que
cuenten demasiado los trabajos de otros
posibles colegas.

La obra de Marfas, ciertamente, tie-
ne una riqueza temdtica y conceptual
extraordinaria, pero hay que desear que,
para que dé todos sus posibles frutos, los
estudiosos de la misma vayan tejiendo la
red de estudios y citas que a la postre da

cuerpo al perfil de un magisterio, al
tlempo que va conectando la ﬁgura del
maestro con nuevos resultados que ha-
cen progresar su pensamiento.

Marfas recordaba siempre que
Ortega incitaba a sus alumnos, con
una punzante invitacién: “siga usted
pensando”.

Por la calidad, y el interés de este
pensador, que se evidencia sin ningin
género de duda en un libro como el que
aqui se menciona, parece que habria
que decir, al término de su lectura:

i1islgamos pensando!!!

IDEAS DE FILOSOFIA EN LA ESCUELA DE MADRID

RAMIREZ V0SS, Jes(is: La generacion decisiva. La
idea de filosofia en la Escuela de Madrid.
Primera parte (1914-1936), prélogo de José
Lasaga Medina. Madrid: Ediciones Xorki, 2016,
273 p.

ALFONSO GARCiA NUNO

ORCID: 0009-0007-4597-0819

estis Ramirez Voss, ademds de

ser miembro del Seminario

de Investigacién de la Funda-

cién Zubiri, imparte cursos sobre Pen-

samiento Espafiol Contemporaneo en la

UNED con el profesor Jacinto Rivera;

de dicho magisterio es fruto el presente

libro. Entre sus publicaciones, ademés

de sus articulos, especialmente sobre

Zubiri, hay que hacer mencién a su
libro Realidad, Ciencia, Filosofia (2007).

Tras el jugoso “Prélogo” (pp. 13-19)

de José Lasaga Medina, en la “Intro-

duccién” (pp. 21-34), el autor, tras de-

Como citar este articulo:

Garcia Nufio, A. (2016). Ideas de filosofia en la Escuela de Madrid. Resefia de “La generacion decisiva. La
idea de filosofia en la Escuela de Madrid. Primera parte (1914-1936)" de Jests Ramirez Voss. Revista de

Estudios Orteguianos, (33), 239-243.
https://doi.org/10.63487/re0.325

cirnos que el objetivo de su trabajo es
“poner en claro qué idea de filosofia cabe
establecer entre las diferentes obras de
José Ortega y Gasset, Xavier Zubiri y
Marfa Zambrano” (p. 21), no se deja
llevar por el pesimismo, pese a constatar
que “ni en Espafia ni en el resto de Eu-
ropa contamos hoy con una filosoffa vi-
gente, pero tampoco contamos con
vigencia alguna de la Filosoffa” (p. 27),
y sefiala que “queremos una filosoffa
que acepte su destino. (...) Es forzoso,
ineludible, un nuevo comienzo. (...)
Hemos de poner en marcha una clara
idea de filosofia en general, pero singular-
mente de una clara idea de filosofia pen-
sada y escrita en espafiol” (p. 26).

El contenido del libro est4 distribuido
en dos partes. La primera de ellas abar-
ca desde 1910, afio en que Ortega gana
su cdtedra de metafisica, hasta 1929, y
lleva por titulo “La energfa de las ideas”

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 33.2016

noviembre-abril

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra

CAETN derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



2490

Resefias

(pp. 35-146) y consta de cuatro capitu-
los. La segunda, “Filosoffa, luz y melan-
colia” (pp. 148-255), se divide en tres y
concluye con el comienzo de la Guerra
Civil.

En el primer capitulo, “La Filosoffa
y su entorno” (pp. 36-64), queda de ma-
nifiesto el claro y sugestivo estilo en que
estd escrita toda la obra, asf como el en-
treveramiento de grandes pinceladas de
filosoffa, con otras breves de biografia e
historia, que dan al conjunto agilidad y
atractivo para su lectura. Desafortuna-
damente ésta se ve ensombrecida por
una cantidad inusual de erratas, que, en
el caso de los términos griegos, cobra
dimensiones pandémicas; la edicién no
estd a la altura del trabajo del autor.

En estas pdginas iniciales del cuerpo
del libro, tenemos un primer contacto
con el entorno filoséfico en que se va a
tener que mover el joven Ortega, asf co-
mo lo que podriamos llamar la prehisto-
ria de su idea de filosoffa. Son los afios
en que, gracias al encuentro con la fe-
nomenologfa, va a ir tomando distancia
del neokantismo, pero, a la vez y pa-
radéjicamente, serd también la ocasién
del desencanto de todo idealismo y tam-
bién de la fenomenologfa, al menos la de
Husserl.

Ya en el segundo, “La Filosofia co-
mo afdn de comprender” (pp. 65-85)
nos encontramos con la gestacién, a
partir de Meditaciones del Quijote, de la
idea propia de filosoffa de Ortega, que
es un afan por comprender, amor intellec-
tualis, y que quiere ser una superacién
del idealismo propio de la modernidad
sin que esto suponga una vuelta al rea-
lismo antiguo. La filosofia no puede ne-
gar ni lo bueno del realismo ni lo bueno

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 33. 2016

noviembre-abril

del idealismo, tiene que hacer justicia
tanto al sujeto como al objeto.

A continuacién, en el tercer capitulo,
“La idea de una filosoffa objetiva” (pp.
86-113), hace acto de presencia Zubiri,
lo que no quiere decir que no se haya
hecho alguna fugaz mencién a él. En es-
tas pdginas acompafiamos al filésofo do-
nostiarra en sus primeros pasos en el
estudio de la filosoffa con Zaragiieta
hasta su tesis doctoral tras su paso por
Lovaina, el encuentro con Ortega y
aquella Facultad de Filosoffa, asf como
el conocimiento directo de la primera
formulacién de la razén vital del filéso-
fo madrilefio: “Zubiri asistié en primera
linea al proceso de maduracién filoséfi-
ca de Ortega, que acaba de darse [de]
bruces nada mds y nada menos que con
su (dea de filosofla como razin vital, aun-
que todavia no la llamara asi” (p. 92).
Pero éstos van a ser también los afios
del encuentro con la fenomenologia de
Husserl y con una primera formulacién
objetivista de la filosoffa. En aquel
entonces, se pueden encontrar algunas
rafces de lo que luego con el paso del
tiempo serd su noologfa.

Con el capitulo “Aspera labor de
rigurosa filosoffa” (pp. 114-146), se cie-
rra la primera parte del libro. En estas
pdginas, nos encontramos con distintos
aspectos de dos filosoffas, las de Ortega
y Zubiri, que quieren abrirse paso. En
primer lugar, cémo van dejando atrés,
cémo rompen con un pasado inmediato
filoséfico en el que no encuentran en
qué apoyarse.

Sobre ese pasado caben dos actitu-
des contrapuestas: considerar que el
pensamiento es el desarrollo de otras
ideas anteriores, que serfa lo que Ortega

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefias

2491

denomina técnicamente épocas de filoso-
Jéa pacifica, o considerar que el pensa-
miento debe ser superado, descollado,
culminado, y que serfan las épocas de fi-
losofia beligerante. El camino a seguir,
frente a toda ideologfa decimonénica,
ha de ser el de una época como la se-
gunda, un tiempo de filosofia beligerante
(p. 116).

Vemos también la influencia del
intuicionismo légico de Brouwer y Weil
en los dos, cémo ambos ven la necesi-
dad de una visién dindmica de la histo-
ria de la filosoffa. Por otra parte, se hace
sentir la presencia de Scheler, y la
filosofia nos aparece, por un lado, como
un saber sin supuestos Yy, por otro, co-
mo algo propio y personal de cada fils-
sofo, como algo ante todo de actitud
personal.

Lo que sf sefiala Ortega es un “im-
petu hacia la totalidad”, una bisqueda
del hombre hacia lo “esencial”. Y pare-
ce aqui de nuevo, el viejo Platén. En
Meditaciones del Quijote se dice que es el
amor lo que nos liga al hecho de que
existan cosas, que es lo amado lo
que nos parece imprescindible (p. 138).

La segunda parte, comienza con el
quinto capftulo del libro, “Rupturas y
disconformidades” (pp. 149-190), pero
no en 1929, sino con la aparicién de Ser
y tiempo de Heidegger en 1927. En este
momento, el lector asiste, por un lado, a
la toma de distancia con Husserl por
parte de Ortega y Zubiri, asf como al
impacto del gran libro de Heidegger en
el pensamiento de ambos, cémo se ven
cuestionados por él, cémo asimilan al-
gunos planteamientos y cémo les sirve
para afirmarse en su propia trayectoria.
Ortega sigue profundizando en su filo-

soffa sobre la vida y Zubiri apunta al
problema que va a ser fundamental en
su filosoffa, la transcendentalidad. Apa-
recen la que luego serfa su gran metéfo-
ra, la luz, y el tema de los horizontes;
sobre lo que habria que decir que éstos
estdin en un plano distinto al de las
grandes metaforas ortegulanas, no es
incompatible lo uno con lo otro.

El siguiente capitulo, algo mas bre-
ve, es “La luz de la inteligencia y la pro-
pia luz de la vida” (pp. 191-212). En él
hace acto de presencia Marfa Zambra-
no en la Facultad de Filosofia, su en-
cuentro con Ortega y Zubiri.

Por un lado, se presentan los maes-
tros vivos, a ella contempordneos, que
mas la influyeron: Machado, Unamuno,
Bergson, Ortega y Zubiri fueron los
principales representantes de ese pensa-
miento viviente, un magisterio casl
siempre vivido de un modo directo e in-
mediato, a menudo fraternal y amistoso,
afectivo, entregado de viva voz, inspira-
cién verbal al tiempo que lectura apa-
sionante y a fondo (p. 208).

Por otro, también se hace ver la
toma de distancia de ellos y la forja del
propio modo de filosofar: se trata de
una “actitud espiritual diferente” maés
cercana al misterio creador de la poesfa
que al rigor del concepto légico. Se tra-
ta de discurrir m4s con el corazén que
con la razén, aunque sea una razdn vital.
Aunque se trate de una inteligencia in-
tuitiva, aprehensiva de lo real. Se trata
de un saber del corazén tal y como el
alma se busca a sf misma en la poesfa, en
la expresién poética (p. 208).

La segunda parte del libro se cierra
con “Una Pleamar de Filosofia” (pp.
213-255). Tenemos en estas paginas una

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 33.2016

noviembre-abril



292

Resefias

visién de las clases de Ortega en torno a
sus Principios de Metafisica seqiin la razon
vital y cémo aparece la razén histérica;
de las de Garcfa Morente, quien cual
Guadiana ha ido apareciendo intermi-
tentemente en la obra, para lo cual el
autor se servird de sus Lecciones Prelimi-
nares de Filosofia, que dicté en Tucumén
en 1937, centrdndose en las vivencias y
la intuicién; y de las de Zubiri y su mo-
do de impartir Introduccion a la filosofia
en torno a un problema filoséfico cen-
tral. El espacio dedicado a Zambrano
pone la atencién en dos de sus primeros
articulos “Hacia un saber sobre el alma”
vy “Ante la Introduccién a la teorfa de la
ciencia de Fichte”. Pero ademds, aun-
que ya mentado antes, se nos presenta,
por dltimo, al m4s joven: Julidn Marfas.
No es profesor de la facultad, sélo
alumno, pero las clases que impartié,
antes de la guerra, en la Residencia de
sefioritas, fueron la prehistoria de su
primer libro, Historia de la Filosofia,
publicado tras la contienda civil; las dl-
timas pdginas del capitulo tratan de las
aportaciones sobre qué sea filosofia tan-
to de Marfas en aquél libro como de
Zubiri en el prélogo y Ortega en el epi-
logo del mismo.

Antes de un “Indice de ilustracio-
nes” (p. 271), Ramirez Voss concluye la
obra con un “Epilogo. El fondo latente
de la Filosoffa” (pp. 256-269). En tono
conclusivo, el autor nos dice, sobre los
Escuela de
Madrid, que, si bien han desarrollado

autores de la llamada

filosoffas propias, sin embargo, en ellos
podemos encontrar un cierto aire de
familia.

Cada uno de ellos contribuyé con
sus particulares intereses y capacidades,

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 33. 2016

noviembre-abril

con sus gustos y su personal desarrollo
posterior, original aunque nunca aisla-
do. Por ejemplo, todos ellos fueron con-
vencidos intuicionistas, anti-positivistas
y estuvieron més atraidos por la feno-
menologia que por la filosoffa analitica o
el existencialismo (pp. 259-260).

Pero aquél espacio filoséfico desapa-
reci6 con el comienzo de la Guerra
Civil en 1936 y el libro se cierra d4ndo-
nos brevemente noticia de algunos de
los avatares sufridos por los filésofos a
resultas del conflicto bélico, no sin an-
tes habérsenos prometido una segunda
parte.

A lo largo del libro al lector facil-
mente le puede acompafiar una pregun-
ta: jhay filosoffa espafiola? Asf lo crefa
el padre de la Historia de la Filosofia
Espafiola, M. Menéndez y Pelayo. Por
su parte, Zubiri, al final de su vida,
con su sobriedad habitual, al abordar
qué sea forma mentis, nos daréd a enten-
der, aunque explicitamente no lo afirme,
que no hay filosofia espafiola, en tan-
to que filosoffa, sino solamente filosofia
hecha por espaﬁoles y sélo en tanto que
hecha por espafioles se podré hablar de
filosoffa espafiola; su modo de ser, su ser
espafioles, tintarfa la filosoffa propia de
cada uno.

En cualquier caso, Jests Ramirez
Voss con claridad y documentada agili-
dad nos va escanciando a lo largo de su
libro la idea de filosofia que va cuajando
en los principales actores de lo que se ha
conocido como Escuela de Madrid, méas
en concreto las de Ortega y Zubiri, jun-
to a algunos apuntes de la de Zambrano,
y algo menos de las de Garcia Morente
y Marfas. Ademds de lo que cada filéso-
fo pensé sobre la filosoffa en tanto que

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Resefias

295

filosoffa y su propio quehacer, el libro
nos va ofreciendo, he aquf su mayor in-
terés, junto a un marco general de la fi-
losoffa europea del momento, contrastes
entre unos y otros que enriquecen la
comprensién de cada uno y apuntan
también a cémo van influyéndose entre
si, sobre todo el papel central de aquel
gran maestro comtn a todos que fue
Ortega.

Tanto lo tratado y cémo se ha hecho
hacen recomendable la lectura de este
libro no solamente para quienes se ini-
cian en la filosoffa o en la historia de la
filosoffa espafiola, sino para todos aqué-
llos que, sin preparacién académica es-
pecifica, gusten de la ciencia que se
busca o estén dvidos del conocimiento
del ayer cultural de Espafia, de su in-
mediato pasado.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 33.2016

noviembre-abril



	Página en blanco



