
no se haría solidario después, afirma
Acevedo, de esa explicación, y destaca
que por su parte Paulino Garagorri 
advierte que “el concepto «valor» fue de-
sechado por Ortega en la exposición de
su filosofía”. No obstante, destaca Ace-
vedo asuntos importantes del artículo
que merecen ser atendidos de manera
crítico-constructiva, como sus referen-
cias a la perspectiva estimativa. Con to-
do, las clásicas polaridades entre valores
positivos y negativos, superiores e infe-
riores, etc., con que se pretende encasi-
llar férrea y dogmáticamente la ina-
prensible realidad, y que han dado y dan
lugar a los distintos partidos y a tantos
enfrentamientos, no pueden ser asunto
menos orteguiano. Pues si algo subyace
como latido constante en cada página de
la obra de Ortega es su veracidad o fide-
lidad a la realidad, por sí cambiante,
contradictoria, incierta, en estrecha co-
dependencia de su circunstancia, a la
vez también cambiante y contradictoria.
De ahí que la obra de Ortega, al ser por
excelencia integradora incluso de opues-

tos, no sea con facilidad entendida, pues
requiere de lectores maduros, capaces
de asumir un grado alto de incertidum-
bre y de paradoja. El lector que busque
clasificaciones, departamentos y fórmu-
las con que colocar, dividir y cerrarse a
una parte “buena”, “valiosa”, de la reali-
dad, desestimando la otra parte “mala” o
“no valiosa”, no va a encontrar satisfac-
ción en una obra como la de Ortega que
se despliega sin temor de estar, como la
realidad misma, abierta por los cuatro
costados a lo uno y a lo otro.

Con todo, destaca el autor que Ortega
resalta, frente a toda la tradición filosófi-
ca que contrapone lo metafísico a lo his-
tórico, que los asuntos metafísicos no
son contrarios a la historicidad, sino que
ambos aspectos están integrados en lo
humano.

Es el libro del profesor Acevedo el 
libro de un filósofo pensando junto a
otro filósofo, sin pretender juzgar ni eti-
quetar estérilmente el uno al otro, sino
disfrutar, al pensar juntos, lo que signifi-
ca vivir humanamente.

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 33. 2016

Reseñas 235

HELIO CARPINTERO

Se ha presentado en la Fundación
Ortega-Marañón un interesante
libro, Julián Marías: maestros y

amigos (Madrid, Escolar y Mayo eds.,
2015), coordinado por el Dr. Juan José

García Norro, que reúne una serie de
charlas y trabajos en torno a ese tema,
organizados por la Facultad de Filosofía
de la Universidad Complutense de 
Madrid el pasado año. En el acto de pre-
sentación, coordinado por el Dr. Javier
Zamora, han intervenido los doctores
García Norro, Jaime de Salas, catedrá-
tico de Filosofía, y Rafael Orden, de-
cano, todos ellos de la mencionada Fa-
cultad, junto con el autor de esta nota.

SOBRE LOS MAESTROS Y AMIGOS DE JULIÁN MARÍAS. UNA NOTA

GARCÍA NORRO, J uan J osé ( coord.) :  J ulián
Marías: maestros y amigos. Madrid: Escolar y
Mayo, 2015, 170 p.

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  18/11/16  11:23  Página 235

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Carpintero, H. (2016). Sobre los maestros y amigos de Julián Marías. Una nota. Revisión de 
“Julían Marías: maestros y amigos”. Revista de Estudios Orteguianos, (33), 235-239.
https://doi.org/10.63487/reo.324

ORCID: 0000-0003-2759-1704



Debo decir que yo mismo participé
en esas jornadas, aunque luego por di-
versos avatares no pude incorporar mi
trabajo al volumen. Pero me alegra de
veras que el homenaje se haya hecho en
la Facultad de Filosofía de la Universi-
dad Complutense, en donde hace unos
años se consiguió crear un Seminario so-
bre la Escuela de Madrid. Con ello se
buscaba fomentar el estudio de autores
como Marías o Rodríguez Huéscar, y
por supuesto Ortega, figuras histórica-
mente ligadas a ese centro, y donde aho-
ra se mantiene activo un grupo de
estudiosos del tema.

Es sabido que la historia de la rela-
ción de esa Facultad con Marías no ha
sido muy plácida en el pasado, y que cir-
cunstancias claramente políticas condu-
jeron a que en ella se silenciara su
premio extraordinario de licenciatura,
primero (octubre 1939), y se le suspen-
diera luego la tesis en enero de 1942, 
pero también es cierto que en años pos-
teriores personas como el entonces de-
cano Francisco Javier Sánchez Cantón
buscaron reparar el desacierto anterior,
doctorándose al fin en 1951, y Marías
luego, en varias ocasiones, volvió a
aquella Casa, a cuya historia se sentía
tan ligado desde los tiempos del decano
García Morente, y donde él mismo fue
estudiante durante los años de la 2ª 
República.

Marías vivió casi toda su vida ajeno a
la Universidad española, y sólo en 1980
pudo al fin tener una cátedra en España,
por obra del Gobierno democrático de
Adolfo Suárez, y de la política que llevó
a cabo el recientemente desaparecido
Luis González Seara, quien, en su etapa
de ministro de Educación, quiso llevar a

cabo una recuperación de figuras antes
rechazadas por la institución universita-
ria debido a una censura gubernamental.
Así pudo durante cuatro años (1980-84)
ser catedrático en la UNED, en donde
tuvo cursos, pero no alumnos presencia-
les, que luego se convirtieron en cursos
abiertos del Instituto de España, gracias
a la idea de Fernando Chueca, enton-
ces presidente de dicha institución. Esto
le permitió desarrollar su pensamiento
en cursos de larga duración, alguno de
los cuales se publicaría más tarde, y atra-
jo a amplios grupos de oyentes, verdade-
ros alumnos, que prestaron un gran
apoyo emocional y amistoso al filósofo en
la etapa final de su vida.

Y es el caso que para Marías, la vida
intelectual tenía sentido como vida inter-
personal, como colaboración y magis-
terio, pero sin embargo, la suya en 
España, durante muchos años, estuvo li-
mitada por lo general a las conferencias
ocasionales, y desde 1951 abierta 
también a las tribunas de los periódicos.
Semejante limitación estuvo sólo com-
pensada gracias a una estrecha relación
con alumnos en sus continuos cursos en
Universidades en los Estados Unidos, y
también en los grupos que algunas de
ellas mantuvieron abiertos en Madrid.
Es la situación que solía a veces descri-
bir como la de un “escritor español y
profesor americano”.

Marías pasó media vida defendiendo
a sus maestros, y luego, aportando su sa-
ber a sus lectores y discípulos. Como
persona de creencias religiosas, de un
catolicismo auténtico, no dudó en estu-
diar y valorar la obra de Unamuno, 
sobre el que publicó el primer estudio
positivo y analítico que apareció en 

236 Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 33. 2016

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  18/11/16  11:23  Página 236

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



España, en 1943 (lo que no impidió que
años más tarde lo condenara el obispo
de Canarias Dr. Pildain como “hereje
máximo y maestro de herejías”, y que la
Iglesia Católica pusiera dos de sus libros
en el “Índice de Libros Prohibidos”).
Luego, en los años 50, otros eclesiásticos
conservadores volvieron a la brega, con
tres sacerdotes a los que hizo frente Ma-
rías con un pormenorizado y demoledor
estudio en su libro Ortega y tres antípodas
(1950), por cierto editado en “Revista de
Occidente Argentina”, y con el P. 
Santiago Ramírez, empeñado en comba-
tir a Ortega y al “orteguismo católico”
(1958, 1959) en libros que fueron enér-
gicamente rechazados por obra de 
Pedro Laín, José Luis Aranguren y el
propio Marías. Éste, además, denunció
en un artículo de gran impacto sobre
“Dios y el César” (hoy en Ensayos de con-
vivencia) una deliberada deformación de
la figura intelectual de su maestro 
Manuel García Morente, en 1953, pro-
cedente también del mismo grupo con-
servador católico. De manera que,
durante años, Marías y algunos otros
hubieron de combinar sus persona-
les creencias con un enfrentamiento 
ante el nacionalcatolicismo dominante
en el país.

Marías se pasó toda su vida creyen-
do que el intelectual y el maestro, tienen
una función social que cumplir, función
que no dramatizaba, y que en algunas
ocasiones describió con su poquito de
ironía, cuando decía: “Maestro es la per-
sona que precede tres horas al alumno
en el camino de la ciencia”. Él mismo,
que tras la guerra vio suspendida su 
tesis, como he dicho, hubo de esforzarse
para sobrevivir, y enseñó en academias

de preparación de ingenieros, y luego en
su academia “Aula Nueva”, en unos
años de posguerra en que, como otros
muchos colegas y amigos alejados de la
España oficial, debían luchar para com-
binar la enseñanza con la creación de
una obra intelectual rigurosa.

Este libro recorre buena parte de los
maestros y amigos que enriquecieron su
vida, con trabajos que tienen finas infor-
maciones y análisis. No podían faltar los
nombres de Ortega, Unamuno, Moren-
te… No podía faltar la Facultad de
aquellos años. También hay nombres
imprescindibles, como el de su mujer
Lolita Franco, que Marías describió en
ocasiones como un caso de injerto del
amor en una previa amistad intersexua-
da que habría precedido a éste. Lo ha-
cen junto a García Norro, Salas y
Orden, ya mencionados, otros buenos
conocedores de la figura del filósofo ma-
drileño, Rogelio Rovira, Juan Padilla,
Armando Savignano, Enrique Lafuente,
Juana Sánchez-Gey, Olegario González
de Cardedal, Nieves Gómez y Ana 
Rodríguez de Agüero. El libro se cierra
con la traducción de un escrito de 
Marías sobre “La muerte del cónyuge”,
dramáticas páginas aparecidas en un 
libro francés, de C. Chabanis en 1982.

Hay algunos elementos que, tal vez,
podrían añadirse a la lista de maestros y
amigos para tratar de hacerla más com-
pleta.

Hay nombres del entorno de estu-
diantes de la Facultad de Morente, que
tal vez deberían encontrar aquí un lugar.
Las amigas de la Facultad de Morente,
como es sabido –con Soledad Ortega, la
propia Lolita Franco, la helenista María
Araujo, etc.– promovieron y apoyaron

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 33. 2016

Reseñas 237

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  18/11/16  11:23  Página 237

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



sus primeras lecciones en la Residencia
de Señoritas, de donde al cabo saldría 
la base para su Historia de la Filosofía en
1941.

Y de aquel mismo entorno, el nombre
de Antonio Rodríguez Huéscar, el otro
gran discípulo y estudioso de Ortega,
tiene derecho propio a un espacio de re-
flexión y examen, como lo tiene también
José Gaos, persona igualmente ligada a
la Facultad de los años 30, y con estre-
cha relación profesoral y amistosa con
Marías.

Hay un círculo de amistades que ha-
bría de ir al hilo de las relaciones con 
Ortega. Ahí, además de Huéscar, ya
mencionado, habría que incluir el nom-
bre de Paulino Garagorri, alumno de
Marías en Aula Nueva si no recuerdo
mal y luego gran editor del Ortega pós-
tumo, y también alguna de las figuras 
sobresalientes en Hispanoamérica como
Jaime Benítez, con su proyecto de “uni-
versidad orteguiana” en Puerto Rico,
empresa tan esencial en la vida de 
Marías.

Y no puedo olvidar que, ya en su 
madurez, Marías encontró y disfrutó del
apoyo de dos núcleos amistosos de 
importancia: uno el relativo al Semina-
rio de Humanidades que él mismo diri-
gió, en la Sociedad de Estudios y
Publicaciones, con apoyo de la Funda-
ción Ford, en los años 1960-1970 (con
Pedro Laín, José Luis L. Aranguren,
Enrique Lafuente Ferrari, Rafael 
Lapesa y Melchor Fernández Almagro,
y otros más jóvenes miembros del mis-
mo, entre los que por fortuna me cuen-
to), y otro el relativo a la Fundación de
Estudios Sociológicos FUNDES, y su
revista Cuenta y Razón (con Rafael 

Anson, Javier Tusell, Leticia Escardó, y
tantos más) a los que Marías prestó su
aliento hasta el final de su vida.

En un estudio sobre “amigos”, habría
que recordar la página negra que escri-
bió, con su denuncia tras la guerra civil,
uno de sus amigos juveniles, Carlos
Alonso del Real, (1914-1993), catedráti-
co de Prehistoria muchos años en 
Santiago de Compostela. Este nombre
figuraba con Marías y Manuel Granell
en el libro sobre el Crucero del Medite-
rráneo de 1933, Juventud en el Mundo 
Antiguo, 1934, antes de que sobreviniera
aquella ruptura (bien contada, por cier-
to, por Javier Marías en Tu rostro, maña-
na). Su delación hubo de ir acompañada
por otro “denunciante”, Julio Martínez
Santaolaya, también catedrático de
Prehistoria en Madrid y luego en 
Zaragoza, cuyo escrito de delación de
Marías –y de otros ocho compañeros
más– cabe en el espacio de un folio que
rezuma un sentimiento amargo y triste,
como toda denuncia política suele tener.

Este libro contiene otros trabajos de
interés sobre la obra de Marías y la lite-
ratura, el cristianismo y el problema de
Dios.

A través de su lectura, se ve cómo va-
rios de los estudios recientes dedicados a
nuestro filósofo tienden a ir trazando
una serie de líneas que establecen una
relación “persona-persona”, entre sus
autores y Marías. La red que así se va
formando, si bien evidencia la diversi-
dad y amplitud de su influencia, no per-
mite detectar, mediante los habituales
análisis de redes de citas hoy tan usua-
les en estudios bibliográficos, la existen-
cia de una red de referencias que pudie-
ra indicar la efectiva existencia de un

238 Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 33. 2016

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  18/11/16  11:23  Página 238

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



“grupo de discípulos”, más o menos uni-
do en forma de “escuela”, que estuviera
dando soporte a una red semejante. Ca-
da trabajo parece ser el resultado de un
esfuerzo personal, individual, por entrar
en la obra de Marías a cuerpo limpio, en
busca de claridades personales, sin que
cuenten demasiado los trabajos de otros
posibles colegas.

La obra de Marías, ciertamente, tie-
ne una riqueza temática y conceptual
extraordinaria, pero hay que desear que,
para que dé todos sus posibles frutos, los
estudiosos de la misma vayan tejiendo la
red de estudios y citas que a la postre da

cuerpo al perfil de un magisterio, al
tiempo que va conectando la figura del
maestro con nuevos resultados que ha-
cen progresar su pensamiento.

Marías recordaba siempre que 
Ortega incitaba a sus alumnos, con 
una punzante invitación: “siga usted
pensando”.

Por la calidad, y el interés de este
pensador, que se evidencia sin ningún
género de duda en un libro como el que
aquí se menciona, parece que habría 
que decir, al término de su lectura: 
¡¡¡sigamos pensando!!!

239Reseñas

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 33. 2016

ALFONSO GARCÍA NUÑO

Jesús Ramírez Voss, además de
ser miembro del Seminario 
de Investigación de la Funda-

ción Zubiri, imparte cursos sobre Pen-
samiento Español Contemporáneo en la
UNED con el profesor Jacinto Rivera;
de dicho magisterio es fruto el presente
libro. Entre sus publicaciones, además
de sus artículos, especialmente sobre
Zubiri, hay que hacer mención a su 
libro Realidad, Ciencia, Filosofía (2007).

Tras el jugoso “Prólogo” (pp. 13-19)
de José Lasaga Medina, en la “Intro-
ducción” (pp. 21-34), el autor, tras de-

cirnos que el objetivo de su trabajo es
“poner en claro qué idea de filosofía cabe
establecer entre las diferentes obras de
José Ortega y Gasset, Xavier Zubiri y
María Zambrano” (p. 21), no se deja
llevar por el pesimismo, pese a constatar
que “ni en España ni en el resto de Eu-
ropa contamos hoy con una filosofía vi-
gente, pero tampoco contamos con
vigencia alguna de la Filosofía” (p. 27),
y señala que “queremos una filosofía
que acepte su destino. (…) Es forzoso,
ineludible, un nuevo comienzo. (…)
Hemos de poner en marcha una clara
idea de filosofía en general, pero singular-
mente de una clara idea de filosofía pen-
sada y escrita en español” (p. 26).

El contenido del libro está distribuido
en dos partes. La primera de ellas abar-
ca desde 1910, año en que Ortega gana
su cátedra de metafísica, hasta 1929, y
lleva por título “La energía de las ideas”

IDEAS DE FILOSOFÍA EN LA ESCUELA DE MADRID

RAMÍREZ VOSS, J esús: La generación decisiva. La
idea de filosofía en la Escuela de Madrid.
Primera parte (1914-1936), prólogo de J osé
Lasaga Medina. Madrid: Ediciones Xorki, 2016,
273 p.

11 RESEÑAS_11 RESEÑAS  18/11/16  11:23  Página 239

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
García Nuño, A. (2016). Ideas de filosofía en la Escuela de Madrid. Reseña de “La generación decisiva. La 
idea de filosofía en la Escuela de Madrid. Primera parte (1914-1936)” de Jesús Ramírez Voss. Revista de 
Estudios Orteguianos, (33), 239-243. 
https://doi.org/10.63487/reo.325

ORCID: 0009-0007-4597-0819


	Página en blanco



