
Resumen
El objetivo del trabajo es el estudio de la in-
fluencia que J. G. Fichte ejerció en la idea de na-
ción de Ortega y Gasset. Veremos que el
alemán es un “referente de nación” importante
para el filósofo español, formando parte de la
solución que ofrece al problema de España. 
Ortega medita sobre la realidad española a la
luz del análisis fichteano, y toma de él signifi-
cantes y significados que permiten distinguir la
recepción de un Fichte como “forma” y otro co-
mo “fondo” a lo largo de todo su quehacer in-
telectual.

Palabras clave
Ortega y Gasset, Fichte, nación, España, pedago-
gía social, moral de la ciencia, subjetivismo

Abstract
This article aims to study the influence of J. G.
Fichte on the idea of nation of Ortega y Gasset.
We are going to see that the German is an
important “reference of nation” for the
Spanish philosopher, taking part of the solution
which he offers to the Spanish problem. Ortega
thinks about the Spanish reality in the light of
the Fichte´s analysis, and take from him
signifiers and signified which allow to
distinguish between a Fichte understood as
“form” and another as a “substance”,
throughout his intellectual work.

Keywords
Ortega y Gasset, Fichte, nation, Spain, social
pedagogy, moral science, subjectivism

El “nuevo Fichte español”
Ortega y Gasset y la influencia del pensador

alemán en su idea de nación
Juan Bagur Taltavull

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 33. 2016

1. Introducción1

En su introducción a Vieja y nueva política, la famosa conferencia pronun-
ciada en marzo de 1914 por Ortega, Pedro Cerezo afirma que este in-
telectual soñaba con ser “el Fichte español”2, y en términos similares

José Luis Molinuevo escribe en otro texto que dicha intervención en el Teatro
de la Comedia de Madrid es, al modo de los Discursos a la nación alemana de
Fichte en 1807, un auténtico “Discurso a la nación española”3. Los dos estu-

1 El presente trabajo forma parte de la tesis “La idea de nación en el pensamiento y la acción
política de Ortega y Gasset”, dirigida por Juan Pablo Fusi Aizpurúa y llevada a cabo con la ayu-
da de una beca FPU del Ministerio de Educación, Cultura y Deporte.

2 Pedro CEREZO GALÁN, “Experimentos de nueva España”, en José ORTEGA Y GASSET, Vieja
y nueva política y otros estudios programáticos. Madrid: Biblioteca Nueva, 2007, pp. 11-97, p. 32.

3 José Luis MOLINUEVO MARTÍNEZ DE BUJO, “Fichte y Ortega (II): héroes o ciudadanos.
El mito de Don Quijote”, Daimon: Revista de filosofía, 9 (1994), pp. 341-360, p. 349.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:01  Página 169

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Bagur Taltavull, J. (2016). El “nuevo Fichte español”. Ortega y Gasset y la influencia del 
pensador alemán en su idea de nación. Revista de Estudios Orteguianos, (33), 169-196. 
https://doi.org/10.63487/reo.318

ORCID: 0000-0002-0356-7956



170 El “nuevo Fichte español”. Ortega y Gasset y la influencia del pensador alemán en su idea de nación

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 33. 2016

4 Hipólito GONZÁLEZ REBOLLAR, La nueva política: críticas de actualidad. Primera parte. El am-
biente. La Laguna de Tenerife: Impr. de Sucesor de M. Curbelo, 1914, p. LIII.

5 Carta de Hipólito González Rebollar a José Ortega y Gasset, La Laguna, 22 de julio de
1915. Fundación Ortega-Marañón, C-62/bis/8d.

6 Ferrán ARCHILÉS CARDONA, “La nación de las mocedades de José Ortega y Gasset y el dis-
curso del nacionalismo español (1906-1914)”, en Carlos FORCADELL ÁLVAREZ, Pilar SALOMÓN

CHÉLIZ, e Ismael SAZ CAMPOS (coords.), Discursos de España en el siglo XX. Valencia: Universidad
de Valencia, 2009, pp. 65-122, p. 73.

7 Sobre este concepto, vid. Alejandro QUIROGA FERNÁNDEZ DE SOTO, “La nacionalización
en España. Una propuesta teórica”, Ayer, 90 (2013), pp. 17-38, p. 30.

8 Clifford GEERTZ, La interpretación de las culturas. Barcelona: Gedisa, 1998, p. 209.

diosos de la filosofía orteguiana coinciden por tanto en hacer este paralelismo,
pero no son los únicos ni los primeros. En efecto, en el mismo año 1914, un au-
tor poco conocido pero interesante por lo que estamos estudiando, Hipólito
González Rebollar, se expresa en el mismo sentido. En un libro de significati-
vo título, La nueva política, se refiere a la voz del “nuevo Fichte” como la que ha
de movilizar a los españoles para vertebrar su patria4; y en una carta que le 
envía desde Canarias el año siguiente, adjuntando un artículo donde habla del
filósofo, le califica de “nuevo Fichte español”5.

Por tanto, vemos un hecho llamativo: un autor de la época de Ortega se re-
fiere a él en términos idénticos a los de dos estudiosos que, sin conocer al pri-
mero –o al menos sin citarlo–, escriben sobre el mismo acontecimiento: la
asunción por parte de Ortega del liderazgo de la Generación de 1914. Desde
esta base, el objetivo del presente trabajo es el de definir en qué medida po-
demos afirmar que Ortega y Fichte son dos autores equivalentes, si el segun-
do puede ser considerado una influencia del primero tanto para el desarro-
llo de su idea de nación como en la asunción de un rol de intelectual. La 
hipótesis de la que partiremos será la de señalar que Fichte es un “referente de
nación” para Ortega, que irá resignificando no únicamente al ir evolucionando
su filosofía, sino también al cruzarse ésta con sus “experiencias de nación”. Co-
mo resultado de ello, se irán diferenciando varias fases que se pueden enten-
der desde una dialéctica dada entre lo que llamaremos un “Fichte como forma”
y un “Fichte de fondo”, conceptos con los que aludimos a la aceptación del mis-
mo como creador de significantes y/o de significados.

Partimos así del marco teórico de la idea antropológica sobre los estudios de
la nación, en virtud de la que ésta es un “marco cognitivo básico”6, construido
desde categorías analíticas como las señaladas en la hipótesis. Esto es, las re-
cientes teorías sobre la “personalización de la nación”7 denominan “referentes de
nación” a aquellos elementos de significación que toma un autor para construir
su propuesta, y que pueden ser según diría Clifford Geertz “esencialistas”, del
pasado, o “epocalistas”, del presente8. En este sentido, las “experiencias de 

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:01  Página 170

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



nación” son todo el conjunto de vivencias que llevan a un sujeto determinado a
adquirir una identidad nacional y a proyectarla discursivamente9.

Por último, y partiendo desde esta base, el método a utilizar será herme-
néutico, de interpretación de textos, y también comparativo para ver la evolu-
ción de Ortega a través de las diversas fases que estudiaremos. En cuanto a las
fuentes, recurriremos a dos tipos. Primero, las de naturaleza secundaria para
establecer el estado de la cuestión que sea punto de partida del trabajo; y 
segundo, las de carácter primario, estando conformado el núcleo de las mismas
por las Obras completas de Ortega.

2. Estado de la cuestión

En su estudio sobre las fuentes germánicas de Ortega, Nelson Orringer no
dedica ningún capítulo a Fichte, siendo muy escasas las entradas sobre él que
aparecen en el índice. Entre los temas que trata, figuran el de considerar –con-
tra otros autores que más abajo señalaremos– que la idea del “yo ejecutivo” la
desarrolla Ortega vía Natorp y en oposición a Fichte10. Este importante libro
publicado en 1979, etapa incipiente de los estudios orteguianos, es sintomático
de dos cosas relativas a la cuestión que estamos tratando: primero, que son 
escasos los trabajos que han estudiado la relación entre los dos filósofos; y 
segundo, que dichas investigaciones se han centrado casi exclusivamente a la
teoría del yo y la subjetividad.

Entre los estudios que hay que señalar, destaca en primer lugar el de José
Luis Molinuevo, que realizó a través de tres artículos la primera aproximación
directamente centrada en la presencia de Fichte en el pensamiento orteguiano.
En “Salvar a Fichte en Ortega” (1990) plantea la tesis de que es una relación
compleja y siempre presente, que ya había avanzado en su libro El idealismo de
Ortega (1984) y que resume diciendo que “Fichte es la circunstancia insepara-
ble e ineludible del yo-Ortega”11. En este artículo y los dos siguientes12, plan-
tea que aunque se aleja del concepto de yo y del deber ser de Fichte (Sollen),
la idea del “yo ejecutivo” proviene de la lectura orteguiana del alemán. En 
esta línea, Jacinto Rivera se hizo eco de este estudio y dedicó unas páginas a

171JUAN BAGUR TALTAVULL

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 33. 2016

9 Ferrán ARCHILÉS CARDONA, “Lenguajes de nación. Las «experiencias de nación» y los pro-
cesos de nacionalización: propuestas para un debate”, Ayer, 90 (2013), pp. 91-114, p. 113.

10 Nelson R. ORRINGER, Ortega y sus fuentes germánicas. Madrid: Gredos, 1979, pp. 77 y 84.
11 José Luis MOLINUEVO MARTÍNEZ DE BUJO, “Salvar a Fichte en Ortega”, Azafea: revista de

filosofía, 3 (1990), pp. 103-150, p. 106.
12 José Luis MOLINUEVO MARTÍNEZ DE BUJO, “Fichte y Ortega (II): héroes o ciudada-

nos...”, ed. cit. y José Luis MOLINUEVO MARTÍNEZ DE BUJO, “Fichte y Ortega (III): superación
del idealismo”, en Pablo GARCÍA CASTILLO (ed.), Trabajos y días salmantinos: homenaje a D. Miguel
Cruz Hernández. Salamanca: Anthema, 1998, pp. 225-242.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:01  Página 171

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

noviembre-abril 



Ortega en un artículo relativo a la recepción de Fichte en España. Allí conti-
núa tratando la influencia del alemán como autor idealista, y además describe
la labor que Revista de Occidente llevó a cabo a la hora de editar sus obras13.

Por su parte, Pedro Cerezo trató la cuestión de forma secundaria en La vo-
luntad de aventura: aproximamiento crítico al pensamiento de Ortega y Gasset (1984),
y de manera explícita y directa dentro de José Ortega y Gasset y la razón práctica
(2011). Incluye aquí el capítulo “La tensión Fichte/Nietzsche en el raciovita-
lismo orteguiano”, donde, tal y como puede desprenderse del título, sostiene la
tesis de que estos dos filósofos alemanes están latentes en la evolución de la fi-
losofía del madrileño. En la primera etapa de su pensamiento, después de
abandonar la “zona tórrida” nietzscheana, comienza hacia 1905 un acer-
camiento a Fichte vía el neokantismo y Simmel, que daría paso en Meditaciones
del Quijote (1914) a un equilibrio entre ambos. Aunque en los años veinte recu-
peraría la primacía de Nietzsche, se llegaría en los treinta a un nuevo equili-
brio que parte de la noción de “vis activa” que Fichte llevaría a la madurez
tomándola de Leibniz. En definitiva, estos virajes se comprenden desde “la ten-
sión de fondo entre lo trágico y lo ético”14.

Anteriormente Ferrater Mora también había señalado la relación, diciendo
en Ortega y Gasset: etapas de una filosofía (1958) que Fichte es precursor de 
Ortega en su comprensión de la vida humana, desviada sin embargo por el in-
telectualismo. Al repasar esta cuestión, Alessandro Bertinetto sostiene que la
presencia de Fichte es mucho más evidente de la que señaló Ferrater Mora, y
más tarde en “La idea del principio y el principio de la idea” (2003) lo desa-
rrolla. Afirma que la comprensión del alemán es sesgada dada la mediación 
neokantiana, sustituida después por un estudio directo de Fichte, que también
le permitiría superar a Husserl15.

Centrándonos en la interpretación de la influencia de Fichte en la concep-
ción de la política de Ortega, hay que destacar a José Luis Villacañas. En su
libro sobre Ramiro de Maeztu señala que el “regeneracionismo liberal radical”
del madrileño tiene dos nombres propios: Kant y Fichte, declarando que el 
segundo es en 1914 su “inspiración más profunda”, y con ello la base de su 

172 El “nuevo Fichte español”. Ortega y Gasset y la influencia del pensador alemán en su idea de nación

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 33. 2016

13 Jacinto RIVERA DE ROSALES, “La recepción de Fichte en España”, Éndoxa: series filosóficas,
7 (1996), pp. 59-114, pp. 79-88.

14 Pedro CEREZO GALÁN, José Ortega y Gasset y la razón práctica. Madrid: Biblioteca Nueva /
Fundación José Ortega y Gasset-Gregorio Marañón, 2011, p. 165.

15 Alessandro BERTINETTO, “La idea de principio y el principio de la idea: la influencia del
pensamiento transcendental de J. G. Fichte sobre La idea de principio en Leibniz de J. Ortega y
Gasset”, en Luis X. ÁLVAREZ y Jaime DE SALAS ORTUETA (coords.), La última filosofía de 
Ortega y Gasset: en torno a “La idea de principio en Leibniz”. Oviedo: Universidad de Oviedo, 2003, 
pp. 85-138.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:01  Página 172

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



173JUAN BAGUR TALTAVULL

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 33. 2016

16 José Luis VILLACAÑAS, Ramiro de Maeztu y el ideal de la burguesía en España. Madrid: Espasa-
Calpe, 2000, pp. 118-120.

17 Juan Manuel MONFORT PRADES, La cultura en Ortega: ámbito donde se realiza la vida humana.
Tesis dirigida por Javier SAN MARTÍN. Madrid: UNED, 2011, pp. 82 y 262.

18 Además de su repercusión en la recepción de Fichte por parte de Ortega, Renan es esen-
cial en su teoría nacional por la interpretación dinámica que planteó. Jorge Acevedo señala al
respecto que aporta “una significativa base empírica a la teoría racio-vitalista de la nación”. Vid.
Jorge ACEVEDO, Ortega, Renan y la idea de nación. Santiago de Chile: Editorial Universitaria,
2014, p. 85.

19 Vicente CACHO VIU, Repensar el 98. Madrid: Biblioteca Nueva, 1997, p. 77.
20 Ernest RENAN, La reforma intelectual y moral. Barcelona: Península, 1972, pp. 65 y 66.
21 José ORTEGA Y GASSET, “Renan”, en Obras completas. Madrid: Taurus / Fundación José

Ortega y Gasset, 2004, II, p. 31. Se cita a Ortega según la última edición de sus Obras completas:

“socialismo evolutivo”16. Finalmente, en una tesis reciente, Juan Manuel Mon-
fort estudia la cultura de Ortega, y con ello la influencia de Fichte en la mis-
ma. Indica que su gran aportación es “provocar el encuentro entre la cultura y
la política”, algo que estaría presente en el filósofo madrileño, y asimismo el
inspirar a Bismarck la creación del “Estado de la cultura” en el que estudió 
Ortega, admirándolo y tratando en gran medida de aplicarlo a España17.

3. La aceptación plena de Fichte: el Ortega neokantiano

En la primera etapa del pensamiento de Ortega Fichte está presente en las
dos facetas señaladas, y es valorado positivamente en ambas: esto es, el filóso-
fo madrileño asume su fondo y su forma. El camino por el que llega a cono-
cerle tiene dos etapas, una indirecta y otra directa, siendo en la primera el
influjo de Renan el elemento determinante18. En efecto, en el contexto del 98,
según mostró en su momento Vicente Cacho, los intelectuales españoles con-
templaron el Desastre del 98 a la luz de la Débâcle, dada la “proximidad psi-
cológica” con los escritores que meditaron sobre la batalla de Sedán de 187019.
Precisamente un año después de la victoria prusiana sobre Napoleón III, 
Renan publicó un libro muy influyente en Ortega, probablemente más impor-
tante para la elaboración de su idea de nación que la conferencia ¿Qué es una
nación? (1882): La reforma intelectual y moral. Aquí sostenía, entre otras, la tesis
de que “la Universidad de Berlín fue el centro de la regeneración de Alema-
nia”, pues en el equivalente alemán a Sedán, la Prusia derrotada en Tilsitt
(1897), frente a la “vanidad patriótica” se propuso la organización desde una
“base moral”20. La ciencia alemana había sido la que había derrotado a los fran-
ceses, pues habían seguido el proyecto fichteano de hacer de la pedagogía una
cuestión política.

Proclamándose devoto del galo, escribió Ortega que “los libros de Renan
me acompañan desde niño”21, y señala cómo concebía su pensamiento en estos

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:01  Página 173

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



años cuando dice en 1911 que “lo que en Renan había de espíritu viviente y
creador era lo que Fichte y Hegel y Schopenhauer habían inyectado en su 
cerebro”22. Y con ello se refiere entre otras cosas el papel atribuido a la educa-
ción y, más concretamente, a la Universidad. No es un mero medio educativo,
sino que desde el punto de vista orteguiano, esta realidad es una “institución
de nación”23, un elemento vertebrador de la sociedad que parte del supuesto de
que la raza se ha de salvar desde la cultura. Así lo indica en un texto de rena-
niano nombre, “La cuestión moral” (1908), donde habla de la decadencia de
España como nación. Criticando que se achaque el mal a una cuestión admi-
nistrativa, afirma que “desde su noble orgullo teutón virtuoso miraba Fichte a
los pueblos románticos ir perdiendo las energías morales”, indicando desde él
y Renan que hay que hacer “del ideal de cultura una religión nacional”24.

Otra idea importante de la interpretación de la forma Fichte en Ortega es
la concepción de su persona, del papel de intelectual y la concepción de la po-
lítica. El pensador alemán representaba una asunción de la filosofía que le atri-
buía una función social, de iluminar los problemas de la sociedad poniéndose
al frente de la resolución de los mismos. Cuando Fichte vivió la decadencia de
su patria, ya antes de la batalla de Jena, comenzó a ofrecer en 1804 y 1805 una
serie de conferencias dirigidas a un público amplio donde señalaba “los carac-
teres de la edad contemporánea”, afirmando que “el filósofo está obligado (...)
a poder decir por adelantado a sus oyentes lo que quiere excitar en ellos” y que
conoce gracias a su superioridad intelectual25. Por eso él mismo se dirigió a sus
compatriotas en un momento crítico de su historia con los célebres Discursos a
la nación alemana pronunciados en 1807-1808. En ambos textos muestra un 
talante que en otra ocasión resumirá en una de las frases más citadas por 
Ortega cuando se refiere a él: la de que la misión del político, y la del intelec-
tual en tanto que persona que interviene como tal en la clarificación de los pro-
blemas sociales, es “declarar lo que es”.

El primer momento en el que Ortega utiliza esta expresión es al escribir el
“Discurso para los Juegos Florales de Valladolid” que su padre leyó en 1906.
Se trata de un documento importante para conocer la idea de nación del joven

174 El “nuevo Fichte español”. Ortega y Gasset y la influencia del pensador alemán en su idea de nación

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 33. 2016

José ORTEGA Y GASSET, Obras completas, 10 volúmenes. Madrid: Taurus / Fundación José 
Ortega y Gasset, 2004-2010. En adelante, se citará en romanos el volumen y en arábigos las
páginas.

22 José ORTEGA Y GASSET, “La actualidad es germánica”, en I, 468.
23 Así se denominan las instituciones de carácter público o privado que permiten a los po-

líticos o intelectuales difundir entre la población un determinado metarrelato nacional. Vid. 
Alejandro QUIROGA FERNÁNDEZ DE SOTO, “La nacionalización de España…”, ob. cit., pp. 21 y 25.

24 José ORTEGA Y GASSET, “La cuestión moral”, en I, 211.
25 Johan Gottlieb FICHTE, Los caracteres de la edad contemporánea. Madrid: Revista de Occidente,

1976, p. 48.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:01  Página 174

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



filósofo, y que es particularmente interesante porque en él José Ortega Muni-
lla aparece como un auténtico “Fiche español”, antes de que lo haga su hijo de
forma directa. El influjo renaniano y otras cuestiones señaladas, así como otras
que veremos líneas más abajo, entre ellas la interpretación religiosa de la polí-
tica, organizan todo el discurso. Al comenzar su intervención, recordaba José
Ortega y Gasset por boca de su padre que el sincero y virtuoso Fichte había
pronunciado tras la victoria napoleónica unas palabras que “llevaban el mismo
propósito que éstas mías y ardían en la misma llama”, y que habiéndolas escu-
chado “fecundamente” los alemanes, “vieron en la comunidad de su raza una
forma divina de humana religión”. De un decaimiento únicamente comparable
al español, sacaron las fuerzas que Ortega demandaba a los vallisoletanos,
ofreciéndose como sembrador de un patriotismo que en otra ocasión llamará
“del dolor”26. Esto es, no quiere que se exalte a España como nación supues-
tamente gloriosa y perfecta, sino que se parta de sus males y se reforme desde
ellos, como Renan y Fichte hicieron en sus países. La tensión Fichte-Nietzsche
señalada por Cerezo se aprecia claramente en la noción de patriotismo que 
presenta Ortega, pues cita al austriaco para decir que su “nuevo patriotismo”
apela al “ímpetu creador de nuevas formas de vida para el mañana”. Avanzan-
do la tesis de las dos Españas de “Vieja y nueva política”, ve ya en 1906 que
frente a la “hueca nacionalidad política” se está alzando una “nueva España”;
y que las diferencia el hecho de que la primera trate de que el pueblo pierda la
fe en sí mismo, dado que, como en el caso de los hombres, esto supone arran-
car a España el “resorte de la vida”, romperle “el vidrio de la voluntad” y ha-
cer de ella un pueblo de vanidosos donde cada hombre es un “enfermo de
voluntad”. Al expresarse en estos términos evidencia el influjo nietzscheano,
pero al mismo tiempo se asemeja a Fichte, puesto que para él la educación na-
cional tenía por primer objetivo “formar en el hombre una voluntad firme e in-
faliblemente buena”27. En todo caso, está señalando un elemento que siempre
será clave en su idea de nación: la dimensión proyectiva, de empresa. Aunque
ahora el referente vitalista está muy presente, en su madurez Fichte le permi-
tirá matizar esta concepción que de cualquier manera supone un alejamiento
del nacionalismo tradicionalista. No obstante, ahora es más radical en este sen-
tido, pues se da cuenta de cómo los encargados de “formar la conciencia na-
cional” apelan a que “rompamos con todo nuestro pasado”28.

Además, sí que es totalmente fichteano en tanto que, vía Renan y Costa, ra-
dica en la educación la clave de la reforma española, con el objeto de desarrollar

175JUAN BAGUR TALTAVULL

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 33. 2016

26 José ORTEGA Y GASSET, “[Discurso para los Juegos Florales de Valladolid]”, en VII, 71-72.
27 Johan Gottlieb FICHTE, Discursos a la nación alemana. Madrid: Tecnos, 1998, p. 32.
28 Ibid., pp. 74-75 y 78.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:01  Página 175

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

noviembre-abril 



una “moral nacional” en la que las “virtudes individuales” sean mejoradas por las
descuidadas “virtudes públicas”. Reconoce que España tiene tres problemas, el
económico, el social y el religioso, pero apela precisamente al ejemplo alemán pa-
ra decir que únicamente de las escuelas saldrán quienes puedan incidir en estos
frentes. Por esto, afirma que “hay que cambiar al obrero de revolucionario en
evolucionista: esto sólo se consigue en la escuela”. Su planteamiento es por tan-
to reformista, apela a un proceso lento, y en línea retórica que utilizará en 1914
opone a esta perspectiva los “vidrios fantasmagóricos” que nublan la vista de la
sociedad y propone conseguir que cada nuevo español adquiera “horror a la fic-
ción”29. Parece estar más en la línea costista y fichteana que en la renaniana, pues
la Universidad no aparece como el elemento central, pero cita precisamente al
autor de ¿Qué es una nación? para decir con él que la nación es suma de glorias pa-
sadas y plebiscito cotidiano. Con ello se acerca directamente a Fichte, acudien-
do a su idea de la “nueva educación”. En sus Discursos a la nación alemana la
llamaba “educación nacional”, y se cuidaba bien de distinguirla de la “educación
popular” porque su objetivo principal era el de la “formación de la nación”, 
desde un método que partía de Pestalozzi30. En términos prácticamente idénti-
cos, Ortega –discípulo de Natorp y también admirador del pedagogo suizo al
que el propio Fichte conoció– resume toda su propuesta diciendo que “el fin de
todos nuestros empeños es hacer un pueblo: la educación, pues, cualquiera que
sea su forma, habrá de ser una educación nacional”31.

Por otro lado, en el discurso leído por Ortega Munilla, su hijo se muestra
fichteano en cuanto a la apelación a la historia. Siguiendo a Fichte y Renan, 
sostiene que la nación no brota espontáneamente, sino que “toda construcción
necesita de hondas raíces ocultas”. La “conciencia étnica” española se ha perdi-
do, pero cree que, como existe un genio francés y un genio alemán, existe un “ge-
nio español” que los historiadores han de reconstruir, teniendo cada individuo
que vivir “según el genio de su raza, o no logrará jamás la plenitud de sí mismo”.
En términos semejantes a Fichte, tal y como se verá más abajo, dice que el Yo se
ha de integrar en el Tú, y considera que “decir yo es decir mil”, que únicamente
existe un “hombre-alemán, hombre-francés, hombre-español”32, igual que según
el alemán era menester educar un “yo nacional y generalizado”33.

La gran mayoría de las cuestiones expuestas por Ortega en los “Discursos
para los Juegos Florales de Valladolid” se refieren a Fichte como creador de

176 El “nuevo Fichte español”. Ortega y Gasset y la influencia del pensador alemán en su idea de nación

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 33. 2016

29 Ibid., pp. 81-83.
30 Johan Gottlieb FICHTE, Discursos..., ob. cit., pp. 18 y 25.
31 José ORTEGA Y GASSET, “[Discurso para los Juegos Florales...]”, en VII, 86.
32 Ibid., en VII, 87-89.
33 Johan Gottlieb FICHTE, Discursos..., ob. cit., p. 23.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:01  Página 176

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



significantes, a Fichte como forma. Tanto la misión del intelectual y del polí-
tico como la centralidad atribuida a la educación, todo ello como elementos
vertebradores de la nacionalidad, estarán siempre presentes en él. Pero es ne-
cesario estudiar el significado concreto que atribuye en estos momentos a di-
chos referentes, y para comprender el sentido que atribuye ahora a “declarar
lo que es”, hay que centrarse en la recepción directa de la filosofía fichteana.
Después de conocer a Fichte por medio de Renan, al viajar a Marburgo le
comprenderá mediatizado ahora por el neokantismo y por Simmel.

En efecto, tal y como recuerda Pedro Cerezo, este centro de la renovación
del pensamiento kantiano asumía la filosofía del pensador romántico sin caer
en la minusvaloración de otros núcleos adscritos a la misma corriente filosófi-
ca. Pero además, cuando desde 1905 comienza a alejarse de Nietzsche, Ortega
descubrirá a Simmel. Afirma Cerezo que el paso de la moral vitalista a la cien-
cia moral y la moral de la ciencia proviene de este cambio, que se traducirá en
una tensión entre democratismo y aristocratismo en toda la obra orteguiana34.
Además hay que señalar, en relación al neokantismo, que el intento de conci-
liarlo con el socialismo es un proyecto que identifica a españoles y alemanes:
Villacañas recuerda que existe un contexto político similar, la Restauración y
el II Reich, monarquías cuasidemocráticas donde integrantes de la Institución
Libre de Enseñanza –de raíz kantiana– como Fernando de los Ríos, son equi-
valentes de filósofos como Karl Vörlander. Buscaban, frente al marxismo, un
socialismo ético, que el madrileño también anhelaba35.

En este sentido, al hacerse neokantiano Ortega se vuelve también fichteano
y acepta una filosofía que en relación a la idea de nación nos interesa por dos
cuestiones: la defensa del socialismo nacional, y la apuesta por un nacionalis-
mo utópico. En el citado texto “La cuestión moral” apela a construir un parti-
do socialista liberal, entendiendo por socialismo el desarrollo de un ideal
definido en términos religiosos. Frente a quienes apelan a que muera la nación
en favor de los principios, se pregunta “¿Qué es una nación si no es un princi-
pio?”36, porque con Cohen y Natorp está optando por un “socialismo ético” en
base al que socialización significa humanización desde un ideal, la construc-
ción de un auténtico “socialidealismo”37. Este planteamiento era cercano al de
la SPD, en uno de cuyos congresos estuvo Ortega, y se basaba en gran medi-

177JUAN BAGUR TALTAVULL

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 33. 2016

34 Pedro CEREZO GALÁN, José Ortega y Gasset y la razón práctica..., ob. cit., pp. 147-150.
35 José Luis VILLACAÑAS, “Estudio introductorio”, en Karl VÖRLANDER, Kant, Fichte, Hegel y

el socialismo. Valencia: Natán, 2007, pp. 5-97, p. 6.
36 José ORTEGA Y GASSET, “La cuestión moral”, en I, 212.
37 José Luis MOLINUEVO MARTÍNEZ DE BUJO, “La crisis del socialismo ético en Ortega”, en

María Teresa LÓPEZ DE LA VIEJA (coord.), Política y sociedad en José Ortega y Gasset: en torno a “Vie-
ja y nueva política”. Barcelona: Anthropos, 1997, pp. 23-50, p. 36.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:01  Página 177

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



da en Lasalle. Frente al internacionalismo marxista, el socialismo lasalliano im-
plicaba la aceptación de la dimensión nacional, de la circunstancia donde tenía
que aplicarse una reforma cultural y moral. En los momentos finales de esta
etapa de su pensamiento que estamos tratando, 1911, opone Ortega el socia-
lismo al sindicalismo citando a Lasalle y Fichte para decir con ellos que mien-
tras que el socialismo trata de “someter lo real a lo racional”, el sindicalismo
pretende destruir al Estado porque éste es una construcción de la razón38. El
socialismo entendido como cultura y desarrollo pedagógico requiere según su
teoría de un Estado fuerte para vertebrar la nación, y por esto en el mismo año
en el que nace la CNT, y después de que haya criticado en varias ocasiones al
PSOE por su internacionalismo, ofrece la propuesta que conoció en Alemania.

En este mismo artículo vemos un elemento importante de la concepción 
nacional de Ortega que es consecuencia directa de su adscripción a Fichte,
ahora en relación al contenido de su filosofía. Considera que es uno de los es-
labones en la construcción de una filosofía objetiva, que pretende conocer la
realidad desde la razón pura. Según indica Molinuevo, el socialismo orte-
guiano se deriva de su noción del Yo, que consiste en esta etapa de su pen-
samiento en el intento de conciliarlo con el Todo; y ello conduce a una idea de
nación en base a la que, para Fichte, “Alemania es Alemania en la medida en
que es Europa, es decir, cultura, humanidad”39. La cultura según Ortega es
universal, o más bien europea, y las naciones han de integrarse en esta dimen-
sión que reduce a la moral de la ciencia40. “Europa=ciencia”, resumió en 1908
en el mismo texto donde precisamente aparece su primera referencia a Fichte,
a la que más abajo aludiremos41; y así en la célebre polémica sobre los hombres
y las ideas que mantuvo al año siguiente con Maeztu42 plantea que para rege-
nerar a España, frente al culto a los héroes, se ha de optar por la causa objeti-
va universal43. El intelectual vasco le acusa por ello en una carta de
“objetivismo doctrinal”44, y en efecto en esta etapa Ortega está optando con su
política kantiano-fichteana por lo que más adelante tachará de utopismo inte-
lectual, el intento de doblegar la realidad a la idea45. Su patriotismo, su actitud

178 El “nuevo Fichte español”. Ortega y Gasset y la influencia del pensador alemán en su idea de nación

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 33. 2016

38 José ORTEGA Y GASSET, “De puerta de tierra”, en I, 545-557.
39 José Luis MOLINUEVO MARTÍNEZ DE BUJO, “Salvar a Fichte...”, ob. cit., pp. 119-121.
40 Vicente CACHO VIU, Los intelectuales y la política: perfil público de Ortega y Gasset. Madrid: Bi-

blioteca Nueva, 2000, p. 53.
41 José ORTEGA Y GASSET, “Asamblea para el progreso de las ciencias”, en I, 186 y 191.
42 Acerca de esta polémica, vid. Inman E. FOX, “Sobre el liberalismo socialista: cartas inédi-

tas de Maeztu a Ortega, 1908-1915”, en David A. KOSSOF y José AMOR Y VÁZQUEZ (coords.),
Homenaje a Juan López Morillas: de Cadalso a Aleixandre. Madrid: Castalia, 1982, pp. 220-236.

43 Pedro CEREZO GALÁN, José Ortega y Gasset y la razón práctica..., ob. cit., p. 147.
44 Inman E. FOX, “Sobre el liberalismo socialista...”, ob. cit., p. 225.
45 José ORTEGA Y GASSET, “Fraseología y sinceridad”, en II, 595.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:01  Página 178

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



ante la nación, es en estos años un patriotismo utópico, porque quiere adaptar
la circunstancia de España a un modelo ideal y universal, descubierto por la
razón. Por este motivo, la idea de nación de Ortega en los años diez tiende a
ser concebida como un todo social constituido en el Estado, en sentido políti-
co, dado que la nacionalidad no puede existir sin un instrumento que aplique
la moral de la ciencia46.

En este sentido, para Ortega la nación “no es un fin que justifique los 
medios”, sino que para los socialistas, dice en 1908, “su patria última es asi-
mismo una idea, la humanidad que gana un jornal”47. Se acerca así a la defini-
ción de Fichte, que también veía en la nación un medio desde el que integrar
a los hombres en la humanidad desde una vía científica: “organizar la especie
humana con libertad todas sus relaciones según la razón: he aquí el fin señala-
do a la vida entera de nuestra especie sobre la tierra”. Según el pensador ale-
mán, esto se concretaba en una “vida racional” consistente en que “la persona
se olvide de sí misma en la especie, ponga su vida en la vida del todo y la sa-
crifique a éste”. Afirmaba que la edad que estaban viviendo los alemanes se 
caracterizaba por un “grosero egoísmo”, y que frente a ello la “vida superior”
que se desarrollaría en la siguiente edad, partiría del “desarrollo de un amor
expansivo y comprensivo”. Conforme a Fichte, la persona debe “ser ofrenda-
da a la idea”, que entiende como Yo superior donde mediante el amor quedan
engarzados los seres humanos48. De lo contrario, dirá en los Discursos, nunca
podrían los alemanes salir de su estado, dado que “un pueblo puede depravar-
se por completo, es decir, ser egoísta, pues el egoísmo es la raíz de todas las 
demás depravaciones”49. En términos similares, Ortega también diagnostica la
existencia del odio en España, y en diversas ocasiones describe a sus compa-
triotas como personas corrompidas por este sentimiento. Su socialismo idealis-
ta es así una religión que ha de unir a los españoles para reformar su carácter,
y no las costumbres, integrándoles por medio de la nación en la humanidad.
Afirma que no mejorará la vida nacional si no se une a los españoles por “lazos
místicos de virtud”50.

4. La escisión interpretativa de Fichte

Después de la fase que acabamos de tratar, Ortega mantendrá una serie de
significantes, pero les dará un nuevo significado que se comprende desde la

179JUAN BAGUR TALTAVULL

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 33. 2016

46 Pedro CEREZO GALÁN, José Ortega y Gasset y la razón práctica..., ob. cit., p. 277.
47 José ORTEGA Y GASSET, “La solidaridad alemana”, en I, 137.
48 Johan Gottlieb FICHTE, Los caracteres..., ob. cit., pp. 45-47.
49 Johan Gottlieb FICHTE, Discursos..., ob. cit., p. 18.
50 José ORTEGA Y GASSET, “La cuestión moral”, en I, 211.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:01  Página 179

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



evolución de su filosofía. Vieja y nueva política se ha de entender en relación a
Meditaciones del Quijote y “Ensayo de estética a manera de prólogo”, textos de
1914 que muestran la proyección de esta filosofía en tres ámbitos distintos, 
pero igualmente necesarios para estudiar su idea de nación y, particularmente,
el influjo del pensamiento de Fichte en ella.

Pero antes de tratar esta cuestión, es necesario en este punto exponer bre-
vemente algunas cuestiones sobre el significado de Fichte en la España de
1914. Para empezar, se ha de tener presente que fueron muchos los intelectua-
les que, desde diversas posiciones políticas, exaltaron a la nación Alemana. El
que un país joven se hubiera convertido en una potencia mundial bajo el II
Reich, o el esplendor cultural que precedió y acompañó a este proceso, son 
realidades que no pasaron desapercibidas en la España de comienzos del siglo
XX, donde varios autores mostraron sus esperanzas de que existiera un 
Fichte a la española. Además, es un hecho relevante que en 1914 se produjera
el centenario del filósofo alemán, siendo por ello numerosas las referencias a su
persona y tal vez una de las razones por las que Ortega se presentara en el 
Teatro de la Comedia como su equivalente.

Pero ya antes del centenario existen alusiones muy diversas a Fichte, y las
más de las veces es con Joaquín Costa con quien se le vincula. Así en 1913 El
Imparcial no dudaba en decir que “la situación de España de hoy viene a ser
la situación de Alemania de hace un siglo”, y que si “esta nación, a principios
del siglo XIX tuvo a Fichte” para redimirse, “España, a principios del siglo
XX, ha tenido a Costa”. Significativamente, este artículo firmado por el 
abate Ferrari, dice además que “la juventud de la contextura mental de Luis
Araquistáin, Maeztu, Ortega y Gasset, Matías Peñalba, etc., cree en Costa co-
mo en un oráculo”51. El propio Ortega escribió, como es bien conocido, a la
muerte del aragonés en 1911 que “apenas si he escrito una página alguna vez
en que no apareciese el nombre de Costa como fondo resonante”52; y en efec-
to, el papel que jugó el aragonés como intelectual regeneracionista es el 
que asumió Ortega y permite entenderle como el Fichte español. El propio
Hipólito González dedica su libro a Joaquín Costa, y establece el mismo ne-
xo de unión con Ortega, evidenciando esta realidad. Pero si el canario decía
abiertamente que era Ortega el “Fichte español”, en el mismo año 1914 El 
País utilizaba el calificativo para Costa, dando noticia de la celebración del
centenario de Fichte llamándolo a él “regenerador”53.

180 El “nuevo Fichte español”. Ortega y Gasset y la influencia del pensador alemán en su idea de nación

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 33. 2016

51 Abate FERRARI, “Política quirúrgica”, El Imparcial, 10 de febrero de 1913.
52 José ORTEGA Y GASSET, “La herencia viva de Costa”, en I, 401.
53 “Costa contra la guerra”, El País, 8 de febrero de 1914.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:02  Página 180

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



Desde algunos medios conservadores también se aludía en términos elogio-
sos a Fichte. Con ocasión del centenario, La Época señala que su filosofía pro-
dujo una “verdadera restauración del espíritu germano” y que es “uno de los
autores de su nacionalidad”54. Si para los liberales y republicanos era símbolo
de la nacionalización a través de la educación, en este periódico se resaltaba
que hubiera creado caracteres vigorosos. Otra interpretación más conservado-
ra y militarista viene desde dentro del Ejército, puesto que en un contexto en
el que la guerra de Marruecos era vista por muchos como el medio para ven-
gar la humillación del 98, la potencia guerrera de Alemania era un ejemplo.
Con ocasión de la inauguración de la Escuela Militar de Mallorca, el coronel
José de Nouvilas recordaba que Alemania se desquitó en Sedán, pero después
de aplicar un programa educativo que identificaba con la exaltación del pa-
triotismo, diciendo que “Prusia escuchó la voz de su filósofo Fichte, y las som-
bras de Jena y Averstaed las disipó el sol de Metz y Sedán”55. También en esta
línea, y comenzada ya la Gran Guerra, se afirmaba en Nuestro Tiempo que los
compatriotas de Fichte, aunque tuvieran un “ideal político”, nada pudieron 
hacer hasta haber “poseído la fuerza”56.

Muy contraria era la interpretación de Ortega y Gasset y los integrantes de
la cultura política liberal, cuya concepción resumía su amigo Giner de los 
Ríos en una entrevista. Afirmaba allí, estallada ya la Gran Guerra, que “lo que
con Fichte hacía de la patria el Estado ideal, la Germania del espíritu y de la
idea”, ha dado paso a “la Alemania territorial, a la material, a la que represen-
ta la fuerza bruta”57. Con esto establecía un dicotomía entre dos Alemanias, al-
go que también asumía Ortega y que había definido tiempo atrás en términos
muy similares. En 1908 había opuesto la Alemania del filósofo a la del burgués,
la del “hombre digno”58 a la que representaba el patrioterismo y militarismo
que en otros muchos textos también había denunciado e igualmente identifica-
ba con el materialismo59. Para él, como para Giner, Fichte no era el padre del
militarismo, y la Alemania nacionalista era más bien una desviación de la pro-
puesta hecha en 180760.

181JUAN BAGUR TALTAVULL

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 33. 2016

54 “El centenario del filósofo Fichte”, La Época, 9 de febrero de 1914.
55 “En la inauguración de una escuela militar”, La correspondencia militar, 14 de mayo de 1914.
56 Capitán R., “Los armamentos y los ejércitos”, Nuestro Tiempo, 189 (septiembre de 1914),

pp. 289-317, p. 291.
57 “La opinión de Giner de los Ríos”, El País, 15 de agosto de 1914.
58 José ORTEGA Y GASSET, “Las dos Alemanias”, en I, 134-135.
59 José ORTEGA Y GASSET, “La solidaridad alemana”, en I, 137.
60 La concepción de Pío Baroja, germanófilo no únicamente de formación intelectual como

Ortega y Giner, sino también por su actitud durante la Guerra, es interesante por su diferencia
con respecto a la señalada. Afirma en una entrevista de 1914 que no existen dos Alemanias, la
de Fichte y Kant y Von Kluk y Molke. Para él, “la Alemania culta y la guerrera” son la misma,

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:02  Página 181

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



182 El “nuevo Fichte español”. Ortega y Gasset y la influencia del pensador alemán en su idea de nación

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 33. 2016

Por contra, el germano es atacado desde sectores que representan un 
nacionalismo opuesto al de matriz liberal que defendía Ortega. Un elemento
clave en su idea de nación, la educación, lo fue también en los sectores refor-
mistas de la España de la época. Por esto es significativo que mientras Rufino
Blanco enseñara a Fichte –junto a Pestalozzi, Herbart o Spencer– desde la Es-
cuela Superior de Magisterio, de la que Ortega fue profesor y en la que parti-
ciparía también como conferenciante61, El Siglo Futuro viera en él un paradigma
de la anti-España. Este órgano representa la postura del nacionalcatolicismo62,
en cuyo metarrelato España aparecía como “nación enemiga por instinto, edu-
cación y naturaleza cristiana de moros, judíos y herejes”, entre los que incluye
a los institucionistas, denunciando explícitamente que quisieran mostrar a los
educandos las ideas de Fichte, que “tuvo por filosofía suya no darse cosa real,
sino su propio yo”63. Tal y como percibirá Ortega más adelante, el pensador
alemán es paradigma de la filosofía idealista, opuesta al realismo escolástico
que la Iglesia asumía como filosofía oficial. La enseñanza de filósofos como
Fichte formaba parte del proyecto nacional de Ortega y su generación, porque
era un modo de nacionalizar a los españoles no desde el catolicismo, sino 
desde las virtudes cívicas mencionadas más arriba.

Por ello es significativo que en 1913 España viviera una polémica educati-
va en la que sectores católicos se escandalizaron por el intento de “descristia-
nizar a España” a través de un proyecto impulsado por la Dirección de
Primera Enseñanza, consistente en la creación de un servicio circular de 
Bibliotecas cuyo contenido fijarían los inspectores de enseñanza, en su mayoría
institucionistas64. Diversos artículos en medios católicos y conservadores hicie-
ron listas de los libros incluidos, y entre ellos estaba Fichte. No era Ortega,
entonces cercano al Partido Reformista de Melquíades Álvarez, el impulsor de
este proyecto educativo-nacionalizador, pero sí que estaba plenamente inte-
grado en la cultura política liberal que lo impulsaba. No por casualidad, la 
primera vez que su pluma escribió el nombre de Fichte había sido en 1908 

pues ciencia y precisión se encuentran tanto en la Universidad como en las armas. Vid. Pío 
BAROJA, “Pío Baroja, germanófilo”, El País, 30 de octubre de 1914.

61 “La educación en España”, El Imparcial, 14 de febrero de 1913.
62 El de nacionalcatolicismo es un concepto complejo y multiforme, que aquí utilizamos 

como el concepto de nación española que identifica su esencia con el catolicismo. Es un plan-
teamiento configurado ideológicamente entre el siglo XIX y los años treinta del siglo XX, y con-
tra el que Ortega opuso su nacionalismo liberal. Vid. Alfonso BOTTI, Cielo y dinero: el nacionalca-
tolicismo en España, 1881-1975. Madrid: Alianza Editorial, 2008; Joseba LOUZAO VILLAR, “Nación
y catolicismo en la España contemporánea. Revisando una interrelación histórica”, Ayer, 90
(2013), pp. 65-89.

63 J. OROS, “La libertad de enseñanza y la razón”, El Siglo Futuro, 10 de abril de 1913.
64 THYRESIAS, “Un abismo llama otro abismo”, El Siglo Futuro, 6 de mayo de 1913.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:02  Página 182

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



183JUAN BAGUR TALTAVULL

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 33. 2016

para llamar la atención acerca de que “actualmente no existen en ninguna bi-
blioteca de Madrid –casi pudiera añadir ni privada– las obras de Fichte”, ni las
de Kant hasta hace poco65. Además, es muy relevante otro hecho, y es que el
Inspector General de Primera Enseñanza era Rafael Altamira, uno de los inte-
grantes del Grupo de Oviedo, núcleo del Partido Reformista, y además la per-
sona que había traducido por vez primera al español los Discursos a la nación
alemana66. Otro inspector implicado era Lorenzo Luzuriaga, que estaría en el
proyecto orteguiano de 1914, y publicaría luego artículos de carácter pedagó-
gico en España (1915) y El Sol (1917).

La nacionalización basada en la educación tuvo otros episodios, cuyo ca-
rácter conocemos también por las críticas vertidas desde el conservadurismo
católico. También en 1913 se formó el Patronato de Estudiantes, integrado por
el Ministro de Instrucción Pública y el Consejo Universitario, con decanos, 
directores de instituto y escuelas, y con exclusión de representantes de la 
Iglesia. Como bien veía El Siglo Futuro, con esto se optaba por el “Estado do-
cente”, y aunque no se citaba a Ortega como representante de la Universidad
española, sí que se identificaba con Giner o Azcárate, y además con la ense-
ñanza de Kant o Fichte67.

Por tanto, cuando el 23 de marzo de 1914 pronuncia Ortega Vieja y nueva
política, Fichte es un autor presente en ciertos debates públicos. Como en la
etapa anterior, a la hora de construir su idea de nación, el filósofo español 
hace de él un referente, manteniendo cuestiones como la trascendencia de la
educación o el protagonismo de los intelectuales en la vertebración nacional.
No obstante, desde 1912 cambia el significado que atribuye a estas cuestiones,
pues la filosofía de Ortega abandona el neokantismo y vive un “giro fenome-
nológico”68 que culmina en 1914 con Meditaciones del Quijote, la primea exposi-
ción de su filosofía propia. En el mismo 1912 su alter ego Rubín de Cendoya
resumía en El Imparcial la concepción emanada de la sentencia que afirma que
la política es “expresar en cada momento lo que es verdad”, indicando que el
político no ha de opinar por sí mismo, sino descubrir la opinión pública y 
sacarla a la luz. Ortega pregunta a Rubín en este diálogo ficticio si la interpre-
tación es suya, contestando que no, dado que antes lo afirmaron Napoleón,

65 José ORTEGA Y GASSET, “Asamblea para el progreso de las ciencias”, en I, 191.
66 En efecto, el historiador los publicó entre abril de 1899 y noviembre de 1900 en La España

Moderna, escribiendo también el prólogo a su edición en 1900. Vid. Ignacio PEIRÓ MARTÍN, 
Historiadores en España: historia de la historia y memoria de la profesión. Zaragoza: Prensas de la Uni-
versidad de Zaragoza, 2013, p.107.

67 El Siglo Futuro, 27 de septiembre de 1913.
68 Manuel MENÉNDEZ ALZAMORA, La Generación del 14: una aventura intelectual. Madrid: Siglo

XXI, 2006, p.7.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:02  Página 183

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

noviembre-abril 



184 El “nuevo Fichte español”. Ortega y Gasset y la influencia del pensador alemán en su idea de nación

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 33. 2016

Fichte y Lasalle, y dice que “el uno hizo un imperio, el otro una Alemania, el
tercero el partido socialista. Busque usted en el siglo XIX tres casos de mayor
calibre”69. La conocida sentencia se resignifica desde que el filósofo madrileño
comienza a asumir, en palabras de Pedro Cerezo, una política de base fenome-
nológica70. En la epistemología que va desarrollando, la verdad no es el “deber
ser” a construir, sino el “ser” a analizar, y por ello en Meditaciones del Quijote
recuerda que verdad en griego es alétheia, que significa “desvelar”: proyectar
sobre el ver pasivo un “ver activo” que descubre el bosque latente sobre el ár-
bol presente71. Así abandona la pretensión de integrar a la nación española en
una cultura objetiva supranacional y descubierta por la razón pura, plantean-
do realizar una suerte de reducción fenomenológica de España. Su patriotis-
mo, su actitud ante la nación, es un patriotismo fenomenológico porque la nota
esencial del mismo es estudiar la realidad para poder extraer de allí los ele-
mentos posibles de mejora.

En relación a Fichte, esto es importante porque ahora cambia la interpre-
tación que hace de su filosofía. Ya no le considera una expresión del objetivis-
mo filosófico, sino todo lo contrario, el paradigma del subjetivismo. El “Ensayo
de estética a manera de prólogo” (1914) es ilustrativo de su concepción. Con-
sidera Ortega que el idealismo es una forma de subjetivismo, y con este nom-
bre califica a la modernidad filosófica en términos bastante duros: el
subjetivismo es “la enfermedad mental de la Edad que empieza con el Renaci-
miento”, el “pecado original de la época moderna”, la causa de que el XIX sea
una época sin virtudes. Fichte es por ello un “hombre excesivo” cuyo influjo se
extendió por toda la centuria anterior, sacando el mundo del Yo. Frente a 
esto, Ortega plantea una vía media entre subjetivismo y objetivismo con el “yo
ejecutivo”, lo que implica no partir únicamente de la conciencia para analizar
la realidad –como en la política utópica–, sino también de la circunstancia72.
Según Ortega, el subjetivismo no es únicamente un presupuesto epistemológi-
co errado, sino que sus consecuencias en la política son igualmente nocivas,
pues provocan el utopismo intelectual. Así en 1927 escribirá que la razón se
erigió en la modernidad como “piedra filosofal”, que pretendió crear la reali-
dad, provocándose un “misticismo de la razón” que Fichte encarna al decir que
la razón no tiene por objeto comprender lo real sino crear modelos hacia los
que conducir las cosas73. De ahí las revoluciones del siglo XIX, fracasadas 

69 José ORTEGA Y GASSET, “De puerta de tierra. II”, en I, 552.
70 Pedro CEREZO GALÁN, “Experimentos de nueva España”, ob. cit., p. 67.
71 José ORTEGA Y GASSET, Meditaciones del Quijote. Madrid: Biblioteca Nueva, 2004, pp. 194

y 203. En la edición de las Obras completas, I, 769.
72 José ORTEGA Y GASSET, “Ensayo de estética a manera de prólogo”, en I, 669.
73 José ORTEGA Y GASSET, “Ni vitalismo ni racionalismo”, en III, 724.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:02  Página 184

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



185JUAN BAGUR TALTAVULL

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 33. 2016

porque no comprendieron que el ser humano es una realidad circunstanciali-
zada que no se ha de entender en abstracto, sino a partir de la nación concre-
ta. Según dirá en 1928 ante el Parlamento chileno, en el Renacimiento
comenzó una “política de ideas” equivocada porque en ella “la idea no cumple
su misión de reflejar pulcramente la realidad social”, sino lo que Fichte –al que
llama “el enfant terrible del pensamiento occidental”– expone al afirmar que “la
misión de la realidad es copiar nuestras ideas”74.

Desarrolla de esta manera una interpretación de la historia de Europa en
clave filosófica, que divide en tres momentos, según vemos en los textos arriba
mencionados y más claramente en “Goethe desde dentro” (1932): en el Rena-
cimiento comenzaría ese pecado de soberbia en la razón, que trataría de cons-
truir el mundo a su imagen y semejanza, provocando a nivel social que entre
1750 y 1900 la europea fuera una historia de revoluciones. Vuelve a referir a
Fichte como el autor que lleva a su extremo esta situación, para afirmar después
que la última etapa se daría entre 1800 y 1900, momento en que los intelectua-
les ascienden a los principales puestos de la sociedad y hacen un ensayo de im-
perialismo75. Precisamente, aunque “Goethe desde dentro” tiene fragmentos
anteriores, está escrito a fines de 1932, cuando Ortega se ha decepcionado con
un régimen político, la II República, que se ha definido como auténtico régimen
de intelectuales76. Pero hay que volver algunas décadas atrás para ver que 
Ortega sigue asumiendo a Fichte en un sentido muy distinto.

En efecto, aunque a raíz del giro de 1912 no valore positivamente la filo-
sofía del alemán, el proyecto político orteguiano es fichteano en tanto que par-
te de los elementos de significación que ha tomado de este referente. La críti-
ca al radicalismo revolucionario no implica ni mucho menos una opción de
Ortega por el conservadurismo, sino una apuesta por el reformismo. El de
1912 fue un año importante para Ortega no únicamente por su acercamiento a
la fenomenología, sino también por los acontecimientos políticos de España. Se
había organizado el Partido Republicano Reformista, que ante la crisis del sis-
tema de la Restauración ocurrida al ser asesinado Canalejas ese mismo año, se
había convertido en una opción real de gobierno, generando una enorme ex-
pectativa entre los intelectuales77. Ortega se comprometería con este proyecto
impulsado por Azcárate y Melquíades Álvarez a través de la Liga de Educa-

74 José ORTEGA Y GASSET, “[Discurso en el parlamento chileno]”, en IV, 230.
75 José ORTEGA Y GASSET, “Goethe desde dentro”, en V, 109-247.
76 Juan Pablo FUSI AIZPURÚA, “Tercera parte. La cultura”, en Santos JULIÁ, José Luis 

GARCÍA DELGADO, Juan Carlos JIMÉNEZ y Juan Pablo FUSI, La España del siglo XX. Madrid:
Marcial Pons, 2007, p. 589.

77 Santos JULIÁ DÍAZ, “Los intelectuales y el rey”, en Javier MORENO LUZÓN (coord.), 
Alfonso XIII: un político en el trono. Madrid: Marcial Pons, 2003, pp. 307-336, p. 310.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:02  Página 185

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



186 El “nuevo Fichte español”. Ortega y Gasset y la influencia del pensador alemán en su idea de nación

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 33. 2016

ción Política Española que funda en 1913. Este instrumento de nacionalización
se asemeja a otras iniciativas emanadas del espíritu del autor de los Discursos a
la nación alemana, con las que compartía la apuesta por una relación directa en-
tre educación y patriotismo. Luis André, otro pedagogo germanófilo y miem-
bro de la Escuela Superior de Magisterio, lo señalaba en un interesante
artículo de La España moderna: Fichte resaltó la necesidad de una “educación
para la ciudadanía” por efectos tanto personales como sociales, y eso había da-
do lugar a realidades como la Asociación para la formación y educación políti-
ca, fundada por Stein y Hardenberg y basada en el ideal de Selbstverwaltung o
gobierno de sí mismo. Según André, lo que había planteado Fichte era un “Es-
tado cultural” donde se compatibilizara la acción de “la aristocracia espiritual
de las almas elevadas” constituidas en “elementos directores”, con “la demo-
cracia social interpretada como igualdad de condiciones”, de suerte que se con-
formara un “espíritu colectivo”78. Cuando Ortega crea la Liga de Educación
Política se centra exclusivamente en el primero de estos puntos, la formación
de las minorías directoras, pero con el mismo objetivo de vertebrar cultu-
ralmente a la nación española.

La cuestión de la educación se ve más claramente en la presentación públi-
ca de la entidad, el discurso del 23 de marzo en el Teatro de la Comedia de Ma-
drid. No solamente asume el papel de intelectual desde el patriotismo
fenomenológico, esto es, la función del mismo como constructor de España
partiendo de analizar su realidad. También el estilo retórico de Vieja y nueva 
política es similar al de los Discursos a la nación alemana. Fichte había organiza-
do toda su intervención desde una dicotomía, dada entre la “vieja educación”
y la “nueva educación”, vinculándolas a dos modalidades de nación alemana,
la autoritaria y caduca, y la moderna y auténtica. Para el intelectual alemán, la
vieja educación adormecía la “vida real”, mientras que la nueva podría canali-
zar los “impulsos vitales”79. Del mismo modo, para Ortega la vieja política tie-
ne a España sumida en un estado fantasmal, en un sistema cuyo constructor es
el “empresario de la fantasmagoría”. Cánovas dejó encorsetada a la “España
real”, y por esto el objeto de la nueva política ha de ser el de aumentar la vita-
lidad de la España que se niega a morir80. Además, en la línea de la etapa que
hemos estudiado previamente, Ortega mantiene la crítica que hace Fichte al
espíritu egoísta y materialista que prima en su época, y que es consecuencia de
la vieja educación. Frente a la vieja política que lleva a España a su destruc-

78 Eloy Luís ANDRÉ, “El problema de la educación cívica”, La España moderna, 304 (abril de
1914), pp. 91-110, pp. 98-103.

79 Johan Gottlieb FICHTE, Discursos..., ob. cit., p. 30.
80 José ORTEGA Y GASSET, Vieja y nueva política, en I, 717.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:02  Página 186

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



187JUAN BAGUR TALTAVULL

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 33. 2016

ción, propone Ortega vertebrar a la nación con “lazos de solidaridad”81. Igual-
mente mantiene, frente al marxismo, simpatía por Lasalle, y por ello Villacañas
resalta que la consigna “liberal-nacional-socialista” asume, por vía fichteana,
una energía revolucionaria basada en la ética82.

Ortega aplica así en su discurso la defensa de la cultura del amor que tam-
bién menciona en Meditaciones del Quijote. En este libro vemos un elemento que
es también netamente fichteano, el relativo a la mitología nacional. Para Fichte,
la nota determinante de una nación es su cultura, que encarna el espíritu uni-
tario que desde el romanticismo se querrá imponer en los Estados hasta en-
tonces multiculturales83. Según su tesis, existen unas “características étnicas”
que en el caso de los alemanes se habrían mantenido puras, transmitiéndose
desde el lenguaje y creando un “entendimiento común y único” a través de los
siglos. Por vía de la filosofía, penetraría con toda perfección en la vida, y a 
través de la poesía, un “círculo simbólico” se constituiría desde su ampliación
hacia el pueblo84. Ortega no cree en la existencia de este determinismo de la
lengua que Fichte incluso explica desde la adaptación física, pero sí en la im-
portancia de la cultura mantenida secularmente a través de símbolos. En 1915
lo explicará con claridad en un artículo, “La guerra, los pueblos y los dioses”,
donde afirma creer en un determinismo de carácter no biológico, sino psicoló-
gico, basado en la idea de que “una raza es una manera de pensar”. Cita a 
Schelling y su Filosofía de la Mitología para decir que “un pueblo es, en última
instancia, su mitología”, y con ello se asemeja también a Fichte cuando explica
esta cuestión diciendo que el pensamiento que constituye la identidad de las
naciones está conformado por creaciones científicas, estéticas o jurídicas de al-
to nivel, pero que éstas adquieren su forma en la “atmósfera mítica del pueblo”.
Para Schelling, como para Fichte, el lenguaje es una de las manifestaciones
principales de esa mitología, dado que brota de la conciencia y posibilita la “co-
munidad radical de los espíritus”. Abiertamente aclara Ortega que interpreta
en clave metafórica esta afirmación, y señala que en su pensamiento el mito son
las “creencias básicas de que parte nuestro edificio espiritual”, que conforman
una “substancia colectiva” que penetra en todos los individuos, de suerte que
“una mitología es un pueblo”85.

No lo cita en este artículo, pero sí en otros muchos de la época y sobre to-
do en Meditaciones del Quijote: el mito máximo de España, lo que constituye la

81 Ibid., en I, 725.
82 José Luis VILLACAÑAS, Ramiro de Maeztu..., ob. cit., pp. 119-120.
83 Juan Manuel MONFORT PRADES, La cultura en Ortega..., ob. cit., p. 86.
84 Johan Gottlieb FICHTE, Discursos..., ob. cit., pp. 66-87.
85 José ORTEGA Y GASSET, “La guerra, los pueblos y los dioses”, en I, 914-918.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:02  Página 187

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



188 El “nuevo Fichte español”. Ortega y Gasset y la influencia del pensador alemán en su idea de nación

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 33. 2016

“religión nacional” según señalara más radicalmente Unamuno86, es Don Qui-
jote de la Mancha. Mucho se escribió sobre esta figura a comienzos del siglo
XX, dado que la meditación sobre la identidad de España se trató de enraizar
en su literatura87. En su libro de 1914 Ortega señala como hará un año después
que la raza –la manera de pensar– produce la cultura, y ocurre que la espa-
ñola es una “raza caos” o “impura” donde no están bien equilibradas las dos 
castas humanas que deberían integrarla: la de los “meditadores” y la de los
“sensuales”. La primera se identifica con la “cultura germánica”, que profun-
diza en las cosas, y la segunda con la “cultura mediterránea”, que es impresio-
nista porque carece de conceptos con los que dar forma a la materia88. Don
Quijote representa este heroísmo impresionista, de esfuerzo por el esfuerzo,
frente al que plantearía Ortega un heroísmo cervantino y equilibrado, un 
“ideal de salud” entre las dos culturas89. Pero hay otro símbolo igualmente ilus-
trativo para entender la identidad de los españoles, que es El Escorial.

El hecho de que Ortega se fijara en este monumento colosal no es baladí.
Es importante el hecho de que el filósofo residiera durante largas temporadas
de su vida en este pueblo madrileño, pero también hay que tener presente que
es el símbolo máximo de la monarquía católica y universal de Felipe II. En el
nacionalismo conservador y tradicionalista era el paradigma del esplendor es-
pañol, el modelo a imitar –significativamente, el estilo herreriano será el que
los arquitectos al servicio de Franco utilizarán más tarde para identificarse 
arquitectónicamente con el imperio Austria– porque reflejaba el máximo que
había dado de sí el carácter español. Pero Ortega no idealiza el pretérito, sino
que, desde el patriotismo fenomenológico, se dispone ante España analizando
su identidad para comprenderla y extraer los elementos de reforma potencial.
Así, cree ver en El Escorial más la causa de la decadencia de España que la
consecuencia de su esplendor. Lo que simboliza es el espíritu impresionista, “el
esfuerzo aislado y no regido por la idea”, que es la grandeza y la miseria de 
España. El monasterio, dice en “Meditación del Escorial” escrito en 1915, no
muestra sino el “esfuerzo puro” que no lleva a ninguna parte, consecuencia de
ese subjetivismo que durante tres siglos ha enfermado a España y cuyo para-
digma a nivel filosófico es Fichte90.

86 Miguel de UNAMUNO, Del sentimiento trágico de la vida en los hombres y en los pueblos. Madrid:
Biblioteca Nueva, 2006, pp. 275-278.

87 Al respecto, vid. José MONTERO REGUERA, Cervantismos de ayer y de hoy: capítulos de historia
cultural hispánica. San Vicente del Raspeig: Publicaciones de la Universidad de Alicante, 2006.

88 José ORTEGA Y GASSET, Meditaciones del Quijote..., ob. cit., pp. 215-217 y 231. En Obras com-
pletas, I, 775-777 y 781.

89 Pedro CEREZO GALÁN, La voluntad de aventura: aproximamiento crítico al pensamiento de 
Ortega y Gasset. Barcelona: Ariel, 1984, pp. 26-29.

90 José ORTEGA Y GASSET, El Espectador VI, en II, 663.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:02  Página 188

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



189JUAN BAGUR TALTAVULL

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 33. 2016

Precisamente, establece por vía de su maestro Hermann Cohen –pues él es
el que se dio cuenta al releer el Quijote– una conexión entre Don Quijote y
Fichte radicada en el impresionismo, en el esfuerzo puro. Sancho Panza habla
continuamente de la “hazaña”, que Ortega distingue de la “acción” porque al
contrario de ésta, aquélla carece de finalidad, y el profesor neokantiano seña-
ló que el fundamento de la filosofía fichteana es precisamente el Tathandlung,
que Tieck traduce por “hazaña”. Aquí vemos más claramente que en ningún
otro texto que Ortega interpreta en sentido negativo el contenido de la filo-
sofía de Fichte, pero que lo utiliza para explicar la identidad española. Plantea-
ba un equilibrio entre lógica y voluntad, que la nación como empresa que une
voluntades siguiera un ideal, y que incluso en esta época en que ha superado
el neokantismo, ve encarnado en Kant. Frente a lo que escribía en su etapa an-
terior, ahora Ortega considera que es Fichte un filósofo que rompió el camino
abierto por el filósofo de Königsberg, enfatizando la hazaña contra la lógica.

Así existe una interpretación dual de la filosofía de Fichte a la hora de definir
la identidad de los españoles por parte de Ortega. Por un lado, acepta su apues-
ta por descubrir desde la mitología –entendida en sentido de creación cultural–
la esencia de la nación. Pero por otro, precisamente considera que el filósofo ale-
mán es el paradigma de una realidad negativa que cree descubrir en estos sím-
bolos, Don Quijote y El Escorial. Existe otra vez más un Fichte como forma y
un Fichte como fondo que se cuida de distinguir, asumiendo sus significantes 
pero no su significado, y tanto la apuesta por la nacionalización educativa como
la idea del papel del político son las otras dos manifestaciones de lo primero.

5. Fichte y su concepción de la vida en De Europa Meditatio Quaedam

Puesto que es la evolución filosófica la cuestión determinante para explicar
el cambio en la interpretación orteguiana, es comprensible que una vez Ortega
asume la razón vital, cambie escasamente su definición de la figura de Fichte.
Aunque su pensamiento evoluciona ampliamente en las décadas que siguen a
Meditaciones del Quijote, los elementos principales se mantienen. Así, existe un
continuum en cuanto a la influencia de Fichte en su idea de nación, que úni-
camente se verá modificado en el que es precisamente el texto de madurez de
Ortega sobre la cuestión: De Europa Meditatio Quaedam (1949). En esta confe-
rencia publicada póstumamente como Meditación de Europa (1960), el alemán
vuelve a ser valorado positivamente no únicamente en cuanto que creador de
significantes, sino también al aceptar el significado que da a los mismos, aun-
que en relación a un único elemento de su filosofía: la idea sobre la vida.

La vida es la categoría más importante del pensamiento orteguiano, siendo,
como dijera en 1923, el reto máximo de la filosofía en su época el definirla y

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:02  Página 189

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



190 El “nuevo Fichte español”. Ortega y Gasset y la influencia del pensador alemán en su idea de nación

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 33. 2016

conciliarla con la cultura. Al publicar El tema de nuestro tiempo, el propio Ortega
se presenta a sí mismo como el Fichte español, no ya en relación a Discursos a
la nación alemana sino al texto que la Revista de Occidente presentaría en 
español una década después91. Citando al comenzar los Caracteres de la edad 
contemporánea, dice que “yo intentaré ahora someramente describir lo que con-
sidero tema capital de la nuestra”. Con esto, asume la función iluminadora del
intelectual, pues no únicamente el político tiene que declarar lo que es, pero
además apreciamos la modificación en la valoración de la filosofía fichteana. Si
bien continúa criticando el subjetivismo, también acude al alemán para descri-
bir la vida como realidad de “carácter transitivo”. Una de las frases más aludi-
das de Fichte a lo largo de las miles de páginas que componen las obras
completas de Ortega es aquélla en la que dice que “filosofar es, propiamente,
no vivir, y vivir, propiamente, no filosofar”. Según aclara, con ello entiende que
filosofar es “sobre-vivirse, que es consustancial a la vida”, señalando que la 
vida es ejecutividad porque necesita “entusiasmarse” con algo ajeno a ella”92.

En esta línea, contradiciendo lo que había expuesto en su trabajo sobre El
Escorial, en 1929 señala que Fichte es enfant terrible del kantismo, y que el ca-
rácter mediterráneo se caracteriza por la contemplación, la razón pasiva. Fren-
te a ello, la de los germanos sería una actitud de razón “constructiva”, en la que
la vida no es pasiva sino que significa “esforzarse”. No obstante, sigue en este
texto que escribe para el centenario de Kant afirmando algo que forma par-
te del pensamiento orteguiano sobre la idea de nación desde el principio, y que
asume en parte por influjo de Renan: radicar su origen en el espíritu germáni-
co medieval. En este artículo señala que con el ímpetu germano “entra en la
historia un principio nuevo, al cual se debe la existencia de Europa; la volun-
tad personal, el sentido de la independencia autónoma frente al Estado”93. 
Según Ortega –y en lo que es una constante del pensamiento liberal español94–,
el liberalismo –entendido como limitación del poder del Estado– tiene su ori-
gen en la Edad Media, más concretamente en el espíritu feudal que aportaron
los invasores germánicos. Si Renan escribía que “la Francia de la Edad Media
es una construcción germánica”95, Ortega casi parafraseándolo señala que 
la “acción personal de los señores germanos ha sido el cincel que esculpió las
nacionalidades occidentales”96. El Tathandlung es en el texto de 1929 el desa-

91 Además de ser su editorial la que publicó en 1934 Los caracteres de la edad contemporánea, fue
uno de sus discípulos, José Gaos, quien la tradujo al castellano.

92 José ORTEGA Y GASSET, El tema de nuestro tiempo, en III, 571 y 601-602.
93 José ORTEGA Y GASSET, “Kant”, en IV, 274.
94 José VARELA ORTEGA, Los señores del poder y la democracia en España: entre la exclusión y la 

integración. Barcelona: Galaxia Gutemberg, Círculo de Lectores, 2013, p. 237.
95 Ernest RENAN, La reforma..., ob. cit., p. 31.
96 José ORTEGA Y GASSET, España invertebrada, en III, 501.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:02  Página 190

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



191JUAN BAGUR TALTAVULL

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 33. 2016

rrollo de la filosofía de Kant, y no la entiende como utopismo intelectual, sino
una “filosofía de vikingo” que oculta un demasiado humano “yo «quiero»”97.

Expone así una serie de cuestiones que vinculan la idea de nación con la
concepción de la vida que va desarrollando Ortega y que llegará a Meditación
de Europa. Aquí habla de Fichte en una nota diciendo que podría ser “el filóso-
fo más actual” si careciera de patetismo, pero indicando que es “el primer pen-
sador que define al hombre como siendo primaria y fundamentalmente reine
Agilität”. Fichte lleva a su plenitud no el subjetivismo, según dijera antes, sino
la idea de Leibniz en virtud de la que la realidad es actividad, la vida es “ser-
ágil”. En su idea de nación, que define como vida colectiva, establece Ortega
diversas dualidades, y entre ellas la primera es la que deriva de su interpreta-
ción de la vida individual: es ecuación entre un “ser inercial –receptivo, tra-
dicional–”, y el “ser ágil –emprendedor, afrontador del problema–”98. Esta do-
ble dimensión de la nacionalidad es elemento clave de la definición ofrecida
por Ortega, asumida una vez más gracias a la influencia de Renan. En su fa-
mosa conferencia ¿Qué es una nación? afirma el francés que la nación está con-
formada por una tradición compartida, “haber hecho grandes cosas juntos”,
pero también, “querer hacerlas en el porvenir”99. De esta suerte, el futuro es la
dimensión temporal más importante de la nación100.

La faceta proyectiva de la nación no aparece exclusivamente en 1949, sino
que forma parte esencial de su propuesta en los principales textos donde me-
dita sobre ella. En España invertebrada (1921) o La rebelión de las masas (1930) lo
expone, pero sin citar a Fichte en ningún momento. Además ocurre que, si bien
en De Europa Meditatio Quaedam atribuye al alemán el origen de la definición de
la vida como realidad proyectiva, en ocasiones distintas lo vincula a otras per-
sonas. En el mismo 1949, es Goethe quien, en los textos que escribió para su
centenario, es descrito como el representante máximo de la idea de la vida co-
mo tarea101. Con esto vemos que si bien Fichte es asumido positivamente y 
está presente en la propuesta orteguiana, la importancia que le atribuye, o que
muestra en público, es de carácter formal. Esto es, le cita o no en función de la
circunstancia y la intención buscada en cada momento. Así, en el centenario

97 José ORTEGA Y GASSET, “Kant”, en IV, 275.
98 José ORTEGA Y GASSET, “De Europa Meditatio Quaedam”, en X, 102.
99 Ernest RENAN, ¿Qué es una nación? Madrid: Centro de Estudios Constitucionales, 1983,

p. 5.
100 Jorge ACEVEDO, Ortega, Renan..., ob. cit., p. 61.
101 José ORTEGA Y GASSET, “Sobre un Goethe bicentenario”, en VI, 549-562. Y diez años

antes, en 1939, afirmó que no era ni Kant ni Fichte, sino Comte, el que se da cuenta de que la
vida es “acción”, que podemos entender en el mismo sentido de reine Agilität porque también se
refiere a la vida no como hazaña sin más, sino “plan de ataque a las circunstancias”. Vid. José
ORTEGA Y GASSET, “Ensimismamiento y alteración”, en V, 527-605.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:02  Página 191

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



192 El “nuevo Fichte español”. Ortega y Gasset y la influencia del pensador alemán en su idea de nación

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 33. 2016

del autor del Fausto le homenajea atribuyéndole a él el descubrimiento, pero en
el momento en que quiere ofrecer a la Europa salida de la crisis de la II Gue-
rra Mundial el camino a seguir, es Fichte el escogido porque se identifica otra
vez con su labor. Ortega se había dado cuenta de que la salvación de la cir-
cunstancia española requería la salvación de la circunstancia europea, de que
el proyecto sugestivo de vida en común había de ser ultra-nacional. Por esto,
si Vieja y nueva política fueron unos Discursos a la nación española, podríamos 
decir que De Europa Meditatio Quaedam fue, también fichteanamente, una suer-
te de Discursos a la ultranación europea.

A partir esta clave europeísta entendemos las dos dualidades desde las que
Ortega define el significado de la idea de nación en su discurso. La primera 
de ellas, la ya expuesta entre empresa y tradición, que aparece en la “dualidad
del hombre griego” –entre genos y polis–. La segunda es la “dualidad del hombre
gótico”, dada porque al desarrollarse en el Medioevo las naciones, sumándose
el injerto germánico al sedimento romano, existió de facto un “balance of power”
en el que cada nación europea se definía en relación a un “fondo ultranacional”,
con un “poder público” sustentado en una “opinión pública”. Si al definir la pri-
mera dualidad acude Ortega a Fichte para ofrecer su definición de la vida, aho-
ra vuelve a referirse a él para mostrar que la nación se ha de integrar en un
elemento superior. Recuerda que el autor de los Discursos fue “el primero en sen-
tir con pasión (...) la nación alemana”, y que para él lo característico de la mis-
ma era ser “pueblo de la Humanidad”. El “ser agilidad” en la nación proyectada
significa que “el mejor programa de ser hombre que cabe” es el “Universalismo”
o “Cosmopolitismo”. Denuncia que los “hipernacionalismos recientes” –el na-
zismo–, quisieron hacer alemana a la humanidad, mientras que lo que propon-
dría Fichte era lo contrario: la germanización del mundo implica que
“previamente Germania se haya hecho Humanidad”. En una nota, dice Ortega
que esta “fórmula” fichteana es “la más clara expresión vivida” de todo lo que
sus páginas anteriores quieren decir que es una nación102.

De esta manera, la integración en Europa desde la vía federal no implica
para Ortega renunciar a la identidad española, que según vimos trató de defi-
nir en Meditaciones del Quijote, sino contribuir a un proyecto común –la Europa
unida– aportando la concepción española del mundo. El perspectivismo orte-
guiano juega un papel importante en esta concepción de la nacionalidad, dado
que sigue considerando que la cultura, a pesar de ser objetiva, se concibe 
desde la circunstancia, en este caso nacional, y ha de ofrecerse a las demás
perspectivas para que juntas se complementen. La dualidad del hombre gótico
no es expuesta así únicamente en sentido político, sino sobre todo cultural e in-

102 José ORTEGA Y GASSET, “De Europa Meditatio Quaedam”, en X, 84-86, 115-117 y 123.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:02  Página 192

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



193JUAN BAGUR TALTAVULL

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 33. 2016

telectual. Ortega busca, partiendo de Fichte, que se desarrolle algo parecido a
lo que Habermas llamaría un “esfera pública europea”, en el que los ciudada-
nos asuman que sus problemas nacionales forman parte de una problemática
mayor. Para este autor de nuestros días, no se trata de una “supranacionaliza-
ción”, sino “transnacionalización”, esto es, que las esferas nacionales preexis-
tentes se abran entre sí103. Ortega, desde su interpretación de Fichte, avanza
en parte esta postura, porque a pesar de que habla de la “ultranación” no ape-
la a construir un nuevo foro común de la nada, sino que los españoles, alema-
nes, y demás europeos, tomen conciencia de la realidad que ya tienen y la
desarrollen.

6. Conclusión

Según se ha señalado, Fichte es un autor que está siempre presente en
Ortega y Gasset, aunque en proporciones diferentes a nivel cualitativo y cuan-
titativo. Podemos distinguir tres momentos, diferenciados según cómo este re-
ferente de nación sea asumido desde las experiencias que la circunstancia
impone a Ortega, dándole un significado distinto a los significantes que de él
toma. Así en la primera etapa, en la que Ortega es neokantiano hasta
1912/1914, asume –también por el influjo de Simmel– elementos del pensa-
miento fichteano que nunca abandonará: el papel social del intelectual y el po-
lítico con la función de “declarar lo que es”, la centralidad de la educación –y
más en concreto de la Universidad– como instrumento nacionalizador, o la di-
mensión proyectiva de la nacionalidad. Pero le da un contenido filosófico que
sí se modificará con el tiempo, y que, vía el neokantismo de Marburgo, le per-
mite asumir una filosofía que interpreta como objetiva. Su idea de nación en
definitiva parte de un patriotismo utópico, en el que la reforma de España ha
de partir de adaptar su realidad a una cultura objetiva y extranacional.

La segunda fase comienza desde que en 1912 vive un giro fenomenológico
consolidado en 1914, escindiéndose ya de Fichte porque, si bien asume su for-
ma, los significantes arriba mencionados, cambia el análisis de su fondo, del
significado que les otorga. Ahora Fichte es paradigma del subjetivismo, a 
cuyo radicalismo atribuye en gran medida la decadencia del pensamiento y
particularmente del carácter español que –en un sentido por otro lado muy
fichteano, de análisis de los mitos nacionales– ve encarnados en Don Quijote
y El Escorial. Ortega opta por un ideal de salud que lo contrapese con el ob-
jetivismo, y que se manifiesta en la razón vital. Por ello su interpretación de la

103 Jürgen HABERMAS, ¡Ay, Europa! Pequeños escritos políticos XI. Madrid: Trotta, 2009, p.182.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:02  Página 193

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



194 El “nuevo Fichte español”. Ortega y Gasset y la influencia del pensador alemán en su idea de nación

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 33. 2016

sociedad huye del utopismo y la revolución, y apela a la reforma partiendo del
análisis de la situación real. Es el suyo un patriotismo fenomenológico, puesto
que propone partir de la circunstancia y no del arquetipo construido utópi-
camente.

Pero es precisamente en 1914 cuando actúa como el Fichte español, el in-
telectual que se pone al frente de su generación al igual que el alemán a 
comienzos del XIX, pues en Vieja y nueva política no está ya hablando por vía de
otra persona según hizo en el discurso de los Juegos Florales de Valladolid 
de 1906. No únicamente trata de “declarar lo que es”, sino que establece una
dicotomía de las Españas similar a la de Fichte, y siguiéndole alude a la refor-
ma educativa como elemento de cohesión contra la ficción por un lado, y ante
el egoísmo y la insolidaridad por otro.

El último momento tiene su culmen muchos años después, con la conferen-
cia De Europa Meditatio Quaedam de 1949, aunque está avanzada en textos ante-
riores. El elemento esencial que permite que hablemos de otra etapa radica en
que asume de nuevo en sentido positivo la filosofía de Fichte, viéndole como
uno de los primeros autores que definieron la vida como “ser ágil”, proyectivo.
No obstante, hay que señalar que las alusiones al filósofo alemán parecen cir-
cunstanciales, dado que en ocasiones alude a Goethe como el primer autor que
se dio cuenta de la situación que defiende. En todo caso, en su proyecto euro-
peísta el germano está presente para señalar la dimensión de futuro de la 
nacionalidad y también su integración en un contexto mayor que interpreta
desde la cultura. l

Fecha de recepción: 31/03/2016
Fecha de aceptación: 09/06/2016

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:02  Página 194

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



195JUAN BAGUR TALTAVULL

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 33. 2016

ACEVEDO, J. (2014): Ortega, Renan y la idea de na-
ción. Santiago de Chile: Editorial Universitaria.

ARCHILÉS CARDONA, F. (2009): “La nación de las mo-
cedades de José Ortega y Gasset y el discurso
del nacionalismo español (1906-1914)”, en
Carlos FORCADELL; Pilar SALOMÓN; Ismael SAZ

(coords.), Discursos de España en el siglo XX.
Valencia: Universidad de Valencia, pp. 65-122.

— (2013): “Lenguajes de nación. Las «experien-
cias de nación» y los procesos de nacionaliza-
ción: propuestas para un debate”, Ayer, 90,
pp. 91-114.

BERTINETTO, A. (2003): “La idea de principio y el
principio de la idea: la influencia del pensa-
miento transcendental de J. G. Fichte sobre La
idea de principio en Leibniz de J. Ortega y
Gasset”, en Luis X. ÁLVAREZ y Jaime DE SALAS

(coords.), La última filosofía de Ortega y 
Gasset: en torno a “La idea de principio en
Leibniz”. Oviedo: Universidad de Oviedo, pp.
85-138.

BOTTI, A. (2008): Cielo y dinero: el nacionalcatoli-
cismo en España, 1881-1975. Madrid: Alianza
Editorial.

CACHO VIU, V. (1997): Repensar el 98. Madrid: 
Biblioteca Nueva.

— (2000): Los intelectuales y la política: perfil pú-
blico de Ortega y Gasset. Madrid: Biblioteca
Nueva.

CEREZO GALÁN, P. (1984): La voluntad de aventura:
aproximamiento crítico al pensamiento de 
Ortega y Gasset. Barcelona: Ariel.

— (2007): “Experimentos de nueva España”, en
José ORTEGA Y GASSET, Vieja y nueva política y
otros estudios programáticos. Madrid: Biblio-
teca Nueva, pp. 11-97.

— (2011): José Ortega y Gasset y la razón prácti-
ca. Madrid: Biblioteca Nueva / Fundación José
Ortega y Gasset-Gregorio Marañón.

FICHTE, J. G. (1976): Los caracteres de la edad con-
temporánea. Madrid: Revista de Occidente.

— (1998): Discursos a la nación alemana. Madrid:
Tecnos.

FOX, I. E. (1982): “Sobre el liberalismo socialista:
cartas inéditas de Maeztu a Ortega, 1908-

1915”, en David A. KOSSOF y José AMOR Y

VÁZQUEZ (coords.), Homenaje a Juan López
Morillas: de Cadalso a Aleixandre. Madrid:
Castalia, pp. 220-236.

FUSI AIZPURÚA, J. P. (2007): “Tercera parte. La cultu-
ra”, en Santos JULIÁ; José Luis GARCÍA DELGADO;
Juan Carlos JIMÉNEZ; Juan Pablo FUSI, La Espa-
ña del siglo XX. Madrid: Marcial Pons.

GEERTZ, C. (1998): La interpretación de las culturas.
Barcelona: Gedisa.

GONZÁLEZ REBOLLAR, H. (1914): La nueva política:
críticas de actualidad. Primera parte. El am-
biente. La Laguna de Tenerife: Imprenta de 
Sucesor de M. Curbelo.

— (1915): “Carta a José Ortega y Gasset. La 
Laguna, 22 de julio”, en Fundación Ortega-
Marañón, Fondo José Ortega y Gasset, Sig.: 
C-62/bis/8d.

HABERMAS, J. (2009): ¡Ay, Europa! Pequeños escri-
tos políticos, XI. Madrid: Trotta.

JULIÁ DÍAZ, S. (2003): “Los intelectuales y el rey”, en
Javier MORENO LUZÓN (coord.), Alfonso XIII: un
político en el trono. Madrid: Marcial Pons, pp.
307-336.

LOUZAO VILLAR, J. (2013): “Nación y catolicismo en
la España contemporánea. Revisando una in-
terrelación histórica”, Ayer, 90, pp. 65-89.

MENÉNDEZ ALZAMORA, M. (2006): La Generación del
14: una aventura intelectual. Madrid: Siglo
XXI, 2006.

MOLINUEVO MARTÍNEZ DE BUJO, J. L. (1990): “Salvar a
Fichte en Ortega”, Azafea: revista de filosofía,
3, pp. 103-150.

— (1994): “Fichte y Ortega (II): héroes o ciudada-
nos. El mito de Don Quijote”, Daimon: revista
de filosofía, 9, pp. 341-360.

— (1997): “La crisis del socialismo ético en 
Ortega”, en M. T. LÓPEZ DE LA VIEJA (coord.), 
Política y sociedad en José Ortega y Gasset:
en torno a “Vieja y nueva política”. Barcelo-
na: Anthropos, pp. 23-50.

— (1998): “Fichte y Ortega (III): superación del
idealismo”, en Pablo GARCÍA CASTILLO (ed.), Tra-
bajos y días salmantinos: homenaje a D. 

n REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:02  Página 195

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



196 El “nuevo Fichte español”. Ortega y Gasset y la influencia del pensador alemán en su idea de nación

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 33. 2016

Miguel Cruz Hernández. Salamanca: Anthe-
ma, pp. 225-242.

MONFORT PRADES, J. M. (2011): La cultura en Orte-
ga: ámbito donde se realiza la vida humana,
tesis dirigida por Javier SAN MARTÍN. Madrid:
UNED.

MONTERO REGUERA, J. (2011): Cervantismos de ayer
y de hoy: capítulos de historia cultural hispá-
nica. San Vicente del Raspeig: Publicaciones
de la Universidad de Alicante.

ORRINGER, N. R. (1979): Ortega y sus fuentes ger-
mánicas. Madrid: Gredos.

ORTEGA Y GASSET, J. (2004): Meditaciones del 
Quijote. Madrid: Biblioteca Nueva.

— (2004-2010): Obras completas, 10 vols. 
Madrid: Taurus / Fundación José Ortega y
Gasset.

PEIRÓ MARTÍN, I. (2013): Historiadores en España:
historia de la historia y memoria de la profe-
sión. Zaragoza: Prensas de la Universidad de
Zaragoza.

QUIROGA FERNÁNDEZ DE SOTO, A. (2013): “La nacio-
nalización en España. Una propuesta teóri-
ca”, Ayer, 90, pp. 17-38.

RENAN, E. (1972): La reforma intelectual y moral.
Barcelona: Península.

— (1983): ¿Qué es una nación? Madrid: Centro
de Estudios Constitucionales.

RIVERA DE ROSALES, J. (1996): “La recepción de 
Fichte en España”, Éndoxa, 7, pp. 59-114.

UNAMUNO, M. de (2006): Del sentimiento trágico
de la vida en los hombres y en los pueblos.
Madrid: Biblioteca Nueva.

VARELA ORTEGA, J. (2013): Los señores del poder y la
democracia en España: entre la exclusión y la
integración. Barcelona: Galaxia Gutemberg,
Círculo de Lectores.

VILLACAÑAS, J. L. (2000): Ramiro de Maeztu y el 
ideal de la burguesía en España. Madrid: 
Espasa-Calpe.

— (2007): “Estudio introductorio”, en Karl 
VÖRLANDER, Kant, Fichte, Hegel y el socialismo.
Valencia: Natán, pp. 5-97.

09 ART. BAGUR_09 ART. BAGUR  18/11/16  11:02  Página 196

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 


	Página en blanco



