
Sobre César Pacheco Vélez

Introducción de Jorge Wiesse Rebagliati

César Pacheco Vélez (Lima, 1929-1989) fue un destacado historiador
peruano de la llamada Generación del 50, a quienes pertenecieron, en
la historia, José Antonio del Busto, Pablo Macera y Armando Nieto

Vélez S. J.; en la narrativa, Julio Ramón Ribeyro y Mario Vargas Llosa; en la
poesía, Javier Sologuren, Carlos Germán Belli, Jorge Eduardo Eielson y
Blanca Varela; en la plástica, Fernando de Szyszlo; en la filología, Luis Jaime
Cisneros.

Luego de estudiar en la Pontificia Universidad Católica del Perú (1947-
1950), donde según Alberto Tauro (de quien tomamos los datos de la bio-
grafía de Pacheco), se definió su vocación histórica, se graduó en la de
Sevilla (1951-1953) con una tesis sobre las conspiraciones del Conde de la
Vega del Ren. Sin embargo, como parecería sugerirlo esa monografía, sus in-
tereses no se limitaron solo al período independentista, sino que abarcaron
varios temas peruanistas, americanistas y aun panhispánicos: la poesía de
César Vallejo, la historiografía peruana contemporánea, la entidad histórica
de Hispanoamérica, la identidad monumental y espiritual de Lima, el episto-
lario de Bolívar y varios temas más. Fue editor de los principales libros de las
Obras completas del polígrafo peruano José de la Riva-Agüero y Osma (Lima,
1885-1944): Carácter de la literatura del Perú independiente, La Historia en el Perú
y, sobre todo, Paisajes peruanos, con el magnífico estudio de Raúl Porras 
Barrenechea (Lima, 1897-1960) que ha quedado como prólogo del libro des-
de su primera edición (Lima, 1955). Además de ello, fue promotor de im-
portantes iniciativas editoriales, como la Biblioteca Clásicos del Perú,
auspiciada por el Banco de Crédito del Perú y el libro colectivo Perú Prome-
sa (Universidad del Pacífico, 1988), que incluyó prácticamente a la totalidad
de los grandes nombres de la cultura peruana de ese momento en un pro-
yecto de esperanza y de entusiasmo en los años de plomo peruanos, desga-
rrados por la violencia y el terror.

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 219

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Wiesse, J. (2017). Sobre César Pacheco Vélez. Revista de Estudios Orteguianos, (34), 
219-230. 
https://doi.org/10.63487/reo.302

ORCID: 0000-0002-2819-2054



Pacheco alternó la actividad docente y académica con la política y la ges-
tión cultural. Fue activo militante del partido Demócrata Cristiano. Ocupó di-
versos cargos de responsabilidad gubernamental: la dirección de Coordinación
Pedagógica con los Organismos Internacionales del Ministerio de Educa-
ción Pública (1964), la dirección general de Culto del Ministerio de Justicia
(1967-1968) y la dirección del Museo Nacional de Historia (1980-1983). Fue
director de la revista Mercurio Peruano, fundada por Víctor Andrés Belaunde, y
miembro de diversas corporaciones académicas: la Academia Nacional de la
Historia, la Sociedad Peruana de Historia y el Instituto Riva-Agüero, donde
ejerció el cargo de Secretario General.

Probablemente por su formación española, por su sensibilidad a la vez his-
tórica, política, estética y filosófica y por su estrecha vinculación con Víctor
Andrés Belaunde (Arequipa, 1883 – Nueva York, 1966), el filósofo, político y
diplomático (llegó a ser presidente de la Asamblea General de las Naciones
Unidas), que reconoció muy tempranamente –en Madrid, hacia 1905– la im-
portancia de la obra de Ortega y Gasset, César Pacheco Vélez se interesó por
profundizar en la obra de Ortega y usar sus categorías para comprender los te-
mas americanos que lo acuciaban y lo reclamaban. Pacheco aplica con solven-
cia a la historia de la cultura peruana de la primera mitad del siglo XX las ideas
de Ortega. Ensayos de simpatía. Sobre ideas y generaciones en el Perú del siglo XX
(1993), un libro póstumo cuidado y editado por su amigo y colega Percy 
Cayo Córdova, recoge buena parte de la producción orteguiana de Pacheco,
escrita con el estilo a la vez agudo y elegante que le habría gustado a Ortega.
A continuación, se presentan dos extractos de este texto: los que corresponden
a las páginas 40-43 y 68-75.

220 Sobre César Pacheco Vélez

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 220

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



CÉSAR PACHECO VÉLEZ
Tres lecciones sobre Ortega y Gasset en el Perú

Pocos ejercicios intelectuales tan gratificantes como este de expresar pú-
blicamente mi admiración y gratitud por la obra de José Ortega y 
Gasset, en respuesta a la demanda enaltecedora del Instituto Peruano

de Cultura Hispánica y el Departamento de Humanidades de la Universidad
del Pacífico. Y más aún porque mi aquiescencia a esa demanda se produce en
cordial y honrosa compañía de Juan Manuel Ugarte Eléspuru y Francisco 
Miró Quesada Cantuarias, para conmemorar el centenario del nacimiento del
gran pensador español.

Conmemorar es recordar, es decir, volver a pasar por el corazón. La evocación
exhuma, rememora y revive lo que no estaba presente pero ni había muerto
ni había sido abolido. Así lo entendieron también los antiguos peruanos y lo re-
pite poéticamente el Inca Garcilaso en sus imprescindibles Comentarios Reales.
Cuando el Inca le pregunta a uno de sus viejos tíos maternos qué cosas son las
que el pueblo quechua, sin escritura, puede guardar en la memoria, el tío le res-
ponde: “yo te las diré de muy buena gana, a ti te conviene oírlas y guardarlas en
el corazón…”; y el Inca añade: “es frase dellos por dezir en la memoria…”. No
hay, pues, memoria verdadera que no sea memoria del corazón. Por eso al ha-
blar de la presencia y gravitación de las ideas de Ortega y Gasset en el Perú,
voy a permitirme una introducción que me resulta inexcusable.

Exordio orteguiano

Mis primeros recuerdos y experiencias de la lectura de Ortega arrancan del
año 1947, en el primer curso de la Facultad de Letras de la Universidad Católica
de Lima, que entonces estaba en el caserón recoletano de la Plaza Francia. El
nombre de Ortega cruzaba furtivamente por algunas de las varias asignaturas
filosóficas, que eran el núcleo de una auténtica formación humanística, unas
veces unido a Spencer y Durkheim, otras a Bergson y Dilthey, a veces con la
reticencia del inconfeso e ideologizado antihispanismo de alguno de los profe-

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 221

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



222 Tres lecciones sobre Ortega y Gasset en el Perú

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

sores. Al año siguiente, cuando ya había devorado buena parte de los libros 
de Ortega, vi por vez primera, junta y relucientemente empastada, la colec-
ción completa de la Revista de Occidente en la casa de campo de don Honorio
Delgado cerca a Vitarte, en el pueblito que él, Mariano Iberico y Cristóbal de
Losada había bautizado poéticamente: Santa Clara de la Buena Luz. El diálogo
de Delgado e Iberico, dos de los más altos exponentes de la filosofía en el 
Perú, y la ávida revisión de las páginas de la revista madrileña llegaban a mí
desde el primer deslumbramiento que la lectura de Ortega me produjo y acre-
centaron mi disposición para valorar la importancia del filósofo español. En
1950 el Suplemento Dominical de El Comercio hizo una encuesta entre un nu-
trido grupo de intelectuales peruanos sobre los libros a su juicio decisivos de
la primera mitad del siglo XX; el escrutinio no dejó de sorprenderme: los más
citados eran La decadencia de Occidente y La rebelión de las masas; estaba, pues, me-
jor acompañado de lo que creía en mi temprana admiración por Ortega.

La verdad es que entre esos tres nítidos recuerdos superpuestos se había
ido tejiendo una experiencia decisiva en nuestra formación intelectual. La co-
rriente predominante en la Facultad de Letras era, desde luego, el neotomismo
y los libros de consulta que preferentemente se nos recomendaban eran sobre
todo de autores franceses: Maritain, Gillet, Gilson… Sin embargo, los manua-
les de historia y de introducción a la filosofía más socorridos por nosotros eran
los de García Morente y Julián Marías. En ellos no era omitido el capítulo de-
dicado al pensamiento de Ortega; a partir de allí comenzamos a sacar nuestras
propias conclusiones. La incierta instalación de España en la modernidad; el
esfuerzo agotador de la expansión americana y del largo siglo y medio de oro
de su literatura es cierto que había producido casi dos siglos de decadencia y
atonía sobre todo por lo que se refiere a las altas cumbres teológicas y filosó-
ficas: después de los grandes místicos, de los teólogos y juristas que se cues-
tionan la legitimidad de la conquista de América y crean el derecho de gentes
y de la culminación del doctor eximio Francisco Suárez, el pensamiento español
parecía un páramo, un desierto con apenas oasis diminutos. Sin embargo, el
testimonio literario en la España contemporánea nos producía una impresión
distinta. Podría hablarse de un medio siglo de plata literario entre la genera-
ción del 98 –algunas de cuyas grandes figuras como Unamuno y Valle Inclán
tienen vocación americana– y sus seguidores (Ortega, Juan Ramón Jiménez,
Américo Castro) y la generación del 27: la formidable floración poética de 
Salinas, Guillén, Aleixandre, Alberti, Cernuda y García Lorca, cuyos versos, 
aureolados por el trágico fin del poeta granadino, todos repetíamos de memo-
ria y algunos poetas de agraz plagiaban impunemente. Así, en ese primer ba-
lance, Ortega, dueño de un estilo de mágica transparencia, se nos aparecía tal
vez no como un filósofo sistemático desde la perspectiva de algún profesor

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 222

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



nuestro, pero sí como un vigoroso pensador, como un ensayista eximio y de
múltiples incitaciones.

Inmediatamente después pasamos a los seminarios del Instituto Riva-Agüero,
la flamante Escuela de Altos Estudios de la Universidad Católica. Animados
por el fervoroso magisterio de Belaunde y bajo la sonrisa irónica y temible de
Raúl Porras leímos Misión de la Universidad y arribamos entusiastas a la convic-
ción, todavía indeclinable, de que la universidad es cultura, ciencia y sabiduría y
sólo accesoriamente profesión. En el Seminario de Historia que dirigía José A.
de la Puente C., las páginas de España invertebrada iluminaron nuestras indaga-
ciones sobre la época de la independencia. En el Seminario de Peruanidad de 
Belaunde, la preocupación central por el proceso de la nacionalidad peruana, por
la vividura o morada vital, como diría orteguianamente Américo Castro, nos dába-
mos de continuo con la feliz definición de Ortega de lo que es una nación: “pro-
yecto sugestivo de vida en común”. En el Seminario de Filosofía de Enrique
Torres Llosa, al que también asistía, leímos cronológicamente, es decir orte-
guianamente, sus Obras completas y un ensayo que nos resultó decisivo –Grecia
y la pervivencia del pasado filosófico– que forma parte del libro Naturaleza, Historia,
Dios, cuyo autor, Xavier Zubiri, ha sido también discípulo de Ortega aunque
con una genealogía filosófica parcialmente distinta. Unamuno, Ortega, García
Morente, García Bacca, Gaos, Zubiri, Granell, Marías, Ferrater Mora, Xirau…
existía una filosofía española actual. Con Ortega a la cabeza, había una llama-
da Escuela de Madrid con un estilo de pensar y un sistema, cuyo creador se re-
sistía a exponerlo de un modo orgánico y cerrado en un único discurso o
tratado, y lo hacía por razones nada frívolas y que tenían que ver ineludible-
mente con el mismo sistema. Esa escuela era una rama robusta del historicis-
mo ontológico y epistemológico: el raciovitalismo o doctrina de la razón vital;
era una corriente perfectamente discernible del existencialismo de Heidegger,
el cual, bueno es recordarlo, había tenido el valioso antecedente, rigurosamen-
te precursor, del pensamiento existencial kierkegaardiano de don Miguel de
Unamuno. Es decir, dentro de nuestra propia tradición cultural, sin plagiar, 
diríamos con Eugenio D’Ors, podíamos estar los hombres del ancho y desco-
yuntado mundo hispánico “a la altura de los tiempos”; a la altura de las circuns-
tancias, para decirlo con las mismas palabras Ortega, de curso universal.

Aquél fue un descubrimiento reconfortante para quienes nos iniciábamos
por entonces en los estudios e investigaciones históricas. Precisamente la filo-
sofía española de esos días era una filosofía de la historicidad: la que acaso podía
proporcionarnos los mejores fundamentos teóricos para solventar nuestra par-
cela científica: una historiología como la que más tarde elaboró José Antonio
Maravall, discípulo también de Ortega, en su Teoría del saber histórico.

223CÉSAR PACHECO VÉLEZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 223

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



En el clima de esas fértiles ideas orteguianas –la Universidad como cultu-
ra; la nación como proyecto histórico; la vida humana como realidad radical–, fue
creciendo nuestro horizonte intelectual. Me parece era orteguiana la revista
que publicamos los estudiantes de la Universidad Católica con el título de un
memorable poema de Vallejo: Gleba.

Entre 1951 y 1953 en que viví mis experiencias universitarias españolas en
un momento de cambio perceptible dentro del cerrado sistema de entonces,
Ortega adquirió para mí un valor añadido; su obra aparecía nimbada por el
prestigio de su recusación política y filosófica desde la rígida ortodoxia del ré-
gimen español de entonces. En una nueva etapa de la vieja polémica de las dos
Españas, hombres como Pedro Laín Entralgo y Antonio Tovar, Julián Marías
y Joaquín Ruiz Giménez, eran llamados los “nuevos liberales” por su diver-
sa cercanía a Ortega y propiciar, desde entonces, un más rápido tránsito hacia
la democracia.

Desde ese temprano entusiasmo, mantenido a lo largo de mis años de do-
cencia universitaria, intentaré resumir mi visión y apreciación de la presencia
de Ortega en la cultura hispanoamericana y especialmente en el Perú.

La difusión de las ideas de Ortega y los estudios sobre el historicismo vi-
talista

A partir de la siguiente generación –la de los nacidos entre 1908 y 1922– y
en las que siguen, la difusión de las ideas de Ortega se expande y se generaliza
a través del periodismo literario. Ese escrutinio de citas, exégesis, afinidades y
divergencias sería interesante estudiar, comenzando por la prosa elegante, del
mejor ensayismo interdisciplinar, de Aurelio Miró Quesada S. Una sola veta
de penetración en el tema, las páginas editoriales y los suplementos literarios
de los principales periódicos, nos promete una copiosa cosecha. Así, por ejem-
plo, encuentro claras resonancias orteguianas en los valiosos estudios de José
Durand acerca del Inca Garcilaso y La transformación social del conquistador. Hay
periodistas que, como Alfredo Cánepa Sardón y Jorge Luis Recavarren, se
han proclamado seguidores de Ortega, por citar sólo algunos testimonios. Lo
mismo podría decirse de Enrique Chirinos Soto y Hugo Neyra; y luego de dos
de los más promisorios periodistas orientados hacia el estudio de las ideas po-
líticas: Pedro Planas Silva y José Luis Sardón. Nos circunscribimos, por eso,
a los estudios específicamente dedicados a sus ideas filosóficas:

Ricardo Pérez Reinoso y Jorge del Busto Vargas se han acercado a las 
ideas de Ortega al estudiar a Spengler. Enrique Torres Llosa lo ha hecho alusi-
vamente en su estudio sobre Max Scheler y directamente en sus lecciones en la
Facultad de Letras y en el Seminario de Filosofía del Instituto Riva-Agüero.

224 Tres lecciones sobre Ortega y Gasset en el Perú

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 224

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



Alberto Wagner de Reyna al estudiar a Heidegger, de quien fue discípulo di-
recto; Felipe Mac Gregor S. J. al presentar el humanismo del siglo XX y 
Beatriz Benoit al acercarse al pensamiento de Dilthey. Eduardo Gómez Becerra
y Enrique Azálgara Ballón se refieren al historicismo en sus estudios sobre 
filosofía de la educación y de estética y crítica literaria. Walter Garaycochea,
que representa el punto más alto del interés por Ortega en Arequipa, ha dedi-
cado trabajos especiales a las concepciones historiológicas de nuestro autor. La
reflexión filosófica de Augusto Salazar Bondy –discípulo de Merleau-Ponty–
es la expresión más importante del historicismo sociológico marxista en el Perú
y muchas de sus reflexiones sobre la autenticidad filosófica como reflexión de
la propia realidad y como toma de conciencia, coinciden con los postulados 
orteguianos. Pero en la imposibilidad de intentar una reseña exhaustiva nos 
limitamos en esta parte a los enfoques de Jorge Guillermo Llosa, Alfonso 
Cobián y, sobre todo, Francisco Miró Quesada C.

En 1960 publica Jorge Guillermo Llosa su estudio sobre Unamuno, Ortega y
Zubiri: tres vertientes del alma española. Presenta allí a Ortega desde su españolía:
el reto de ser español europeo, americano y universal; de incorporar a España
al nivel de la filosofía occidental después de más de un siglo de marasmo. El
quijotismo –tema común a Unamuno–, la actitud ante la lengua, revelan el 
talante español de filosofar, dice Llosa, aludiendo al sentido dialógico de su dis-
curso y al valor que en sus escritos alcanzan palabras como quehacer, preo-
cuparse, circunstancia… En Ortega, sostiene, se produce el feliz encuentro del
modo de ser hispánico con los más altos niveles del pensamiento occidental. El
existencialismo intuitivo de Unamuno se convierte en Ortega en una doctrina
coherente y completa. La agonía de Unamuno y la religación de Zubiri contras-
tan, sin embargo, con la historicidad de Ortega, misteriosamente ajeno al tema
religioso. Pero tanto o más que el breve ensayo anterior interesa en el libro de
Llosa el capítulo dedicado al último trabajo importante del filósofo Mariano Ibe-
rico, cuya obra original le ha merecido varias exégesis. Se trata de las Perspecti-
vas sobre el tema del tiempo que puede ser, desde su título, una meditación
orteguiana. Iberico aborda el tiempo como presente, como remembranza y como
retorno, duración y recurrencia. Su itinerario es similar al de Ortega: Leibniz,
Dilthey, Bergson; y el mundo poético en el que busca inspiración y resonancia
sería también muy grato a nuestro pensador: Manrique, Quevedo, Cervantes,
Mallarmé, Rilke, hasta nuestro inmenso Vallejo, Pablo Neruda. Iberico arriba
al misterio del ser y a la filosofía de la esperanza, que es, en cambio, un caris-
ma ajeno al filosofar de Ortega. Del bergsonismo, Iberico evolucionó al vita-
lismo de Klages.

El trabajo más extenso y analítico sobre la filosofía orteguiana es la breve
tesis de Alfonso Cobián Macchiavello (1936-1969) La ontología de Ortega y 

225CÉSAR PACHECO VÉLEZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 225

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



Gasset. En su comprensión simpática de Ortega, parte Cobián de la verifica-
ción del auténtico y abrumador humanismo de su autor, a quien, como a Te-
rencio, nada humano le era ajeno y, fiel a su principal teoría, quiere salvar toda
su circunstancia. Traza el cuadro de los parentescos filosóficos de Ortega no
como una sucesión histórica de influencias reales que hayan gravitado genéti-
camente en su sistema, sino como un clima espiritual y un cuadro de referen-
cias que tienen unos innegables parámetros; Leibniz, Kant, Bergson, Dilthey,
Husserl, Heidegger. De este último, Ortega dice en Goethe desde dentro y repite
en el Prólogo para alemanes que “apenas hay uno o dos conceptos de Heidegger
que no preexistían a veces con anterioridad de trece años, en mis libros”; aun-
que sean abundantes los puntos de divergencia, como aparece en el libro pós-
tumo sobre Leibniz.

La perspectiva ontológica en que Ortega se sitúa, sostiene Cobián, lo lleva
a captar la vida humana como realidad radical que constituye y da sentido a su
contorno: las cosas, el mundo, son sólo en la medida en que son circunstancias,
posibilidades, obstáculos o recursos para el hombre. La libertad es la que con-
fiere a la vida humana su capacidad de realidad constituyente del mundo. La
problemática ontológica se reducirá así a la función vital de dar sentido al mundo
del hombre. A pesar de la riqueza de la ontología de la vida, la persona humana
en la antropología de Ortega se reduce también al dinamismo autocreador de
las experiencias; persona y personalidad se identificarían por la idea de voca-
ción, como pura intencionalidad y tendencia psicológica.

Pero la vida como realidad radical es sólo una ontología regional, arguye
Cobián; no permite fundar una ontología general. Las cosas son importancias u
obstáculos para la vida pero esa función no esclarece el problema de los diver-
sos modos del ser. La perspectiva vitalista no agota la realidad, el monismo
perspectivista implica el estrechamiento del mundo al horizonte de cada indi-
viduo. Su negación de la esencia –el hombre no tiene naturaleza sino historia– 
obtura el camino de explicación de los objetos ideales. La doctrina del punto
de vista reduce el ser al aparecer, diríamos resumiendo a nuestra manera las ob-
jeciones de Cobián, aunque el propio Ortega diga varias veces que las pers-
pectivas son las “posibilidades” de lo real. Si la ubicación del sujeto imprime
carácter a los objetos, estaríamos en una forma de relativismo. Las limitaciones
del perspectivismo alcanzarían también a su concepción de la verdad, pero 
Ortega se propone salvar el problema recurriendo a una hipotética verdad ab-
soluta inaccesible para la historia humana.

Ortega identifica ser y vida; el sistema vital es fuente del ser y lo trasciende.
La inteligencia proyecta al ser en su función de librar al hombre, de salvarlo
con sus circunstancias. También encuentra problemas Cobián en la distinción
orteguiana entre el mundo ser y el mundo valor como dos ordenaciones distintas

226 Tres lecciones sobre Ortega y Gasset en el Perú

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 226

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



y supremas. El valor no es cualidad del ser, pero sí tiene cualidades propias. En
cambio, las cosas reales no lo poseen; ellas simplemente soportan los valores.
¿Por qué Ortega confiere consistencia propia al valor y se la niega a los seres
reales?, se pregunta Cobián. Y él mismo se responde: de haber tomado en 
toda su proyección y objetividad el valor, Ortega habría tenido que replante-
arse ab initio las bases de la ontología. Habría trascendido el nivel de su expe-
riencia. La exégesis severa de Cobián, operaba con una hermenéutica rigurosa
y respetuosa, le ofrece, desde la perspectiva de su ortodoxia neotomista abier-
ta a la fenomenología y a las filosofías de la vida, un balance que remite la im-
portancia de Ortega del campo preciso de la ontología al de otras vertientes del
pensamiento. Pero se trató, no hay que olvidarlo, de la expresión precoz de un
innegable talento filosófico lamentablemente frustrado por la muerte a los
veinticuatro años, explicablemente teñida de énfasis dogmático.

Por eso podemos concluir que la exégesis más entusiasta de Ortega es la de
Francisco Miró Quesada C. (1918), quien no se considera un seguidor suyo pe-
ro lo ha tratado siempre con admiración y con respeto; reconoce sus anticipa-
ciones a Heidegger y Sartre; le confiere un sitial indiscutible en el proceso de la
filosofía española y latinoamericana; y proclama su modernidad y su vigencia
frente a los múltiples problemas filosóficos del mundo contemporáneo.

F. Miró Quesada C., pensador importante en el desarrollo y progreso de la
filosofía en el Perú, dedica en uno de sus principales libros –Apuntes para una
teoría de la razón (1963)– largas páginas para situar el aporte de Ortega y sus
discípulos en la gran problemática a la cual se enfrenta. Precisamente ponien-
do como epígrafe a su estudio más original y personal una cita auspiciosa del
libro de Ortega sobre Leibniz, Miró Quesada aborda la cuestionabilidad de la ló-
gica, su posibilidad de elaborar una epistemología general que abarque los diver-
sos tipos de conocimiento científico y sea “capaz de descubrir en ellos el
principio de unidad imprescindible” y legitimar “las facultades de la razón 
para aprehender toda la realidad”. “Si la filosofía ha de continuar”, decía 
Ortega en ese texto, el pensamiento occidental deberá sumergirse denodada-
mente en el abismo que la cuestionabilidad de la lógica delata. Desde tal perspec-
tiva y luego de un largo recuento, Miró Quesada se detiene en los historicismos 
como intentos de una nueva razón. Dedica algunas páginas al historicismo so-
ciológico de Mannheim, Weber, Scheler, Lukács, Lefebvre, etc., que tiene su
origen en Hegel y en las tesis marxistas sobre la ideología. Pero al llevar a sus
últimas consecuencias el determinismo de las clases sociales, denuncia Miró
Quesada, entramos en un callejón sin salida y nos encontramos en los dogma-
tismos insostenibles a los que ha llegado la rígida ortodoxia staliniana, que no
comparten, por cierto, los ilustres representantes del historicismo sociológico.
Es imposible reducir, sostiene el autor, todo el proceso de la razón y la cultura

227CÉSAR PACHECO VÉLEZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 227

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



“a la lucha de clases o a la influencia ideológica de las relaciones de producción
sobre el pensamiento científico”.

Mucha más importancia concede Miró Quesada al historicismo vitalista; y
de sus varias ramas escoge para una exposición rigurosa y amplia a la más 
vigorosa de ellas, la que representa la Escuela de Madrid de Ortega y sus discí-
pulos: “la única escuela historicista que ha tratado de aprovechar sistemática-
mente la crisis de la matemática y de la lógica y los resultados de la metateoría
con pruebas de la verdad de sus tesis”. Miró Quesada observa con sagacidad
que aunque el historicismo vitalista nace de los trabajos de Dilthey, Ortega ha-
ce germinar autónomamente su doctrina, pues su contacto con el pensamiento
del filósofo alemán –al que considera el más importante de la segunda mitad
del XIX– se produce cuando ya ha elaborado sus principales tesis. Precisa-
mente Ortega y sus seguidores, afirma, amplían los posibles tipos de filosofar
que Dilthey reduce a tres, e imprimen rigor a los sugestivos pero imprecisos
planteamientos del padre del historicismo moderno.

Miró Quesada apunta las coincidencias de Ortega con el pragmatismo de
W. James, pero destaca la originalidad y amplitud de aquél al desarrollar su
tesis básica sobre el pensamiento como función de la realidad radical que es la
vida. Si pensar es saber a qué atenerse, Miró Quesada podrá decir, parafraseando
a Ortega y en términos de metateoría, que el pensamiento es un “procedimiento
de decisión”. Como el hombre no tiene naturaleza sino historia, así el pensa-
miento no puede reducirse a un sistema fijo. El descubrimiento de la concien-
cia histórica, magistralmente expuesto por Ortega a juicio de Miró Quesada,
es el que permite comprobar que la razón matemática, la razón de los princi-
pios de la lógica y las ciencias llamadas exactas, carece de núcleo o de inva-
riancia capaz de revelar para siempre la naturaleza humana: el método de la
razón tradicional no reposa en principios de vigencia suprahistórica. La razón,
como todo lo humano, tiene que ser y es historia.

Con citas dramáticas de Ortega y de Manuel Granell, Miró Quesada expone
la doctrina raciovitalista de la lógica como una estructura “que varía de acuer-
do con las circunstancias históricas”. Nadie podría negar, sostiene Miró 
Quesada, que la concepción del historicismo de la Escuela de Madrid “consti-
tuye un aporte permanente al acervo filosófico occidental”; y uno de los más
fecundos de esos aportes es “la concepción de la razón como el instrumento
que utiliza el pensamiento para saber a qué atenerse”. El advenimiento de la
razón, dice, es por cierto histórico y, por tanto, es posible imaginar un tiempo
futuro en que el hombre deje de utilizar el actual método racional y comience
a funcionar con otro diferente para encarar nuevas circunstancias. El elogio
del raciovitalismo orteguiano es entusiasta: abre un nuevo horizonte, propone
un sistema de profundidad y precisión y es la primera escuela que no pertenece

228 Tres lecciones sobre Ortega y Gasset en el Perú

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 228

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



al conjunto de las escuelas filosófico-matemáticas y que aquilata la inmensa im-
portancia de la crisis de la matemática y de la lógica para fundar una nueva ac-
titud y elaborar una nueva concepción del mundo y de la vida. Sin embargo,
dice Miró Quesada, y en ello está el meollo de su confrontación con Ortega, la
variación en la validez de los principios lógicos y matemáticos y en el sistema
de intuiciones fundamentales con que la razón se aprehende así misma “no 
se debe de ninguna manera a la variación de las circunstancias históricas”, si-
no que se ha producido “a través de un proceso puramente racional, de un di-
namismo interno que nada tiene que ver con algo que no sea él mismo”. “Lo
que obliga al hombre actual a tener que modificar el concepto que tiene de ra-
zón es la propia razón”. Zubiri le respondería orteguianamente a Miró Quesada
que en el desarrollo interno de la razón hay también un despliegue histórico,
porque el hombre ha ido creando al hacer la historia las “condiciones de posi-
bilidad” para que todas las potencias, todas las virtualidades de la razón hu-
mana, contenidas ya en su punto de partida, se hayan ido actualizando y
obturando en el proceso libre pero también condicionado, y siempre impredeci-
ble de la historia; el desarrollo, el crecimiento (concepto más comprensivo que el
de progreso) está también impregnado de tiempo, de historia: porque el tiempo,
la historia, dirá Zubiri, es un ingrediente constitutivo de toda esa realidad 
radical llamada vida humana, que incluye, desde luego, a la razón. Miró 
Quesada, en cambio, sostiene que “una vez que el hombre decide emplearla (la
razón) descubre su grandiosa autonomía, un dinamismo incontenible que si-
gue su propio curso y que realiza una trayectoria puramente inmanente”. “La
razón, concluye, es algo más que su historia”. Pero si la razón es también, aunque
no sólo, historia, entonces su trayectoria no sería puramente inmanente. A la
solución de esta aporía apunta Julián Marías, discípulo de Ortega, cuando
funda la posibilidad del conocimiento objetivo en la doble estructura analí-
tica y empírica, de la razón; es decir, la estructura lógica y la estructura his-
tórica de la razón.

En el epilogo de este libro fundamental, Miró Quesada adelanta, –bajo un
epígrafe de tono germánico: Vislumbre de la razón: ensayo no demasiado imprudente
de anticipo especulativo–, la que podría ser su conclusión frente a este problema:

La razón es histórica porque sus principios evolucionan a través del tiem-
po… Pero este proceso no conduce a una disolución final, a una relativización
total de la razón. El proceso de la razón es un proceso de reducción y de rea-
juste realizado a través de un dinamismo intuitivo y formal. Pero es un proce-
so cuyo término descubre principios autónomos de vigencia suprahistórica. Por eso
si se quisiera encontrar una denominación a la posición que consiste en negar
los supuestos del racionalismo clásico pero que acepta la existencia de princi-

229CÉSAR PACHECO VÉLEZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 229

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



pios racionales de validez suprahistórica, creemos que no sería descaminado
acuñar la expresión atributiva: racionalismo histórico1.

Con lo cual podríamos concluir que el propio sistema intentado por el filó-
sofo peruano actual de mayor influencia sería una continuación confirmatoria
y rectificadora del raciovitalismo orteguiano.

Ensayos de simpatía: sobre ideas y generaciones en el Perú del siglo XX.
Lima: Universidad del Pacífico, 1993, pp. 40-43 y 68-75.

230 Tres lecciones sobre Ortega y Gasset en el Perú

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

CL
Á
SI
CO

S
SO

BR
E
O
RT

EG
A

1 Francisco MIRÓ QUESADA C., Apuntes para una teoría de la razón. Lima: Universidad del Pa-
cífico, 1963, pp. 320 y 321.

10 CLASICOS SOBRE ORTEGA_10 CLASICOS DE ORTEGA  29/06/17  18:00  Página 230

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 


	Página en blanco



