288.1-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

El perspectivismo de Ortega
Cuatro preguntas para un perspectivista’

Resumen

En este articulo analizamos el perspectivismo de
Ortega tal como se presenta en su breve y tem-
prano trabajo “Verdad y perspectiva” (1916).
Planteamos cuatro preguntas cruciales para todo
perspectivismo. Y argumentamos que Ortega Su-
giere un tipo de respuesta adecuada que pone el
énfasis en la naturaleza temporal de las perspec-
tivas 0 puntos de vista. Nuestra idea de fondo es
que el perspectivismo adquiere sustantividad co-
mo posicion filosofica cuando se pone en juego
la temporalidad de las perspectivas. El perspecti-
vismo ha reaparecido con fuerza en el panorama
filosofico contemporaneo. Y en nuestros comen-
tarios, conectamos el perspectivismo de Ortega
con diversos planteamientos actuales.

Palabras clave
Ortega y Gasset, Perspectiva, realidad, verdad,
circunstancia, tiempo, perspectivismo

Antonio Manuel Liz Gutiérrez

ORCID: 0000-0002-2511-1108

Abstract

In this paper, we analyse Ortega's perspectivism
such as it is presented in his brief and seminal work
“Verdad y perspectiva” (“Truth and perspective”,
1916). We raise four crucial questions for
perspectivism. And we argue that Ortega suggests
an adequate kind of answer, which emphasizes the
temporal nature of the perspectives or points of
view. Our main thesis is that perspectivism acquires
substantivity as a philosophical position when the
temporal character of perspectives or points of
view is seriously considered. Perspectivism has
reappeared with force in the contemporary
philosophical outlook. In our commentaries, we
connect Ortega's perspectivism with various
existing approaches.

Keywords
Ortega y Gasset, Perspective, Reality, Truth,
Circumstance, Time, Perspectivism

€( | perspectivismo de Ortega” es un titulo tépico, rutinario, manido.
Sin duda, ha sido repetido mil veces. Y lo ser4 otras tantas. Con to-
do, deberfa ser un tema filoséfico importante. Una razén obvia es

la abundancia de posiciones perspectivistas en el panorama filoséfico actual

junto con la escasez de andlisis en profundidad del perspectivismo. Y menos

atn, de la propia nocién de perspectiva.

* Este trabajo ha sido realizado en el marco de los proyectos de investigacién “Puntos de Vis-

tay Estructuras Temporales” (FF12011-24549) y “Puntos de vista, disposiciones y tiempo. Pers-

pectivas en un mundo de disposiciones” (FFI2014-57409-R), ambos financiados por el

Ministerio de Economfa y Competitividad. Una versién previa del mismo fue presentada en las

Jornadas sobre la Filosofia de Ortega, que tuvieron lugar en la Universidad de La Laguna, el 20 y

21 de noviembre de 2014, con motivo del Dfa Mundial de la Filosoffa. Agradezco enormemen-

te los comentarios recibidos.

Como citar este articulo:

Liz Gutiérrez, A. M. (2017). El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un
perspectivista. Revista de Estudios Orteguianos, (34), 153-178.

https://doi.org/10.63487/re0.300

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 34. 2017

mayo-octubre

@@@@ Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra

ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



159 El perspectivismo de Ortega. Cuatro prequntas para un perspectivista

Ortega tal vez sea el primer filésofo que explicitamente defendié un pers-
pectivismo como posicién filoséfica sustantiva. Se trata de un perspectivismo
que, en su momento, quiso diferenciarse del perspectivismo pragmatista de
James, del relativismo de Nietzsche, del mero ficcionalismo de autores como
Vaihinger, y que también rehuyé formulaciones idealistas como las de Leibniz.
Hoy dfa, estos contrastes aiin mantienen su vigencia.

En “Verdad y perspectiva” (1916)!, Ortega marca con nitidez las distancias®
El trabajo es muy corto, de tono bésicamente ensayfstico, poco técnico. Sin em-
bargo, su relevancia es enorme, tanto a la hora de entender la propia obra de
Ortega como respecto de algunas de las cuestiones centrales que deberfa abor-
dar todo perspectivismo. En lo que sigue, analizaré algunas de las ideas que en
él se exponen.

Pero antes, diré algo mds sobre el tema que nos ocupa. Que el perspectivis-
mo de Ortega suela tomarse en un sentido tépico y rutinario se debe a una con-
cepcién peculiar de su filosoffa. De acuerdo a tal concepcién, la filosofia de
Ortega esquiva los detalles conceptuales, centrdndose m4s bien en los supuestos
e implicaciones generales; no se diferencia apenas las humanidades, de la refle-
xién cultural y antropolégica, etc.; y sobre todo, es expresién de un sentir per-
sonal, o de los sentimientos, expectativas, valores, etc., de un pueblo, o grupo, en
un contexto muy concreto (el de la Espafia que vive Ortega). Pero, podemos
preguntarnos, ;puede interpretarse coherentemente el perspectivismo de Ortega
con independencia de lo acertada o no que resulte ser esta concepcién de su
filosofia? Mé4s concretamente, ;jpuede tomarse su perspectivismo con seriedad
epistemolégica y metafisica?

Una concepcién muy parecida afecta al propio perspectivismo dentro de la
filosoffa. La nocién de perspectiva, o de puntos de vista, es utilizada profusa-
mente en nuestro campo. También fuera de él. Las referencias a una perspec-
tiva son abundantes en todos los 4mbitos: filoséficos, cientificos y ordinarios.
Pero son muy escasos los andlisis en profundidad de esa nocién. En general, se
considera que la nocién de perspectiva es demasiado vaga y general, que estd
demasiado ligada a consideraciones humanistas, culturales y antropolégicas, y

"Incluido en El Espectador I (José ORTEGA Y GASSET, Obras completas. Madrid: Taurus / Fun-
dacién José Ortega y Gasset, 2004, 11, pp. 159-164). En adelante, el tomo en ndimeros romanos
y las pdginas en ardbigos.

? La tinica nota que aparece en dicho trabajo, justo al citar un pequefio fragmento de Leibniz,
es la siguiente: “Como ha de hablarse en estos tomos muy frecuentemente del pervpectivismo, me
importa advertir que nada tiene de comun esta doctrina con lo que bajo el mismo nombre pien-
sa Nietzsche en su obra péstuma La Voluntad de Poderio, ni con lo que, siguiéndole, ha sustenta-
do Vaihinger en su libro reciente La Filosofia del Como si. Es més, del parrafo transcrito de Leibniz
apértese cuanto en él hay de referencias a un idealismo monadolégico”, 11, 162 n.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 34.2017

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.1-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

ANTONIO MANUEL L1Z GUTIERREZ 155

que las aclaraciones pertinentes deben venir del andlisis de otras nociones més
perfiladas; por ejemplo del an4lisis de la creencia, llevado a cabo en epistemo-
logfa o en filosoffa de la mente, del an4lisis de las teorfas, llevado a cabo en
filosoffa e historia de la ciencia, del anélisis del significado, llevado a cabo
en filosofia del lenguaje, etc.

Cuesta encontrar trabajos filoséficos abordando de modo directo la nocién de
perspectiva. Ya hemos destacado la importancia de Ortega. Russell es otra ex-
cepcién notable®. Y también hay otras mds recientes?. Pero son tan sélo eso,
excepciones. Por supuesto, hay antecedentes cldsicos. Los mismos que Ortega
considera: Leibniz, Nietzsche, James, Vaihinger. Y cémo no, el complejo ante-
cedente del relativismo.

El relativismo ligado a la perspectiva nos acaba llevando hasta los griegos,
hasta Protidgoras y acaso también hasta Her4clito. Pero en esta linea de ante-
cedentes, el perspectivismo se une siempre a otras posiciones filoséficas que
son las que llevan la voz cantante: idealismo, relativismo, pragmatismo, ficcio-
nalismo, etc.

Hay vacfos legales. Y también hay vacios filoséficos. La nocién de pers-
pectiva, 0 puntos de vista, es uno de tales vacios que hay que llenar. Es nece-
sario encarar el tema del perspectivismo por sf mismo. Es necesario, sobre
todo, analizar la propia nocién de perspectiva. Y Ortega, en esto, fue real-
mente un pionero.

Quiero centrarme en el pequefio y temprano texto de Ortega, “Verdad y
perspectiva”, de 1916, para identificar cuatro cuestiones cruciales. Habr4 una
manera de responder a estas cuatro cuestiones que darfa sustancia filoséfica al
perspectivismo, situdndolo en una posicién diferenciada respecto de otras po-
siciones filoséficas. Creo que esa manera peculiar de responder estd de hecho
perfilada en Ortega. Y lo importante no serd que con esa manera de responder
acaben ya las preguntas, sino que se abren preguntas nuevas. O nuevas mane-
ras de preguntar cosas que quisiéramos preguntar.

% En los mismos afios en los que Ortega publica “Verdad y perspectiva” (1916), Russell ela-
bora un ambicioso sistema fenomenalista en el que la nocién de “espacio de perspectivas” tiene
un papel central a la hora de ofrecer construcciones légicas de los objetos ordinarios, de los ob-
jetos fisicos, del espacio y tiempo de la fisica, de la materia, etc. Al igual que Ortega, Russell
reconoce la fuerte inspiracién leibniziana de su proyecto. Véase RUSSELL (1914) y muy espe-
cialmente RUSSELL (1918).

4 Podemos mencionar autores como MOLINE (1968), WiLLIAMS (1978), McGINN (1983),
HAUTAMAKI (1983 y 1986), PurNam (1981 y 1987), DENNETT (1987), Sosa (1991), PEACOCKE
(1992), MOORE (1997), GARDENFORS (2000), GIERE (2006), RECANATI (2007), FARKAS (2008),
CHARRO y COLOMINA (2014), etc. Cabe aumenta la lista. Con todo, no serfa muy grande.

Revista de

Estudios Orteguianos
N° 34. 2017

mayo-octubre



156 El perspectivismo de Ortega. Cuatro prequntas para un perspectivista

1. Cuatro preguntas para un perspectivista

De modo preliminar y sin mayores precisiones, digamos que la tesis nuclear
del perspectivismo es algo tan simple, aparentemente tan simple, como lo si-
guiente: nuestro acceso a la realidad (acceso epistémico, emotivo, préctico,
etc.) depende siempre de una perspectiva.

Y consideremos las perspectivas, o los puntos de vista, como: estructuras en
las que el titular de la perspectiva (un sujeto individual o colectivo) se relacio-
na (de modos que pueden ser muy diversos) con unos contenidos (conceptua-
les 0 no conceptuales) en unas circunstancias concretas.

Alternativamente, podemos considerar las perspectivas, los puntos de vista,
como formas de acceder a la realidad desde ciertas posiciones de empla-
zamiento. Esas formas de acceder a la realidad pueden ser muy diversas, basi-
camente pueden ser conceptuales o no conceptuales, y en principio pueden ser
adoptadas por sujetos individuales o colectivos®.

No hemos dicho mucho, pero lo que hemos dicho basta para plantear cua-
tro importantes preguntas:

1. Sinuestro acceso a la realidad depende siempre de una perspectiva, ;po-
drfa ser la propia realidad, la realidad en sf misma, tan sélo un conjunto
de perspectivas?

2. Supongamos que la verdad siempre sea relativa a una perspectiva. ;C6-
mo puede ser coherente una nocién dltima de “verdad relativa”? ;Cémo
puede ser coherente, por ejemplo, pensar que cualquier respuesta a es-
tas mismas preguntas (o el propio perspectivismo) sélo tiene un valor de
verdad relativo?

3. Sea lo que sea la realidad, apartarse de la perspectiva que nos permite
acceder a ella implicarfa perder el contacto. Y asi, cabria también rede-
finir la verdad como “fidelidad al propio punto de vista”. Pero, ;cémo
entender esta nocién? ;Cuél es el precio a pagar, sobre todo si se tiene
en cuenta que nuestras emociones, nuestra imaginacién, etc., también
pueden llegar a ofrecernos posibles perspectivas?

4. ;Qué peso tienen las circunstancias en las que una perspectiva es adop-
tada? ;Cabe decir de las circunstancias (externas pero también inter-

% Sobre estas maneras de entender los puntos de vista, o perspectivas (utilizaremos de mo-
do intercambiable ambas nociones), véase la obra colectiva M. Liz (ed.), Puntos de vista. Una in-
vestigacion filosdfica (Barcelona: Laertes, 2013). Respecto de algunas aplicaciones de este andlisis,

véase M. VAZQUEZ y M. Liz (2011).

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 34.2017

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.1-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

ANTONIO MANUEL L1Z GUTIERREZ 157

nas) que son el “fundamento de la perspectiva”? En otras palabras, ;de-
terminan las circunstancias (externas e internas) la perspectiva?

La primera pregunta es directamente ontolégica, sin ningin complejo. Es
una pregunta sobre la realidad misma, sobre aquello acerca de lo cual se su-
pone que nuestras perspectivas son perspectivas. Las dos siguientes preguntas
son epistemoldgicas. Tratan de la verdad. Las atribuciones de verdad (a nues-
tras creencias, enunciados, etc.) se proyectan siempre sobre dos dimensiones:
una es descriptiva, la otra normativa. La segunda pregunta se mueve en la di-
mensién descriptiva (jes la verdad siempre relativa o, por el contrario, ha de
tener una tultima naturaleza absoluta?). La tercera pregunta se mueve en la
dimensién normativa (ja qué nos compromete la verdad?). Estas dos dimen-
siones pueden cruzarse, pero en principio sus caminos son diferentes. La tlti-
ma pregunta involucra uno de los temas definitorios del propio perspectivismo.
Y lo hace, nuevamente, en un tono ontolégico muy serio. Las perspectivas, los
puntos de vista, se adoptan siempre en unas circunstancias concretas, desde
ciertas posiciones de emplazamiento. ;Cémo entender esto? Sobre todo, ;cé-
mo entenderlo en combinacién con la primera de nuestras preguntas?

Es importante apreciar que ciertas respuestas a nuestras preguntas produ-
cirfan el colapso del perspectivismo. Harfan que el perspectivismo se transfor-
mara en otras posiciones filoséficas diferentes. Si, por ejemplo, se afirma que
la propia realidad no es mds que un conjunto de perspectivas (en 1), lo que ob-
tendrfamos serfa claramente un idealismo. Apostar por la relatividad dltima de
toda verdad (en 2) harfa indistinguible al perspectivismo del relativismo. No
diferenciar entre tener una perspectiva, tal vez incluso producida por nuestras
emociones o nuestra imaginacién, y simular tener esa perspectiva, donde nue-
vamente podrian desempefiar un papel importante nuestras emociones, imagi-
nacién, etc., nos acercaria (en 3) a un ficcionalismo extremo acerca de todas
las perspectivas. Y si las circunstancias sociales, culturales, histéricas, etc., y
también las circunstancias personales y psicolégicas, determinaran la perspec-
tiva (en 4), obtendriamos abiertamente un fundamentalismo cl4sico, de una
variedad determinista. Los detalles, y los adornos, podrfan suministrarlos la
historia, las ciencias sociales, la psicologfa (acaso también la neurologia). Pero
estarfamos ante un fundamentalismo clé4sico, y adem4s determinista.

;Hay otra salida? La hay. Ortega mismo la insinda. Adelantaré este tipo de
respuesta respecto a cada una de las anteriores preguntas. Podria ocurrir que
dentro de nuestras mejores perspectivas desempefiaran un importante papel
algunas actitudes epistémicas postulatorias de una realidad con la aspiracién
de contener a todas las perspectivas, o al menos capaz de contener a cualquier
perspectiva particular. Ser fieles a esas perspectivas que nos parecen ser mejo-

Revista de

Estudios Orteguianos
N° 34. 2017

mayo-octubre



158 El perspectivismo de Ortega. Cuatro prequntas para un perspectivista

res (perspectivas ofrecidas tal vez por la ciencia, y tal vez también por la filo-

soffa, o incluso por el sentido comin) implicarfa entonces rechazar que la rea-

lidad sea simplemente, meramente, un conjunto de perspectivas®.

También podria ocurrir que la relatividad de la verdad no fuese una posi-
cién epistémicamente estable, sino muy al contrario el motor que incesan-
temente nos desplaza hacia nuevas perspectivas que pueden llegar a ser mds
ricas en contenido, mds productivas, mds sugerentes, etc. Si entendemos asf la
relativizacién, como un proceso motivador de nuestros procesos epistémicos,
desaparecen los peligros de incoherencia que socaban el relativismo de tipo
protagoreano. La tesis de que todo sea relativo es inmediatamente auto-incon-
sistente. Pero no hay nada inconsistente en ir descubriendo verdades relativas.

Suele olvidarse que una de las posiciones relativistas m4s radicales, el pirro-
nismo, entendfa justamente asf la verdad relativa. Sexto Empfrico, por ejemplo,
nos dice que descubrir la relativizacién de cualquier supuesta verdad particular
debe conducir simplemente a “seguir investigando”, y que ésta es la actitud
auténticamente escéptica. Pues serfa claramente dogmadtico pretender que, de
antemano, podemos afirmar la relativizacién de “toda” posible verdad’.

¢ ;Por qué parece tener mds sentido la idea de que la belleza sea relativa, o incluso la idea
de que lo bueno y lo malo son nociones relativas, que la idea de una verdad siempre relativa?
Creo que acabamos de insinuar un tipo de respuesta interesante. El que dentro de nuestras me-
jores perspectivas desempefien un importante papel algunas actitudes epistémicas postulatorias
de una realidad capaz de contener a todas las perspectivas, o al menos capaz de contener a cual-
quier perspectiva particular, da sentido a nuestro rechazo de una verdad siempre relativa. Sin
embargo, no hay nada comparable respecto a cosas como la belleza, ni puede que tampoco lo
haya respecto a lo bueno y lo malo.

7 Este importante aspecto del escepticismo pirrénico a menudo se pasa por alto. Pero estd
muy presente en los escritos de Sexto Empirico. En la traduccién critica inglesa Outlines of Scep-
ticiym (Julia ANNAS y Jonathan BARNES (eds.). Cambridge: Cambridge University Press, 2000)
podemos leer, justo al comienzo del texto: “When people are investigating any subject, the likely
result is either a discovery, or a denial of discovery and a confession of inapprehensibility, or
else a continuation of the investigation. This, no doubt, is why in the case of philosophical in-
vestigation, too, some have said that they have discovered the truth, some have asserted that it
cannot be aprehended, and others are still investigating” (Libro I, 1, #1). “The Sceptical per-
suasion, then, is also called Investigative, from its activity in investigating and inquiring” (Libro
I, 1, #7).

Segin avanza el texto, se va reforzando la idea de que la actitud del escepticismo académi-
co, en contraste con la del escéptico pirrénico, también acaba siendo dogmaética. Refiriéndose a
alguien que afirmara que no es posible el conocimiento, matiza Sexto Empirico: “Even if he
does make some utterances in sceptical fashion when, as they say, he is exercising, this will not
make him a Sceptic. For anyone who holds beliefs on even one subject, or in general prefers one
appearance to another in point of convincingness or lack of convincingness, or makes assertions
about any unclear matter, thereby has the distinctive character of a Dogmatist” (Libro I, Xxx111,
#293).

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 34.2017

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.1-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

ANTONIO MANUEL L1Z GUTIERREZ 159

Pero continuemos. ;Cémo distinguir entre tener una perspectiva en la que
se acceda a algin aspecto de la realidad, incluso una que sea producto de nues-
tras emociones o de nuestra imaginacién, y simplemente simular tener una
perspectiva? ;Cémo distinguir entre “realidad” y “apariencia” en el hecho mis-
mo de adoptar perspectivas, més alld de hacer esa misma distincién respecto a
lo que nos ofrecen nuestras perspectivas? Una posible respuesta serfa que
s6lo podemos hacer tal distincién a través de procesos en los que se adoptan
perspectivas reflexivas sobre nuestras propias perspectivas. Sin duda, esto im-
plica moverse en circulos y regresiones. Pero no toda circularidad epistémica,
no toda regresién, estd condenada a ser viciosa. Y por otro lado, ;qué m4s po-
dria hacerse?®

Finalmente, jcémo dar un peso no fundamentalista a las circunstancias?
Una posible respuesta rdpida serfa la siguiente. Las circunstancias son parte de
la realidad y son también parte de la perspectiva. Pero, estrictamente, las cir-
cunstancias en las que se adopta una perspectiva no forman parte del conteni-
do de tal perspectiva. Nuestro acceso epistémico a esas circunstancias depende
siempre de otra perspectiva. Son algo atribuido, interpretado, etc’. A partir de
aqui, los recursos del perspectivismo son claros. Podemos hacer postulaciones
tedricas sobre las circunstancias. Encontraremos relatividad y nuestra investi-
gacién continuard. Y surgirdn también las opciones de ser o no fieles a nues-
tras perspectivas (incluida la perspectiva del determinismo sociolégico,
histérico, psicolégico, neurolégico, etc.).

Estas respuestas son prometedoras. Y comparten un rasgo crucial que de-
bemos destacar. El perspectivismo consigue diferenciarse de otras posiciones
dinamizando las respuestas. M4s que respuestas, lo que hay es un “responder”.
Asf podria evitarse el colapso del perspectivismo en las posiciones del idealis-
mo, el relativismo, el ficcionalismo, el fundamentalismo, etc.

Y un poco més adelante: “The members of the New Academy;, if they say that everything is
inapprehensible, no doubt differ from the Sceptics precisely in saying that everything is inappre-
hensible. For they make affirmations about this, while the Sceptic expects it to be possible for so-
me things actually to be apprehended” (#226).

8 Una muy buena defensa actual de esta idea, que no toda circularidad epistémica es vicio-
sa, se encuentra en E. SOSA, Reflective Knowledge. Apt Belief and Reflective Knowledge, vol. 11 (Oxford:
Oxford University Press, 2009). Préximamente serd traducida al castellano por Prensas de la
Universidad de Zaragoza.

% Aqui, cabrfa distinguir entre “condiciones de posesién de un punto de vista” y “condicio-
nes de atribucién de un punto de vista”. Las primeras son parte del punto de vista como entidad
realmente existente, pero no son parte de sus contenidos. Las segundas articulan los contenidos
de un cierto punto de vista sobre otros puntos de vista. Y ese punto de vista reflexivo tendrd a
su vez unas condiciones de posesién. Véase M. Liz (ed.) (2013), op. cit., pp. 82-110.

Revista de

Estudios Orteguianos
N° 34. 2017

mayo-octubre



160 El perspectivismo de Ortega. Cuatro prequntas para un perspectivista

2. El texto “Verdad y perspectiva”

Examinemos algunos fragmentos del propio texto de Ortega, “Verdad y
perspectiva”. Comienza con un contraste entre la politica (la prictica, la exi-
gencia de lo 1til) y la contemplacién (la visién, la teoria). Y Ortega hace la
siguiente declaracién de intenciones respecto a la coleccién total de ensayos
que ha llamado £/ Espectador, coleccién a la que pertenece su trabajo “Verdad
y perspectiva’:

El Eypectador tiene, en consecuencia, una primera intencién: elevar un re-
ducto contra la poll’tica para mi y para los que compartan mi voluntad de pu-

ra visién, de teorfa'®.

Pero al mismo tiempo, en un giro arriesgado pero muy calculado, Ortega
afirma una segunda intencién. Quiere que su contemplacién se dirija a la vida.

El Eypectador lleva una segunda intencién: él especula, mira —pero lo que quie-
re ver es la vida segtin fluye ante ¢l

Inmediatamente, Ortega reivindica el valor imprescindible del punto de vis-
ta individual en esa visién contemplativa de la vida, rechazdndose los extremos
del escepticismo relativista y del dogmatismo racionalista:

Con razén se tachaba de gris la teorfa [se trata de la conocida cita de Goethe],
porque no se ocupaba méis que de vagos, remotos y esquemdticos problemas.
La historia de la ciencia del conocimiento nos muestra que la légica, oscilando
entre el escepticismo y el dogmatismo, ha solido partir siempre de esta erré-
nea creencia: el punto de vista del individuo es falso. De aqui emanaban las
dos opiniones contrapuestas: es asf que no hay mds punto de vista que el indi-
vidual, luego no existe la verdad —escepticismo; es asf que la verdad existe, lue-
go ha de tomarse un punto de vista sobreindividual —racionalismo.

El Espectador intentard separarse igualmente de ambas soluciones, porque
discrepa de la opinién donde se engendran. El punto de vista individual me
parece el tinico punto de vista desde el cual puede mirarse el mundo en su ver-
dad. Otra cosa es un artificio’.

No se trazan aquf diferencias entre el escepticismo y el relativismo (que atin
ausente en este texto, si tiene una tesis positiva sobre el conocimiento, mien-

10071, 160.
], 162.
12 [dem.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 34.2017

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.1-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

ANTONIO MANUEL L1Z GUTIERREZ 161

tras que el escepticismo no la tiene). Ni entre el dogmatismo, que podria lla-
marse también fundamentalismo (la verdad ha de existir, y ha de tener un fun-
damento extra-epistémico), y el racionalismo (;dénde queda el empirismo?).
Pero esto no es aqui lo relevante. Ortega quiere desmarcarse de todas estas po-
siciones apelando a la primacfa epistemolégica del “punto de vista individual”
a la hora de buscar la verdad.

La figura de “un punto de vista desde el cual puede mirarse el mundo en su
verdad” nos remite a Leibniz. Las ménadas leibnizianas no tienen ventanas.
Pero de algtin modo, cada una de ellas es un reflejo peculiar de la totalidad.
Ortega se hace eco de una analogia de Leibniz:

“Comme une méme ville regardée de différents cotés parait toute autre et est
comme multipliée perspectivement, il arrive de méme, que par la multitude infi-
nie des substances simples —es decir, de conciencias—, il y a comme autant de
différents univers, qui ne sont pourtant que les perypectives d’'un seul selon
les différents points de vue de chaque Monade'.

A partir de esto, Ortega afirma el car4cter aspectual de la realidad. O lo que
es lo mismo, visto desde otro dngulo, el cardcter perspectivado de nuestro ac-
ceso a la realidad.

La realidad, precisamente por serlo y hallarse fuera de nuestras mentes in-

dividuales, sélo puede llegar a éstas multiplicindose en mil caras o haces'.

Algo fuera de nuestra mente, una supuesta realidad, sélo podria llegar a
nuestra mente a través de una perspectiva O punto de vista. Y cada mente, en
cada circunstancia de acceso a la realidad, implica una perspectiva. Tal vez una
diferente perspectiva, tal vez no. No hay nada ni en éste ni en otros textos de

15 Jdem. La cita procede de la HMonadologia, #57. Una traduccién podria ser la siguiente: “Asf
como una misma ciudad considerada desde diferentes lados parece ser otra, y se multiplica en
perspectivas, siendo no obstante la misma, por la multitud infinita de sustancias simples [es de-
cir, de conciencias, segtin afiade Ortega], es como si hubiera muchos universos diferentes, que
sin embargo no son sino las perspectivas de acuerdo con los diferentes puntos de vista de cada
ménada”. Habl4dbamos, en una nota anterior, de la inspiracién leibniziana que subyacfa también
a la construccién hecha por Russell de un “espacio de perspectivas”. Hay, no obstante, una im-
portante diferencia entre ambos planteamientos. En Leibniz, cada ménada (cada sustancia
simple, cada conciencia) refleja a su modo la totalidad de lo real. No hay en Russell ninguna
exhaustividad de este tipo. Pero en su lugar, introduce la polémica idea, con un resultado equi-
valente, de que cabe postular la existencia objetiva de “sensibilia” que no sean datos de los sen-

tidos para ninguna conciencia.
14 [dem.

Revista de

Estudios Orteguianos
N° 34. 2017

mayo-octubre



162 El perspectivismo de Ortega. Cuatro prequntas para un perspectivista

Ortega que impida la convergencia de diferentes perspectivas. Como veremos
dentro de un momento, tal convergencia puede existir. Es m4s, en muchas oca-
siones debe promoverse.

A continuacién, el texto introduce el famoso ejemplo de la sierra de
Guadarrama vista alternativamente desde el Escorial o desde Segovia (como
diferentes posiciones de emplazamiento, dos circunstancias externas). Y con la
ayuda de este ejemplo van surgiendo muchos de los temas principales del pers-
pectivismo de Ortega. O al menos, los temas que quiero analizar.

La nocién de “verdad relativa” se insinda del siguiente modo:

Desde este Escorial, rigoroso imperio de la piedra y la geometria, donde he
asentado mi alma, veo en primer término el curvo brazo ciclépeo que extien-
de hacia Madrid la sierra de Guadarrama. El hombre de Segovia, desde su tie-
rra roja, divisa la vertiente opuesta. ; Tendria sentido que disputdsemos los dos
sobre cudl de ambas visiones es la verdadera? Ambas lo son ciertamente, y
ciertamente por ser distintas!®.

Hay que volver a destacar que, en esta cuestién de la verdad relativa,
Ortega no insiste en la imposibilidad de acuerdo o convergencia, o en que
carezca de sentido hablar de la “verdad”. Lo que Ortega defiende es que la ver-
dad sélo tiene sentido dentro de nuestras perspectivas. Y el énfasis se pone en
que cada una de las mﬁltiples perspectivas puede ser verdadera justamente
porque se trata de perspectivas distintas.

Que para Ortega la convergencia es posible, y muchas veces deseable, a pe-
sar de la idiosincrasia de las perspectivas, se pone claramente de manifiesto en
pérrafos como el siguiente:

El paisaje ordena sus tamafios y sus distancias de acuerdo con nuestra reti-
na, y nuestro corazon reparte los acentos. La perspectiva visual y la intelec-
tual se complican con la perspectiva de la valoracién. En vez de disputar,
integremos nuestras visiones en generosa colaboracién espiritual, y como las
riberas independientes se atinan en la gruesa vena del rfo, compongamos el

torrente de lo real'®.

Quiero también llamar la atencién sobre un parrafo que encierra cierta am-
bigiiedad. M4s concretamente, dos ambigiiedades. Es el siguiente:

15 [dem.
1611, 163.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 34.2017

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.1-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

ANTONIO MANUEL L1Z GUTIERREZ 165

la realidad no puede ser mirada sino desde el punto de vista que cada cual ocu-
pPa, fatalmente, en el universo. Aquélla y éste son correlativos, y como no se
puede inventar la realidad, tampoco puede fingirse el punto de vista!”.

Una primera ambigiiedad la introduce la palabra “fatalmente”. ;Se quiere
decir que las circunstancias determinan el punto de vista? ;Que la propia
realidad determina la perspectiva adoptada? ;Que poco puede hacer el indivi-
duo aparte de ser el depositario, el portador, el titular, de un punto de vista?
.Son las circunstancias, tanto externas (sociales, culturales, politicas, materia-
les) como internas (psicolégicas, neurolégicas) el “fundamento” determinante
de la perspectiva, un fundamento que escapa a todos nuestros poderes para de-
cidir y actuar? No parece ser ésta la interpretacién més apropiada. En todo
caso, el papel jugado por las circunstancias en el perspectivismo de Ortega
es dificil de tratar. Dejemos de momento pendiente este tema, y con él la
respuesta precisa a nuestra cuarta y tltima cuestién. En el dltimo apartado de
nuestro trabajo volveremos sobre este punto.

Vayamos a la segunda ambigiiedad. Nuestro acceso a la realidad se da siem-
pre a través de una perspectiva. Y Ortega argumenta que por ello, estricta-
mente, no se puede “fingir” la adopcién de puntos de vista.

“Fingir el punto de vista” puede tener dos sentidos. Y sélo en uno de ellos
debe tomarse su afirmacién de que no pueda fingirse el punto de vista. Lo que
no se puede es simular que se adoptan puntos de vista, en general, cualquier
punto de vista, sin adoptar realmente ningin punto de vista. No se puede por-
que ese “fingimiento” implica ya adoptar un punto de vista. Pero esto es muy
distinto de simular que se adopta cierto punto de vista particular. Los actores,
por ejemplo, simulan determinados puntos de vista, adoptan ciertos puntos de
vista simulados. Esto no puede negarse.

Es m4s, en todos nuestros puntos de vista hay contenidos generados por
nuestra fantasia e imaginacién, por nuestras emociones, deseos y expectativas.
En la mayoria de nuestros puntos de vista operan mecanismos que, en otras
circunstancias, podrian llegar a producir puntos de vista tan sélo simulados. Y
esto nos lleva a la necesidad de distinguir puntos de vista adecuados, o autén-
ticos, de puntos de vista inadecuados, no auténticos, de una manera que no de-
penda exclusivamente de la intervencién de la imaginacién, las emociones, los
deseos y expectativas, etc. Los segundos puntos de vista nos apartarian de la
realidad, y con ello impedirfan el pleno desarrollo de nuestras capacidades (nos
apartarfan, llega a decir Ortega, del cumplimiento de nuestra “misién”).

Refiriéndose a su propia obra El Espectador, dice Ortega:

17 [dem.

Revista de

Estudios Orteguianos
N° 34. 2017

mayo-octubre



164 El perspectivismo de Ortega. Cuatro prequntas para un perspectivista

El Espectador mirara el panorama de la vida desde su corazén, como desde
un promontorio. Quisiera hacer el ensayo de reproducir sin deformaciones su
perspectiva particular. Lo que haya de nocién clara ird como tal; pero ird tam-
bién como ensuefio lo que haya de ensuefio. Porque una parte, una forma de
lo real es lo imaginario, y en toda perspectiva completa hay un plano donde
hacen su vida las cosas deseadas'®.

Ser fieles al propio punto de vista consistirfa en resistirse a sustituir nues-
tros puntos de vista auténticos por puntos de vista que no lo son. El sentido en
el que la verdad es “fidelidad al propio punto de vista” se explica del siguiente
modo en el texto que estamos comentando:

La verdad, lo real, el universo, la vida —como quer4is llamarlo—, se quiebra
en facetas innumerables, en vertientes sin cuento, cada una de las cuales da
hacia un individuo. Si éste ha sabido ser fiel a su punto de vista, si ha resisti-
do a la eterna seduccién de cambiar su retina por otra imaginaria, lo que ve
serd un aspecto real del mundo®.

Nuestro acceso a la realidad es dependiente de una perspectiva. Las pers-
pectivas nos ofrecen aspectos del mundo. Y son siempre perspectivas indivi-
duales. En dltimo término, segtin Ortega, esto es lo que nos hace insustituibles:

cada hombre tiene una misién de verdad. Donde estd m{ pupila no estd otra:
lo que de la realidad ve mi pupila no lo ve otra. Somos insustituibles, somos
necesarios. “Sélo entre todos los hombres llega a ser vivido lo Humano” —dice
Goethe. Dentro de la humanidad cada raza, dentro de cada raza cada indivi-
duo, es un érgano de percepcién distinto de todos los demds y como un ten-
tdculo que llega a trozos de universo para los otros inasequibles®.

Ciertamente, el caricter insustituible de cada cual, de cada sujeto particu-
lar, se cancelarfa al compartir puntos de vista. Dos sujetos con el mismo pun-
to de vista serfan intersustituibles respecto a ese punto de vista. ;Supone esto
que debe evitarse la idea de convergencia entre nuestros puntos de vista? Na-
da de eso. Ortega asume la siguiente idea:

18 [dem.

19 [dem. Acerca de esta manera de entender la verdad, véase también el ensayo de Ortega “La
verdad como coincidencia del hombre consigo mismo”, incluido en En torno a Galileo (1947), VI,
432-442.

20 [dem.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 34.2017

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.1-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

ANTONIO MANUEL L1Z GUTIERREZ 165

Si la sierra materna fuera una ficcién o una abstraccién, o una alucinacién, po-

drfan coincidir la pupila del espectador segoviano y la m{a®!.

Esto quiere decir que nunca dos sujetos compartirdn exactamente los mis-
mos puntos de vista. La Convergencia Completa es tan sélo una ficcién, una
abstraccién. Pero también es un limite ideal. Para Ortega, lo importante son
los procesos de convergencia. Y los procesos de convergencia necesitan tanto
puntos de vista diferentes como que su mutua interaccién vaya limando las di-
ferencias.

3. Las respuestas y el responder de Ortega

Como acabamos de ver, todas las propuestas de Ortega comparten un im-
portante rasgo. Son propuestas que apelan al fluir de la vida, al desarrollo de
nuestras potencialidades en constante comercio con la realidad y con nuestros
semejantes.

Respecto a las cuatro preguntas que iniciaban nuestro trabajo, el perspec-
tivismo de Ortega no propondria propiamente respuestas, algo que pudiera ser
definitivo y concluyente, sino la posibilidad permanentemente abierta de un
“responder”. Ir respondiendo a esas preguntas desde nuestras perspectivas in-
dividuales, intentando ser fieles a ellas en una dindmica de interaccién mutua.

Comentaremos brevemente cémo es ese “responder” en cada caso. Y lo co-
nectaremos con algunos planteamientos filoséficos recientes.

3.1. La cuestion sobre la realidad

En relacién a si la propia realidad es o no un conjunto de perspectivas, no
hay en “Verdad y perspectiva” ningtin argumento (por ejemplo, una argumen-
tacién trascendental) que derive la existencia de la realidad a partir de las pers-
pectivas. Lo que hay es un concepto de realidad del que se sigue que nuestro
acceso a ella ha de depender siempre de una perspectiva. Lo que pueda haber
“m4s all4” de nuestros puntos de vista siempre llega a nosotros a través de una
multiplicidad de perspectivas®.

2, 162.

22 Serfan profundamente desorientadoras interpretaciones como la siguiente: “Para Ortega,
la realidad o el conocimiento, entendidos como totalidades unitarias y coincidentes de puntos de
vista individuales, no pasan de ser abstracciones o ficciones construidas desde lo individual
—desde las perspectivas individuales— que es lo tnico real y existente. Y no es que Ortega nie-
gue la existencia de la realidad, mds all4 de las diferentes perspectivas, sino que «la realidad, pre-
cisamente por serlo y hallarse fuera de nuestras mentes individuales, sélo puede llegar a éstas

Revista de

Estudios Orteguianos
N° 34. 2017

mayo-octubre



166 El perspectivismo de Ortega. Cuatro prequntas para un perspectivista

Pero ese concepto de realidad, lo que puede existir “mds all4” de las pers-
pectivas, de ninguna forma es prescindible. Siguiendo literalmente a Ortega,
cabe decir que desempefia una funcién en nuestras vidas, como todo concep-

to?3. Una funcién que puede 11egar a ser sumamente importante. Yes aqul’ don-

de deben resolverse nuestros compromisos Ol’ltOl(’)giCOS%.

Este juego de referencias cruzadas entre realidad y perspectiva nos es hoy
dfa muy familiar. Hace unos afios, en una célebre frase, Hilary Putnam afir-
maba que “la mente y el mundo construyen conjuntamente la mente y el mun-
do”. El contexto era su “realismo interno”, que puede considerarse una

multiplicindose en mil caras o haces». En otras palabras: la realidad existe m4s alld de las pers-
pectivas, las excede; sin embargo, la perspectiva individual es la realidad radical, primaria y ori-
ginaria, desde la cual el mundo se nos hace presente. No es posible, por tanto, una visién del
mundo vub specie acternitatis, tal como el naturalismo materialista ha pretendido con la ciencia, o
el racionalismo mediante una razén universal, un sujeto trascendental o un espiritu absoluto. Es
mds, ni siquiera serfa posible pensar en la realidad més all4 de las perspectivas”, (A. DEFEZ 1
MARTIN, “Verdad, conocimiento y realidad en Ortega”, Revista de Estudios Orteguianos, 6 (2002),
pp- 119-132).

Considerar que la realidad misma es una “abstraccién”, o una “ficcién”, “construida desde lo
individual —desde las perspectivas individuales-", ;no es justamente negar su existencia "més
all4 de las diferentes perspectivas”? ;Se puede decir, un poco después, “en otras palabras: la
realidad existe mds all4 de las perspectivas, las excede”? ;Y acabar afiadiendo “Es mds, ni
siquiera serfa posible pensar en la realidad més all4 de las perspectivas”?

% “Cada nuevo concepto [escribia Ortega en 1914] es un nuevo érgano que se abre en
nosotros sobre una porcién del mundo, técita antes e invisible”, Meditaciones del Quijote, 1, 788.

24 Antii Hautdmaki ha propuesto recientemente entender las perspectivas como conjuntos de
determinables (por ejemplo, “color”, “forma”, “tamafio”, etc.) adquiriendo valores determinados
(por ejemplo, “rojo”, “cuadrado”, “grande”, etc.). Esto crea espacios de posibilidades, estructu-
rados de maneras légicas y extra-légicas, y caminos concretos en los que de hecho una perspec-
tiva va adquiriendo contenidos concretos. Con un planteamiento asf, la realidad en s{ misma
parece a primera vista prescindible, o definible como el gran conjunto de todas las perspectivas.
Sin embargo, muchas de nuestras perspectivas incluyen también cosas como “realidad”, “objeti-
vidad”, “independencia epistémica”, etc., a la manera de determinables que, en cada caso, pue-
den adquirir unos valores determinados u otros. Y con ello, la determinacién de una realidad en
s{ misma, objetiva, epistémicamente independiente, etc., se convierte en un importante proble-
ma a resolver desde dentro de nuestras propias perspectivas. Véase el trabajo de A. HAUTAMAKI,
“Points of view: A conceptual spaces approach”, [en linea] en Foundations of Science (préxima pu-
blicacién). [Consulta: febrero de 2015].

2 “The mind and the world jointly make up the mind and the world”, H. PUTNAM, Reavon,
Truth, and History. Cambridge: Cambridge University Press, 1981, p. XI. (Trad cast.: Razdn, ver-
dad e historia. Madrid: Tecnos, 1981). Esto hace inviable la idea de una “concepcién absoluta de
la realidad”, una representacién completamente objetiva de la realidad en sf misma. Esa con-
cepcién absoluta deberfa incluirse a sf misma convirtiéndose en una concepcién absoluta, y tam-
bién a sf misma incluyéndose a sf misma, etc. Estructuralmente, el problema serfa muy parecido
al planteado por Wittgenstein en su Zractatus a propésito de la representacién (“figuracién”) de

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 34.2017

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.1-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

ANTONIO MANUEL L1Z GUTIERREZ 167

variedad reciente de perspectivismo. En tal contexto, Putnam defendfa un pro-
fundo relativismo conceptual de tono kantiano. Nuestros conceptos configu-
ran toda la realidad que puede sernos accesible. Sin embargo, esto no impide
que queramos conocer la realidad. Ni que hablemos de ella. ;Qué es, pues, la
realidad? Putnam adoptaba una solucién peirceana (y sellarsiana). Hemos de
aceptar como real aquello, y sélo aquello, descrito por nuestras teorfas en el li-
mite ideal de la investigacién. La verdad se sitda en el limite ideal de nuestros
esfuerzos por conocer la realidad.

Si nuestra situacién epistémica es la sefialada por Ortega y por Putnam, si
“el punto de vista individual [es] el dnico punto de vista desde el cual puede mi-
rarse el mundo en su verdad”, si “la mente y el mundo construyen conjunta-
mente la mente y el mundo”, poco més puede decirse. Salvo que, si no queremos
asumir la referencia a una idealidad, a ese limite ideal del esfuerzo por conocer,
lo que nos queda es una dindmica de intentar conocer la realidad, siendo nues-
tras mejores teorias las que sefialen nuestros compromisos ontolégicos.

. Mejores teorias respecto a qué? Podemos hacer comparaciones con el pa-
sado, podemos hacer comparaciones en el presente y podemos hacer compa-
raciones con futuros imaginados. Pero siempre tal como ese pasado, presente
y futuro son concebidos desde nuestras perspectivas individuales en interac-
cién. Sin duda, esto origina multiples circularidades y regresos. Pero sélo re-
presentardn un grave problema si nos paramos.

3.2. Verdad relativa

Lo mismo ocurrirfa con la verdad relativa, que era el tema de nuestra se-
gunda pregunta. La verdad relativa no puede ser considerada como un punto
de llegada final, como un dltimo término. El conocimiento no es un callején sin

g )

las propias relaciones representacionales. Segtin Wittgenstein, en tltimo término estas relacio-
nes sélo podian “mostrarse” (a través de las “figuras” que representan), no “decirse” (no repre-
sentarse, no “figurarse”). Sobre estos temas wittgensteinianos, véase el reciente libro editado por
J. L. ZALABARDO, Wittgenateins Early Philosophy. Oxford: Oxford University Press, 2012. Sobre
la nocién de una concepcién absoluta de la realidad, véase B. WILLIAMS, Descartes: The Project of
Pure Enquiry (Harmondsworth: Penguin, 1978) y A. MOORE, Points of View (Oxford: Oxford
University Press, 1997). El principal argumento con el que puede defenderse la posibilidad de
una concepcién absoluta es que la realidad ha de ser de algtin modo determinada. Si la realidad
es asf, si no es de cualquier manera, parece plausible que sea posible, al menos en principio, re-
presentar esa manera de ser. La propia realidad, por ejemplo, podria hacer de representante de
s{ misma. Las cosas no son tan f4ciles, sin embargo, si el representar la realidad es parte de lo
que la constituye, parte de su manera determinada de ser. Y por ello, la tesis de Putnam afecta
de lleno a planteamientos como los de Williams y Moore.

Revista de

Estudios Orteguianos
N° 34. 2017

mayo-octubre



168 El perspectivismo de Ortega. Cuatro prequntas para un perspectivista

salida. Siempre debemos seguir buscando. Serfa dogmético, Ortega dirfa ra-
cionalista, postular un fin ideal. Pero con todo, el progreso también puede me-
dirse comparando con el pasado, con lo que tenemos alrededor y con los
futuros que imaginamos.

La verdad relativa como “estado epistémico terminal” es dificil de asumir. Y
no sélo por el pluralismo relativista que sugiere. En s{ misma, conduce a mil-
tiples problemas conceptuales. En los dltimos afios, ha existido un intenso de-
bate en torno a la verdad relativa, principalmente en el campo de la filosofia
del lenguaje”. ;Puede ser la verdad relativa un “estado (epistémico o seménti-
co) terminal”?

Supongamos, por simplicidad, que la verdad es siempre relativa a un deter-
minado punto de vista. En tal caso, la verdad sobre la misma existencia de otros
puntos de vista también ser4 tan sélo relativa a un punto de vista. Estrictamen-
te, no podré afirmar con verdad que existen otros puntos de vista. Tan sélo que
desde mi punto de vista es como si existieran otros puntos de vista.

También se convierte en relativa la verdad sobre que uno tenga los puntos
de vista que parece tener. Esa verdad deberfa parafrasearse como que desde
cierto punto de vista que adopto es como si yo tuviera esos puntos de vista. Y
a su vez, esta verdad deberfa parafrasearse como que desde un nuevo punto de
vista adoptado es como si yo tuviera ese punto de vista desde el cual es como
sl yo tuviera los puntos de vista iniciales. Y asf sucesivamente. En un infinito,

y por lo demds imposible, movimiento reflexivo®.

% Una buena muestra de ello se encuentra en el libro de M. GARCIA-CARPINTERO y M.
KOLBEL (eds.), Relative Truth. Oxford: Oxford University Press, 2009. En filosoffa e historia de
la ciencia, el relativismo es un tema mucho més clésico. Y los planteamientos de Kuhn, Feyera-
bend y otros, han dejado una honda huella. Como ejemplo del surgimiento reciente, en este cam-
po, de posiciones perspectivistas m4s moderadas véanse los sugerentes libros de N.
CARTWRIGHT, The Dappled World: A Study of the Boundaries of Science (Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 1999) y de R. GIERE, Sceentific Perspectivism (Chicago: University of Chicago Press,
2006). Sobre la relevancia filoséfica general del relativismo, véase el libro de S. HALES, Relati-
viom and the Foundations of Philosophy. Cambridge: MIT Press, 2006.

¥ Estos problemas son analizados por Paul BOGHOSSIAN en su libro Fear of knowledge. Against
relativism and constructiviom. Oxford: Oxford University Press, 2006 (trad. cast.: £/ miedo al cono-
ctmiento. Madrid: Tecnos, 2009). Segtin este autor, dichos problemas socavarfan las pretensiones
del relativismo constructivista contemporaneo. Otro grave problema, que afectarfa a la relativi-
zacién de lo normativo, es el siguiente. Mientras que algo como “Se debe hacer x” es un enun-
ciado claramente normativo, su relativizacién a un determinado punto de vista, sistema de
valores, cédigo moral, etc., por ejemplo “De acuerdo al punto de vista V (o segun el sistema
de valores A, o segtin el cédigo D), se debe hacer x”, lo transforma en un enunciado descriptivo.
La relativizacién hace que se pierda toda normatividad. Hemos dejado de lado este problema.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 34.2017

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.1-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

ANTONIO MANUEL L1Z GUTIERREZ 169

Sin embargo, la nocién de verdad relativa como “proceso”, como exigencia
motivadora de una revisién continua de nuestras creencias, resulta inocua. Es
inmune al pluralismo relativista. También a los anteriores problemas concep-
tuales. Y puede ser Completamente oportuna y saludable.

Expresemos esta idea de un modo un poco més preciso. Supongamos que
la verdad de cierto contenido p (de nuestros pensamientos, creencias, enun-
ciados, etc.), pueda ser relativizada a determinados fndices o pardmetros. Asf,
por ejemplo, podriamos tener:

p, desde cierto punto de vista V.

p, para el sujeto S.

p, para el grupo G.

p, en las circunstancias C.

p, de acuerdo al sistema de valores A.
p, segtin el esquema conceptual E.

Ny oA =

p, desde el lenguaje L.

Cuando estas relativizaciones se toman como hechos epistémicos tltimos,
surgen los problemas. Parece plausible una situacién de pluralismo irreducible
para la verdad. Pero esto es epistémicamente destructivo, o cuando menos pa-
ralizante. Tomemos como referencia 1. El tratamiento de las otras relativiza-
ciones serfa muy parecido. Bien, ;qué hacer ante una situacién como la
siguiente?

8. p, desde cierto punto de vista V|
9. -p, desde otro punto de vista V,,

Podemos aceptar tanto 8 como 9, o podemos también revisar las anteriores
adscripciones de contenido perspectival, al menos una. Entonces, aunque re-
chacemos tener, respecto a todo punto de vista Vi, contenidos autocontradic-
torios, como:

10. p&-p, desde cierto punto de vista V,
el término de nuestros esfuerzos epistémicos serd siempre, o bien algo del tipo

11. (p, desde cierto punto de vista V]) & (-p, desde cierto punto de vista
V,), desde cierto punto de vista V,

o bien algo del tipo

Revista de

Estudios Orteguianos
N° 34. 2017

mayo-octubre



170 El perspectivismo de Ortega. Cuatro prequntas para un perspectivista

12. -((p, desde cierto punto de vista V) & (-p, desde cierto punto de vis-
ta V,)), desde cierto punto de vista V,.

La situacién 11 se produce al aceptar tanto 8 como 9. La situacién 12 se
produce al querer revisar al menos una de las anteriores adscripciones de con-
tenido. Y 12 es equivalente a

13. -(p, desde cierto punto de vista V|) o =(-p, desde cierto punto de vis-
ta V,), desde cierto punto de vista V.

Mientras que V3 acepta las adscripciones 8 y 9, V, nos obliga a revisar al
menos una. En este punto, podemos construir otros puntos de vista V5y V6 con
la misma estructura que 11 y 12, pero aplicados esta vez a los propios puntos
de vista V. y V,, con sus respectivos contenidos. No obstante, si nada ha cam-
biado respecto a las evidencias o razones para adscribir 8 y 9, parece que na-
da habr4 cambiado tampoco con estos cambios de perspectiva. La situacién de
bloqueo epistémico seguirfa siendo exactamente la misma que con nuestros
puntos de vista de partida V,yV,. De acuerdo a V., aceptamos tanto V, como
V,. De acuerdo a vV, deberfamos revisar o bien V,o bien V,. De acuerdo a

vV,
una de estas perspectivas.

;Describe esto realmente nuestra situacién epistémica tltima? Creo que

aceptarfamos tanto V, como V,. De acuerdo a V,, revisarfamos al menos

no. El anterior bloqueo epistémico se mantiene constante a través de la rei-
teracién de puntos de vista porque parece que las evidencias o razones que
hacen dificil decidir entre 8 y 9 han de “seguir siendo” las mismas que las evi-
dencias o razones que entran en juego en 11 y 12, y las mismas que pueden
entrar en juego en cualesquiera otras reiteraciones de puntos de vista atin
més reflexivos. Pero éste es un supuesto muy poco plausible (muy poco rea-
lista).

Los puntos de vista son entidades temporales. Son procesos. Adoptar un
punto de vista, mantenerlo, enriquecerlo o empobrecerlo, reflexionar sobre é€l,
ser consecuente o no con él (ser o no “fieles a él”), etc., son procesos epistémi-
cos complejos. Y tanto los contenidos de un punto de vista como las evidencias
o razones que apoyen dichos contenidos pueden cambiar con el tiempo. Pue-
den cambiar a través de esos procesos, sin que necesariamente cambie el pun-
to de vista.

El factor crucial es que, si los puntos de vista son entidades temporales, en-
tonces resulta facil decir que podr4d haber cambios de contenido, y también
cambios en las evidencias o razones a favor de tales contenidos, sin que tenga
que cambiar el punto de vista. En otras palabras, no todo cambio de conteni-

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 34.2017

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.1-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

ANTONIO MANUEL L1Z GUTIERREZ 171

do, y no todo cambio en las evidencias o razones para mantenerlo, tendria por
qué suponer un cambio “de” punto de vista®.

Hay, pues, un indice que hace que la posibilidad de un pluralismo irreduci-
ble sea tan sélo una posibilidad. Una posibilidad incapaz de imponer limites in-
franqueables a la convergencia. Es m4s, ese indice hace que la posibilidad de
un pluralismo irreducible pueda llegar a tener mucha menos plausibilidad que
la posibilidad de una convergencia. Tal indice es el tiempo.

Veamos qué ocurre si afiadimos fndices temporales (t, t, etc.) a8y 9. Al ha-
cer esto, obtenemos

14. p, desde cierto punto de vista Vi, ent.
Y esto no impide poder tener
15. -p, desde cierto punto de vista V, en t.

Si los puntos de vista son entidades temporales que pueden cambiar de con-
tenidos, un mismo punto de vista \4 puede tener en t. el contenido p, y en t; el
contenido -p. Algo similar podria decirse de V.. Temporalmente podria pasar
de tener el contenido -p a tener el contenido p. Esto, simplemente, hace expli-
cita una idea muy intuitiva: no todo cambio de contenido, y no todo cambio en
las evidencias respecto a un contenido, implican un cambio de punto de vista®.

La relativizacién temporal pone en su lugar todas las demds relativizacio-
nes. 10 puede seguirse manteniendo. Porque de 14 y 15 no se llega a 10. Por
lo que hemos dicho, incluso aunque llegara a producirse un conflicto entre 14
y 15, tal conflicto no tendria por qué contar con las mismas evidencias o razo-

2 Si cualquier cambio de contenido, o cualquier cambio en las evidencias o razones que lo
apoyan (estamos considerando ambos tipos de cambio), implicara un cambio “de” punto de vis-
ta, se producirfa una imparable “explosién de perspectivas”, muchisimo mayor que la que de por
si entrafia la condicién perspectival de nuestro acceso a la realidad o, alternativamente, el
carécter aspectual de la realidad. Consideremos tan sélo los contenidos. Para n aspectos de la
realidad, y fijdndonos tinicamente en la posibilidad de tener en cuenta o no tener en cuenta
cada uno de esos aspectos, tendriamos 2" diferentes perspectivas posibles, y 2 elevado a 2" dife-
rentes perspectivas reflexivas posibles sobre todas esas perspectivas, y asf sucesivamente. No
parece que el perspectivismo obligue a tanto. Tener una perspectiva, un punto de vista, ha de
ser algo m4s “articulado”.

» Por supuesto, deberfamos ofrecer criterios de identidad respecto a los puntos de vista. Pe-
ro son entidades complejas y cambiantes. Y tal vez esos criterios no puedan ser completamente
claros y precisos. Con todo, debe tener sentido poder decir cosas como que “nuestro punto de
vista se ha enriquecido/empobrecido de contenido”, o que “nuevas evidencias apoyan/quitan
apoyo a nuestro punto de vista”. Véase de nuevo M. Liz (ed.) (2013), op. cit.

Revista de

Estudios Orteguianos
N° 34. 2017

mayo-ocmbre



172 El perspectivismo de Ortega. Cuatro prequntas para un perspectivista

nes que estaban presentes en el conflicto entre 8 y 9. Adem4s, si introducimos
ahora puntos de vista sobre otros puntos de vista, si reiteramos la adopcién de
perspectivas, es muy plausible pensar que vayan apareciendo nuevas eviden-
clas o razones que permitan revisar 8 o 9.

Nada impide que, para puntos de vista V.yV, inicialmente diferentes
respecto a si p o si -p, y para puntos de vista Voy Ve, inicialmente diferen-
tes respecto a los contenidos de V.yV, puedan existir ciertos tiempos tyt
tales que

16. tanto V| como V, tengan en t, el mismo contenido (por ejemplo p; o -p;
u otro contenido r); y que

17. tanto V, como V, tengan en t, el mismo contenido (por ejemplo, que
tanto V, como V, tienen el mismo contenido p; o que ambos tienen el
mismo contenido -p; o que ambos tienen otro contenido r).

El tiempo t, serfa el tiempo de una convergencia de los puntos de vista V|
vy V,. Y el tiempo t, (que por lo demds, podria ser el mismo t,) serfa el tiempo
de una convergencia de los puntos de vista reflexivos V, y V, sobre los ante-
riores puntos de vista V| y V,,.

{Qué significa todo esto? No significa que deban existir esos tiempos t, y t,
para cualquier discrepancia acerca de ciertos contenidos, o acerca de los con-
tenidos de otros puntos de vista. Ni mucho menos que deba existir una teorfa
ideal putnamiana o peirceana (o sellarsiana), capaz de definir materialmente
toda verdad. Pero aun asf, hay otras consecuencias sumamente importantes.
Cuando la verdad relativa se proyecta sobre el tiempo, se aclara la niebla del
relativismo. La tesis de que la verdad relativa necesariamente sea el “estado
epistémico terminal” es una tesis que no se sigue de que nuestro acceso a la
realidad dependa siempre de una perspectiva. Es una tesis que olvida la natu-
raleza temporal de los puntos de vista. Y curiosamente, es una tesis que los
propios pirrénicos calificarian de profundamente “dogmaética”.

En muchos casos sf existe convergencia de contenidos en puntos de vista
inicialmente contrapuestos. Este es un hecho que da confianza epistémica. Y
la tnica forma de llegar a tal convergencia es esforzarse en llegar a ella. Bajo

% La tesis de Protdgoras, que todo es relativo, sintetizarfa tal dogmatismo. De todas formas,
tal vez al conocimiento le ocurra como a los postres, o como a nuestras maneras de vestir. No
hay un postre ideal, ni una manera ideal de vestir. Pero sf hay postres y maneras de vestir me-
jores y peores. Igual que hay obras de arte mejores y peores. Y en muchos casos, el relativismo
apenas puede encontrar margen de maniobra. Lo que no se puede es afirmar (dogméticamente)
que la diferencia entre “conocer” y “no conocer” siempre es y siempre serd inevitablemente, me-
ramente, una cuestién relativa.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 34.2017

mayo-octubre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.1-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

ANTONIO MANUEL L1Z GUTIERREZ 175

una dimensién temporal, la verdad relativa debe promover el “seguir investi-
gando”?!.

Respecto a los problemas conceptuales del relativismo, mds arriba sefala-
dos, la situacién también cambia por completo. ;Qué problema hay en que
desde mis puntos de vista, repetidamente, insistentemente, parezca que existen
otros puntos de vista? Realmente, ;qué mds se podria pedir para estar autori-
zado a afirmar que realmente existen otros puntos de vista? Y, ;qué m4s se po-
drfa esperar si nuestro acceso a la realidad, incluyendo la realidad de los otros
puntos de vista, depende siempre de una perspectiva. Por otro lado, el que sé-
lo pueda identificar y conocer mis propios puntos de vista adoptando ciertos
puntos de vista reflexivos se convierte en una descripcién bastante adecuada
de mi auto-conocimiento. Los problemas conceptuales sélo surgen cuando se
olvida la dimensién temporal de estos movimientos reflexivos. Pero nada nos
obliga a mantener, en ningtin momento, en ningtn estado epistémico particu-
lar, todos los posibles niveles de reflexién.

3.3. Verdad como fidelidad al propio punto de vista

Vayamos a nuestra tercera pregunta. Como ya dijimos, debe distinguirse
entre:

1. Simular, o fingir, que se tienen puntos de vista, en general, cualquier
punto de vista, y

2. Simular un cierto punto de vista, tener un cierto punto de vista de ma-
nera tan sélo simulada, fingida.

Tiene razén Ortega: simular o fingir que se tienen puntos de vista, en ge-
neral, sin realmente tenerlos, es algo que no puede hacerse. Sin embargo, sf se
puede simular un cierto punto de vista particular. Se hace adoptando el punto

3! Nada de lo anterior presupone, sin embargo, una dimensién temporal “externa a los pun-
tos de vista” (un tiempo en sf mismo, con una objetividad situada m4s all4 de todo punto de vis-
ta), aunque tal dimensién temporal sf deba ser algo “externo a los sujetos que adopten esos
puntos de vista” (un tiempo meramente subjetivo serfa completamente arbitrario). Atribuir tem-
poralidad es adoptar puntos de vista con contenidos temporales. Respecto a la nocién de un
“tiempo en sf mismo” tendrfamos que hacer frente a los mismos problemas que afectan a la no-
cién de “realidad en sf misma”, y como veremos dentro de un momento, serfan los mismos pro-
blemas que afectan a la nocién de “circunstancias en las que se adopta un punto de vista”. Sobre
la importante distincién entre “interno/externo a un punto de vista” y “interno/externo al sujeto
que adopta tal punto de vista”, y su aplicacién crucial a diversos problemas filoséficos, véase M.

Liz (ed.) (2013), op. cit., pp. 111-151.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 34. 2017

mayo-octubre



174 El perspectivismo de Ortega. Cuatro prequntas para un perspectivista

de vista de la simulacién, del “fingimiento”. Y esto es adoptar un punto de vis-
ta simulado.

Es tentador conectar el rechazo de Ortega a la posibilidad de “fingir” que se tie-
nen en gener‘al puntos de vista con el tema crucial en filosoffa de la mente acerca
de si cabria o no distinguir entre una simulacién completa de la mente y que
“realmente exista” o se “duplique” una mente. Pero también es aventurado sugerir
conexiones demasiado estrechas. Con todo, puede haber un extremo en el que de
igual forma a como “fingir” que se adoptan puntos de vista, en general, es ya adop-
tar un punto de vista, “fingir” que se tiene mente, en general, serfa ya tenerla®.

;Implica el perspectivismo de Ortega una concepcién no “sustancialista” de
la mente, del propio yo? ;Hay en Ortega un cierto tipo, podriamos decir,
de existencialismo latente aplicado a los sujetos titulares de las perspectivas?
Debemos dejar abierta esta interesante posibilidad.

Centremos nuestra atencién en la necesidad de distinguir puntos de vista
auténticos, que mantienen una conexién adecuada con la realidad, aunque sea
a través de la ilusién o la imaginacién, o del deseo, de puntos de vista simula-
dos que pierden esa conexién. Para Ortega, ser fieles a la propia perspectiva
es seguir la pista de los primeros. Y no ser fieles a la propia perspectiva, es
adoptar los segundos.

Aunque una determinada perspectiva sea sélo el producto de nuestra ilu-
sién, o imaginacién, o deseo, es distinto “asumir” dicha perspectiva que “fin-
girla”. El fingirla, meramente simularla, nos aparta de la realidad, perdemos
conexién con lo que permitirfa desarrollar plenamente nuestras potencialida-
des. Si la perspectiva es lo que nos conecta con la realidad, hay que tomarla en
serio. Hay que comprometerse con ella. Y esto serfa asf a pesar de que pueda
tratarse de una perspectiva imaginada o sofiada. Debemos comprometernos
también con nuestros suefios. Debemos ser fieles a ellos®.

32 Esto es justamente lo defendido por Dennett (y lo que Tiiring también sugerfa). Daniel Den-
nett ha sido también uno de los representantes actuales mas combativos del perspectivismo, prin-
cipalmente en el campo de la filosoffa de la mente y de las ciencias cognitivas. Una de sus tesis
caracterfsticas es que llega un punto en el que carece de sentido diferenciar entre un “parece co-
mo si p”y un “realmente p”, por ejemplo cuando p es “x tiene mente”. Véase de D. DENNETT, 7he
Intentional Stance (Cambridge: MIT Press, 1987; trad. cast.: La actitud intencional. Barcelona: Ge-
disa, 1992) y Consciousness Explained (Boston: Little Brown, 1991; trad. cast.: La conciencia expli-
cada. Barcelona: Paidés, 1995). En las dltimas décadas, John SEARLE ha defendido posiciones
totalmente contrarias a Dennett (contrarias al enfoque abierto por Tiiring, contrarias en gene-
ral a todo el computacionalismo). Véase, por ejemplo, “Minds, Brains and Programs”, The Be-
havioral and Brain Sciences, 3 (1980), pp. 417-424 y Minds, Brains and Science. Cambridge: Harvard
University Press, 1984.

3 “(...) el hombre para vivir tiene que pensar, gistele o no. Si piensa mal, esto es, sin inti-
ma veracidad, vive mal, en pura angustia, problema y desazén. Si piensa bien encaja en sf mis-

Revista de
Estudios Orteguianos

N°34.2017

mayo-ocmbre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.1-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

ANTONIO MANUEL L1Z GUTIERREZ 175

Ahora bien, jcémo identificar la fidelidad a un punto de vista? Creo que
aquf volvemos a enfrentarnos a algo que no es tanto una respuesta como un
“responder”. Pues la fidelidad se descubre en nuestras vidas, en nuestras ac-
ciones. La fidelidad al propio punto de vista no es tampoco un estado sino un
proceso: el proceso que consiste en “ser fieles”*.

La idea de que los puntos de vista sean entidades temporales, y que su des-
cripcién incorpore siempre un fndice temporal, sintoniza perfectamente con
esta manera de entender la fidelidad al propio punto de vista. Si los puntos de
vista se extienden en el tiempo, la fidelidad a ellos también ha de extenderse en
el tiempo. Dicho de manera sintética, carece de sentido afirmar la fidelidad
puntual (digamos, en lo que dura un instante) a algo.

3.4. Por fin, la circunstancia

;Qué hay de las circunstancias? El texto de Ortega que estamos exami-
nando no es tan exp]l’cito en este punto. En general, en toda su obra, Ortega
da mucho peso a las circunstancias. La circunstancia parece ser un fundamento
dltimo.

Como ya vimos, en uno de los fragmentos anteriores podia, por ejemplo,
leerse:

la realidad no puede ser mirada sino desde el punto de vista que cada cual ocu-
pa, fatalmente, en el universo. Aquéllay éste son correlativos, y como no se
puede inventar la realidad, tampoco puede fingirse el punto de vista®.

La circunstancia parece ser aqui el “fundamento dltimo de la perspectiva”,
un fundamento determinante que sobrepasa nuestros poderes para decidir y
actuar. Sin embargo, es claro que también abundan en Ortega indicaciones en
sentido opuesto.

mo —y eso, encajar en s{ mismo, es la definicién de la felicidad”, VI, 439. Este texto, y otros si-
milares, se encuentran en “La verdad como coincidencia del hombre consigo mismo”.

5 Uno de los pocos anélisis filoséficos expresamente dirigidos a la nocién de puntos de vis-
ta, el de John MOLINE, “On Points of View”, American Philosophical Quarterly, 5 (1968), consi-
deraba que todo punto de vista debia tener una caracterizacién en términos de disposiciones
a la conducta. Lo que distingue la perspectiva del ladrén de bancos, al planear un robo, de la
perspectiva del encargado de la seguridad del banco, que imaginativamente recrea en su men-
te posibles atracos, son en tltimo término ciertos conjuntos de diferentes disposiciones a la
conducta. La “fidelidad al propio punto de vista” tendrfa, pues, que poder proyectarse en
nuestra conducta.

%11, 163.

Revista de

Estudios Orteguianos
N° 34. 2017

mayo-octubre



176 El perspectivismo de Ortega. Cuatro prequntas para un perspectivista

Un breve fragmento que condensa esta segunda orientacién es el siguiente:

“yo soy yo y mi circunstancia, y si no la salvo a ella no me salvo yo” .

Esta es una de las frases més popularizadas de Ortega. Pero la idea que en
ella se expresa ain esconde sorpresas. Las circunstancias no son nunca algo
dado. Requieren interpretacién y perspectiva. Nosotros damos sentido a las
circunstancias, un sentido u otro. Y sélo haciéndonos cargo de las circunstan-
cias, podemos “salvarnos” a nosotros mismos.

Sin duda, hay aqui una importante tensién. Ha sido sefialada muchas veces.
Pero creo que hay una forma “relativamente sencilla” de aliviarla. La tensién
puede aliviarse pensando las circunstancias como una parte de esa realidad a
la que siempre accedemos a través de perspectivas. La circunstancia es sim-
plemente nuestra “realidad mé4s préxima”, donde la proximidad se mide a
través de nuestra perspectiva. La circunstancia es la realidad que nos es epis-
témica y agentivamente mds cercana.

Podemos asumir nuestra circunstancia o negarla. Y podemos ser fieles a
nuestras perspectivas o meramente simular tenerlas. La clase de respuesta que
ddbamos a la primera pregunta acerca de la realidad en sf misma, acerca de la
existencia de una realidad més alld4 de nuestras perspectivas, puede ser repetida
aqui. Y debe ser repetida. LLos compromisos con nuestra circunstancia han de
resolverse dfa a dfa.

4. Conclusiones

El perspectivismo no es una filosoffa “blanda”. No es simplemente una re-
flexién antropolégica o cultural. El perspectivismo puede ser una posicién fi-
loséfica sustantiva.

En la actualidad, el perspectivismo ha reaparecido con fuerza en diversos
campos filoséficos: filosofifa de la mente, filosoffa del lenguaje, filosofia de la
ciencia, epistemologfa, ética, metafisica, etc. Pero hay varias cuestiones de fon-
do, todas ellas cruciales, a la hora de formular de manera adecuada la posicién
perspectivista. Cuestiones acerca de cémo entender la propia realidad, cémo
entender la verdad relativa, cémo entender que debamos ser consecuentes con
nuestras perspectivas, y cémo entender el peso de las circunstancias desde las
que adoptamos una perspectiva u otra. Si se toman en serio las conexiones en-
tre las perspectivas y el tiempo, esas cuestiones pueden tener un tipo de res-
puesta apropiada. Y Ortega es un autor clave respecto a cudl puede ser ese tipo
de respuesta.

% Pertenece a Meditaciones del Quijote, 1, 757.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°34.2017

mayo-ocmbre

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.1-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

ANTONIO MANUEL L1Z GUTIERREZ 177

Una importante caracteristica de la filosofia, algo sumamente peculiar de su
“car4cter”, de su manera de ser, es que muchas de las preguntas que se plan-
tea, especialmente las més generales y radicales, no reclaman tanto respuestas
determinadas, una u otra respuesta en particular, como que se muestre la po-
sibilidad de llegar a alguna respuesta, con alguna justificacién, de una forma
plausible, razonable. Llegar a mostrar esto tltimo es un destacado logro filo-
séfico. Y esto es justamente lo que encontramos en Ortega.

Lo que aprendemos de Ortega es que la respuesta mds apropiada a cues-
tiones como las que hemos estado discutiendo consiste en decir que podemos
responderlas. La tesis principal serfa que no hay obstéculos filoséficos inamo-
vibles que impidan hacerlo. Es mds, que debemos hacerlo. En cada circuns-

tancia. En todo momento. @

B REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Fecha de recepcion: 22/02/2016
Fecha de aceptacion: 10/10/2016

BogHossIaN, P. (2006): Fear of knowledge. Against
relativism and constructivism. Oxford: Oxford
University Press. (Trad. cast.: £/ miedo al co-
nocimiento. Madrid: Tecnos, 2009).

CARTWRIGHT, N. (1999): The Dappled World: A Study
of the Boundaries of Science. Cambridge:
Cambridge University Press.

CHARRO, F. y CoLomINA J. J. (2014): "Points of View
Beyond Models: Towards a Formal Approach
to Points of View as Access to the World”,
Foundations of Science, 19, 2, pp. 137-151.

Derez | MARTIN, A. (2002): “Verdad, conocimiento y
realidad en Ortega”. Revista de Estudios Or-
teguianos, 6, pp. 119-32.

DenNET, D. (1987): The Intentional Stance. Cam-
bridge: MIT Press. (Trad. cast.: La actitud in-
tencional. Barcelona: Gedisa, 1992).

—(1991): Consciousness Explained. Boston: Little
Brown. (Trad. cast.: La conciencia explicada.
Barcelona: Paidds, 1995).

FARKAS, K. (2008): The Subject’s Point Of View. Ox-
ford: Oxford University Press.

GARCIA-CARPINTERO, M. y KoLBeL, M. (eds.) (2009):
Relative Truth. Oxford: Oxford University
Press.

GARDENFORS, P. (2000): Conceptual Spaces: On the
Geometry of Thought. Cambridge: MIT Press.

GIERE, R. (2006): Scientific Perspectivism. Chicago:
University of Chicago Press.

HALEs, S. (2006): Relativism and the Foundations of
Philosophy. Cambridge: MIT Press.

HautamAK), A. (1983): “The Logic of Viewpoints”,
Studlia Logica, 42, 2/3, pp. 187-196.

— (1986): “Points of View and their Logical Analy-
sis”, Acta Philosophica Fennica 41.

— (2015): "Points of view: A conceptual spaces
approach”, [en linea], Foundations of Science,
proxima publicacion. [Consulta: febrero,
2015].

Liz, M. (ed.) (2013): Puntos de vista. Una investi-
gacion filoséfica. Barcelona: Laertes.

McGInN, C. (1983): The Subjective View. Secon-
dary Qualities and Indexical Thoughts. Ox-
ford: Clarendon Press.

Revista de

Estudios Orteguianos
N° 34. 2017

mayo-octubre



178 El perspectivismo de Ortega. Cuatro prequntas para un perspectivista

MOoLINE, J. (1968): “On Points of View". American
Philosophical Quarterly, 5, pp. 191-198.

Mooreg, A. (1997): Points of View. Oxford: Oxford
University Press.

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras completas,
10 vols. Madrid: Taurus / Fundacion José Orte-
gay Gasset.

Peacocke, C. (1992): “Scenarios, Concepts, and Per-
ception”, en T. CRaNE (ed.), The Contents of
Experience. Cambridge: Cambridge University
Press, pp. 105-136.

Putnam, H. (1981): Reason, Truth, and History.
Cambridge: Cambridge University Press. (Trad.
cast.: Razon, verdad e historia. Madrid: Tec-
nos, 1981).

— (1987): The Many Faces of Realism. La Salle:
Open Court.

Recanat, F. (2007): Perspectival Thoughts. A Plea
for (Moderate) Relativism. Oxford: Oxford
University Press.

RusseLL, B. (1914): Our Knowledge of the External
World, as a Field for Scientific Method in Phi-
losophy. Chicago: Open Court.

— (1918): “The relation of sense-data to Phy-
sics”, en Mysticism and Logic, and Other Es-

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 34.2017

mayo-octubre

says. London: George Allen & Unwin, pp. 113-
140.

SEARLE, J. (1980): "Minds, Brains and Programs”,
The Behavioral and Brain Sciences, 3, pp. 417-
424,

— (1984): Minds, Brains and Science. Cambridge:
Harvard University Press.

Sexto EmPIRICO (2000): Outlines of Scepticism, edi-
cion y traduccion critica inglesa de Julia AnNAs
y Jonathan Barnes. Cambridge: Cambridge
University Press.

Sosa, E. (1991): Knowledge in Perspective.
Cambridge: Cambridge University Press.

— (2009): Reflective Knowledge. Apt Belief and
Reflective Knowledge, vol. II. Oxford: Oxford
University Press.

VAzquez, M. y Liz, M. (2011): “Models as Points of
View. The Case of System Dynamics”, Founda-
tions of Science, 16, 4, pp. 383-391.

WiLLiams, B. (1978): Descartes: The Project of Pure
Enquiry. Harmondsworth: Penguin.

ZALABARDO, J. L. (ed.) (2012): Wittgenstein's Early
Philosophy. Oxford: Oxford University Press.

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



	Página en blanco



