
Resumen
En este artículo analizamos el perspectivismo de
Ortega tal como se presenta en su breve y tem-
prano trabajo “Verdad y perspectiva” (1916).
Planteamos cuatro preguntas cruciales para todo
perspectivismo. Y argumentamos que Ortega su-
giere un tipo de respuesta adecuada que pone el
énfasis en la naturaleza temporal de las perspec-
tivas o puntos de vista. Nuestra idea de fondo es
que el perspectivismo adquiere sustantividad co-
mo posición filosófica cuando se pone en juego
la temporalidad de las perspectivas. El perspecti-
vismo ha reaparecido con fuerza en el panorama
filosófico contemporáneo. Y en nuestros comen-
tarios, conectamos el perspectivismo de Ortega
con diversos planteamientos actuales.

Palabras clave
Ortega y Gasset, Perspectiva, realidad, verdad,
circunstancia, tiempo, perspectivismo

Abstract
In this paper, we analyse Ortega's perspectivism
such as it is presented in his brief and seminal work
“Verdad y perspectiva” (“Truth and perspective”,
1916). We raise four crucial questions for
perspectivism. And we argue that Ortega suggests
an adequate kind of answer, which emphasizes the
temporal nature of the perspectives or points of
view. Our main thesis is that perspectivism acquires
substantivity as a philosophical position when the
temporal character of perspectives or points of
view is seriously considered. Perspectivism has
reappeared with force in the contemporary
philosophical outlook. In our commentaries, we
connect Ortega's perspectivism with various
existing approaches.

Keywords
Ortega y Gasset, Perspective, Reality, Truth,
Circumstance, Time, Perspectivism

El perspectivismo de Ortega
Cuatro preguntas para un perspectivista*

Antonio Manuel Liz Gutiérrez

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

“El perspectivismo de Ortega” es un título tópico, rutinario, manido.
Sin duda, ha sido repetido mil veces. Y lo será otras tantas. Con to-
do, debería ser un tema filosófico importante. Una razón obvia es

la abundancia de posiciones perspectivistas en el panorama filosófico actual
junto con la escasez de análisis en profundidad del perspectivismo. Y menos
aún, de la propia noción de perspectiva.

* Este trabajo ha sido realizado en el marco de los proyectos de investigación “Puntos de Vis-
ta y Estructuras Temporales” (FFI2011-24549) y “Puntos de vista, disposiciones y tiempo. Pers-
pectivas en un mundo de disposiciones” (FFI2014-57409-R), ambos financiados por el
Ministerio de Economía y Competitividad. Una versión previa del mismo fue presentada en las
Jornadas sobre la Filosofía de Ortega, que tuvieron lugar en la Universidad de La Laguna, el 20 y
21 de noviembre de 2014, con motivo del Día Mundial de la Filosofía. Agradezco enormemen-
te los comentarios recibidos.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 153

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Liz Gutiérrez, A. M. (2017). El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un 
perspectivista. Revista de Estudios Orteguianos, (34), 153-178.
https://doi.org/10.63487/reo.300

ORCID: 0000-0002-2511-1108



Ortega tal vez sea el primer filósofo que explícitamente defendió un pers-
pectivismo como posición filosófica sustantiva. Se trata de un perspectivismo
que, en su momento, quiso diferenciarse del perspectivismo pragmatista de 
James, del relativismo de Nietzsche, del mero ficcionalismo de autores como
Vaihinger, y que también rehuyó formulaciones idealistas como las de Leibniz.
Hoy día, estos contrastes aún mantienen su vigencia.

En “Verdad y perspectiva” (1916)1, Ortega marca con nitidez las distancias2.
El trabajo es muy corto, de tono básicamente ensayístico, poco técnico. Sin em-
bargo, su relevancia es enorme, tanto a la hora de entender la propia obra de 
Ortega como respecto de algunas de las cuestiones centrales que debería abor-
dar todo perspectivismo. En lo que sigue, analizaré algunas de las ideas que en
él se exponen.

Pero antes, diré algo más sobre el tema que nos ocupa. Que el perspectivis-
mo de Ortega suela tomarse en un sentido tópico y rutinario se debe a una con-
cepción peculiar de su filosofía. De acuerdo a tal concepción, la filosofía de
Ortega esquiva los detalles conceptuales, centrándose más bien en los supuestos
e implicaciones generales; no se diferencia apenas las humanidades, de la refle-
xión cultural y antropológica, etc.; y sobre todo, es expresión de un sentir per-
sonal, o de los sentimientos, expectativas, valores, etc., de un pueblo, o grupo, en
un contexto muy concreto (el de la España que vive Ortega). Pero, podemos
preguntarnos, ¿puede interpretarse coherentemente el perspectivismo de Ortega
con independencia de lo acertada o no que resulte ser esta concepción de su 
filosofía? Más concretamente, ¿puede tomarse su perspectivismo con seriedad
epistemológica y metafísica?

Una concepción muy parecida afecta al propio perspectivismo dentro de la
filosofía. La noción de perspectiva, o de puntos de vista, es utilizada profusa-
mente en nuestro campo. También fuera de él. Las referencias a una perspec-
tiva son abundantes en todos los ámbitos: filosóficos, científicos y ordinarios.
Pero son muy escasos los análisis en profundidad de esa noción. En general, se
considera que la noción de perspectiva es demasiado vaga y general, que está
demasiado ligada a consideraciones humanistas, culturales y antropológicas, y

154 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

1 Incluido en El Espectador I (José ORTEGA Y GASSET, Obras completas. Madrid: Taurus / Fun-
dación José Ortega y Gasset, 2004, II, pp. 159-164). En adelante, el tomo en números romanos
y las páginas en arábigos.

2 La única nota que aparece en dicho trabajo, justo al citar un pequeño fragmento de Leibniz,
es la siguiente: “Como ha de hablarse en estos tomos muy frecuentemente del perspectivismo, me
importa advertir que nada tiene de común esta doctrina con lo que bajo el mismo nombre pien-
sa Nietzsche en su obra póstuma La Voluntad de Poderío, ni con lo que, siguiéndole, ha sustenta-
do Vaihinger en su libro reciente La Filosofía del Como si. Es más, del párrafo transcrito de Leibniz
apártese cuanto en él hay de referencias a un idealismo monadológico”, II, 162 n.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 154

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



155ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

que las aclaraciones pertinentes deben venir del análisis de otras nociones más
perfiladas; por ejemplo del análisis de la creencia, llevado a cabo en epistemo-
logía o en filosofía de la mente, del análisis de las teorías, llevado a cabo en 
filosofía e historia de la ciencia, del análisis del significado, llevado a cabo 
en filosofía del lenguaje, etc.

Cuesta encontrar trabajos filosóficos abordando de modo directo la noción de
perspectiva. Ya hemos destacado la importancia de Ortega. Russell es otra ex-
cepción notable3. Y también hay otras más recientes4. Pero son tan sólo eso, 
excepciones. Por supuesto, hay antecedentes clásicos. Los mismos que Ortega
considera: Leibniz, Nietzsche, James, Vaihinger. Y cómo no, el complejo ante-
cedente del relativismo.

El relativismo ligado a la perspectiva nos acaba llevando hasta los griegos,
hasta Protágoras y acaso también hasta Heráclito. Pero en esta línea de ante-
cedentes, el perspectivismo se une siempre a otras posiciones filosóficas que
son las que llevan la voz cantante: idealismo, relativismo, pragmatismo, ficcio-
nalismo, etc.

Hay vacíos legales. Y también hay vacíos filosóficos. La noción de pers-
pectiva, o puntos de vista, es uno de tales vacíos que hay que llenar. Es nece-
sario encarar el tema del perspectivismo por sí mismo. Es necesario, sobre
todo, analizar la propia noción de perspectiva. Y Ortega, en esto, fue real-
mente un pionero.

Quiero centrarme en el pequeño y temprano texto de Ortega, “Verdad y
perspectiva”, de 1916, para identificar cuatro cuestiones cruciales. Habrá una
manera de responder a estas cuatro cuestiones que daría sustancia filosófica al
perspectivismo, situándolo en una posición diferenciada respecto de otras po-
siciones filosóficas. Creo que esa manera peculiar de responder está de hecho
perfilada en Ortega. Y lo importante no será que con esa manera de responder
acaben ya las preguntas, sino que se abren preguntas nuevas. O nuevas mane-
ras de preguntar cosas que quisiéramos preguntar.

3 En los mismos años en los que Ortega publica “Verdad y perspectiva” (1916), Russell ela-
bora un ambicioso sistema fenomenalista en el que la noción de “espacio de perspectivas” tiene
un papel central a la hora de ofrecer construcciones lógicas de los objetos ordinarios, de los ob-
jetos físicos, del espacio y tiempo de la física, de la materia, etc. Al igual que Ortega, Russell 
reconoce la fuerte inspiración leibniziana de su proyecto. Véase RUSSELL (1914) y muy espe-
cialmente RUSSELL (1918).

4 Podemos mencionar autores como MOLINE (1968), WILLIAMS (1978), MCGINN (1983),
HAUTAMÄKI (1983 y 1986), PUTNAM (1981 y 1987), DENNETT (1987), SOSA (1991), PEACOCKE

(1992), MOORE (1997), GARDENFORS (2000), GIERE (2006), RECANATI (2007), FARKAS (2008),
CHARRO y COLOMINA (2014), etc. Cabe aumenta la lista. Con todo, no sería muy grande.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 155

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



156 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

1. Cuatro preguntas para un perspectivista

De modo preliminar y sin mayores precisiones, digamos que la tesis nuclear
del perspectivismo es algo tan simple, aparentemente tan simple, como lo si-
guiente: nuestro acceso a la realidad (acceso epistémico, emotivo, práctico,
etc.) depende siempre de una perspectiva.

Y consideremos las perspectivas, o los puntos de vista, como: estructuras en
las que el titular de la perspectiva (un sujeto individual o colectivo) se relacio-
na (de modos que pueden ser muy diversos) con unos contenidos (conceptua-
les o no conceptuales) en unas circunstancias concretas.

Alternativamente, podemos considerar las perspectivas, los puntos de vista,
como formas de acceder a la realidad desde ciertas posiciones de empla-
zamiento. Esas formas de acceder a la realidad pueden ser muy diversas, bási-
camente pueden ser conceptuales o no conceptuales, y en principio pueden ser
adoptadas por sujetos individuales o colectivos5.

No hemos dicho mucho, pero lo que hemos dicho basta para plantear cua-
tro importantes preguntas:

1. Si nuestro acceso a la realidad depende siempre de una perspectiva, ¿po-
dría ser la propia realidad, la realidad en sí misma, tan sólo un conjunto
de perspectivas?

2. Supongamos que la verdad siempre sea relativa a una perspectiva. ¿Có-
mo puede ser coherente una noción última de “verdad relativa”? ¿Cómo
puede ser coherente, por ejemplo, pensar que cualquier respuesta a es-
tas mismas preguntas (o el propio perspectivismo) sólo tiene un valor de
verdad relativo?

3. Sea lo que sea la realidad, apartarse de la perspectiva que nos permite
acceder a ella implicaría perder el contacto. Y así, cabría también rede-
finir la verdad como “fidelidad al propio punto de vista”. Pero, ¿cómo
entender esta noción? ¿Cuál es el precio a pagar, sobre todo si se tiene
en cuenta que nuestras emociones, nuestra imaginación, etc., también
pueden llegar a ofrecernos posibles perspectivas?

4. ¿Qué peso tienen las circunstancias en las que una perspectiva es adop-
tada? ¿Cabe decir de las circunstancias (externas pero también inter-

5 Sobre estas maneras de entender los puntos de vista, o perspectivas (utilizaremos de mo-
do intercambiable ambas nociones), véase la obra colectiva M. LIZ (ed.), Puntos de vista. Una in-
vestigación filosófica (Barcelona: Laertes, 2013). Respecto de algunas aplicaciones de este análisis,
véase M. VÁZQUEZ y M. LIZ (2011).

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 156

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



157ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

nas) que son el “fundamento de la perspectiva”? En otras palabras, ¿de-
terminan las circunstancias (externas e internas) la perspectiva?

La primera pregunta es directamente ontológica, sin ningún complejo. Es
una pregunta sobre la realidad misma, sobre aquello acerca de lo cual se su-
pone que nuestras perspectivas son perspectivas. Las dos siguientes preguntas
son epistemológicas. Tratan de la verdad. Las atribuciones de verdad (a nues-
tras creencias, enunciados, etc.) se proyectan siempre sobre dos dimensiones:
una es descriptiva, la otra normativa. La segunda pregunta se mueve en la di-
mensión descriptiva (¿es la verdad siempre relativa o, por el contrario, ha de
tener una última naturaleza absoluta?). La tercera pregunta se mueve en la 
dimensión normativa (¿a qué nos compromete la verdad?). Estas dos dimen-
siones pueden cruzarse, pero en principio sus caminos son diferentes. La últi-
ma pregunta involucra uno de los temas definitorios del propio perspectivismo.
Y lo hace, nuevamente, en un tono ontológico muy serio. Las perspectivas, los
puntos de vista, se adoptan siempre en unas circunstancias concretas, desde
ciertas posiciones de emplazamiento. ¿Cómo entender esto? Sobre todo, ¿có-
mo entenderlo en combinación con la primera de nuestras preguntas?

Es importante apreciar que ciertas respuestas a nuestras preguntas produ-
cirían el colapso del perspectivismo. Harían que el perspectivismo se transfor-
mara en otras posiciones filosóficas diferentes. Si, por ejemplo, se afirma que
la propia realidad no es más que un conjunto de perspectivas (en 1), lo que ob-
tendríamos sería claramente un idealismo. Apostar por la relatividad última de
toda verdad (en 2) haría indistinguible al perspectivismo del relativismo. No
diferenciar entre tener una perspectiva, tal vez incluso producida por nuestras
emociones o nuestra imaginación, y simular tener esa perspectiva, donde nue-
vamente podrían desempeñar un papel importante nuestras emociones, imagi-
nación, etc., nos acercaría (en 3) a un ficcionalismo extremo acerca de todas
las perspectivas. Y si las circunstancias sociales, culturales, históricas, etc., y
también las circunstancias personales y psicológicas, determinaran la perspec-
tiva (en 4), obtendríamos abiertamente un fundamentalismo clásico, de una
variedad determinista. Los detalles, y los adornos, podrían suministrarlos la
historia, las ciencias sociales, la psicología (acaso también la neurología). Pero
estaríamos ante un fundamentalismo clásico, y además determinista.

¿Hay otra salida? La hay. Ortega mismo la insinúa. Adelantaré este tipo de
respuesta respecto a cada una de las anteriores preguntas. Podría ocurrir que
dentro de nuestras mejores perspectivas desempeñaran un importante papel
algunas actitudes epistémicas postulatorias de una realidad con la aspiración
de contener a todas las perspectivas, o al menos capaz de contener a cualquier
perspectiva particular. Ser fieles a esas perspectivas que nos parecen ser mejo-

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 157

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



158 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

res (perspectivas ofrecidas tal vez por la ciencia, y tal vez también por la filo-
sofía, o incluso por el sentido común) implicaría entonces rechazar que la rea-
lidad sea simplemente, meramente, un conjunto de perspectivas6.

También podría ocurrir que la relatividad de la verdad no fuese una posi-
ción epistémicamente estable, sino muy al contrario el motor que incesan-
temente nos desplaza hacia nuevas perspectivas que pueden llegar a ser más 
ricas en contenido, más productivas, más sugerentes, etc. Si entendemos así la
relativización, como un proceso motivador de nuestros procesos epistémicos,
desaparecen los peligros de incoherencia que socaban el relativismo de tipo
protagoreano. La tesis de que todo sea relativo es inmediatamente auto-incon-
sistente. Pero no hay nada inconsistente en ir descubriendo verdades relativas.

Suele olvidarse que una de las posiciones relativistas más radicales, el pirro-
nismo, entendía justamente así la verdad relativa. Sexto Empírico, por ejemplo,
nos dice que descubrir la relativización de cualquier supuesta verdad particular
debe conducir simplemente a “seguir investigando”, y que ésta es la actitud 
auténticamente escéptica. Pues sería claramente dogmático pretender que, de
antemano, podemos afirmar la relativización de “toda” posible verdad7.

6 ¿Por qué parece tener más sentido la idea de que la belleza sea relativa, o incluso la idea
de que lo bueno y lo malo son nociones relativas, que la idea de una verdad siempre relativa?
Creo que acabamos de insinuar un tipo de respuesta interesante. El que dentro de nuestras me-
jores perspectivas desempeñen un importante papel algunas actitudes epistémicas postulatorias
de una realidad capaz de contener a todas las perspectivas, o al menos capaz de contener a cual-
quier perspectiva particular, da sentido a nuestro rechazo de una verdad siempre relativa. Sin
embargo, no hay nada comparable respecto a cosas como la belleza, ni puede que tampoco lo
haya respecto a lo bueno y lo malo.

7 Este importante aspecto del escepticismo pirrónico a menudo se pasa por alto. Pero está
muy presente en los escritos de Sexto Empírico. En la traducción crítica inglesa Outlines of Scep-
ticism (Julia ANNAS y Jonathan BARNES (eds.). Cambridge: Cambridge University Press, 2000)
podemos leer, justo al comienzo del texto: “When people are investigating any subject, the likely
result is either a discovery, or a denial of discovery and a confession of inapprehensibility, or 
else a continuation of the investigation. This, no doubt, is why in the case of philosophical in-
vestigation, too, some have said that they have discovered the truth, some have asserted that it
cannot be aprehended, and others are still investigating” (Libro I, I, #1). “The Sceptical per-
suasion, then, is also called Investigative, from its activity in investigating and inquiring” (Libro
I, III, #7).

Según avanza el texto, se va reforzando la idea de que la actitud del escepticismo académi-
co, en contraste con la del escéptico pirrónico, también acaba siendo dogmática. Refiriéndose a
alguien que afirmara que no es posible el conocimiento, matiza Sexto Empírico: “Even if he 
does make some utterances in sceptical fashion when, as they say, he is exercising, this will not
make him a Sceptic. For anyone who holds beliefs on even one subject, or in general prefers one
appearance to another in point of convincingness or lack of convincingness, or makes assertions
about any unclear matter, thereby has the distinctive character of a Dogmatist” (Libro I, XXXIII,
#223).

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 158

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



159ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Pero continuemos. ¿Cómo distinguir entre tener una perspectiva en la que
se acceda a algún aspecto de la realidad, incluso una que sea producto de nues-
tras emociones o de nuestra imaginación, y simplemente simular tener una
perspectiva? ¿Cómo distinguir entre “realidad” y “apariencia” en el hecho mis-
mo de adoptar perspectivas, más allá de hacer esa misma distinción respecto a
lo que nos ofrecen nuestras perspectivas? Una posible respuesta sería que 
sólo podemos hacer tal distinción a través de procesos en los que se adoptan
perspectivas reflexivas sobre nuestras propias perspectivas. Sin duda, esto im-
plica moverse en círculos y regresiones. Pero no toda circularidad epistémica,
no toda regresión, está condenada a ser viciosa. Y por otro lado, ¿qué más po-
dría hacerse?8

Finalmente, ¿cómo dar un peso no fundamentalista a las circunstancias?
Una posible respuesta rápida sería la siguiente. Las circunstancias son parte de
la realidad y son también parte de la perspectiva. Pero, estrictamente, las cir-
cunstancias en las que se adopta una perspectiva no forman parte del conteni-
do de tal perspectiva. Nuestro acceso epistémico a esas circunstancias depende
siempre de otra perspectiva. Son algo atribuido, interpretado, etc9. A partir de
aquí, los recursos del perspectivismo son claros. Podemos hacer postulaciones
teóricas sobre las circunstancias. Encontraremos relatividad y nuestra investi-
gación continuará. Y surgirán también las opciones de ser o no fieles a nues-
tras perspectivas (incluida la perspectiva del determinismo sociológico,
histórico, psicológico, neurológico, etc.).

Estas respuestas son prometedoras. Y comparten un rasgo crucial que de-
bemos destacar. El perspectivismo consigue diferenciarse de otras posiciones
dinamizando las respuestas. Más que respuestas, lo que hay es un “responder”.
Así podría evitarse el colapso del perspectivismo en las posiciones del idealis-
mo, el relativismo, el ficcionalismo, el fundamentalismo, etc.

Y un poco más adelante: “The members of the New Academy, if they say that everything is
inapprehensible, no doubt differ from the Sceptics precisely in saying that everything is inappre-
hensible. For they make affirmations about this, while the Sceptic expects it to be possible for so-
me things actually to be apprehended” (#226).

8 Una muy buena defensa actual de esta idea, que no toda circularidad epistémica es vicio-
sa, se encuentra en E. SOSA, Reflective Knowledge. Apt Belief and Reflective Knowledge, vol. II (Oxford:
Oxford University Press, 2009). Próximamente será traducida al castellano por Prensas de la
Universidad de Zaragoza.

9 Aquí, cabría distinguir entre “condiciones de posesión de un punto de vista” y “condicio-
nes de atribución de un punto de vista”. Las primeras son parte del punto de vista como entidad
realmente existente, pero no son parte de sus contenidos. Las segundas articulan los contenidos
de un cierto punto de vista sobre otros puntos de vista. Y ese punto de vista reflexivo tendrá a
su vez unas condiciones de posesión. Véase M. LIZ (ed.) (2013), op. cit., pp. 82-110.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 159

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



160 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

2. El texto “Verdad y perspectiva”

Examinemos algunos fragmentos del propio texto de Ortega, “Verdad y
perspectiva”. Comienza con un contraste entre la política (la práctica, la exi-
gencia de lo útil) y la contemplación (la visión, la teoría). Y Ortega hace la
siguiente declaración de intenciones respecto a la colección total de ensayos
que ha llamado El Espectador, colección a la que pertenece su trabajo “Verdad
y perspectiva”:

El Espectador tiene, en consecuencia, una primera intención: elevar un re-
ducto contra la política para mí y para los que compartan mi voluntad de pu-
ra visión, de teoría10.

Pero al mismo tiempo, en un giro arriesgado pero muy calculado, Ortega
afirma una segunda intención. Quiere que su contemplación se dirija a la vida.

El Espectador lleva una segunda intención: él especula, mira –pero lo que quie-
re ver es la vida según fluye ante él11.

Inmediatamente, Ortega reivindica el valor imprescindible del punto de vis-
ta individual en esa visión contemplativa de la vida, rechazándose los extremos
del escepticismo relativista y del dogmatismo racionalista:

Con razón se tachaba de gris la teoría [se trata de la conocida cita de Goethe],
porque no se ocupaba más que de vagos, remotos y esquemáticos problemas.
La historia de la ciencia del conocimiento nos muestra que la lógica, oscilando
entre el escepticismo y el dogmatismo, ha solido partir siempre de esta erró-
nea creencia: el punto de vista del individuo es falso. De aquí emanaban las
dos opiniones contrapuestas: es así que no hay más punto de vista que el indi-
vidual, luego no existe la verdad –escepticismo; es así que la verdad existe, lue-
go ha de tomarse un punto de vista sobreindividual –racionalismo.

El Espectador intentará separarse igualmente de ambas soluciones, porque
discrepa de la opinión donde se engendran. El punto de vista individual me
parece el único punto de vista desde el cual puede mirarse el mundo en su ver-
dad. Otra cosa es un artificio12.

No se trazan aquí diferencias entre el escepticismo y el relativismo (que aún
ausente en este texto, sí tiene una tesis positiva sobre el conocimiento, mien-

10 II, 160.
11 II, 162.
12 Idem.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 160

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



161ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

tras que el escepticismo no la tiene). Ni entre el dogmatismo, que podría lla-
marse también fundamentalismo (la verdad ha de existir, y ha de tener un fun-
damento extra-epistémico), y el racionalismo (¿dónde queda el empirismo?).
Pero esto no es aquí lo relevante. Ortega quiere desmarcarse de todas estas po-
siciones apelando a la primacía epistemológica del “punto de vista individual”
a la hora de buscar la verdad.

La figura de “un punto de vista desde el cual puede mirarse el mundo en su
verdad” nos remite a Leibniz. Las mónadas leibnizianas no tienen ventanas.
Pero de algún modo, cada una de ellas es un reflejo peculiar de la totalidad.
Ortega se hace eco de una analogía de Leibniz:

“Comme une même ville regardée de différents côtés paraît toute autre et est
comme multipliée perspectivement, il arrive de même, que par la multitude infi-
nie des substances simples –es decir, de conciencias–, il y a comme autant de
différents univers, qui ne sont pourtant que les perspectives d’un seul selon 
les différents points de vue de chaque Monade”13.

A partir de esto, Ortega afirma el carácter aspectual de la realidad. O lo que
es lo mismo, visto desde otro ángulo, el carácter perspectivado de nuestro ac-
ceso a la realidad.

La realidad, precisamente por serlo y hallarse fuera de nuestras mentes in-
dividuales, sólo puede llegar a éstas multiplicándose en mil caras o haces14.

Algo fuera de nuestra mente, una supuesta realidad, sólo podría llegar a
nuestra mente a través de una perspectiva o punto de vista. Y cada mente, en
cada circunstancia de acceso a la realidad, implica una perspectiva. Tal vez una
diferente perspectiva, tal vez no. No hay nada ni en éste ni en otros textos de

13 Idem. La cita procede de la Monadología, #57. Una traducción podría ser la siguiente: “Así
como una misma ciudad considerada desde diferentes lados parece ser otra, y se multiplica en
perspectivas, siendo no obstante la misma, por la multitud infinita de sustancias simples [es de-
cir, de conciencias, según añade Ortega], es como si hubiera muchos universos diferentes, que
sin embargo no son sino las perspectivas de acuerdo con los diferentes puntos de vista de cada
mónada”. Hablábamos, en una nota anterior, de la inspiración leibniziana que subyacía también
a la construcción hecha por Russell de un “espacio de perspectivas”. Hay, no obstante, una im-
portante diferencia entre ambos planteamientos. En Leibniz, cada mónada (cada sustancia 
simple, cada conciencia) refleja a su modo la totalidad de lo real. No hay en Russell ninguna 
exhaustividad de este tipo. Pero en su lugar, introduce la polémica idea, con un resultado equi-
valente, de que cabe postular la existencia objetiva de “sensibilia” que no sean datos de los sen-
tidos para ninguna conciencia.

14 Idem.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 161

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



162 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Ortega que impida la convergencia de diferentes perspectivas. Como veremos
dentro de un momento, tal convergencia puede existir. Es más, en muchas oca-
siones debe promoverse.

A continuación, el texto introduce el famoso ejemplo de la sierra de 
Guadarrama vista alternativamente desde el Escorial o desde Segovia (como
diferentes posiciones de emplazamiento, dos circunstancias externas). Y con la
ayuda de este ejemplo van surgiendo muchos de los temas principales del pers-
pectivismo de Ortega. O al menos, los temas que quiero analizar.

La noción de “verdad relativa” se insinúa del siguiente modo:

Desde este Escorial, rigoroso imperio de la piedra y la geometría, donde he
asentado mi alma, veo en primer término el curvo brazo ciclópeo que extien-
de hacia Madrid la sierra de Guadarrama. El hombre de Segovia, desde su tie-
rra roja, divisa la vertiente opuesta. ¿Tendría sentido que disputásemos los dos
sobre cuál de ambas visiones es la verdadera? Ambas lo son ciertamente, y
ciertamente por ser distintas15.

Hay que volver a destacar que, en esta cuestión de la verdad relativa, 
Ortega no insiste en la imposibilidad de acuerdo o convergencia, o en que 
carezca de sentido hablar de la “verdad”. Lo que Ortega defiende es que la ver-
dad sólo tiene sentido dentro de nuestras perspectivas. Y el énfasis se pone en
que cada una de las múltiples perspectivas puede ser verdadera justamente
porque se trata de perspectivas distintas.

Que para Ortega la convergencia es posible, y muchas veces deseable, a pe-
sar de la idiosincrasia de las perspectivas, se pone claramente de manifiesto en
párrafos como el siguiente:

El paisaje ordena sus tamaños y sus distancias de acuerdo con nuestra reti-
na, y nuestro corazón reparte los acentos. La perspectiva visual y la intelec-
tual se complican con la perspectiva de la valoración. En vez de disputar,
integremos nuestras visiones en generosa colaboración espiritual, y como las
riberas independientes se aúnan en la gruesa vena del río, compongamos el
torrente de lo real16.

Quiero también llamar la atención sobre un párrafo que encierra cierta am-
bigüedad. Más concretamente, dos ambigüedades. Es el siguiente:

15 Idem.
16 II, 163.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 162

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



163ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

la realidad no puede ser mirada sino desde el punto de vista que cada cual ocu-
pa, fatalmente, en el universo. Aquélla y éste son correlativos, y como no se
puede inventar la realidad, tampoco puede fingirse el punto de vista17.

Una primera ambigüedad la introduce la palabra “fatalmente”. ¿Se quiere
decir que las circunstancias determinan el punto de vista? ¿Que la propia 
realidad determina la perspectiva adoptada? ¿Que poco puede hacer el indivi-
duo aparte de ser el depositario, el portador, el titular, de un punto de vista?
¿Son las circunstancias, tanto externas (sociales, culturales, políticas, materia-
les) como internas (psicológicas, neurológicas) el “fundamento” determinante
de la perspectiva, un fundamento que escapa a todos nuestros poderes para de-
cidir y actuar? No parece ser ésta la interpretación más apropiada. En todo 
caso, el papel jugado por las circunstancias en el perspectivismo de Ortega 
es difícil de tratar. Dejemos de momento pendiente este tema, y con él la 
respuesta precisa a nuestra cuarta y última cuestión. En el último apartado de
nuestro trabajo volveremos sobre este punto.

Vayamos a la segunda ambigüedad. Nuestro acceso a la realidad se da siem-
pre a través de una perspectiva. Y Ortega argumenta que por ello, estricta-
mente, no se puede “fingir” la adopción de puntos de vista.

“Fingir el punto de vista” puede tener dos sentidos. Y sólo en uno de ellos
debe tomarse su afirmación de que no pueda fingirse el punto de vista. Lo que
no se puede es simular que se adoptan puntos de vista, en general, cualquier
punto de vista, sin adoptar realmente ningún punto de vista. No se puede por-
que ese “fingimiento” implica ya adoptar un punto de vista. Pero esto es muy
distinto de simular que se adopta cierto punto de vista particular. Los actores,
por ejemplo, simulan determinados puntos de vista, adoptan ciertos puntos de
vista simulados. Esto no puede negarse.

Es más, en todos nuestros puntos de vista hay contenidos generados por
nuestra fantasía e imaginación, por nuestras emociones, deseos y expectativas.
En la mayoría de nuestros puntos de vista operan mecanismos que, en otras
circunstancias, podrían llegar a producir puntos de vista tan sólo simulados. Y
esto nos lleva a la necesidad de distinguir puntos de vista adecuados, o autén-
ticos, de puntos de vista inadecuados, no auténticos, de una manera que no de-
penda exclusivamente de la intervención de la imaginación, las emociones, los
deseos y expectativas, etc. Los segundos puntos de vista nos apartarían de la
realidad, y con ello impedirían el pleno desarrollo de nuestras capacidades (nos
apartarían, llega a decir Ortega, del cumplimiento de nuestra “misión”).

Refiriéndose a su propia obra El Espectador, dice Ortega:

17 Idem.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 163

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



164 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

El Espectador mirará el panorama de la vida desde su corazón, como desde
un promontorio. Quisiera hacer el ensayo de reproducir sin deformaciones su
perspectiva particular. Lo que haya de noción clara irá como tal; pero irá tam-
bién como ensueño lo que haya de ensueño. Porque una parte, una forma de
lo real es lo imaginario, y en toda perspectiva completa hay un plano donde
hacen su vida las cosas deseadas18.

Ser fieles al propio punto de vista consistiría en resistirse a sustituir nues-
tros puntos de vista auténticos por puntos de vista que no lo son. El sentido en
el que la verdad es “fidelidad al propio punto de vista” se explica del siguiente
modo en el texto que estamos comentando:

La verdad, lo real, el universo, la vida –como queráis llamarlo–, se quiebra
en facetas innumerables, en vertientes sin cuento, cada una de las cuales da
hacia un individuo. Si éste ha sabido ser fiel a su punto de vista, si ha resisti-
do a la eterna seducción de cambiar su retina por otra imaginaría, lo que ve
será un aspecto real del mundo19.

Nuestro acceso a la realidad es dependiente de una perspectiva. Las pers-
pectivas nos ofrecen aspectos del mundo. Y son siempre perspectivas indivi-
duales. En último término, según Ortega, esto es lo que nos hace insustituibles:

cada hombre tiene una misión de verdad. Donde está mí pupila no está otra:
lo que de la realidad ve mi pupila no lo ve otra. Somos insustituibles, somos
necesarios. “Sólo entre todos los hombres llega a ser vivido lo Humano” –dice
Goethe. Dentro de la humanidad cada raza, dentro de cada raza cada indivi-
duo, es un órgano de percepción distinto de todos los demás y como un ten-
táculo que llega a trozos de universo para los otros inasequibles20.

Ciertamente, el carácter insustituible de cada cual, de cada sujeto particu-
lar, se cancelaría al compartir puntos de vista. Dos sujetos con el mismo pun-
to de vista serían intersustituibles respecto a ese punto de vista. ¿Supone esto
que debe evitarse la idea de convergencia entre nuestros puntos de vista? Na-
da de eso. Ortega asume la siguiente idea:

18 Idem.
19 Idem. Acerca de esta manera de entender la verdad, véase también el ensayo de Ortega “La

verdad como coincidencia del hombre consigo mismo”, incluido en En torno a Galileo (1947), VI,
432-442.

20 Idem.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 164

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



165ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Si la sierra materna fuera una ficción o una abstracción, o una alucinación, po-
drían coincidir la pupila del espectador segoviano y la mía21.

Esto quiere decir que nunca dos sujetos compartirán exactamente los mis-
mos puntos de vista. La convergencia completa es tan sólo una ficción, una
abstracción. Pero también es un límite ideal. Para Ortega, lo importante son
los procesos de convergencia. Y los procesos de convergencia necesitan tanto
puntos de vista diferentes como que su mutua interacción vaya limando las di-
ferencias.

3. Las respuestas y el responder de Ortega

Como acabamos de ver, todas las propuestas de Ortega comparten un im-
portante rasgo. Son propuestas que apelan al fluir de la vida, al desarrollo de
nuestras potencialidades en constante comercio con la realidad y con nuestros
semejantes.

Respecto a las cuatro preguntas que iniciaban nuestro trabajo, el perspec-
tivismo de Ortega no propondría propiamente respuestas, algo que pudiera ser
definitivo y concluyente, sino la posibilidad permanentemente abierta de un
“responder”. Ir respondiendo a esas preguntas desde nuestras perspectivas in-
dividuales, intentando ser fieles a ellas en una dinámica de interacción mutua.

Comentaremos brevemente cómo es ese “responder” en cada caso. Y lo co-
nectaremos con algunos planteamientos filosóficos recientes.

3.1. La cuestión sobre la realidad

En relación a si la propia realidad es o no un conjunto de perspectivas, no
hay en “Verdad y perspectiva” ningún argumento (por ejemplo, una argumen-
tación trascendental) que derive la existencia de la realidad a partir de las pers-
pectivas. Lo que hay es un concepto de realidad del que se sigue que nuestro
acceso a ella ha de depender siempre de una perspectiva. Lo que pueda haber
“más allá” de nuestros puntos de vista siempre llega a nosotros a través de una
multiplicidad de perspectivas22.

21 II, 162.
22 Serían profundamente desorientadoras interpretaciones como la siguiente: “Para Ortega,

la realidad o el conocimiento, entendidos como totalidades unitarias y coincidentes de puntos de
vista individuales, no pasan de ser abstracciones o ficciones construidas desde lo individual
–desde las perspectivas individuales– que es lo único real y existente. Y no es que Ortega nie-
gue la existencia de la realidad, más allá de las diferentes perspectivas, sino que «la realidad, pre-
cisamente por serlo y hallarse fuera de nuestras mentes individuales, sólo puede llegar a éstas

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 165

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



166 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Pero ese concepto de realidad, lo que puede existir “más allá” de las pers-
pectivas, de ninguna forma es prescindible. Siguiendo literalmente a Ortega,
cabe decir que desempeña una función en nuestras vidas, como todo concep-
to23. Una función que puede llegar a ser sumamente importante. Y es aquí don-
de deben resolverse nuestros compromisos ontológicos24.

Este juego de referencias cruzadas entre realidad y perspectiva nos es hoy
día muy familiar. Hace unos años, en una célebre frase, Hilary Putnam afir-
maba que “la mente y el mundo construyen conjuntamente la mente y el mun-
do”25. El contexto era su “realismo interno”, que puede considerarse una

multiplicándose en mil caras o haces». En otras palabras: la realidad existe más allá de las pers-
pectivas, las excede; sin embargo, la perspectiva individual es la realidad radical, primaria y ori-
ginaria, desde la cual el mundo se nos hace presente. No es posible, por tanto, una visión del
mundo sub specie aeternitatis, tal como el naturalismo materialista ha pretendido con la ciencia, o
el racionalismo mediante una razón universal, un sujeto trascendental o un espíritu absoluto. Es
más, ni siquiera sería posible pensar en la realidad más allá de las perspectivas”, (A. DEFEZ I

MARTÍN, “Verdad, conocimiento y realidad en Ortega”, Revista de Estudios Orteguianos, 6 (2002),
pp. 119-132).

Considerar que la realidad misma es una “abstracción”, o una “ficción”, “construida desde lo
individual –desde las perspectivas individuales–”, ¿no es justamente negar su existencia ”más
allá de las diferentes perspectivas”? ¿Se puede decir, un poco después, “en otras palabras: la 
realidad existe más allá de las perspectivas, las excede”? ¿Y acabar añadiendo “Es más, ni 
siquiera sería posible pensar en la realidad más allá de las perspectivas”?

23 “Cada nuevo concepto [escribía Ortega en 1914] es un nuevo órgano que se abre en 
nosotros sobre una porción del mundo, tácita antes e invisible”, Meditaciones del Quijote, I, 788.

24 Antii Hautämaki ha propuesto recientemente entender las perspectivas como conjuntos de
determinables (por ejemplo, “color”, “forma”, “tamaño”, etc.) adquiriendo valores determinados
(por ejemplo, “rojo”, “cuadrado”, “grande”, etc.). Esto crea espacios de posibilidades, estructu-
rados de maneras lógicas y extra-lógicas, y caminos concretos en los que de hecho una perspec-
tiva va adquiriendo contenidos concretos. Con un planteamiento así, la realidad en sí misma
parece a primera vista prescindible, o definible como el gran conjunto de todas las perspectivas.
Sin embargo, muchas de nuestras perspectivas incluyen también cosas como “realidad”, “objeti-
vidad”, “independencia epistémica”, etc., a la manera de determinables que, en cada caso, pue-
den adquirir unos valores determinados u otros. Y con ello, la determinación de una realidad en
sí misma, objetiva, epistémicamente independiente, etc., se convierte en un importante proble-
ma a resolver desde dentro de nuestras propias perspectivas. Véase el trabajo de A. HAUTÄMAKI,
“Points of view: A conceptual spaces approach”, [en línea] en Foundations of Science (próxima pu-
blicación). [Consulta: febrero de 2015].

25 “The mind and the world jointly make up the mind and the world”, H. PUTNAM, Reason,
Truth, and History. Cambridge: Cambridge University Press, 1981, p. XI. (Trad cast.: Razón, ver-
dad e historia. Madrid: Tecnos, 1981). Esto hace inviable la idea de una “concepción absoluta de
la realidad”, una representación completamente objetiva de la realidad en sí misma. Esa con-
cepción absoluta debería incluirse a sí misma convirtiéndose en una concepción absoluta, y tam-
bién a sí misma incluyéndose a sí misma, etc. Estructuralmente, el problema sería muy parecido
al planteado por Wittgenstein en su Tractatus a propósito de la representación (“figuración”) de

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 166

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



167ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

variedad reciente de perspectivismo. En tal contexto, Putnam defendía un pro-
fundo relativismo conceptual de tono kantiano. Nuestros conceptos configu-
ran toda la realidad que puede sernos accesible. Sin embargo, esto no impide
que queramos conocer la realidad. Ni que hablemos de ella. ¿Qué es, pues, la
realidad? Putnam adoptaba una solución peirceana (y sellarsiana). Hemos de
aceptar como real aquello, y sólo aquello, descrito por nuestras teorías en el lí-
mite ideal de la investigación. La verdad se sitúa en el límite ideal de nuestros
esfuerzos por conocer la realidad.

Si nuestra situación epistémica es la señalada por Ortega y por Putnam, si
“el punto de vista individual [es] el único punto de vista desde el cual puede mi-
rarse el mundo en su verdad”, si “la mente y el mundo construyen conjunta-
mente la mente y el mundo”, poco más puede decirse. Salvo que, si no queremos
asumir la referencia a una idealidad, a ese límite ideal del esfuerzo por conocer,
lo que nos queda es una dinámica de intentar conocer la realidad, siendo nues-
tras mejores teorías las que señalen nuestros compromisos ontológicos.

¿Mejores teorías respecto a qué? Podemos hacer comparaciones con el pa-
sado, podemos hacer comparaciones en el presente y podemos hacer compa-
raciones con futuros imaginados. Pero siempre tal como ese pasado, presente
y futuro son concebidos desde nuestras perspectivas individuales en interac-
ción. Sin duda, esto origina múltiples circularidades y regresos. Pero sólo re-
presentarán un grave problema si nos paramos.

3.2. Verdad relativa

Lo mismo ocurriría con la verdad relativa, que era el tema de nuestra se-
gunda pregunta. La verdad relativa no puede ser considerada como un punto
de llegada final, como un último término. El conocimiento no es un callejón sin

las propias relaciones representacionales. Según Wittgenstein, en último término estas relacio-
nes sólo podían “mostrarse” (a través de las “figuras” que representan), no “decirse” (no repre-
sentarse, no “figurarse”). Sobre estos temas wittgensteinianos, véase el reciente libro editado por
J. L. ZALABARDO, Wittgenstein’s Early Philosophy. Oxford: Oxford University Press, 2012. Sobre
la noción de una concepción absoluta de la realidad, véase B. WILLIAMS, Descartes: The Project of
Pure Enquiry (Harmondsworth: Penguin, 1978) y A. MOORE, Points of View (Oxford: Oxford
University Press, 1997). El principal argumento con el que puede defenderse la posibilidad de
una concepción absoluta es que la realidad ha de ser de algún modo determinada. Si la realidad
es así, si no es de cualquier manera, parece plausible que sea posible, al menos en principio, re-
presentar esa manera de ser. La propia realidad, por ejemplo, podría hacer de representante de
sí misma. Las cosas no son tan fáciles, sin embargo, si el representar la realidad es parte de lo
que la constituye, parte de su manera determinada de ser. Y por ello, la tesis de Putnam afecta
de lleno a planteamientos como los de Williams y Moore.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 167

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



168 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

salida. Siempre debemos seguir buscando. Sería dogmático, Ortega diría ra-
cionalista, postular un fin ideal. Pero con todo, el progreso también puede me-
dirse comparando con el pasado, con lo que tenemos alrededor y con los
futuros que imaginamos.

La verdad relativa como “estado epistémico terminal” es difícil de asumir. Y
no sólo por el pluralismo relativista que sugiere. En sí misma, conduce a múl-
tiples problemas conceptuales. En los últimos años, ha existido un intenso de-
bate en torno a la verdad relativa, principalmente en el campo de la filosofía
del lenguaje26. ¿Puede ser la verdad relativa un “estado (epistémico o semánti-
co) terminal”?

Supongamos, por simplicidad, que la verdad es siempre relativa a un deter-
minado punto de vista. En tal caso, la verdad sobre la misma existencia de otros
puntos de vista también será tan sólo relativa a un punto de vista. Estrictamen-
te, no podré afirmar con verdad que existen otros puntos de vista. Tan sólo que
desde mi punto de vista es como si existieran otros puntos de vista.

También se convierte en relativa la verdad sobre que uno tenga los puntos
de vista que parece tener. Esa verdad debería parafrasearse como que desde
cierto punto de vista que adopto es como si yo tuviera esos puntos de vista. Y
a su vez, esta verdad debería parafrasearse como que desde un nuevo punto de
vista adoptado es como si yo tuviera ese punto de vista desde el cual es como
si yo tuviera los puntos de vista iniciales. Y así sucesivamente. En un infinito,
y por lo demás imposible, movimiento reflexivo27.

26 Una buena muestra de ello se encuentra en el libro de M. GARCÍA-CARPINTERO y M.
KÖLBEL (eds.), Relative Truth. Oxford: Oxford University Press, 2009. En filosofía e historia de
la ciencia, el relativismo es un tema mucho más clásico. Y los planteamientos de Kuhn, Feyera-
bend y otros, han dejado una honda huella. Como ejemplo del surgimiento reciente, en este cam-
po, de posiciones perspectivistas más moderadas véanse los sugerentes libros de N.
CARTWRIGHT, The Dappled World: A Study of the Boundaries of Science (Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 1999) y de R. GIERE, Scientific Perspectivism (Chicago: University of Chicago Press,
2006). Sobre la relevancia filosófica general del relativismo, véase el libro de S. HALES, Relati-
vism and the Foundations of Philosophy. Cambridge: MIT Press, 2006.

27 Estos problemas son analizados por Paul BOGHOSSIAN en su libro Fear of knowledge. Against
relativism and constructivism. Oxford: Oxford University Press, 2006 (trad. cast.: El miedo al cono-
cimiento. Madrid: Tecnos, 2009). Según este autor, dichos problemas socavarían las pretensiones
del relativismo constructivista contemporáneo. Otro grave problema, que afectaría a la relativi-
zación de lo normativo, es el siguiente. Mientras que algo como “Se debe hacer x” es un enun-
ciado claramente normativo, su relativización a un determinado punto de vista, sistema de
valores, código moral, etc., por ejemplo “De acuerdo al punto de vista V (o según el sistema 
de valores A, o según el código D), se debe hacer x”, lo transforma en un enunciado descriptivo.
La relativización hace que se pierda toda normatividad. Hemos dejado de lado este problema.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 168

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



169ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Sin embargo, la noción de verdad relativa como “proceso”, como exigencia
motivadora de una revisión continua de nuestras creencias, resulta inocua. Es
inmune al pluralismo relativista. También a los anteriores problemas concep-
tuales. Y puede ser completamente oportuna y saludable.

Expresemos esta idea de un modo un poco más preciso. Supongamos que
la verdad de cierto contenido p (de nuestros pensamientos, creencias, enun-
ciados, etc.), pueda ser relativizada a determinados índices o parámetros. Así,
por ejemplo, podríamos tener:

1. p, desde cierto punto de vista V.
2. p, para el sujeto S.
3. p, para el grupo G.
4. p, en las circunstancias C.
5. p, de acuerdo al sistema de valores A.
6. p, según el esquema conceptual E.
7. p, desde el lenguaje L.

Cuando estas relativizaciones se toman como hechos epistémicos últimos,
surgen los problemas. Parece plausible una situación de pluralismo irreducible
para la verdad. Pero esto es epistémicamente destructivo, o cuando menos pa-
ralizante. Tomemos como referencia 1. El tratamiento de las otras relativiza-
ciones sería muy parecido. Bien, ¿qué hacer ante una situación como la
siguiente?

8. p, desde cierto punto de vista V1.
9. ¬p, desde otro punto de vista V2.

Podemos aceptar tanto 8 como 9, o podemos también revisar las anteriores
adscripciones de contenido perspectival, al menos una. Entonces, aunque re-
chacemos tener, respecto a todo punto de vista Vi, contenidos autocontradic-
torios, como:

10. p&¬p, desde cierto punto de vista Vi,

el término de nuestros esfuerzos epistémicos será siempre, o bien algo del tipo

11. (p, desde cierto punto de vista V1) & (¬p, desde cierto punto de vista
V2), desde cierto punto de vista V3,

o bien algo del tipo

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 169

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



170 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

12. ¬((p, desde cierto punto de vista V1) & (¬p, desde cierto punto de vis-
ta V2)), desde cierto punto de vista V4.

La situación 11 se produce al aceptar tanto 8 como 9. La situación 12 se
produce al querer revisar al menos una de las anteriores adscripciones de con-
tenido. Y 12 es equivalente a

13. ¬(p, desde cierto punto de vista V1) o ¬(¬p, desde cierto punto de vis-
ta V2), desde cierto punto de vista V4.

Mientras que V3 acepta las adscripciones 8 y 9, V4 nos obliga a revisar al
menos una. En este punto, podemos construir otros puntos de vista V5 y V6 con
la misma estructura que 11 y 12, pero aplicados esta vez a los propios puntos
de vista V3 y V4, con sus respectivos contenidos. No obstante, si nada ha cam-
biado respecto a las evidencias o razones para adscribir 8 y 9, parece que na-
da habrá cambiado tampoco con estos cambios de perspectiva. La situación de
bloqueo epistémico seguiría siendo exactamente la misma que con nuestros
puntos de vista de partida V1 y V2. De acuerdo a V3, aceptamos tanto V1 como
V2. De acuerdo a V4 , deberíamos revisar o bien V1, o bien V2. De acuerdo a
V5, aceptaríamos tanto V3 como V4. De acuerdo a V6, revisaríamos al menos
una de estas perspectivas.

¿Describe esto realmente nuestra situación epistémica última? Creo que
no. El anterior bloqueo epistémico se mantiene constante a través de la rei-
teración de puntos de vista porque parece que las evidencias o razones que
hacen difícil decidir entre 8 y 9 han de “seguir siendo” las mismas que las evi-
dencias o razones que entran en juego en 11 y 12, y las mismas que pueden
entrar en juego en cualesquiera otras reiteraciones de puntos de vista aún
más reflexivos. Pero éste es un supuesto muy poco plausible (muy poco rea-
lista).

Los puntos de vista son entidades temporales. Son procesos. Adoptar un
punto de vista, mantenerlo, enriquecerlo o empobrecerlo, reflexionar sobre él,
ser consecuente o no con él (ser o no “fieles a él”), etc., son procesos epistémi-
cos complejos. Y tanto los contenidos de un punto de vista como las evidencias
o razones que apoyen dichos contenidos pueden cambiar con el tiempo. Pue-
den cambiar a través de esos procesos, sin que necesariamente cambie el pun-
to de vista.

El factor crucial es que, si los puntos de vista son entidades temporales, en-
tonces resulta fácil decir que podrá haber cambios de contenido, y también
cambios en las evidencias o razones a favor de tales contenidos, sin que tenga
que cambiar el punto de vista. En otras palabras, no todo cambio de conteni-

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 170

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



171ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

do, y no todo cambio en las evidencias o razones para mantenerlo, tendría por
qué suponer un cambio “de” punto de vista28.

Hay, pues, un índice que hace que la posibilidad de un pluralismo irreduci-
ble sea tan sólo una posibilidad. Una posibilidad incapaz de imponer límites in-
franqueables a la convergencia. Es más, ese índice hace que la posibilidad de
un pluralismo irreducible pueda llegar a tener mucha menos plausibilidad que
la posibilidad de una convergencia. Tal índice es el tiempo.

Veamos qué ocurre si añadimos índices temporales (ti, tj, etc.) a 8 y 9. Al ha-
cer esto, obtenemos

14. p, desde cierto punto de vista V1, en ti.

Y esto no impide poder tener

15. ¬p, desde cierto punto de vista V1, en tj.

Si los puntos de vista son entidades temporales que pueden cambiar de con-
tenidos, un mismo punto de vista V1 puede tener en ti el contenido p, y en tj el
contenido ¬p. Algo similar podría decirse de V2. Temporalmente podría pasar
de tener el contenido ¬p a tener el contenido p. Esto, simplemente, hace explí-
cita una idea muy intuitiva: no todo cambio de contenido, y no todo cambio en
las evidencias respecto a un contenido, implican un cambio de punto de vista29.

La relativización temporal pone en su lugar todas las demás relativizacio-
nes. 10 puede seguirse manteniendo. Porque de 14 y 15 no se llega a 10. Por
lo que hemos dicho, incluso aunque llegara a producirse un conflicto entre 14
y 15, tal conflicto no tendría por qué contar con las mismas evidencias o razo-

28 Si cualquier cambio de contenido, o cualquier cambio en las evidencias o razones que lo
apoyan (estamos considerando ambos tipos de cambio), implicara un cambio “de” punto de vis-
ta, se produciría una imparable “explosión de perspectivas”, muchísimo mayor que la que de por
sí entraña la condición perspectival de nuestro acceso a la realidad o, alternativamente, el 
carácter aspectual de la realidad. Consideremos tan sólo los contenidos. Para n aspectos de la
realidad, y fijándonos únicamente en la posibilidad de tener en cuenta o no tener en cuenta 
cada uno de esos aspectos, tendríamos 2n diferentes perspectivas posibles, y 2 elevado a 2n dife-
rentes perspectivas reflexivas posibles sobre todas esas perspectivas, y así sucesivamente. No
parece que el perspectivismo obligue a tanto. Tener una perspectiva, un punto de vista, ha de
ser algo más “articulado”.

29 Por supuesto, deberíamos ofrecer criterios de identidad respecto a los puntos de vista. Pe-
ro son entidades complejas y cambiantes. Y tal vez esos criterios no puedan ser completamente
claros y precisos. Con todo, debe tener sentido poder decir cosas como que “nuestro punto de
vista se ha enriquecido/empobrecido de contenido”, o que “nuevas evidencias apoyan/quitan
apoyo a nuestro punto de vista”. Véase de nuevo M. LIZ (ed.) (2013), op. cit.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 171

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



172 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

nes que estaban presentes en el conflicto entre 8 y 9. Además, si introducimos
ahora puntos de vista sobre otros puntos de vista, si reiteramos la adopción de
perspectivas, es muy plausible pensar que vayan apareciendo nuevas eviden-
cias o razones que permitan revisar 8 o 9.

Nada impide que, para puntos de vista V1 y V2, inicialmente diferentes
respecto a si p o si ¬p, y para puntos de vista V3, y V4, inicialmente diferen-
tes respecto a los contenidos de V1 y V2, puedan existir ciertos tiempos tk y tl
tales que

16. tanto V1 como V2 tengan en tk el mismo contenido (por ejemplo p; o ¬p;
u otro contenido r); y que

17. tanto V3 como V4 tengan en tl el mismo contenido (por ejemplo, que
tanto V1 como V2 tienen el mismo contenido p; o que ambos tienen el
mismo contenido ¬p; o que ambos tienen otro contenido r).

El tiempo tk sería el tiempo de una convergencia de los puntos de vista V1
y V2. Y el tiempo tl (que por lo demás, podría ser el mismo tk) sería el tiempo
de una convergencia de los puntos de vista reflexivos V3 y V4 sobre los ante-
riores puntos de vista V1 y V2.

¿Qué significa todo esto? No significa que deban existir esos tiempos tk y tl
para cualquier discrepancia acerca de ciertos contenidos, o acerca de los con-
tenidos de otros puntos de vista. Ni mucho menos que deba existir una teoría
ideal putnamiana o peirceana (o sellarsiana), capaz de definir materialmente
toda verdad. Pero aún así, hay otras consecuencias sumamente importantes.
Cuando la verdad relativa se proyecta sobre el tiempo, se aclara la niebla del
relativismo. La tesis de que la verdad relativa necesariamente sea el “estado
epistémico terminal” es una tesis que no se sigue de que nuestro acceso a la 
realidad dependa siempre de una perspectiva. Es una tesis que olvida la natu-
raleza temporal de los puntos de vista. Y curiosamente, es una tesis que los
propios pirrónicos calificarían de profundamente “dogmática”30.

En muchos casos sí existe convergencia de contenidos en puntos de vista
inicialmente contrapuestos. Éste es un hecho que da confianza epistémica. Y
la única forma de llegar a tal convergencia es esforzarse en llegar a ella. Bajo

30 La tesis de Protágoras, que todo es relativo, sintetizaría tal dogmatismo. De todas formas,
tal vez al conocimiento le ocurra como a los postres, o como a nuestras maneras de vestir. No
hay un postre ideal, ni una manera ideal de vestir. Pero sí hay postres y maneras de vestir me-
jores y peores. Igual que hay obras de arte mejores y peores. Y en muchos casos, el relativismo
apenas puede encontrar margen de maniobra. Lo que no se puede es afirmar (dogmáticamente)
que la diferencia entre “conocer” y “no conocer” siempre es y siempre será inevitablemente, me-
ramente, una cuestión relativa.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 172

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



173ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

una dimensión temporal, la verdad relativa debe promover el “seguir investi-
gando”31.

Respecto a los problemas conceptuales del relativismo, más arriba señala-
dos, la situación también cambia por completo. ¿Qué problema hay en que
desde mis puntos de vista, repetidamente, insistentemente, parezca que existen
otros puntos de vista? Realmente, ¿qué más se podría pedir para estar autori-
zado a afirmar que realmente existen otros puntos de vista? Y, ¿qué más se po-
dría esperar si nuestro acceso a la realidad, incluyendo la realidad de los otros
puntos de vista, depende siempre de una perspectiva. Por otro lado, el que só-
lo pueda identificar y conocer mis propios puntos de vista adoptando ciertos
puntos de vista reflexivos se convierte en una descripción bastante adecuada
de mi auto-conocimiento. Los problemas conceptuales sólo surgen cuando se
olvida la dimensión temporal de estos movimientos reflexivos. Pero nada nos
obliga a mantener, en ningún momento, en ningún estado epistémico particu-
lar, todos los posibles niveles de reflexión.

3.3. Verdad como fidelidad al propio punto de vista

Vayamos a nuestra tercera pregunta. Como ya dijimos, debe distinguirse
entre:

1. Simular, o fingir, que se tienen puntos de vista, en general, cualquier
punto de vista, y

2. Simular un cierto punto de vista, tener un cierto punto de vista de ma-
nera tan sólo simulada, fingida.

Tiene razón Ortega: simular o fingir que se tienen puntos de vista, en ge-
neral, sin realmente tenerlos, es algo que no puede hacerse. Sin embargo, sí se
puede simular un cierto punto de vista particular. Se hace adoptando el punto

31 Nada de lo anterior presupone, sin embargo, una dimensión temporal “externa a los pun-
tos de vista” (un tiempo en sí mismo, con una objetividad situada más allá de todo punto de vis-
ta), aunque tal dimensión temporal sí deba ser algo “externo a los sujetos que adopten esos
puntos de vista” (un tiempo meramente subjetivo sería completamente arbitrario). Atribuir tem-
poralidad es adoptar puntos de vista con contenidos temporales. Respecto a la noción de un
“tiempo en sí mismo” tendríamos que hacer frente a los mismos problemas que afectan a la no-
ción de “realidad en sí misma”, y como veremos dentro de un momento, serían los mismos pro-
blemas que afectan a la noción de “circunstancias en las que se adopta un punto de vista”. Sobre
la importante distinción entre “interno/externo a un punto de vista” y “interno/externo al sujeto
que adopta tal punto de vista”, y su aplicación crucial a diversos problemas filosóficos, véase M.
LIZ (ed.) (2013), op. cit., pp. 111-151.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 173

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



174 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

de vista de la simulación, del “fingimiento”. Y esto es adoptar un punto de vis-
ta simulado.

Es tentador conectar el rechazo de Ortega a la posibilidad de “fingir” que se tie-
nen en general puntos de vista con el tema crucial en filosofía de la mente acerca
de si cabría o no distinguir entre una simulación completa de la mente y que 
“realmente exista” o se “duplique” una mente. Pero también es aventurado sugerir
conexiones demasiado estrechas. Con todo, puede haber un extremo en el que de
igual forma a como “fingir” que se adoptan puntos de vista, en general, es ya adop-
tar un punto de vista, “fingir” que se tiene mente, en general, sería ya tenerla32.

¿Implica el perspectivismo de Ortega una concepción no “sustancialista” de
la mente, del propio yo? ¿Hay en Ortega un cierto tipo, podríamos decir, 
de existencialismo latente aplicado a los sujetos titulares de las perspectivas?
Debemos dejar abierta esta interesante posibilidad.

Centremos nuestra atención en la necesidad de distinguir puntos de vista
auténticos, que mantienen una conexión adecuada con la realidad, aunque sea
a través de la ilusión o la imaginación, o del deseo, de puntos de vista simula-
dos que pierden esa conexión. Para Ortega, ser fieles a la propia perspectiva
es seguir la pista de los primeros. Y no ser fieles a la propia perspectiva, es
adoptar los segundos.

Aunque una determinada perspectiva sea sólo el producto de nuestra ilu-
sión, o imaginación, o deseo, es distinto “asumir” dicha perspectiva que “fin-
girla”. El fingirla, meramente simularla, nos aparta de la realidad, perdemos
conexión con lo que permitiría desarrollar plenamente nuestras potencialida-
des. Si la perspectiva es lo que nos conecta con la realidad, hay que tomarla en
serio. Hay que comprometerse con ella. Y esto sería así a pesar de que pueda
tratarse de una perspectiva imaginada o soñada. Debemos comprometernos
también con nuestros sueños. Debemos ser fieles a ellos33.

32 Esto es justamente lo defendido por Dennett (y lo que Türing también sugería). Daniel Den-
nett ha sido también uno de los representantes actuales más combativos del perspectivismo, prin-
cipalmente en el campo de la filosofía de la mente y de las ciencias cognitivas. Una de sus tesis
características es que llega un punto en el que carece de sentido diferenciar entre un “parece co-
mo si p” y un “realmente p”, por ejemplo cuando p es “x tiene mente”. Véase de D. DENNETT, The
Intentional Stance (Cambridge: MIT Press, 1987; trad. cast.: La actitud intencional. Barcelona: Ge-
disa, 1992) y Consciousness Explained (Boston: Little Brown, 1991; trad. cast.: La conciencia expli-
cada. Barcelona: Paidós, 1995). En las últimas décadas, John SEARLE ha defendido posiciones
totalmente contrarias a Dennett (contrarias al enfoque abierto por Türing, contrarias en gene-
ral a todo el computacionalismo). Véase, por ejemplo, “Minds, Brains and Programs”, The Be-
havioral and Brain Sciences, 3 (1980), pp. 417-424 y Minds, Brains and Science. Cambridge: Harvard
University Press, 1984.

33 “(…) el hombre para vivir tiene que pensar, gústele o no. Si piensa mal, esto es, sin ínti-
ma veracidad, vive mal, en pura angustia, problema y desazón. Si piensa bien encaja en sí mis-

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 174

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



175ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Ahora bien, ¿cómo identificar la fidelidad a un punto de vista? Creo que
aquí volvemos a enfrentarnos a algo que no es tanto una respuesta como un
“responder”. Pues la fidelidad se descubre en nuestras vidas, en nuestras ac-
ciones. La fidelidad al propio punto de vista no es tampoco un estado sino un
proceso: el proceso que consiste en “ser fieles”34.

La idea de que los puntos de vista sean entidades temporales, y que su des-
cripción incorpore siempre un índice temporal, sintoniza perfectamente con
esta manera de entender la fidelidad al propio punto de vista. Si los puntos de
vista se extienden en el tiempo, la fidelidad a ellos también ha de extenderse en
el tiempo. Dicho de manera sintética, carece de sentido afirmar la fidelidad
puntual (digamos, en lo que dura un instante) a algo.

3.4. Por fin, la circunstancia

¿Qué hay de las circunstancias? El texto de Ortega que estamos exami-
nando no es tan explícito en este punto. En general, en toda su obra, Ortega
da mucho peso a las circunstancias. La circunstancia parece ser un fundamento
último.

Como ya vimos, en uno de los fragmentos anteriores podía, por ejemplo, 
leerse:

la realidad no puede ser mirada sino desde el punto de vista que cada cual ocu-
pa, fatalmente, en el universo. Aquélla y éste son correlativos, y como no se
puede inventar la realidad, tampoco puede fingirse el punto de vista35.

La circunstancia parece ser aquí el “fundamento último de la perspectiva”,
un fundamento determinante que sobrepasa nuestros poderes para decidir y
actuar. Sin embargo, es claro que también abundan en Ortega indicaciones en
sentido opuesto.

mo –y eso, encajar en sí mismo, es la definición de la felicidad”, VI, 439. Este texto, y otros si-
milares, se encuentran en “La verdad como coincidencia del hombre consigo mismo”.

34 Uno de los pocos análisis filosóficos expresamente dirigidos a la noción de puntos de vis-
ta, el de John MOLINE, “On Points of View”, American Philosophical Quarterly, 5 (1968), consi-
deraba que todo punto de vista debía tener una caracterización en términos de disposiciones
a la conducta. Lo que distingue la perspectiva del ladrón de bancos, al planear un robo, de la
perspectiva del encargado de la seguridad del banco, que imaginativamente recrea en su men-
te posibles atracos, son en último término ciertos conjuntos de diferentes disposiciones a la
conducta. La “fidelidad al propio punto de vista” tendría, pues, que poder proyectarse en
nuestra conducta.

35 II, 163.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 175

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



176 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Un breve fragmento que condensa esta segunda orientación es el siguiente:

“yo soy yo y mi circunstancia, y si no la salvo a ella no me salvo yo” 36.

Ésta es una de las frases más popularizadas de Ortega. Pero la idea que en
ella se expresa aún esconde sorpresas. Las circunstancias no son nunca algo
dado. Requieren interpretación y perspectiva. Nosotros damos sentido a las
circunstancias, un sentido u otro. Y sólo haciéndonos cargo de las circunstan-
cias, podemos “salvarnos” a nosotros mismos.

Sin duda, hay aquí una importante tensión. Ha sido señalada muchas veces.
Pero creo que hay una forma “relativamente sencilla” de aliviarla. La tensión
puede aliviarse pensando las circunstancias como una parte de esa realidad a
la que siempre accedemos a través de perspectivas. La circunstancia es sim-
plemente nuestra “realidad más próxima”, donde la proximidad se mide a 
través de nuestra perspectiva. La circunstancia es la realidad que nos es epis-
témica y agentivamente más cercana.

Podemos asumir nuestra circunstancia o negarla. Y podemos ser fieles a
nuestras perspectivas o meramente simular tenerlas. La clase de respuesta que
dábamos a la primera pregunta acerca de la realidad en sí misma, acerca de la
existencia de una realidad más allá de nuestras perspectivas, puede ser repetida
aquí. Y debe ser repetida. Los compromisos con nuestra circunstancia han de
resolverse día a día.

4. Conclusiones

El perspectivismo no es una filosofía “blanda”. No es simplemente una re-
flexión antropológica o cultural. El perspectivismo puede ser una posición fi-
losófica sustantiva.

En la actualidad, el perspectivismo ha reaparecido con fuerza en diversos
campos filosóficos: filosofía de la mente, filosofía del lenguaje, filosofía de la
ciencia, epistemología, ética, metafísica, etc. Pero hay varias cuestiones de fon-
do, todas ellas cruciales, a la hora de formular de manera adecuada la posición
perspectivista. Cuestiones acerca de cómo entender la propia realidad, cómo
entender la verdad relativa, cómo entender que debamos ser consecuentes con
nuestras perspectivas, y cómo entender el peso de las circunstancias desde las
que adoptamos una perspectiva u otra. Si se toman en serio las conexiones en-
tre las perspectivas y el tiempo, esas cuestiones pueden tener un tipo de res-
puesta apropiada. Y Ortega es un autor clave respecto a cuál puede ser ese tipo
de respuesta.

36 Pertenece a Meditaciones del Quijote, I, 757.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 176

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



177ANTONIO MANUEL LIZ GUTIÉRREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Una importante característica de la filosofía, algo sumamente peculiar de su
“carácter”, de su manera de ser, es que muchas de las preguntas que se plan-
tea, especialmente las más generales y radicales, no reclaman tanto respuestas
determinadas, una u otra respuesta en particular, como que se muestre la po-
sibilidad de llegar a alguna respuesta, con alguna justificación, de una forma
plausible, razonable. Llegar a mostrar esto último es un destacado logro filo-
sófico. Y esto es justamente lo que encontramos en Ortega.

Lo que aprendemos de Ortega es que la respuesta más apropiada a cues-
tiones como las que hemos estado discutiendo consiste en decir que podemos
responderlas. La tesis principal sería que no hay obstáculos filosóficos inamo-
vibles que impidan hacerlo. Es más, que debemos hacerlo. En cada circuns-
tancia. En todo momento. 

Fecha de recepción: 22/02/2016
Fecha de aceptación: 10/10/2016

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

BOGHOSSIAN, P. (2006): Fear of knowledge. Against
relativism and constructivism. Oxford: Oxford
University Press. (Trad. cast.: El miedo al co-
nocimiento. Madrid: Tecnos, 2009).

CARTWRIGHT, N. (1999): The Dappled World: A Study
of the Boundaries of Science. Cambridge:
Cambridge University Press.

CHARRO, F. y COLOMINA J. J. (2014): “Points of View
Beyond Models: Towards a Formal Approach
to Points of View as Access to the World”,
Foundations of Science, 19, 2, pp. 137-151.

DEFEZ I MARTÍN, A. (2002): “Verdad, conocimiento y
realidad en Ortega”. Revista de Estudios Or-
teguianos, 6, pp. 119-32.

DENNET, D. (1987): The Intentional Stance. Cam-
bridge: MIT Press. (Trad. cast.: La actitud in-
tencional. Barcelona: Gedisa, 1992).

— (1991): Consciousness Explained. Boston: Little
Brown. (Trad. cast.: La conciencia explicada.
Barcelona: Paidós, 1995).

FARKAS, K. (2008): The Subject’s Point Of View. Ox-
ford: Oxford University Press.

GARCÍA-CARPINTERO, M. y KÖLBEL, M. (eds.) (2009):
Relative Truth. Oxford: Oxford University
Press.

GÄRDENFORS, P. (2000): Conceptual Spaces: On the
Geometry of Thought. Cambridge: MIT Press.

GIERE, R. (2006): Scientific Perspectivism. Chicago:
University of Chicago Press.

HALES, S. (2006): Relativism and the Foundations of
Philosophy. Cambridge: MIT Press.

HAUTAMÄKI, A. (1983): “The Logic of Viewpoints”,
Studia Logica, 42, 2/3, pp. 187-196.

— (1986): “Points of View and their Logical Analy-
sis”, Acta Philosophica Fennica 41.

— (2015): “Points of view: A conceptual spaces
approach”, [en línea], Foundations of Science,
próxima publicación. [Consulta: febrero,
2015].

LIZ, M. (ed.) (2013): Puntos de vista. Una investi-
gación filosófica. Barcelona: Laertes.

MCGINN, C. (1983): The Subjective View. Secon-
dary Qualities and Indexical Thoughts. Ox-
ford: Clarendon Press.

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 177

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



MOLINE, J. (1968): “On Points of View”. American
Philosophical Quarterly, 5, pp. 191-198.

MOORE, A. (1997): Points of View. Oxford: Oxford
University Press.

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras completas,
10 vols. Madrid: Taurus / Fundación José Orte-
ga y Gasset.

PEACOCKE, C. (1992): “Scenarios, Concepts, and Per-
ception”, en T. CRANE (ed.), The Contents of
Experience. Cambridge: Cambridge University
Press, pp. 105-136.

PUTNAM, H. (1981): Reason, Truth, and History.
Cambridge: Cambridge University Press. (Trad.
cast.: Razón, verdad e historia. Madrid: Tec-
nos, 1981).

— (1987): The Many Faces of Realism. La Salle:
Open Court.

RECANATI, F. (2007): Perspectival Thoughts. A Plea
for (Moderate) Relativism. Oxford: Oxford
University Press.

RUSSELL, B. (1914): Our Knowledge of the External
World, as a Field for Scientific Method in Phi-
losophy. Chicago: Open Court.

— (1918): “The relation of sense-data to Phy-
sics”, en Mysticism and Logic, and Other Es-

says. London: George Allen & Unwin, pp. 113-
140.

SEARLE, J. (1980): “Minds, Brains and Programs”,
The Behavioral and Brain Sciences, 3, pp. 417-
424.

— (1984): Minds, Brains and Science. Cambridge:
Harvard University Press.

SEXTO EMPIRICO (2000): Outlines of Scepticism, edi-
ción y traducción crítica inglesa de Julia ANNAS

y Jonathan BARNES. Cambridge: Cambridge
University Press.

SOSA, E. (1991): Knowledge in Perspective.
Cambridge: Cambridge University Press.

— (2009): Reflective Knowledge. Apt Belief and
Reflective Knowledge, vol. II. Oxford: Oxford
University Press.

VÁZQUEZ, M. y LIZ, M. (2011): “Models as Points of
View. The Case of System Dynamics”, Founda-
tions of Science, 16, 4, pp. 383-391.

WILLIAMS, B. (1978): Descartes: The Project of Pure
Enquiry. Harmondsworth: Penguin.

ZALABARDO, J. L. (ed.) (2012): Wittgenstein’s Early
Philosophy. Oxford: Oxford University Press.

178 El perspectivismo de Ortega. Cuatro preguntas para un perspectivista

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

08 ART. LIZ GUTIERREZ_08 ART. LIZ GUTIERREZ  29/06/17  17:41  Página 178

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 


	Página en blanco



