
Resumen
Partiendo de recientes documentos de Ortega
durante el período 1914-1918, este artículo
propone una nueva interpretación del proyecto
orteguiano de una Estimativa y distingue siete
dimensiones en él. Muestra la relevancia filosó-
fica de la Estimativa e intenta ubicarla en el
conjunto de las obras de Ortega y Gasset. Tras
resumir y analizar las principales aportaciones
de otros investigadores españoles sobre la Éti-
ca y la filosofía de los valores de Ortega,
pretende reabrir el estudio de las relaciones en-
tre la Estimativa, la Ética, la Ontología y la
Metafísica orteguiana.

Palabras clave
Ortega y Gasset, Estimativa, Filosofía de los Valo-
res, Ética, Ontología, Metafísica

Abstract
Starting from Ortega’s recent documents of the
period 1914-1918, that paper proposes a new
interpretation of the orteguian Estimative
Project and distinguishes seven dimensions
there. It shows the philosophical relevance of
the Estimative and it tries to place it among
Ortega’s works. By summarizing and analyzing
previous contributions of Spanish researchers
on Ortega’s Ethics and Philosophy of Values, it
tries to re-opening the study of the relations
between Ortega’s Estimative, Ethics, Ontology
and Metaphysics.

Keywords
Ortega y Gasset, Estimate, Philosophy of Values,
Ethics, Ontology, Metaphysics

La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Javier Echeverría Ezponda y Sandra García Pérez

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 33. 2016

1. Introducción

En el número 4 de la Revista de Occidente (1923), Ortega y Gasset publicó
un ensayo titulado “Introducción a una Estimativa. ¿Qué son los valo-
res?”, que ha sido considerado referencial para su filosofía de los va-

lores1. Allí resumió el debate que se había producido en Alemania entre Mei-
nong, Ehrenfels y otros autores, y al final hizo sus propias aportaciones.
Asumió la concepción objetivista de los valores expuesta por Max Scheler en
su obra Der Formalismus in der Ethik (1913) y propuso una clasificación de tipos

1 José ORTEGA Y GASSET, Obras completas, 10 vols. Madrid: Fundación José Ortega y 
Gasset / Taurus, 2004-2010, III, 531-549. (En adelante, el volumen irá en romanos y las páginas
en arábigos).

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 81

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Echeverría Ezponda, J. y García Pérez, S. (2017). La Estimativa de Ortega y sus 
circunstancias. Revista de Estudios Orteguianos, (34), 81-115.
https://doi.org/10.63487/reo.297

ORCID: 0000-0001-7316-4717 ORCID: 0009-0003-7129-9505



de valores, distinguiendo valores útiles, vitales, espirituales y religiosos, y en-
tre los espirituales los valores intelectuales, morales y estéticos (III, 548). En
1923 retomó la cuestión axiológica en los últimos capítulos de El tema de nues-
tro tiempo (III, 557-616), reflexionó sobre los valores vitales y presentó su
doctrina del punto de vista, vinculando la Estimativa y el perspectivismo.

El presente artículo reconsidera el proyecto axiológico orteguiano en base
a documentos anteriores a 1923, como su [Discurso para la Real Academia de Cien-
cias Morales y Políticas], que Ortega terminó de redactar en 19182. También 
tiene en cuenta sus “Notas de trabajo sobre Estimativa” (1917-18), que han
permanecido inéditas hasta 20163.

El [Discurso…] de 1918 fue redactado con mucho cuidado. A nuestro en-
tender, constituye el documento principal para interpretar el proyecto
axiológico de Ortega. Buena parte de las “Notas” recién publicadas por la 
Revista de Estudios Orteguianos fueron escritas con vistas a la elaboración de dicho
[Discurso…]. En ellas se muestra que, habiendo sido elegido académico a fina-
les de 1914 y tras haber optado por el tema de los valores para su Discurso de
ingreso, Ortega lo preparó a conciencia, leyendo y consultando a numerosos 
autores; no sólo filósofos, también psicólogos, antropólogos y pedagogos. Mos-
traremos a continuación que la Estimativa de Ortega tiene varios referentes
conceptuales e implica un proyecto filosófico muy ambicioso, que va mucho
más allá de lo que el propio Ortega publicó en 1923.

Al analizar la filosofía orteguiana de los valores, sus comentaristas e intér-
pretes se han centrado en la “Introducción a una estimativa” y en El tema de
nuestro tiempo, ambos de 1923. La mayoría de los estudiosos de la Estimativa la
han relacionado con la Ética de Ortega; por ejemplo, Aranguren (1958), 
Morón Arroyo (1965), Orringer (1979 y 1984), Sánchez Cámara (2000), San
Martín (2000), Cortina (2001) y De Salas (2003). Ferrater Mora (1952 y
1957), en cambio, subrayó más la relación entre la filosofía orteguiana de los
valores y su ontología. Se centró en los valores vitales y en la filosofía de la 
vida, como también Sobejano (2004), quien investigó a fondo la influencia de
Nietzsche sobre Ortega. Por su parte, Cerezo (1984, 2007 y 2011) y Lasaga
(2003 y 2006) han analizado las relaciones entre la Ética y la Estimativa de 
Ortega, pero también entre ésta y la Ontología: las aportaciones de Cerezo y
Lasaga tienen particular interés, así como los libros anteriores de dos discípu-
los de Ortega, Julián Marías (1983) y Antonio Rodríguez Huéscar (1985). Sin

82 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

2 VII, 703-738.
3 José ORTEGA Y GASSET, “Notas de trabajo sobre Estimativa. Primera parte”, edición de

Javier ECHEVERRÍA y Lola SÁNCHEZ, Revista de Estudios Orteguianos, n.º 32, mayo de 2016, pp. 5-
54; y “Notas de trabajo sobre Estimativa. Segunda parte”, edición de Javier ECHEVERRÍA y Lola
SÁNCHEZ, Revista de Estudios Orteguianos, n.º 33, noviembre de 2016, pp. 7-25.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 82

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



83JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

embargo, casi ninguno de estos comentaristas ha tenido en cuenta el [Discur-
so…] de 1918, ni mucho menos las “Notas de trabajo” de 19174, las cuales
aportan una interesante base documental al [Discurso…].

Así pues, los investigadores de la obra de Ortega se han ocupado de dos
dimensiones de su Estimativa, la ética y la ontológica. A la luz de los nuevos
documentos hay otras facetas a tener en cuenta. Tanto en el [Discurso…] de
1918 como en las “Notas” de 1917 Ortega la relacionó estrechamente con la
Psicología de finales del siglo XIX y principios del XX, llegando a proponer
una Psicología Evaluativa (VII, 731)5. En las “Notas” de 1917 hay muchas
menciones a psicólogos y no hay que olvidar que en 1914 Ortega escribió su
Sistema de Psicología, donde reflexionó ampliamente sobre distintas funciones
mentales. Por nuestra parte subrayaremos que en el [Discurso…] de 1918
afirmó la existencia de una capacidad estimativa de los seres humanos y la
distinguió de los juicios de valor, noción respecto de la cual se mostró muy
crítico en las “Notas”, citando a Benedetto Croce6. Ortega estuvo al tanto de
las investigaciones sobre psicología en su época, en particular las iniciadas por
Brentano y continuadas por sus estudiantes y discípulos, algunos de ellos tan
relevantes como Ehrenfels, Husserl, Kraus, Marty, Meinong y Stumpf (con
quien Ortega siguió un curso), así como Pfänder, Geiger y Schapp7. Estos
aspectos de su investigación apenas aparecen en 1923, pero tienen gran
relevancia en los escritos orteguianos del período 1914-1917.

Una cuarta dimensión de la Estimativa orteguiana la emparenta con la
fenomenología. Javier San Martín ha investigado a fondo este tema (San
Martín 1996, 2012 y 2013), razón por la cual asumiremos sus aportaciones.
Según él, Ortega rompió con la escuela neokantiana cuando leyó a fondo a
Husserl. El artículo donde esa ruptura se trasluce es “Sensación,
construcción, intuición”, publicado en junio de 1913 (I, 642 y ss.). Hasta
ahora, San Martín ha sido el único que ha señalado la riqueza filosófica del
[Discurso…] de 1918 (San Martín, 2013, p. 52), aunque sólo ha comentado
los pasajes del mismo donde la influencia fenomenológica es clara. Tras dejar

4 Salvo Javier SAN MARTÍN (2013), a quien luego aludiremos.
5 En una nota a pie de página de su [Discurso…] (VII, 711, nota 1), Ortega mencionó a 

Félix KRUGER y su obra Über Entwicklungspsychologie (1915), la cual sería un precedente de dicha
psicología evaluativa.

6 Varios de los autores mencionados en el Sistema de Psicología de 1914 aparecen citados en
las “Notas sobre Estimativa” de 1917, lo cual avala la hipótesis de una dimensión psicológica de
su proyecto axiológico. Sobre Croce, ver “Notas de trabajo sobre Estimativa. Primera parte”,
ed. cit., nota 189.

7 La importancia de estos tres últimos autores para el desarrollo intelectual de Ortega en 
esta época ya había sido señalada por Nelson ORRINGER (1979, p. 37).

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 83

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



84 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

claro que el Sistema de Psicología de 1914 es una obra importante para
interpretar la fenomenología orteguiana, San Martín dice otro tanto del
[Discurso…] orteguiano sobre los valores.

También será de origen fenomenológico, en este caso inspirado en la feno-
menología de Scheler, la teoría de los valores que Ortega prepara para su
nunca leído discurso de entrada en la Real Academia de Ciencias Morales y
Políticas (San Martín, 2013, pp. 48-49).

En este texto, la fenomenología muestra toda su fuerza (ibid., p. 49).

El análisis que San Martín ha hecho de la dimensión fenomenológica de la
Estimativa es acertado, sin perjuicio de que haya otros aspectos a tener en
cuenta, además del fenomenológico. Como el propio San Martín señala: “un
ejercicio apasionante sería comparar ambos textos (el del Discurso de 1918 y el
del Ensayo de 1923) para ver la estructura y progresos entre ellos” (idem). En el
presente artículo daremos los primeros pasos en ese sentido y señalaremos
algunas diferencias significativas entre ambos documentos. También tendremos
en cuenta las “Notas de trabajo sobre Estimativa”, fechadas en 1917-18. Sin
embargo, no vamos a ocuparnos a fondo de la tercera dimensión de la
Estimativa, la psicológica, ni tampoco de la cuarta, la fenomenológica, por una
razón clara: las “Notas de trabajo sobre Estimativa” de 1917 muestran que para
profundizar en ellas habría que releer a varios psicólogos y fenomenólogos a los
que Ortega leyó con atención en el período 1914-17, además de Husserl y
Scheler, que son los autores comentados por San Martín. Estos nuevos
documentos de Ortega evidencian que las fuentes de la Estimativa orteguiana
son más amplias de lo que hasta ahora se había pensado. De hecho, incluyen a
varios fenomenólogos (Alexander Pfänder, Oscar Kraus, Carl Stumpf, Otto
Selz, Francesco Orestano, Theodor Conrad), pero también a otros autores, en
particular psicólogos de finales del siglo XIX y principios del siglo XX (Franz
Brentano, Wilhelm Wundt, Anton Marty, Richard Wahle, Hans Schmidkunz,
Theodor Ziehen, August Messer, Heinrich Maier, Théodule-Armand Ribot,
Albert Michotte, Oscar Kutzner y Narciss Ach), así como algunos pedagogos
(Johann Friedrich Herbart, Ernst Meumann, Giovanni Cesca), antropólogos
(Leo Frobenius, Fritz Graebner) y diversos filósofos que se ocuparon de los
valores (Alexius Meinong, Christian von Ehrenfels, Rudolph H. Lotze,
Friedrich Eduard Beneke, Theodor Lipps, Heinrich Rickert, Edith Landmann-
Kalischer, Hans Westphal, Joseph Mausbach, Hermann Schwarz, Georg
Misch, Victor Cathrein, Joseph Kreibig, Benedetto Croce, Henry Sigdwick y
Jean-Marie Guyau). Obvio es decir que algunos de ellos fueron criticados por
Ortega, pero otros fueron elogiados, por ejemplo Lotze, Brentano, Herbart,
Kraus y Lipps. En suma: hay un elenco de fuentes secundarias de la Estimativa

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 84

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



85JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

de Ortega cuya mayor o menor influencia en el proyecto axiológico de Ortega
queda por investigar, a la luz de dichas “Notas de trabajo” de 1917-18.

Por ahora nos limitaremos a afirmar que Ortega no sólo intentó responder
a la pregunta “¿Qué son los valores?”, siguiendo a Husserl y a Scheler. Los
problemas relacionados con los valores son varios, no sólo ontológicos o éticos.
En particular, prestó mucha atención a las valoraciones que llevan a cabo los se-
res humanos, las cuales provienen de procesos mentales que dependen de la
conciencia, así como de las circunstancias. Esta idea está expresada en el [Dis-
curso…] de 1918, no así en la “Introducción a una Estimativa”:

La función de estimar y desestimar es el más profundo y radical estado de la
conciencia –individual y colectiva–, todo lo demás, sentimiento, apetito e in-
telección dependen de aquélla. Un hombre es antes y más hondamente que
otra cosa cualquiera un régimen de estimaciones y desestimaciones: el resto de sus
actividades se modela y mueve dentro del marco de su carácter estimativo
(VII, 731, n.).

Pensamos, pues, que el ensayo orteguiano de 1923 resulta insuficiente para
entender cabalmente su proyecto axiológico. Ortega no sólo afirmó la
objetividad y la idealidad de los valores. Además de ello, postuló la existencia de
una capacidad estimativa propia de la mente humana y anterior a la facultad 
de juzgar, con lo cual se distanció de Kant y de los neokantianos. Ortega retomó
así una idea de Lotze, quien aparece citado en el [Discurso…] como uno de los
precursores de su filosofía de los valores8. Dicha hipótesis orteguiana es de
índole psicológica y, siendo anterior al interés de Ortega por la fenomenología,
implica por sí misma una ruptura con el pensamiento neokantiano. En tanto
hipótesis general tiene múltiples consecuencias para la psicología y también para
la antropología, por la que Ortega se interesó en el período 1914-1923. De
acuerdo con ella, las capacidades estimativas del ser humano son anteriores a los
sentimientos, a los apetitos e incluso a las intelecciones humanas. No es de
extrañar que la filosofía de los valores de Ortega rompiera con las éticas
intelectualistas al modo de Kant9.

8 “En cierta manera, [Herbart, Beneke y Lotze] podían ser considerados como los descubri-
dores de la noción nuestra de valor, sobre todo el último. Aún no se ha hecho –que yo sospeche–
estudio ninguno en que se trate de fijar el concepto de valor en cada uno de estos tres pensadores”
(VII, 706, n.).

9 “Kant para no hablar sino de lo extremo, pretende reducir el «bien» a caracteres puramente
intelectuales: lo bueno «en sí mismo» es la «buena voluntad» y la «buena voluntad» es la que se
subsume en el imperativo categórico, principio racional de la moralidad. Ahora bien, el conteni-
do de este principio, lo que en él se impera es que no tengamos voliciones contradictorias. Se 
disuelve, pues, el mundo moral en el principio lógico de no contradicción” (VII, 708, n.).

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 85

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



86 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

La frase recién citada nos parece importante porque en ella se afirma la ra-
dicalidad de la capacidad estimativa humana, de la cual pudiera derivarse una
posible ética basada en valores. Todo ello sin perjuicio de que los valores sean
cualidades ideales de las cosas y estén adscritos a un mundo específico, el de
los valores, que Ortega tuvo buen cuidado en distinguir del mundo platónico
de las ideas10. Por otra parte, la capacidad humana de estimar está presente
también en los animales, no sólo en los seres humanos11, lo cual plantea otro
desafío filosófico. En publicaciones ulteriores volveremos sobre estas cuestio-
nes, que aquí nos limitamos a señalar.

La quinta dimensión del proyecto orteguiano no ha sido comentada hasta
ahora y tiene asimismo gran interés. Implica una relectura de varios filósofos
clásicos (Platón, Aristóteles, los estoicos, Bacon, Vives, Descartes, Malebran-
che, Locke, Kant, Bentham, etc.) desde la perspectiva de la filosofía de los
valores, tal y como la concibió Ortega en este período de su vida12. Para ello,
Ortega analizó los conceptos morales básicos (bien, felicidad, virtud, placer,
deber, etc.) partiendo de dos importantes hipótesis:

1) La idea del bien no es más que una especie del género valor: “el Bien no
es sino o el sustrato del valor o una clase de valores, una especie del gé-
nero valor” (VII, 709).

2) La filosofía de los valores es más amplia que la moral: “la moralidad y el
derecho, lo estético del arte y la naturaleza, los usos, formas, funciones
y realidades vitales constituyen áreas de valoración a las cuales extiende
su instancia apodíptica la ciencia general Estimativa” (VII, 736).

Estas dos afirmaciones son muy relevantes filosóficamente y deben ser 
tenidas en cuenta para ubicar su proyecto estimativo en el conjunto de su obra.

10 En el [Discurso…] de 1918 Ortega escribió lo siguiente: “Son, pues, los valores cualidades ideales
de los objetos. No se dan aparte de éstos ni sirven en un lugar sobreceleste como las Ideas platóni-
cas, no son naturalezas angélicas o místicas como no lo son la igualdad o la semejanza” (VII, 729).

11 Ortega también estuvo muy influido en esta época por el biólogo Jakob von Uexküll.
Años después, en la introducción a la edición en Revista de Occidente de un libro de VON UEXKÜLL

(1934), escribió que: “Debo declarar que sobre mí han ejercido, desde 1913, gran influencia es-
tas meditaciones biológicas. Esta influencia no ha sido meramente científica, sino cordial. No
conozco sugestiones más eficaces que las de este pensador, para poner orden, serenidad y opti-
mismo sobre el desarreglo del alma contemporánea” (III, 415). Por tanto, algunos biólogos han
de ser releídos a la hora de indagar las fuentes de la Estimativa orteguiana, no en vano los valo-
res vitales son una componente importante de dicho proyecto.

12 Javier San Martín sí ha señalado el interés de los comentarios de Ortega sobre Séneca
(SAN MARTÍN, 2013, p. 50), los cuales aparecen en el [Discurso…] de 1918 (VII, 737), pero no
en el ensayo de 1923.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 86

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



87JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

En este artículo les prestaremos algo de atención, aunque por falta de espacio
volveremos sobre ellas en posteriores publicaciones. En cuanto a la quinta di-
mensión de la Estimativa, nos limitaremos a citar algunos pasajes del
[Discurso…] de 1918 y de las “Notas” de 1917 que dejan muy clara esta dimen-
sión histórica del proyecto orteguiano.

Una sexta componente requiere investigar la terminología axiológica dis-
ponible en los diversos idiomas, empezando por la lengua española:

Hay en el vocabulario vulgar palabras cuyo significado alude especial y ex-
clusivamente al mundo de los valores: bueno y malo, mejor y peor, valioso o
inválido, precioso y baladí, estimable, preferible, etcétera. Con ser bastante rica
esta lengua valorativa apenas si forma un rincón imperceptible de las significa-
ciones estimativas. Por causas hondas, de las cuales algunas se harán patentes
en este discurso, existe en el lenguaje la tendencia económica a expresar fenó-
menos de valor por medio de un halo de significación complementaria que rodea
a la significación primaria objetiva de la palabra” (VII, 711-712).

A nuestro modo de ver, al pronunciar estas frases Ortega pretendía plan-
tear a la Real Academia de Ciencias Morales y Políticas un proyecto institu-
cional, puesto que concebía la Estimativa como un quehacer interdisciplinario,
no sólo filosófico. Una de las tareas a realizar consistiría en investigar esa “len-
gua valorativa”, la cual no se reduce al vocabulario, puesto que el habla (y no
digamos la gestualidad) dispone de muchos recursos para expresar las estima-
ciones positivas y negativas. La filosofía de los valores estaba en pleno auge a
principios del siglo XX y un proyecto como el esbozado por Ortega, tan am-
plio y ambicioso, requería de algún apoyo institucional sólido para ser llevado
a cabo. Con el fin de ganar adeptos a su causa, Ortega llegó a escribir lo si-
guiente en su [Discurso…] de 1918:

He comenzado tiempo hace esta labor sobre el diccionario castellano pero
es un trabajo demasiado lento que requeriría numerosos y delicados colabora-
dores. Cierto que una vez logrado ofrecería a la Estimativa una base incom-
parable de datos apreciativos. Para la psicología del pueblo e historia de España
sería de importancia superlativa (VII, 712, n.).

Alguna consecuencia debió tener esta sugerencia, aunque fuese indirecta,
puesto que, pese a no haberse producido el ingreso formal de Ortega en dicha
Academia13, una de las personas entonces relacionadas con él, el Padre Juan
Zaragüeta, ingresó en ella el 20 de junio de 1920 leyendo un discurso titulado

13 Tampoco aceptó ser miembro de la Real Academia de la Lengua: ver VII, 897-898.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 87

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



88 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Contribución del lenguaje a la filosofía de los valores (Zaragüeta, 1920). Curio-
samente, le dio réplica Eduardo Sanz y Escartín, quien había sido designado
previamente como comentarista de Ortega.

Aquí nos limitaremos a señalar el interés de esta sexta componente del pro-
yecto orteguiano, a la que podemos denominar lexicológica, aunque iría más allá
de las cuestiones terminológicas y preludiaría una lógica de la preferencia, dado
que Ortega caracterizó a los valores mediante dos propiedades formales, la 
polaridad y el meliorismo14. Convendría retomar esa dimensión del proyecto
orteguiano y abordar el estudio del lenguaje axiológico, e incluso el de las 
expresiones estimativas, las cuales exceden en variedad y complejidad a los sim-
ples juicios de valor. Quizá por eso Ortega se mostró crítico con respecto a esta
última noción, los juicios de valor15. Esta sexta dimensión del proyecto orte-
guiano también tiene largo recorrido y merece ser investigada, aunque en este
artículo nos limitamos a indicarla.

Hay un séptimo aspecto a considerar: las relaciones entre el perspectivismo
orteguiano y los valores. En este caso conviene remitirse a la obra de Antonio
Rodríguez Huéscar, quien investigó exhaustivamente las diversas facetas del
concepto orteguiano de perspectiva y subrayó la existencia de un perspectivismo
estimativo, que se manifestó en 1923, sobre todo al final de El tema de nuestro
tiempo, en cuyo capítulo décimo Ortega expuso su doctrina del punto de vista.
Partiendo de la base de que “conforme evoluciona el ser vivo, se modifica
también su contorno y, sobre todo, varía la perspectiva de las cosas en él” (III,
607), Rodríguez Huéscar habla de “la identificación entre perspectivismo y
raciovitalismo, pero también de la existencia de crisis históricas en las que la
perspectiva se disloca”. Y añade luego: “es de notar que Ortega refiere estas
dislocaciones al sistema de valores, a la dimensión estimativa de la perspectiva”
(Rodríguez Huéscar, 1985, p. 297). Ello le llevó a distinguir luego entre la
perspectiva “objetiva” y la perspectiva “estimativa”, las cuales aparecen bajo las
especies del “mundo del ser” y “mundo del valer”: “deseos y sentimientos hacen
referencia directa al mundo de los valores, a la esfera estimativa” (ibid., p. 317).
Los cambios de valores y los cambios de perspectiva (individual o colectiva) es
otro de los temas a investigar, y en general las relaciones entre circunstancias y

14 La polaridad de los valores se muestra en los idiomas por la existencia de un contrario pa-
ra cualquier término que exprese un valor. El “meliorismo”, que no es una expresión de Ortega,
sino de Peirce, se manifiesta por la posibilidad de usar las expresiones “mejor que” o “peor que”
cuando se valora algo.

15 “No me parece aceptable la noción «juicio de valor» que en estos últimos años corre por
la literatura filosófica. No hay más juicios que aquellos actos cuyo correlato es el ser, el ser co-
mo diría Aristóteles, en el sentido de la verdad” (VII, 734, n.).

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 88

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



89JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

valores, aunque aquí tampoco vayamos a ocuparnos de esta cuestión, pese a
formar parte del núcleo duro de la filosofía de Ortega.

2. Documentos de Ortega sobre filosofía de los valores

El [Discurso…] que Ortega escribió para ingresar en la Real Academia de
Ciencias Morales y Políticas es una obra clave para entender el proyecto axio-
lógico de Ortega. Ha sido publicado en 2009 junto con otros escritos póstumos
y sus editores han señalado que la “Introducción a una Estimativa” de 1923 no
es más que un resumen del documento de 1918. De hecho, algunos párrafos son
idénticos, pero el [Discurso…] es bastante más extenso16 y, filosóficamente ha-
blando, más preciso y más profundo. No es de extrañar que así sea, puesto que
Ortega publicó la “Introducción” en el número 4 de la Revista de Occidente, que
estaba dirigida a un público amplio, y no a especialistas en Ciencias Morales y
Políticas, como era el caso de los Académicos. De hecho, al comienzo de su
[Discurso…] Ortega dejó claro este aspecto. Tras quejarse de que en España ra-
ras veces puede un filósofo expresarse de manera técnicamente rigurosa,
Ortega afirmó que ésa era la ocasión singular en la que él se encontraría:

Éste es el motivo que me determina a no desaprovechar la presente co-
yuntura y, ante un auditorio de conocedores en ciencias morales, desarrollar
un tema filosófico con toda la brevedad que el tiempo exige pero a la vez con
todo el rigor que la competencia del auditorio reclama (VII, 706).

Siendo Ortega un gran escritor, el [Discurso…] de 1918 sobresale entre sus
obras por su precisión y rigor, sin apenas florituras literarias. De hecho, inclu-
ye largas notas a pie de página en las que Ortega rastrea la noción de valor a lo
largo de la historia de la filosofía y comenta a fondo algunas concepciones del
valor previas a la suya, como las de Aristóteles, Descartes o Kant. Ninguno de
estos excursus sobre filósofos clásicos fue publicado en 1923, lo cual resulta 
explicable, puesto que su lectura requiere formación filosófica. Tanto la “Intro-
ducción” como El tema de nuestro tiempo fueron escritos para un público amplio,
al que Ortega ahorró las cuestiones filosóficamente más densas, algunas de las
cuales aparecen apuntadas en la “Introducción”, pero sin desarrollar.

Por lo que respecta a la dimensión ética de la Estimativa, el [Discurso…] de
1918 no sólo distingue entre la filosofía de los valores y la filosofía moral, 
dejando claro que la primera es un género y la segunda una de sus especies, 

16 Los editores del volumen VII afirman lo siguiente: “este texto en más de la mitad de su
contenido es rigurosamente inédito” (VII, 898).

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 89

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



90 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

sino que, además, aporta una relectura de las diversas éticas y filosofías mo-
rales de la historia, las cuales se convierten en apartados históricos de la Esti-
mativa orteguiana. Esta es otra diferencia entre ambos documentos y nos
permite poner en cuestión una interpretación habitual, según la cual la Esti-
mativa es un simple desarrollo de la concepción scheleriana de los valores17.

Ortega fue elegido miembro de número de la Real Academia de Ciencias
Morales y Políticas (medalla número 20) el 22 de diciembre de 1914. Se le conce-
dió un año para preparar su discurso de ingreso, pero el 12 de noviembre de
1915 solicitó una prórroga, que le fue concedida, posiblemente a causa de su
primer viaje a Argentina, que tuvo lugar en 1916. Ortega trabajó intensamente
en la preparación del [Discurso…] durante julio de 1917, mientras veraneaba en
Zumaya. Fue allí donde elaboró y recopiló las “Notas de trabajo sobre Estima-
tiva” (Ortega y Gasset, 2016)18. Ortega se refirió en términos positivos a Lotze,
Brentano, Herbart, Kraus, Lipps y Pfänder. Estos seis autores son, como míni-
mo, fuentes de la Estimativa orteguiana, además de Husserl y Scheler.

El texto final del [Discurso…] fue depositado en la Real Academia el 23 de
abril de 1918. Como el plazo inicial y la prórroga habían pasado, el 30 de abril
se le volvió a elegir como Académico (medalla 25, en esta segunda tentativa).
La lectura pública quedó fijada para el 10 de diciembre de 1918. Algún pro-
blema adicional debió de cruzarse, puesto que, como han señalado los editores
del mencionado volumen de escritos póstumos de Ortega, el 25 de noviem-
bre de 1919 la Real Academia le envió un último aviso para la lectura definiti-
va, el cual no fue atendido por Ortega. Unos meses después, el 16 de junio de
1920, se volvió a declarar vacante la medalla y cuatro días después el Padre
Zaragüeta fue recibido como miembro de la Academia. Su discurso versó pre-
cisamente sobre filosofía de los valores19.

Debido a estos avatares, cuyos detalles habrá que investigar más a fondo en
los archivos de la Real Academia de Ciencias Morales y Políticas, el texto del

17 Es lo que afirman, por ejemplo, ARANGUREN (1958), ORRINGER (1984), SÁNCHEZ CÁMARA

(2000), CORTINA (2001) y GIBU (2015). Este último autor llega incluso a decir que: “el filósofo es-
pañol se muestra poco original en su propuesta axiológica al hacer suyos los principales resultados
a los que su par alemán había llegado años antes en su Ética” (GIBU, 2015, p. 1).

18 Así lo acreditan las notas que escribieron Soledad Spottorno y el propio Ortega en las cua-
tro carpetillas que las contienen.

19 El discurso de Zaragüeta se tituló Contribución del lenguaje a la filosofía de los valores. Replicó
Eduardo Sanz y Escartín, quien había sido designado anteriormente para responder al [Discur-
so…] de Ortega y había llegado a escribir su escrito de réplica al [Discurso…] de Ortega cuando
éste lo entregó. No consta que Ortega diera una explicación clara de por qué no leyó su Discur-
so, pese a que lo había entregado y había trabajado mucho en él. Pudiera ocurrir que esta iniciativa
sobrevenida de nombrar académico a Zaragüeta tuviese alguna influencia en el asunto.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 90

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



91JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

[Discurso…] no ha sido publicado hasta 2009, razón por la cual muy pocos 
investigadores de la obra orteguiana se han ocupado de él20. Ubicar adecua-
damente esta obra en el conjunto del pensamiento de Ortega y mostrar su gran
relevancia filosófica son los principales objetivos del presente artículo, me-
diante el cual pretendemos reabrir el debate sobre la Estimativa.

Conviene recordar asimismo que, aunque puntualmente, Ortega ya había
presentado sus primeras ideas sobre los valores en algunos textos juveniles. El
momento clave, a nuestro entender, se produjo en 1914, cuando introdujo el
término “Estimativa” en su “Prólogo a Pedagogía general derivada del fin de la 
educación, de J. F. Herbart”21. Según esta hipótesis, a partir de esa fecha conci-
bió y comenzó a perfilar su proyecto axiológico. Para ello llevó a cabo
numerosas lecturas y reflexiones, hasta el punto de llegar a proponer una 
ciencia general estimativa (VII, 736), idea que va mucho más allá que las pro-
puestas de Scheler en su Ética (1913 y 1921). Dicho proyecto quedó plasmado
en ese [Discurso…] y las “Notas de trabajo” de 1917 le añaden matices intere-
santes, aunque también hay otros textos de Ortega a tener en cuenta, como
mostraremos en el apartado final.

En cuanto a su proyecto de investigar a fondo el vocabulario axiológico de
las lenguas y su contraposición entre el mundo del ser y el mundo de los valo-
res, también plantea cuestiones filosóficas de largo alcance, que en este artículo
nos limitaremos a señalar. Ortega dejó claro que la filosofía de los valores es
más amplia que la ética y la filosofía moral, como muestra el siguiente pasaje
del [Discurso…] de 1918:

De todas las confusiones que han retardado el progreso de la Estimativa,
por otros intentada con el nombre de Axiología, ninguna más grave que la de
no separar la idea de valor de la idea de bien (VII, 728).

Poco antes había escrito:

Así la versión en que más reiteradamente ha preferido ocultarse el Valor es
la idea del Bien. Durante los siglos, la idea de lo bueno ha sido la que aproxi-
mó más el pensamiento a la idea de lo valioso. Pero como pronto veremos, el

20 Diego GRACIA (2011) y Javier SAN MARTÍN (2013) han señalado el interés de ese docu-
mento de Ortega, aunque sin entrar a analizarlo, salvo los comentarios de San Martín sobre la
fenomenología en el mismo, a los que ya aludimos en el apartado anterior.

21 En el [Discurso…] se refiere a ello: “hace años, obligado a desmenuzar la obra de Herbart
a fin de hacer una condensada exposición de su sistema, me encontré sorprendido por la 
modernidad de sus ideas en torno al problema del valor e hice constar el interés que su recons-
titución podía tener” (VII, 706-707, n.).

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 91

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



92 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Bien no es sino el sustrato del valor o una clase de valores, una especie del gé-
nero valor (VII, 708-709).
(…) al hablar del Bien llegaremos tan sólo a conocer una forma específica del
valor, sin que sospechemos tras ella el género valor. Y prueba inmediata de
que es algo muy distinto tenemos en la sencilla consideración de que el Bien y
el Mal se excluyen, son el uno y lo contrario del otro, sin embargo, uno y otro
son valor, el Bien un valor positivo, el Mal un valor negativo.

¿Qué es, pues, ese sustantivo “valor” común a ambas y que se especifica de
tal modo en caracteres contrarios? (VII, 709).

Lo bueno, lo malo y, en general, los valores morales determinan una especie
de la Estimativa, razón por la cual la moralidad ha de estar basada en valores,
pero no al revés, puesto que el género es el valor y los valores morales una de sus
especies. La estimativa orteguiana se caracteriza por poner a los bienes morales
como uno de los tipos de valores espirituales, junto con los valores intelectuales
y los valores estéticos. Pero también los valores vitales componen otra clase, a la
que Ortega prestó mucha atención. Para los seres humanos los valores morales
son decisivos, porque regulan sus acciones voluntarias e incluso muchos de sus
usos y costumbres. Pero el problema filosófico de los valores es más amplio y
más general. No sólo atañe a los valores estéticos e intelectuales, sino también a
los valores vitales, los cuales hunden sus raíces en la biología. Siguiendo en este
punto a Jakob von Uexküll, Ortega no sólo habló de valores vitales22, sino tam-
bién de valores biológicos23.

Estas reflexiones de Ortega justifican nuestra propuesta de reconsiderar y
reinterpretar la Estimativa de Ortega, que hasta ahora ha sido investigada ante
todo en relación a su filosofía moral. La ética basada en valores es importante,
sin duda, pero la Estimativa orteguiana va más allá de la filosofía moral, e incide
en varias ciencias morales y políticas. Su [Discurso…] empieza así:

22 Al respecto, en El tema de nuestro tiempo (1923) Ortega dejó claro que su principal fuente
de inspiración es Nietzsche: “en este punto ha sido Nietzsche el sumo vidente” (III, 603).

23 Valga como ejemplo esta frase de Ortega en “El Quijote en la escuela” (1920): “Antes que
hable la ética, tiene derecho a hablar la pura biología. Sin salir de ella, desde el punto de vista es-
trictamente vital, nos aparece el uno como un valor biológico positivo, como vitalmente bueno; el
otro, como un valor biológico negativo, como vitalmente malo. Luego vendrá la ética y habrá lu-
gar para discutir si lo moralmente bueno y lo moralmente malo coinciden o no con esos otros
valores vitales. Por lo pronto, tenemos que asegurar la salud vital” (II, 417). Esta afirmación de
Ortega no implica un reduccionismo biologicista en axiología. Ortega afirmó desde joven, 
siguiendo a Nietzsche (y a partir de 1913 a Scheler) que los valores morales tienen un rango pro-
pio, diferente y superior al de los valores biológicos; pero ello no obsta para que también haya
que reconocer la existencia de valores biológicos, empezando por la vitalidad y siguiendo por 
la salud. Ésta es una de las razones por las que la filosofía orteguiana de los valores no se reduce
a la filosofía moral.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 92

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



93JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Ética y Filosofía del Derecho, Economía y Sociología y Política constituyen el
núcleo central de vuestras ocupaciones colectivas.

Pues bien, creo poder afirmar que esas investigaciones preferentes de esta
Academia se hallan en vísperas de una fecunda transformación, originada en
los recientes estudios sobre el problema del valor. Acaso no exista otra cues-
tión menos atendida por el pasado filosófico y que, en cambio, ocupe hoy con
mayor intensidad la meditación de los pensadores (VII, 706)24.

La Estimativa orteguiana pretendía aportar un nuevo fundamento al 
conjunto de las Ciencias del Espíritu, por decirlo en términos de Dilthey. Para
ello empezó por la Psicología y la Pedagogía. Pero su tesis principal era meta-
física: “si por mundo entendemos la ordenación unitaria de los objetos tenemos
dos mundos, dos ordenaciones distintas, pero compenetradas: el mundo del
Ser y el mundo del valer” (VII, 711). Propuso así una línea de investigación
muy ambiciosa, aunque luego no la exploró a fondo, limitándose a presentarla
ante el gran público en 1923. Lo notable es que en 1918 puso a la axiología al
mismo nivel que la ontología, tras dejar claro que los valores no son cosas,
pero tampoco ideas platónicas. 

3. Estudios orteguianos sobre la Estimativa

Pasemos a comentar lo que otros han escrito sobre la Estimativa de Ortega.
Tampoco en este apartado pretendemos ser exhaustivos. No aludiremos a los
contemporáneos ni a los discípulos directos de Ortega, pese a que algunos me-
recen atención especial en relación a los valores, en particular García Morente,
pero también Gaos, Marías, Xirau, Vela, Zambrano, Zaragüeta y, last but not
the least, Zubiri. En lo que sigue mencionaremos únicamente a aquellos inves-
tigadores españoles que se han ocupado de la filosofía de los valores de Ortega
y que han pertenecido a las siguientes generaciones, sin ser discípulos ni ami-
gos suyos25.

Empezaremos con Ferrater Mora y Aranguren, puesto que han tenido una
influencia considerable en la recepción de la filosofía orteguiana en España.
Ambos parten de enfoques muy distintos y aportan marcos interpretativos
contrapuestos, que por lo general han orientado a los intérpretes ulteriores.

24 En las frases finales de su [Discurso…] de 1918, Ortega volvió a plantear esa misma idea.
Es una de las razones por las que pensamos que su proyecto estimativo tenía una componente
institucional disciplinar.

25 No olvidamos que el pensamiento de Ortega también tuvo influencia en México, Argen-
tina y en otros países latinoamericanos. Queda por indagar la repercusión allí de su Estimativa,
por ejemplo en José Gaos, Eduardo Nicol o Fernando Salmerón.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 93

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



94 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Ferrater distinguió tres etapas en el pensamiento de Ortega: objetivista,
perspectivista y raciovitalista (Ferrater Mora, 1973, p. 19). Nos atendremos ini-
cialmente a ese criterio, aunque Morón haya preferido denominar racionalista a
la primera etapa (Morón, 1968, pp. 82-83)26. El primer período llega hasta
1914. El segundo arranca con las Meditaciones del Quijote (1914) y termina en
1923 con El tema de nuestro tiempo, obra a la que Ferrater considera clave para el
perspectivismo orteguiano (ibid., p. 19). El tercero abarca desde 1924 hasta su
muerte en 1955 y es el período en el que Ortega desarrolló su propio sistema 
filosófico, centrado en el raciovitalismo y en la razón histórica. La cuestión de
los valores apareció puntualmente en el primer período, fue central en el se-
gundo y prácticamente desapareció en el tercer período, como ha señalado José
Lasaga (2006, p. 151). En el tema que nos ocupa, la clasificación de Ferrater se
adecua muy bien a la temporalidad de la Estimativa orteguiana, puesto que ese
proyecto arranca como tal en 1914 y ofrece sus últimos resultados explícitos a
finales de 192327. Como hemos indicado, el perspectivismo orteguiano tiene una
componente axiológica, que fue señalada por Rodríguez Huéscar28. En cambio,
Ferrater apenas se ocupó de la filosofía de los valores de Ortega29, porque se
centró en su ontología y en su filosofía de la vida. Por cierto, Ferrater subrayó
las raíces biológicas de la misma: “esta concepción orteguiana parece muy in-
fluida por la conceptualización biológica de von Uexküll y Driesch” (Ferrater,
ob. cit., p. 60). Además de estos dos autores y de Nietzsche, Ferrater señaló la
influencia de Simmel en el vitalismo orteguiano.

Estas primeras interpretaciones de la Estimativa orteguiana propusieron
varias fuentes: Nietzsche, Simmel, von Uexküll, Driesch y Goethe. Desde 
luego, los filósofos de la vida influyeron en la ruptura de Ortega con el pen-
samiento neokantiano y en su evolución hacia el perspectivismo, que culminó

26 Más atinada nos parece la propuesta de Cerezo, quien subrayó que durante un período de
su juventud, 1902-1905, Ortega fue subjetivista, y en particular nietzscheano (cf. CEREZO, 2011,
p. 140).

27 También coincide con la distinción de cuatro etapas cronológicas en la obra de Ortega,
propuesta por José Gaos y asumida por Fernando SALMERÓN (1959): hasta 1914 (las moceda-
des, al decir de Salmerón), desde 1914 al verano de 1924, de 1924 a 1932, y de 1932 hasta su
muerte (1955). Casi todos los estudiosos de Ortega aceptan que su pensamiento de madurez 
(racio-vitalismo y razón histórica) está plenamente constituido en 1932. La segunda etapa, la
cual es el objeto principal del presente artículo, es aquella en que el pensamiento propiamente
orteguiano se conforma, de ahí su particular interés.

28 “Toda perspectiva supone una jerarquía. Esa «jerarquía» tiene dos sentidos: primero, la 
mera ordenación de planos o términos. Pero segundo, una ordenación de rangos o valores –pers-
pectiva afectiva o, como la podemos llamar también desde ahora, «estimativa»” (RODRÍGUEZ

HUÉSCAR, 1985, p. 277).
29 En su Diccionario de Filosofía sí la expuso, pero brevemente.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 94

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



95JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

en El tema de nuestro tiempo (1923). Asimismo hay que tener en cuenta que el
perspectivismo orteguiano mantuvo una componente objetivista, que queda
clara en sus referencias y citas a Max Scheler a lo largo de este segundo perío-
do30. A partir de 1913 la fenomenología marca cada vez más el pensamiento de
Ortega, como ha recalcado Javier San Martín (1989, 2012, 2013).

En 1958 Aranguren investigó la dimensión ética de la Estimativa orteguia-
na, la cual había sido anticipada y estudiada en vida por algunos de los amigos
y discípulos de Ortega, como Manuel García Morente y Julián Marías. Tras
su muerte en 1955, el integrismo católico, representado ante todo por el P. 
Ramírez, de la orden dominicana, lanzó en España un duro ataque a la filoso-
fía de Ortega y Gasset. En la defensa de Ortega destacó Marías, quien
polemizó con energía contra el escolasticismo promovido desde el régimen de
Franco. También intervino Aranguren, quien había obtenido la Cátedra 
de Ética en la Universidad Complutense de Madrid en 1955. Como represen-
tante del grupo Escorial, Aranguren defendía el neoescolasticismo, pero aportó
una reflexión más ponderada sobre la compatibilidad del pensamiento de 
Ortega con el catolicismo ortodoxo entonces vigente. Para ello sistematizó en
diez puntos la concepción orteguiana de la filosofía moral31, tarea que queda-
ba por hacer, puesto que Ortega nunca publicó un libro sobre ética, aunque sí
llegó a anunciar que iba a escribir uno32. Aranguren reconoció que “Ortega, en
esta fase de su pensamiento, está próximo a Scheler (lo que no obsta a que le
refute éticamente cuando debe hacerlo): ambos exaltan los valores vitales fren-
te a los utilitarios y a un exangüe idealismo moral” (ibid., 1958, p. 32)33. Sin

30 Para analizar la influencia de Scheler sobre Ortega suele citarse siempre la Ética de Sche-
ler, cuya primera parte se publicó en 1913 y la segunda en 1916. En las “Notas” de julio de 1917,
recién publicadas en la Revista de Estudios Orteguianos, consta que Ortega leyó a fondo dicha obra,
pero también el libro de Scheler sobre el resentimiento (Das Ressentiment im Aufbau der Moralen,
en Abhandlungen und Aufsätze. Leipzig: Verlag der Weissen, 1915). Sin embargo, suele olvidarse
que la primera publicación de Ortega sobre Scheler no se refirió a estas dos obras, sino a su 
libro sobre la Primera Guerra Mundial (Der Genius des Krieges und der deutsche Krieg, 1915). La 
recensión de Ortega se publicó en El Sol en 1917 (“El genio de la guerra y la guerra alemana”,
en El Espectador II, II, 323-351). En ella hay todo un apartado sobre la ética de la guerra, en el
que Ortega critica duramente las tesis que Scheler había defendido en su libro de 1915.

31 Para un buen resumen de dicha sistematización, SAN MARTÍN, 2000.
32 En ¿Qué es filosofía? (1929), Ortega anunció una posible obra suya sobre ética: “La ética

que acaso el año que viene exponga (…) se diferencia de todas las tradicionales en que no con-
sidera al deber como la idea primaria en la moral, sino a la ilusión” (VIII, 363). Aranguren se
equivocó en este punto, al decir que: “Ortega nunca escribió ni se propuso escribir un libro de
ética” (ARANGUREN, 1958, p. 43).

33 Este vitalismo procede en último término de Nietzsche, así como la afirmación de los 
valores vitales: “Su actitud por estos años es paralela a la de Max Scheler, que no sin razón fue
llamado «el Nietzsche cristiano». Ambos buscan lo mismo, a saber, la superación de la antítesis

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 95

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



96 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

embargo, Aranguren apenas se interesó en la Estimativa de Ortega, en buena
medida porque él mismo era contrario a las éticas basadas en valores34. Su in-
terpretación de la ética orteguiana fue de índole metafísica y ha tenido una
influencia considerable en autores posteriores.

Tras afirmar que “la ética de Ortega, al contrario que la de Kant y la del
utilitarismo, se funda en la metafísica” (ibid., p. 42) y que “la moral de Ortega
es una moral de la perfección y no una moral del deber” (idem), Aranguren fue
más preciso y dejó claro que “estamos ante una ética del ser” (ibid., p. 43) que
se concreta en un nuevo tipo de imperativo, diferente del kantiano: “el impe-
rativo supremo de la ética es, según Ortega, el de Píndaro: «llega a ser el que
eres»” (ibid., p. 53). De los valores se infieren reglas y normas, pero la base de
la ética orteguiana no radica en ellos, sino en “ser el que eres”: “cada cual 
debe cumplir unas mismas normas, válidas para todos; pero cada cual las
cumple con su peculiaridad y modo propios” (ibid., p. 45). Culminando su 
sistematización de la ética de Ortega, Aranguren concluyó que “la ética 
orteguiana consiste en una ética de la vocación” (ibid., p. 49) y precisó a con-
tinuación que dicho concepto “es una secularización del concepto religioso de
vocación” (ibid.). De esta manera, la filosofía de Ortega resultaba ser compa-
tible con el catolicismo, puesto que su ética, aunque fuese ocultamente, tenía
un trasfondo religioso. Por lo que respecta a la actitud de Ortega ante lo tras-
cendente, Aranguren dijo que “la filosofía de Ortega está ya abierta a la
Trascendencia, no es menester abrirla. Ciertamente está solamente abierta”
(Aranguren, 1958, p. 13).

Esta interpretación ha tenido bastante aceptación en el ámbito de los estu-
dios orteguianos, puesto que autores como San Martín (2000), De Salas
(2003), Lasaga (2006) y en parte Cerezo (2011) han aceptado la expresión
“ética de la vocación”. Sin embargo, otros investigadores de la obra de Ortega
han atribuido a Scheler y a la filosofía de los valores mayor importancia que
Aranguren, por ejemplo Orringer (1979 y 1984), y más recientemente Sánchez
Cámara (2000), Cortina (2001), Gibu (2015) y González Serrano (2015). Se-
gún la interpretación de Orringer y de Sánchez Cámara, el proyecto estimativo
de Ortega es prácticamente identificable con la ética de los valores de Scheler.
Ignacio Sánchez Cámara reeditó en 2004 la Introducción a una Estimativa de
1923 y en su introducción afirmó que: “ni la ética de Ortega y Gasset ni, en ge-
neral, su filosofía, pueden ser cabalmente comprendidas sin la referencia a su
adhesión a la teoría de los valores” (Ortega, 2004, p. 5).

entre racionalismo y vitalismo. La fórmula orteguiana de superación fue el raciovitalismo”
(ARANGUREN, ob. cit., pp. 26-27).

34 Véase ARANGUREN, Ética, cap. X.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 96

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



97JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Este tipo de interpretación ha sido criticada por José Lasaga (2003 y 2006)
y por Pedro Cerezo (2007 y 2011), quienes afirman que las raíces de la ética
orteguiana están en su vitalismo, más que en su filosofía de los valores. Ambos
investigaron a fondo la filosofía de Ortega, y en particular su ética, al igual que
Javier San Martín. Sus aportaciones son relevantes para nuestra propia 
investigación sobre la Estimativa. En esta misma línea de pensamiento cabe
mencionar asimismo el artículo reciente de Rodolfo Gutiérrez Simón (2015).
Tras analizar y comentar la “ética de la vocación”, éste último afirma que 
“Sánchez Cámara otorga una presencia a la filosofía de los valores en la obra
orteguiana mayor de la que tiene” (Gutiérrez Simón, 2015, p. 136). Como al-
ternativa, acepta la interpretación de Lasaga, sobre la que volveremos más
adelante. Por cierto, Gutiérrez Simón se pregunta en un momento dado si el
concepto de vocación puede ser interpretado como un valor y concluye que
no35, en base a dos argumentos claros, el primero de los cuales nos parece 
concluyente: la polaridad de los valores no es extrapolable al concepto de 
vocación (ibid., p. 135). Ortega siempre afirmó que la polaridad, es decir, la
existencia de un valor negativo para cada valor positivo, es una de las propie-
dades características del mundo de los valores. Gutiérrez Simón tiene, pues,
razón al decir que la vocación no es un valor, pese a ser algo ideal y cualita-
tivo. Ello no impide, sin embargo, la presencia de valores en toda opción 
vocacional, como mostraremos al final de este artículo.

Su segundo argumento es interesante, pero menos convincente: la vocación
siempre es individual mientras que los valores son transubjetivos (ibid., p. 136).
La afirmación es cierta, puesto que los actos de valorar y estimar, en tanto 
acciones, son subjetivas, como el propio Ortega reconoció más de una vez. La
cuestión de la objetividad, intersubjetividad y subjetividad de los valores es
uno de los grandes problemas de la Estimativa orteguiana, que abordaremos
en el apartado siguiente36.

Esta breve aproximación a los intérpretes y comentaristas de Ortega nos 
remite a que su Estimativa se formuló en su etapa perspectivista (Ferrater) y 
fenomenológica (San Martín), contribuyendo a generar su racio-vitalismo, 
cuya primera formulación, todavía germinal, está en El tema de nuestro tiempo
(1923). Cerezo, San Martín, Lasaga, De Salas y Zamora Bonilla, independien-
temente de las diferencias entre ellos, coinciden en este canon interpretativo de

35 “la vocación no puede considerarse como un valor, pese a compartir características esen-
ciales“(ibid., 135).

36 Gutiérrez Simón cita en su artículo una contribución de Ángel Peris Suay que, lamen-
tablemente, todavía no hemos podido consultar (PERIS SUAY, 2006). “Ángel Peris Suay entien-
de que, para Ortega, los valores son una suerte de orientación para vivir, no contradictoria con
la circunstancialidad de la vocación” (GUTIÉRREZ SIMÓN, 2015, p. 135).

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 97

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



98 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

la filosofía de Ortega, según el cual su pensamiento maduro se conforma a fína-
les de los años 20 en torno al racio-vitalismo (la vida como realidad radical) y 
a partir de los 30 en base a la razón histórica (la vida como biografía, no sólo 
como proceso biológico), sin olvidar el circunstancialismo, que es constante en
la trayectoria intelectual de Ortega.

4. De la objetividad de los valores a la vida como realidad radical

En su libro Figuras de la vida buena (2006), Lasaga cuestionó la importancia
que Sánchez Cámara atribuyó a la filosofía de los valores para la ética orte-
guiana37. Lasaga aportó varios argumentos al respecto, entre los cuales hay
uno particularmente importante:

No es casualidad que todas las citas no ocasionales sobre teoría de los va-
lores que podemos encontrar en la obra de Ortega tengan una fecha límite:
1929, el año del curso ¿Qué es filosofía? (en rigor desaparecen antes; desde 1927
sería difícil encontrar referencias). Ortega no podía seguir asumiendo los com-
promisos ontológicos y gnoseológicos que conlleva una teoría del valor
objetivista y realista” (ibid., p. 151, nota 26).

Esta ausencia de la cuestión de los valores en los escritos de madurez de
Ortega plantea un problema interesante para los estudios orteguianos. Aunque
sólo sea ocasionalmente, hay pasajes posteriores de Ortega donde la relevan-
cia filosófica de la cuestión de los valores vuelve a ser reafirmada. Valga como
ejemplo su Introducción a Velázquez de 1947, donde Ortega dice que “La sensi-
bilidad a priori de los valores (…) es una de las más sorprendentes potencias
del hombre” (IX, 901). Después de 1923 no desarrolló su proyecto estimativo,
pero su interés por los valores permaneció.

Para explicar esto, Lasaga aportó una interpretación:

La adscripción de Ortega a una filosofía de los valores, de fuerte sabor
scheleriano, a principios de los años veinte, tenía una doble razón de ser. Por
un lado, hallar un punto de apoyo objetivo a los ideales, evitando el formalis-
mo idealista que a la postre hace del ideal un imposible. Por otro y en la
medida en que el valor se transforma en proyecto por la acción del sujeto que
lo estima, adquiere capacidad para orientar acciones concretas de hombres
concretos. El valor puede ser eterno en su esencia pero temporal o histórico

37 “A mi juicio y a pesar de lo dicho, la doctrina de los valores no ocupa en la obra de Ortega
un lugar decisivo” (LASAGA, ob. cit., p. 148). “Por tanto, no discuto que en Ortega haya una éti-
ca de los valores inspirada en Scheler, sino su alcance en el todo de su filosofía” (ibid., 168).

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 98

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



99JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

en su función. Ni el valor es totalmente independiente de las cosas (platonismo:
coextensividad del “ser” y del “valor”); ni el valor se somete a la subjetividad
humana; sin embargo, es en la subjetividad individual inserta en una circuns-
tancia espacio-temporal pragmática, en sus estimaciones concretas, en donde
cobra realidad “personal” el valor (Lasaga, ob. cit., p. 142).

Este comentario de José Lasaga resulta adecuado para interpretar la 
“Introducción a una Estimativa” y El tema de nuestro tiempo, que eran las dos
obras a tener en cuenta cuando Lasaga publicó su Figuras de la vida buena
(2006). Sin embargo, la publicación en 2009 de los Escritos póstumos y la edi-
ción reciente de las “Notas de trabajo sobre Estimativa” de 1917 (Ortega,
mayo y noviembre de 2016), en donde las ideas expuestas en el [Discurso…] de
1918 quedan ratificadas y sus fuentes documentadas, plantean cuestiones adi-
cionales. No es lo mismo entender los valores como entidades ideales que
orientan proyectos humanos que admitir que los seres humanos tienen una ca-
pacidad estimativa anterior a la capacidad de juzgar, como afirmó Ortega en
su [Discurso…]. Esa afirmación orteguiana plantea problemas no reducibles a
la cuestión de si su ética está basada en valores o no, ni a la pregunta de índo-
le ontológica: ¿qué son los valores?

No hay duda de que Ortega afirmó la objetividad de los valores, siguiendo
en este punto a Scheler. Eso no le impidió reconocer la dimensión subjetiva de
las valoraciones, y en particular de las estimaciones, algunas de las cuales es-
tán relacionadas con los sentimientos (Ortega, mayo de 2016, p. 41). Si esa
capacidad mental existe y es previa a la facultad de juzgar, surge de inmediato
la cuestión de si es una capacidad anterior a la emergencia del lenguaje en los
individuos. Asimismo aparece el problema de las posibles estimaciones no
conscientes, por ejemplo la intuición de un peligro. Son temas para la “psico-
logía estimativa” que llegó a imaginar Ortega, pero también para la
fenomenología, en la medida en que la noción de objeto depende de la con-
ciencia. En suma: una cosa es el problema filosófico de los valores, el cual
puede ser abordado desde una perspectiva metafísica, ontológica o ética, y otra
los problemas psicológicos, cognitivos y antropológicos que las capacidades de
estimar y valorar plantean. Este tipo de cuestiones están claramente presentes
en el proyecto orteguiano y sólo se manifiestan cuando alguien estima positiva
o negativamente algo (intuye inconscientemente un peligro, por ejemplo), o
cuando alguien valora algo de forma explícita, sea como positivo o como ne-
gativo (polaridad de los valores). En la “Introducción a una Estimativa” de
1923 esas otras dimensiones del proyecto apenas aparecen, o simplemente son
mencionadas; pero ahora sabemos que Ortega también las investigó, como
prueban los documentos de 1917-18, aunque él no los publicase. Como dijimos
al principio, Ortega tuvo claro que la cuestión de los valores tiene otras ver-

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 99

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



100 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

tientes, además de su dimensión metafísica (objetividad e idealidad de los valo-
res) y de su dimensión moral. Por nuestra parte dejaremos abiertas esas facetas
adicionales de la Estimativa orteguiana, porque nuestro objetivo en el presente
artículo consiste en reabrir el debate sobre ella, más que pretender resolverlo.

Dicho esto, volvamos a la interpretación de Lasaga, que nos parece correc-
ta en relación a los textos que tuvo en cuenta. En su debate con Sánchez
Cámara sobre la presencia de los valores en la ética de Ortega, Lasaga afirma
lo siguiente:

La vida humana no precisa de entrada valores objetivos ni ideales raciona-
les universales porque ella misma, en cuanto que es dada por hacer, contiene
su propio ideal y exigencia normativa “absoluta”, cumplimiento de una misión
en una circunstancia que no se elige y a la que es preciso salvar para salvar la
propia vida. La vida humana genera su propio imperativo ético porque vivir
significa atender simultáneamente a dos mandatos: el de fidelidad al propio yo,
a la vocación que en última instancia lo constituye, y el de fidelidad al mundo
en el que ese yo vive, a las cuestiones de su época, de su generación, de su en-
torno, lo que obviamente exige fidelidad para con las personas, pero también
con las cosas (Lasaga, ob. cit., p. 152).

Salvo que consideremos a la vida como un valor, y como un valor objetivo,
añadiríamos nosotros. En los escritos de Ortega se encuentran algunas afir-
maciones que justifican esa hipótesis, por ejemplo en el artículo “El Quijote en
la escuela”, que fue publicado en marzo de 1920 (II, 401-430):

Antes que hable la ética, tiene derecho a hablar la pura biología. Sin salir de
ella, desde el punto de vista estrictamente vital, nos aparece el uno [pulso 
vital ascendente] como un valor biológico positivo, como vitalmente bueno; el
otro [pulso vital descendente], como un valor biológico negativo, como vital-
mente malo. Luego vendrá la ética y habrá lugar para discutir si lo moralmente
bueno y lo moralmente malo coinciden o no con esos otros valores vitales.

Por lo pronto, tenemos que asegurar la salud vital, supuesto de toda otra
salud. Y el sentido de este ensayo no es otro que inducir a la pedagogía para
que someta toda la primera etapa de la educación al imperativo de la vitalidad
(II, 417).

Cuando Ortega distingue los valores vitales de los valores espirituales y mo-
rales, sea en este texto de 1920, sea en 1923, ya ha reflexionado mucho sobre la
cuestión de los valores. Siendo vitalista y estando influido por von Uexküll, 
Ortega aceptó que los animales también tienen la capacidad de estimar, no sólo
los seres humanos. Además, fue consciente de la importancia que tienen los va-
lores en todas las etapas de la vida humana, no sólo en la época adulta:

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 100

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



101JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Los objetos que para el niño vitalmente existen (…) no son los objetos reales,
sino los objetos deseables. (…) Al hombre maduro le acontece lo inverso: le
interesa lo real por serlo, aunque no sea deseable (II, 427-428).

La teoría orteguiana de los valores fue perdiendo presencia explícita confor-
me Ortega afirmó el racio-vitalismo, y más tarde la razón histórica. Lasaga 
tiene razón al respecto, pero ello no mengua la importancia de los valores 
vitales, que Ortega también afirmó. De hecho, ambas afirmaciones se conju-
gan perfectamente, siempre que se tenga claro que una cosa son los valores
vitales, incluida la vida, y otra los valores morales y espirituales. En sus 
“Notas de trabajo sobre Estimativa” de 1917 Ortega dejó escrito que los valo-
res vitales “suelen presentarse con un semblante de inmoralidad” (Ortega,
mayo de 2016, p. 20).

Este tipo de ideas también aparecen en El tema de nuestro tiempo, en particu-
lar la afirmación de la vida como valor38: “No menos que la justicia, que la
belleza o que la beatitud, la vida vale por sí misma” (III, 603).

Comentando esta frase de Ortega, Cerezo dice que “implica ya cierta res-
tricción a la soberanía absoluta de la vida, puesto que Ortega, en este texto, al
menos, la pone a la par de la objetividad de los valores. No tiene nada de 
extraño que por aquí se le cuele la axiología de Max Scheler, de la que se ocu-
pa Ortega por estas fechas” (Cerezo, 2011, p. 172). También está presente
Simmel, siempre según Cerezo (idem)39.

La vida es un valor, diríamos nosotros, y todavía más: es una fuente de 
valores, por eso cabe hablar de valores vitales e incluso afirmarlos como un tipo
de valores, puesto que son objetivos, como lo es la vida, la cual es anterior al
sujeto individual. Mas los valores vitales no son los únicos a tener en cuenta,
puesto que también hay que tener en cuenta otros valores-fuente, como la jus-
ticia, la belleza, la beatitud y, por supuesto, la verdad: “La vida sin verdad no
es vivible. (…) Sin hombre no hay verdad, pero, viceversa, sin verdad no hay
hombre” (IX, 148; citado en Cerezo, 2011, p. 173). Según Cerezo, aquí es don-
de Ortega se separa radicalmente de Nietzsche, porque éste siempre se mostró
escéptico en relación a la verdad, entendida ésta como un valor objetivo, algo
que Ortega afirmó netamente, remitiéndose en la cita anterior al propio 

38 A diferencia de la vocación, que no tiene antónimo, la vida sí tiene el disvalor corres-
pondiente, la muerte (polaridad de los valores) y es individual. Por tanto, es candidata clara a
ser reconocida como valor, conforme a los criterios del propio Ortega.

39 En este artículo no nos ocupamos de la influencia de Simmel sobre Ortega, cuestión que
ha sido investigada por Pedro Cerezo. En las “Notas de trabajo sobre Estimativa” de 1917 
Simmel no aparece mencionado, ni tampoco en el [Discurso…] de 1918, de modo que su influen-
cia sobre la filosofía de los valores de Ortega es posiblemente menor, caso de existir.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 101

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



102 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Sócrates. Por nuestra parte interpretamos que en estos pasajes se traslucen las
razones por las que Ortega propuso la clasificación de tipos de valores que lue-
go presentó en su “Introducción a una Estimativa” de 1923 (cf., III, 548).
Llama la atención que en esa obra no aportase argumentos que justificasen por
qué esa clasificación y no otra.

Nosotros interpretamos que algunos de los valores superiores de Ortega no
sólo lo son por jerarquía objetiva, sino porque son fuente o raíz de otros valores.
Tal es el caso de la vida para los valores vitales, de la verdad para los valores in-
telectuales, del bien para los valores morales, de la belleza para los valores
estéticos y de la beatitud para los valores religiosos. Para completar la clasifica-
ción de Ortega cabría denominar “valores técnicos” al primer tipo de valores que
él postuló, a los cuales denominó “valores útiles” (idem). La utilidad sería el 
valor-raíz de los valores técnicos.

Ortega criticó el subjetivismo en axiología y afirmó la objetividad de los
valores, y otro tanto hizo en relación a la noción de perspectiva; pero tanto la
vida como la perspectiva, siendo objetivas, son a la vez subjetivas, en la 
medida en que un determinado sujeto se apropia de ellas y afirma “su vida” y
“su circunstancia”. En este punto la Estimativa orteguiana se separó de la 
filosofía de los valores de Nietzsche, puesto que éste negó la noción de obje-
tividad. Como han sugerido Lasaga y Cerezo, el objetivismo axiológico de
Scheler le vino muy bien a Ortega, porque le permitió transitar sin grandes
desgarros desde el objetivismo neokantiano al perspectivismo axiológico y a
la fenomenología, inaugurando así su etapa racio-vitalista, que arranca en El
tema de nuestro tiempo.

Desde nuestra perspectiva, la “Introducción a una Estimativa” de 1923 
sería un preludio o texto de acompañamiento a dicho libro. Independiente-
mente de su proyecto estimativo, que era más ambicioso y que quedó plasmado
en el [Discurso…] de 1918, las reflexiones sobre los valores publicadas en 1923
fueron importantes porque le llevaron a afirmar que los valores vitales eran
una clase de valores, en principio irreductibles a los valores morales. Eso le
permitió darse cuenta de la singularidad del valor “vida”, el cual es objetivo,
pero también tiene una dimensión subjetiva. Por otra parte, la distinción entre
valores vitales y valores morales no impide su composición, puesto que cabe
hablar de una “vida buena”, pero también de una “buena vida”, predominando
en la primera expresión la faceta moral y en la segunda la dimensión vital.

El paso decisivo, a nuestro juicio, consiste en afirmar el valor de la vida. És-
ta es objetiva y tiene su contrario, la muerte. También cabe decir de ella que 
es mejor o peor, de modo que el término “vida” encaja en la categoría de los 
valores, tal y como Ortega la teorizó en 1918. Ocurre además que las valora-
ciones que los seres humanos pueden hacer tienen a la vida como condición

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 102

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



103JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

necesaria. Aunque Ortega no llegó a decirlo explícitamente (que sepamos), no
sólo se dio cuenta del valor de la vida, sino que, además, asumió que la vida es
fuente de otros valores humanos, y en particular de los valores vitales, tan impor-
tantes para él. La influencia de Nietzsche y de von Uexküll es clara en este
punto, así como sus propias intuiciones juveniles.

Proponemos, pues, la hipótesis de que su investigación del mundo de los 
valores, sus clases y su jerarquía fue una de las vías que le condujeron al pers-
pectivismo, y más concretamente al racio-vitalismo. En efecto, además de los
valores vitales afirmó la existencia de valores intelectuales, los cuales giran en torno
a la verdad y a su disvalor correspondiente, la falsedad. Es importante subra-
yar este paso de Ortega en el desarrollo de su Estimativa, porque la gran
mayoría de los filósofos de aquella época solían centrarse en los valores mora-
les y en los estéticos, añadiendo a lo sumo algunos valores político-jurídicos,
como la justicia. Una de las singularidades de la Estimativa de Ortega consis-
tió en afirmar los valores intelectuales, a los que hoy en día denominaríamos
epistémicos, siguiendo a Hilary Putnam (Putnam, 1981). Una segunda singula-
ridad fue afirmar la importancia de los valores vitales, punto éste en el que fue
precedido por varios filósofos de la vida, empezando por Nietzsche. En suma:
la Estimativa de Ortega fue más allá de las éticas tradicionales porque incluyó
a los valores técnicos, vitales y epistémicos. Sus críticas al utilitarismo y al sub-
jetivismo no le impidieron reconocer la existencia de los valores útiles ni
admitir la dimensión subjetiva de las valoraciones, sin renunciar por ello a la
objetividad e idealidad de los valores.

5. Estimativa, vocación y circunstancia

La noción orteguiana de vida tiene múltiples facetas: una de ellas atañe a la
capacidad de valorar, que tiene un desarrollo individual y colectivo, aunque
Ortega sólo se ocupó del primero. Nuestra capacidad estimativa personal se va
ampliando y afinando a lo largo de la vida, puesto que valoramos positiva o 
negativamente muy distintos contenidos de conciencia: objetos, personas, su-
cesos, ideas, ocurrencias e incluso ficciones. Ahora bien, la capacidad
estimativa cuya existencia Ortega afirmó, también existe en los animales, al
menos en lo que respecta a los valores útiles y vitales. Lo notable en los seres
humanos es que esa capacidad no sólo atañe a los objetos físicos (Dinge), sino
a cualesquiera cosas (Sachen), incluyendo entidades imaginarias, artísticas y
religiosas. Siendo tan amplia y transversal, el ejercicio de la capacidad de esti-
mar evoluciona a lo largo de la vida.

A partir de 1923, la investigación orteguiana de los valores se orientó hacia
el vitalismo y el racio-vitalismo, como quedó claro en El tema de nuestro tiempo.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 103

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



104 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Ese mismo año, en “Introducción a una Estimativa”, Ortega había afirmado la
existencia de valores vitales e intelectuales, los cuales no se confunden con los
valores morales, estéticos y religiosos. En el mundo orteguiano de los valores
hay una jerarquía, la cual se muestra en todos los seres estimativos: la capacidad
humana de valorar está mucho más desarrollada que la de los animales y tiene
su propia jerarquía. Nuestra hipótesis es que la afirmación de la vida como 
valor radical, común a unos y otros, y por ende objetivo, facilitó el descu-
brimiento orteguiano de la vida como realidad radical, así como su afirmación
del racio-vitalismo.

Visto el proyecto estimativo desde esta perspectiva, su relevancia para la
trayectoria intelectual de Ortega resulta significativa, independientemente de
que no fuese desarrollado en los términos en los que pensó en proponerlo a la
Academia de Ciencias Morales y Políticas, cosa que tampoco hicieron sus 
discípulos y colaboradores40. Lo importante es que su giro racio-vitalista no
trajo cambios drásticos en su concepción de los valores, aunque sí evolutivos,
como vamos a mostrar. La idea de una ciencia estimativa ya fue presentada pú-
blicamente en 1916, concretamente en sus primeras conferencias en Argentina.
Particular interés para nuestro tema tiene la novena charla, que fue dictada en
Buenos Aires el 7 de octubre de 1916. Este texto también ha permanecido iné-
dito hasta la edición de sus Escritos póstumos, razón por la cual apenas ha sido
tenido en cuenta por los investigadores de la obra orteguiana. En él hay algu-
nas frases sobre los valores de gran interés.

En dicha conferencia Ortega afirmó que la filosofía ha de ocuparse de la
constitución de diversos tipos de objetos, tratando de cuidar la condición que
a cada uno de ellos le corresponde. Hay objetos físicos reales (como la rosa),
fantásticos (como don Quijote o Hamlet) y también ideales (como los núme-
ros y los cuerpos geométricos), y todos ellos han de ser considerados por la
filosofía. Pues bien:

Cuando nos parece que hemos agotado todas las clases posibles de objetos nos
encontramos con raras cosas ante las cuales no tiene sentido que nos pregun-
temos si las vemos, si las tocamos, si las imaginamos. Pensamos: nada de esto
puede hacerse con ellas, únicamente podemos reconocerlas, estimarlas o de-
sestimarlas. Son esas extrañas naturalezas que hoy tanto preocupan a la
filosofía, que se llaman valores (VII, 662).

40 Una excepción fue Manuel García Morente, cuya filosofía de los valores merecería un 
estudio específico. Armando MENÉNDEZ (2005, pp. 121-124) ha hecho contribuciones al res-
pecto, y también se ha ocupado brevemente de la filosofía de los valores de Juan Zaragüeta,
Joaquín Xirau, y el propio Ortega y Gasset. En este último caso en términos bastante críticos.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 104

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



105JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Tras señalar la singularidad del problema de los valores, Ortega afirmó una
idea clave, de clara inspiración lotzeana:

Más allá de los objetos empieza el mundo de los valores; más allá que el mun-
do de lo que es y de lo que no es, el mundo de lo que vale y de lo que no vale,
el mundo de la ética y el mundo de la estética. Todo ello reunido en una cien-
cia peculiar distinta de todas las demás, sería lo que yo propongo llamar
ciencia estimativa (VII, 662-663).

Aquí radica uno de los principales problemas del proyecto orteguiano de
una Estimativa: si el mundo de los valores va más allá del mundo del ser. Co-
mo ha mostrado Armando Menéndez (2005, p. 48 y ss.), esta propuesta tiene
su origen en Lotze, a quien Ortega reconoció como una de sus fuentes de ins-
piración en filosofía de los valores. Bien es cierto que entre los escritos de
Ortega en esta época hay pasajes en donde la separación entre el ser y los va-
lores no es tan clara, por ejemplo en las siguientes anotaciones privadas de
Ortega, que forman parte de sus “Notas de trabajo sobre Estimativa” (1917):

Desde luego se adelantará al oyente o lector la pregunta del género o ca-
pítulo de investigaciones filosóficas [al que] pertenecen en rigor el problema
que aquí trato. La respuesta es difícil de dar en pocas palabras porque en los
últimos años la filosofía, como a la par las demás ciencias, ha ampliado enor-
memente y especificado sus disciplinas. Temas que tradicionalmente iban
inclusos en una misma parte de la filosofía hoy constituyen disciplinas formal-
mente distintas. Y viceversa[,] problemas conocidos hasta ahora sólo en sus
formas específicas hoy pueden en su forma genérica integrar una disciplina
aparte (Ortega, mayo de 2016, p. 16).

No es, pues, fácil traducir al lenguaje de la antigua Sistematización del
cuerpo filosófico la actual estructura de los problemas.

Yo diría, sin embargo y con las reservas oportunas, que una investigación
sobre el concepto del valor pertenece al tipo de cuestiones que la ciencia tra-
dicional estudiaba en la ontología.

La ontología estudiaba, en efecto, el ser y sus formas fundamentales. Para
la escuela arist[otélica] el ser era sólo el ente o ser substancial. Pero, en rigor,
bajo ese nombre buscaba el correlato de la conciencia (idem).

Ortega señala aquí el problema de las relaciones entre ontología y axiolo-
gía, que fue suscitado por Lotze y su célebre dictum: “los valores no son, valen”.
El mundo de los valores difiere en gran medida del mundo del ser, pero aun así
tiene profundas relaciones con la Ontología, incluso más que con la Ética, 
según Ortega, no en vano ésta es una especie de la Estimativa. Eso sí, para que
la Estimativa se integre en la Ontología ésta ha de cambiar profundamente, 

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 105

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mayo-octubre 



106 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

dejando de basarse en la categoría de sustancia y convirtiéndose en una espe-
cie de “ciencia de la conciencia”, por así decirlo. Dejando de lado este debate,
que Ortega no resolvió en el período comentado (1914-1923), y que a nuestro
juicio está en la médula de El tema de nuestro tiempo, ahora estamos en mejores
condiciones para entender la envergadura filosófica del proyecto estimativo or-
teguiano, pero también su considerable dificultad. En los momentos finales de
sus conferencias de 1916 en Buenos Aires se limitó a señalar el problema, sin
abordarlo. Pensamos que porque entonces no lo tenía resuelto. Por cierto, es-
ta circunstancia se repitió en sus segundas conferencias bonaerenses en 1928,
como veremos un poco más adelante.

A nuestro entender, esta prudencia de Ortega en 1916 y 1917 se debe a que
tenía claro que los valores conforman una nueva región para la reflexión filo-
sófica, a caballo entre la Ética y la Ontología, pero también era consciente del
desafío que la axiología plantea a otras Ciencias del Espíritu (psicología, 
sociología, antropología, historia), no sólo a la Filosofía. De hecho, él mismo se
encargó de recalcarlo al comienzo y al final de su [Discurso para la Real Acade-
mia de Ciencias Morales y Políticas] del año 1918 y, aunque en menor medida,
dicho desafío también fue señalado en la “Introducción a una Estimativa” de
1923. Y es que el problema es de gran envergadura, porque implica una rees-
tructuración de las disciplinas filosóficas, entre otras cosas.

En efecto, no sólo es posible hacer la pregunta ontológica de qué son los 
valores, sino también cómo se constituyen para nosotros, esto es, cómo llegan
los valores a tener sentido en nuestra vida (vida estimativa). Si, como dice 
Lasaga, la filosofía tiene que ocuparse de todo aquello que tiene lógos, es decir,
de todo aquello que se aparece o presenta en la vida como algo que tiene un
sentido, una filosofía de los valores es imprescindible, máxime si los seres hu-
manos tienen una capacidad estimativa específica, como postuló Ortega,
siguiendo también a Lotze en este punto. Los valores no se reducen a la razón
pura, aunque tienen que ver con ella, puesto que hay valores intelectuales;
tampoco se reducen a la razón práctica, puesto que hay diferentes tipos de 
valores, como los valores útiles y los valores vitales, que se distinguen de los
valores morales. Y no hay que olvidar la existencia de los valores estéticos, a
los que Ortega siempre prestó gran atención. Siendo los valores un objeto de
reflexión filosófica tan singular, y por otra parte tan variado, Ortega se atrevió
a proponer una ciencia estimativa que de llegar a existir trastocaría el orden de
las disciplinas filosóficas, y también el de las ciencias del espíritu. Ortega tuvo
muy claro esto, y así lo expresó en su [Discurso…] de 1918, aunque la idea ya
aparece nítidamente en 1916 y 1917.

Yendo un poco más allá de lo que él dijo, podríamos identificar el traba-
jo de Ortega como un esfuerzo por ampliar los dominios de la razón, añadiendo una

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 106

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



107JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

razón estimativa a la racionalidad pura y a la razón práctica. La facultad kantiana de
juzgar, a su vez, también se vería afectada por esa racionalidad estimativa. De ser
así, “los sentimientos, la expresividad, las preferencias estéticas, es decir, todos
los componentes de la subjetividad, que parecían interferir en los procesos del
conocimiento” (Lasaga, 1997, p. 29) se inscribirían en un marco racional, den-
tro de lo que tiene sentido. En suma: pensamos que el mundo de los valores y
la propia estimativa orteguiana se fueron integrando en un proyecto más 
general, el de la razón vital, que comenzó a cristalizar a partir de 1923.

En su “Introducción a una Estimativa” de 1923, en efecto, Ortega escribió
que “allí donde se habla de «valor» existe algo irreductible a todas las demás
categorías, algo nuevo y distinto de los restantes ámbitos del ser” (III, 532).
Nuestro trato con las cosas que nos circundan no sólo está mediado por un in-
terés cognoscitivo: “No nos contentamos, pues, con percibir, analizar, ordenar
y explicar las cosas según su ser, sino que las estimamos o desestimamos, las
preferimos o posponemos; en suma, las valoramos” (ibid., 534). Sin embargo,
también nuestra percepción y nuestro conocimiento pueden ser valorados, por
ejemplo por su claridad y distinción, y en último término por su verdad o fal-
sedad.

Los valores plantean un desafío importante a la filosofía, Ortega no tenía 
dudas al respecto. Cuestión muy distinta es que consiguiese resolver ese desafío
en el período que estamos comentando, 1914-1923. Sobre esto, tenderíamos a
dar una respuesta negativa. Si volvemos ahora a las relaciones entre la filo-
sofía orteguiana de los valores y su pensamiento moral, podremos entender
mejor algunas de las cuestiones que Ortega dejó abiertas, en particular dos: ni
desarrolló plenamente su proyecto estimativo ni tampoco escribió una obra 
sobre ética. Varios de sus intérpretes, empezando por Julián Marías y José
Luis Aranguren, han reconstruido la ética de Ortega, afirmando que el pen-
samiento moral orteguiano está basado en una ética de la vocación. La mayo-
ría de los investigadores ulteriores, y en particular José Lasaga, coinciden en
este punto. Por nuestra parte, no descartamos esa interpretación. Sin embar-
go, queda por dilucidar qué papel tienen los valores en esa concepción de la
moralidad, siendo así que la filosofía orteguiana de los valores va más allá de
los valores morales, como hemos argumentado. ¿Qué decir de la vocación y 
los valores, partiendo de los escritos de Ortega?

Esta pregunta, recientemente planteada por Gutiérrez Simón (2015), tiene
interés a la hora de ubicar la Estimativa en el conjunto de la obra de Ortega,
razón por la cual aportaremos alguna respuesta hipotética al respecto. En su
segundo viaje a Argentina (1928) Ortega volvió a impartir conferencias y, jus-
to al terminar la última, sacó a colación de nuevo la cuestión de los valores y
planteó sus relaciones con la Ética:

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 107

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



108 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

Porque la ética que ya desde su principio, desde la primera gran obra que
creó hasta su nombre, el famoso libro de Aristóteles, no ha sido sino esto: el po-
nernos en contacto con el gran repertorio de valores posibles de la humanidad.

Así en las primeras frases de su libro, el maestro viejo de Grecia emplea
una fórmula encantadora para definir la ética: Busca el arquero un blanco 
para su flecha y ¿no lo buscaremos para nuestras vidas? (VIII, 114).

Obsérvese la precisión de Ortega: hay un gran repertorio de valores posi-
bles y, desde Aristóteles, la Ética ha permitido a los seres humanos entrar en
contacto con algunos de ellos. Ello no implica que el mundo de los valores se
agote en la Ética. Como hemos señalado anteriormente, la Ciencia Estima-
tiva, de llegar a existir, sería más general que la Ética, al menos si pensamos
que esta última se centra en los valores morales. Por otra parte, la célebre me-
táfora orteguiana del arquero se plantea aquí en un contexto axiológico: ¿no
serán los valores otros tantos blancos que orientan la flecha de nuestra vida 
y que, en su conjunto, marcan la vocación de cada cual, es decir, lo que uno
quiere llegar a ser?

La reflexión orteguiana sobre los valores tiene muchos matices y algunos de
ellos aparecen en escritos no sistemáticos, en los que no hace filosofía de los 
valores, pero sí dice lo que piensa sobre los valores. Valga un ejemplo. En “[La
verdad no es sencilla]”, ensayo escrito en 1926 (VIII, 3-8), Ortega afirmó 
la existencia de una infinidad de valores, y eso que se refería únicamente a los
valores estéticos:

El número de calidades bellas, de valores estéticos que existen es literalmente
infinito. Pero cada obra de arte sólo puede realizar algunos y es forzoso que
cada época, cada grupo de artistas, cada artista singular seleccione de esa ri-
queza innumerable un pequeño repertorio de delicias para instalarlas en su
obra (VIII, 6).

Pensamos que otro tanto cabe decir de los valores propios de cada persona,
los cuales tienen mucho que ver con su vocación y con su circunstancia. Cada
época y cada cultura tienen su propio elenco de valores, tanto objetivos como
intersubjetivos, lo cual no impide que dichos valores cambien a lo largo del
tiempo y de la historia. Tres años después, en el curso que muchos consideran
clave para su pensamiento de madurez, ¿Qué es filosofía? (1929), Ortega volvió
a aludir a la cuestión de los valores, aunque sólo de pasada. Y lo hizo en los
términos siguientes:

(…) el sistema de las verdades y el de los valores estéticos, morales, políticos,
religiosos tiene inexorablemente una dimensión histórica, son relativos a una

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 108

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



109JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

cierta cronología vital humana, valen para ciertos hombres nada más. La 
verdad es histórica. Cómo, no obstante, puede y tiene que pretender la verdad
ser sobrehistórica, sin relatividades, absoluta, es la gran cuestión. Muchos de
ustedes saben ya que para mí el resolver dentro de lo posible esa cuestión
constituye “el tema de nuestro tiempo” (VIII, 256).

Su pensamiento sobre los valores fue evolucionando y por eso planteó el
problema en otros términos, afirmando en 1929 con toda naturalidad la histo-
ricidad de los valores, pero sin dejar de mantener su tesis previa sobre su
objetividad. Así como en 1923, según nuestra interpretación, había dado un
paso significativo al afirmar la objetividad de los valores y, a la vez, su dimen-
sión subjetiva, así también en 1929 comenzó a afirmar la historicidad de los
valores, idea ésta que no aparece en sus escritos de la década anterior. Las cir-
cunstancias de la Estimativa orteguiana han cambiado, y por varios factores:
consecuentemente, sus ideas sobre los valores han evolucionado.

Para intentar interpretar este nuevo cambio diremos que también en este
caso hay una razón de fondo por la que Ortega orientó su mirada hacia la his-
toricidad de los valores. Y es que, en el fondo, la propia noción de “objetividad”
era un valor en la anterior etapa de su pensamiento. Para el Ortega del “pri-
mer período” valía más el conocimiento objetivo que el subjetivo: Ferrater
Mora se encargó de señalar este punto, al denominar “objetivista” la primera
etapa de la evolución intelectual de Ortega, y a la segunda “perspectivista”. 
Pero Rodríguez Huéscar contrapuso con razón la perspectiva “objetivista” a la
perspectiva “estimativa”, como vimos al principio. Pues bien, esta perspectiva
estimativa comenzó a ser evolutiva a partir de 1929, coherentemente con 
la evolución del pensamiento de Ortega, aunque manteniendo su condición ob-
jetiva, como muestra la condición supra-histórica de la verdad y de los valores.

Quede claro que esta nueva hipótesis que presentamos es debatible. No 
conocemos ningún pasaje de Ortega en el que se diga que la objetividad es un
valor. Sin embargo, pensamos que una hipótesis así ayuda mucho a la hora de
interpretar la evolución de su Estimativa, y concretamente su subsunción en el
racio-vitalismo y en la racionalidad histórica. En la medida en que Ortega fue
elaborando y consolidando su pensamiento de madurez, cabe hablar de una 
objetividad histórica, del mismo modo que la verdad ha devenido histórica. Ello
vale para la historia individual (cronología personal), pero también para la his-
toria colectiva. Parafraseando a Ortega diríamos que la verdad y la objetividad
son históricas, como también algunos valores, si no todos. Éste es el paso que
Ortega fue dando a lo largo la década de los veinte y que le llevó a difuminar
su proyecto estimativo, debido a que éste había quedado englobado en una
nueva concepción filosófica: el raciovitalismo y la razón histórica. La raciona-
lidad estimativa a la que antes hacíamos alusión desemboca sin problemas en

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 109

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



110 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

la racionalidad histórica, gracias a que Ortega ha ido aceptando que algunos
valores relevantes, como la verdad y la belleza, son históricos. Esto queda cla-
ro también en el caso de los valores estéticos, en efecto, y a nuestro entender
podría ampliarse a los valores en general. Sin embargo, ello no impide que 
Ortega siga afirmando la objetividad de los valores, en este caso en forma de
perspectivismo estimativo y de supra-historicidad. En todo caso, el desafío 
filosófico sigue abierto, aunque en otros términos: seguimos ante “el tema de
nuestro tiempo”.

Con respecto a la noción orteguiana de vocación, la componente axiológi-
ca de la misma nos parece muy clara, sin perjuicio de que la vocación no sea
un valor, como mostró Gutiérrez Simón. En apoyo de esta última hipótesis
nuestra aportaremos un texto de Ortega que fue publicado bastantes años
después (1947), en la obra ya mencionada, Curso de cuatro lecciones. Introduc-
ción a Velázquez (IX, 887-927). Allí alude a los valores y a la vocación en los
términos siguientes:

Cada hombre, cada pueblo, cada época es, antes que nada, un cierto siste-
ma de preferencias, a cuyo servicio pone el resto de su ser. La vida es siempre
un jugarse la vida al naipe de unos ciertos valores y, por eso, toda vida tiene
estilo –bueno o malo, personal o vulgar, creado originalmente o recibido del
contorno. Por eso yo no puedo ver a una persona sin percibir enseguida, aun-
que a veces yerre en la apreciación, a qué tiene puesta su vida, cuáles son los
resortes del preferir que ponen tensión en su existencia. […] Al ser lo prima-
rio en el hombre, es la realidad en él más suya, profunda y constitutiva –previa
a la intervención de lo extraño y ajeno, aunque logre o no realizarse, a su 
deformación por los azares de la vida. Es, en suma, nuestra “vocación” –pala-
bra estupenda que describe exactamente esa vocecita insonora que en el fondo
de nuestra persona nos llama en todo instante a ser de un cierto modo. La 
vocación es el imperativo de lo que cada cual siente que tiene que ser, por tan-
to, que tiene que hacer para ser su auténtico yo (IX, 901).

Este pasaje deja claro que la noción orteguiana de vocación tiene una clara
componente axiológica, puesto que implica preferencias, y por ende valoracio-
nes. Parafraseando a Ortega, podríamos decir que los valores de cada cual son
los resortes del preferir que ponen tensión en la existencia de cualquier perso-
na: por eso son los blancos a los que apunta la flecha del arquero. Y esto no sólo
vale para cada persona, sino también para cada pueblo y cada época, como el
propio Ortega afirma taxativamente al principio de este pasaje. Conclusión:
hablar de vocación de una persona implica hablar de preferencias y de valores.
La noción orteguiana de valor está presupuesta en la de vocación y se oculta
debajo de ella, así como a lo largo de la historia estuvo oculta bajo la noción de
bien.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 110

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



111JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

Comprobamos así que los valores siguieron teniendo para Ortega una 
importancia filosófica radical, y ello en 1947, un cuarto de siglo después de sus
publicaciones más sistemáticas sobre el tema. Los valores son constitutivos de
la vida humana, y también de la vocación de cada cual. Ello es cierto en todas
las dimensiones de la vida (valores vitales), incluidas las artes (valores estéti-
cos), pero también en el caso de la razón pura (valores intelectuales, o
epistémicos) y de la razón práctica (valores morales y espirituales). Todo ello
sin olvidar que también hay valores útiles (técnicos, podríamos decir) y reli-
giosos. Por cierto, en este artículo no nos hemos ocupado de estos dos tipos de
valores, pero no hay que olvidar que Ortega los incluyó en su clasificación de
1923. Cierto es que ocasionalmente habló también de valores políticos41, como
la justicia, así como de valores económicos (Ortega, mayo de 2016, p. 25), aun-
que sin determinar qué tipos de valores son. El mundo de los valores es infinito
y admite la creación de nuevos valores. No es de extrañar que, una vez apare-
cida la pólis y la ley, hayan surgido también los valores políticos y los valores
jurídicos; pero siempre en la medida en que las ciudades y las leyes estén 
vivas, y a poder ser en auge.

Lo más notable del pasaje recién citado estriba en la afirmación de que los
valores se crean, por una parte, pero también se descubren. Al afirmar lo se-
gundo Ortega sigue manteniendo su tesis de la objetividad de los valores. Al
decir lo primero reconoce asimismo la dimensión subjetiva de los valores, o por
lo menos de algunos de ellos. La cuestión de la objetividad/subjetividad de la
verdad, y en general de los valores, es, pues, la “cuestión de nuestro tiempo”,
sobre la que Ortega volvió una y otra vez a lo largo de su vida, aunque recu-
rriendo a conceptos distintos para presentar el problema.

6. Conclusiones abiertas

A manera de cierre, diremos que en su Estimativa Ortega propuso una cla-
sificación de tipos de valores, distinguiendo valores útiles, vitales, espirituales
y religiosos, y entre los espirituales los valores intelectuales, estéticos y mo-
rales. Al entender los valores morales como “una moral de la perfección y no del
deber”, la Ética de Ortega es una ética del Ser, como señaló Aranguren (1958): de
los valores se infieren normas y reglas para todos. Sin embargo la ética orte-
guiana también afirma el imperativo de Píndaro, “sé el que eres”, lo cual implica
modos propios (perspectivas) de cumplir esas normas. En su [Discurso para la
Real Academia de Ciencias Morales y Políticas] (1918), Ortega mostró que el pro-
blema filosófico de los valores puede ser abordado desde una perspectiva

41 Véase el pasaje recién citado de ¿Qué es filosofía? (1929), VIII, 256.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 111

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



112 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

metafísica, ontológica o ética, pero también lo relacionó con cuestiones psico-
lógicas, cognitivas y antropológicas, puesto que afirmó la existencia de una
capacidad de estimar anterior a la capacidad de juzgar, distanciándose de Kant
y los neokantianos. En conjunto, este artículo propone seis dimensiones a 
tener en cuenta en la Estimativa de Ortega (ontológica, ética, psicológica, 
fenomenológica, histórica y lexicológica), más una séptima, que entronca su
Estimativa con la teoría de la circunstancia, el raciovitalismo y la razón his-
tórica.  

Aceptamos que Husserl y Scheler inspiraron la filosofía de los valores de 
Ortega, y en particular su objetivismo, pero señalamos que otros autores tam-
bién influyeron en ella, en particular Lotze, Brentano, Herbart, Kraus, Lipps y
Pfänder. Además, su proyecto estimativo presenta perfiles propios y originales.
Los documentos inéditos de Ortega recientemente publicados avalan una nueva
conclusión: hay una pluralidad de fuentes para su Estimativa, que habrá que te-
ner en cuenta en investigaciones ulteriores. Asimismo afirmamos que su filosofía
de los valores es más amplia que la ética y la filosofía moral.

Nuestra breve aproximación a los intérpretes y comentaristas de Ortega
nos lleva a concluir que la Estimativa de Ortega se formuló en su etapa pers-
pectivista (Ferrater) y fenomenológica (San Martín), contribuyendo a generar
su racio-vitalismo, cuya primera formulación, todavía germinal, está en El tema
de nuestro tiempo (1923). Cerezo, San Martín, Lasaga, De Salas y Zamora 
Bonilla, independientemente de las diferencias entre ellos, coinciden en este
canon interpretativo de la filosofía de Ortega, según el cual su pensamiento
maduro se conformó a fínales de los años 20 en torno al racio-vitalismo (la vi-
da como realidad radical) y a partir de los 30 en base a la razón histórica (la
vida como biografía, no sólo como proceso biológico). Aceptando esta inter-
pretación canónica, por nuestra parte añadimos que la Estimativa de Ortega
estuvo conectada a su circunstancialismo y que desempeñó un papel en su evo-
lución intelectual hacia el raciovitalismo, al afirmar la existencia de los valores
vitales y, más concretamente, de la vida como un valor radical que es fuente de
otros valores. Conforme a la clasificación propuesta por Ferrater Mora, el pro-
yecto estimativo de Ortega se sitúa en su transición desde el objetivismo al
perspectivismo, a la fenomenología y al vitalismo.

En este artículo no pretendemos extraer conclusiones definitivas sobre la
Estimativa de Ortega, sino volver a plantear el debate sobre su filosofía de los
valores y apuntar algunas vías nuevas para analizarla, interpretarla y, en su ca-
so, desarrollarla.

En primer lugar, queda mucho trabajo por hacer en relación a las fuentes ori-
ginarias de la filosofía de los valores de Ortega. Hemos apuntado una ruta de
investigación, que tiene siete facetas, como mínimo. En segundo lugar, habrá que

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 112

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



113JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

precisar los factores que disuadieron a Ortega de leer su [Discurso…] de 1918
ante la Real Academia de Ciencias Morales y Políticas, así como la recepción
de sus ideas sobre la Estimativa entre sus contemporáneos y discípulos. En 
tercer lugar, hemos propuesto un conjunto de hipótesis sobre la Estimativa, la
Ontología y la Ética, que quedan por contrastar. Por último, hemos sugerido 
la idea de una racionalidad estimativa que sería transversal a la razón pura, a la
razón práctica y a la facultad de juzgar: en los tres casos operan valores que
pueden ser analizados desde la perspectiva de una racionalidad estimativa. 
Dicha modalidad de racionalidad permitiría reinterpretar el raciovitalismo 
orteguiano y desempeñaría un papel en su teoría de la razón histórica, tanto
por la vía de la evolución axiológica como mediante la creación y el descubri-
miento de nuevos valores. Completando una cita de su ensayo de 1947,
Introducción a Velázquez, merece la pena resaltar que Ortega llegó a formular
una especie de imperativo propiamente axiológico, que valdría para cualquier
tipo de valores:

Me refiero a ese imperativo que algunos hombres sienten de ser mejor –se en-
tiende, de ser siempre mejor de lo que ya son, de no vivir jamás en abandono
y a la deriva de los usos en torno y de los propios hábitos sino, por el contra-
rio, exigirse a sí mismos y de sí mismos siempre más. Es, por excelencia, el
imperativo de la nobleza de alma –noblesse oblige– y esto significa que poseer
auténtica calidad de nobleza es sentirse a sí mismo no tanto como sujeto de de-
rechos cuanto como una infinita obligación y exigencia de sí mismo ante sí
mismo (IX, 902).

Si pensamos en una vida estimativa, es decir, si concebimos la vida como un
decurso espacio-temporal en el que las personas realizan valores, sea porque
los descubren en las cosas o porque los crean mediante sus acciones, entonces
resulta que es posible tener una vida mejor desde cualquier perspectiva axio-
lógica que consideremos. “Salvar la circunstancia”, como preconizó Ortega,
implica mejorarla. Ese sería el camino real que se me ofrece para mejorarme a
mí mismo, dado que “yo soy yo y mi circunstancia”.

Fecha de recepción: 20/06/2016
Fecha de aceptación: 19/09/2016

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 113

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



114 La Estimativa de Ortega y sus circunstancias

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 34. 2017

ARANGUREN, José Luis L. (1958): La ética de Ortega.
Madrid: Cuadernos Taurus.

— (1958; 2ª ed., 1972): Ética. Madrid: Revista de
Occidente.

— (1999): El Ortega de 1914. Madrid: AEDE /
UCM, Facultad de Ciencias de la Información,
Cátedra Ortega y Gasset.

CEREZO, Pedro (1984): La voluntad de aventura
(Aproximación crítica al pensamiento de Orte-
ga y Gasset). Barcelona: Ariel.

— (2007): “Significación de Ortega en la cultura
española”, en P. CEREZO (ed.), Ortega en Pers-
pectiva. Madrid: Instituto de España, pp. 
29-58.

— (ed.) (2007): Ortega en Perspectiva. Madrid:
Instituto de España.

— (2011): José Ortega y Gasset y la razón prácti-
ca. Madrid: Biblioteca Nueva / Fundación José
Ortega y Gasset-Gregorio Marañón.

CONILL, Jesús (2001): “Nietzsche y Ortega”, Estu-
dios Nietzsche, 1, pp. 49-60.

— (2013): “Una cierta lectura hermenéutica de la
filosofía orteguiana”, en J. ZAMORA BONILLA

(ed.), Guía Comares de Ortega y Gasset. 
Granada: Comares, pp. 207-227.

CORTINA, Adela (2001): Valores morales y compor-
tamiento social. Madrid: FAES, pp. 319-345.

DÍAZ ÁLVAREZ, Jesús M. (2013): “Cuestión de liber-
tad. Ética y filosofía política”, en J. ZAMORA

BONILLA (ed.), Guía Comares de Ortega y 
Gasset. Granada: Comares, pp. 251-286.

FERRATER MORA, José (1957): Ortega y Gasset. Yale:
Yale University Press.

— (1973): Ortega y Gasset: Etapas de una filo-
sofía, 3ª ed. Barcelona: Seix Barral. (1ª ed. en
inglés, Londres: Bowes and Nowe, 1952).

GARCÍA MORENTE, J. (1966): Obras completas, 2 
tomos con 2 volúmenes cada uno. Barcelona:
Anthropos y Madrid: Fundación Caja Madrid.

GIBU, R. (2015): “En torno a la esencia del poder.
Un estudio comparativo entre Max Scheler y
José Ortega y Gasset”, Franciscanum, 57, 163,
pp. 1-13.

GONZÁLEZ SERRANO, C. J. (2015): Ortega y Gasset.
Pensar la circunstancia. Barcelona: Batiscafo.

GRACIA, Diego (2011): La cuestión del valor. Ma-
drid: Real Academia de Ciencias Morales y
Políticas, Discurso de Ingreso, 11-1-2011.

GUTIÉRREZ SIMÓN, Rodolfo (2015): “Sobre la inter-
pretación del concepto orteguiano de
vocación”, Revista de Estudios Orteguianos,
31, pp. 115-139.

LASAGA MEDINA, José (2003): José Ortega y Gasset
(1883-1955): Vida y Filosofía. Madrid: Biblio-
teca Nueva.

— (2006): Figuras de la vida buena. Madrid: Enig-
ma / Fundación José Ortega y Gasset-Gregorio
Marañón.

MARÍAS, Julián (1983): Ortega. Circunstancia y vo-
cación. Madrid: Alianza.

MENÉNDEZ VISO, Armando (2005): Las ciencias y el
origen de los valores. Madrid: Siglo XXI.

MORÓN ARROYO, Ciriaco (1968): El sistema de Orte-
ga y Gasset, 1.ª ed. Madrid: Alcalá. (2.ª ed., A
Coruña: Mendaur, 2011).

ORRINGER, Nelson R. (1979): Ortega y sus fuentes
germánicas. Madrid: Gredos.

— (1984): Nuevas fuentes germánicas de ¿Qué es
filosofía? de Ortega. Madrid: CSIC / Instituto
de Filosofía “Luis Vives”.

ORTEGA Y GASSET, José (2004): Introducción a una
estimativa: ¿qué son los valores?, introduc-
ción de Ignacio SÁNCHEZ CÁMARA. Madrid:
Encuentro.

— (2004-2010): Obras completas, 10 vols. Ma-
drid: Taurus / Fundación José Ortega y Gasset.

— (2016): “Notas de trabajo sobre Estimativa.
Primera parte”, edición de J. ECHEVERRÍA y 
Dolores SÁNCHEZ ALMENDROS, Revista de Estu-
dios Orteguianos, 32, pp. 5-54.

PERIS SUAY, Ángel (2006): “La ética de Ortega y
Gasset: ilusión, autenticidad y valores”, Ana-
les Valentinos, 64, pp. 315-369.

PUTNAM, Hilary (1981): Reason, Truth and History.
Londres: Cambridge University Press. (Hay tra-
ducción en Madrid: Tecnos, 1988).

RAMÍREZ, Santiago, O. P. (1958): La filosofía de 
Ortega y Gasset. Barcelona: Herder.

RODRÍGUEZ HUÉSCAR, Antonio (1985): Perspectiva y
verdad. Madrid: Alianza.

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 114

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



115JAVIER ECHEVERRÍA EZPONDA Y SANDRA GARCÍA PÉREZ

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 34. 2017

SALAS, Jaime de (2003): “Ortega y la ética de la
perspectiva”, Revista de Estudios Orteguia-
nos, 6, pp. 89-100.

SALMERÓN, Fernando (1959), Las mocedades de Or-
tega y Gasset. México: El Colegio de México.
(Reimpresión en México: UNAM, 1983).

SAN MARTÍN, Javier (1994): Ensayos sobre Ortega.
Madrid: UNED.

— (2000): “La ética de Ortega: nuevas perspecti-
vas”, Revista de Estudios Orteguianos, 1, pp.
151-158.

— (2007): “Ortega, inédito”, Revista de Estudios
Orteguianos, 14-15, pp. 13-21.

— (2007): “Vocación y profesión: Bases orteguia-
nas para una ética del futuro”, en P. CEREZO

(ed.), Ortega en Perspectiva. Madrid: Instituto
de España, pp. 89-112.

— (2010): “Tres análisis fenomenológicos orte-
guianos”, Revista de Estudios Orteguianos,
21, pp. 9-26.

— (2012): La fenomenología de Ortega. Madrid:
Biblioteca Nueva / Fundación José Ortega y
Gasset-Gregorio Marañón.

— (2013): “La recepción de la fenomenología y su
filosofía en torno a El tema de nuestro tiem-
po”, en J. ZAMORA BONILLA (ed.), Guía Comares
de Ortega y Gasset. Granada: Comares, pp.
47-68.

SÁNCHEZ CÁMARA, Ignacio (2000): “Ortega y Gasset
y la filosofía de los valores”, Revista de Estu-
dios Orteguianos, 1, pp. 159-170.

SCHELER, Max (1912): Über Ressentiment und mo-
ralisches Werturteil. Leipzig: Weissen.

— (1921): Der Formalismus in der Ethik und die
materiale Wertethik: Neuer Versuch der
Grundlegung eines ethischen Personalismus.
Halle: Max Niemeyer. (1.ª edición en 1913 y
1917).

— (2009): Ética. Nuevo ensayo de fundamenta-
ción de un personalismo ético, 3ª ed. Madrid:
Caparrós Editores / Fundación Blanquerna.

SOBEJANO, Gonzalo (1967): Nietzsche en España
(1890-1970). Madrid: Gredos. (2.ª ed. corregi-
da y aumentada, 2004).

UEXKÜLL, Jakob von (1909): Umwelt und Innenwelt
der Tiere. Berlín: Springer.

— (1934): Ideas para una concepción biológica
del mundo. Madrid: Espasa Calpe.

ZAMORA BONILLA, Javier (2002): Ortega y Gasset.
Barcelona: Plaza y Janés.

— (ed.) (2013): Guía Comares de Ortega y Gasset.
Granada: Comares.

ZARAGÜETA, Juan (1920): Contribución del lenguaje
a la filosofía de los valores. Madrid: Jaime Ra-
tés.

ZUBIRI, Xavier (1984): Inteligencia sentiente. Inteli-
gencia y realidad. Madrid: Alianza.

05 ART. ECHEVERRIA_05 ART. ECHEVERRIA  29/06/17  17:00  Página 115

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 


	Página en blanco



