288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Resenas

217

LAS TRES GENERACIONES DE LA ESCUELA DE MADRID. HISTORIAY RECUPERACION

DE SU LEGADO FILOSOFICO

PARENTE, Lucia (coord.): La Scuola di Madrid.
Filosofia spagnola del XX secolo. Milan: Mimesis,
2016, 290 pp.

RicARDO GIBU
ORCID: 0000-0003-4241-0879

| libro que ahora presenta-
mos! es fruto del esfuerzo de
un grupo de investigadores
que, “con auténtico amor intelectual y
amistad fraterna”, al decir de R. L.
Kauffmann en el prélogo del libro, ha
querido restituir desde hace ya algunos
afios el legado filoséfico de la asf llama-
da “Escuela de Madrid” y ofrecerlo a
las nuevas generaciones, dentro y fuera
de Espafia. Este grupo de investigado-
res, conformado por la mayorfa de pro-
fesores que participan en este volumen,
ha mantenido en los tltimos afios una
intensa actividad académica y editorial
como parte del proyecto “La Escuela
de Madrid y la bisqueda de una filoso-
fia primera a la altura de los tiempos”,
dirigido por Jestis M. Diaz Alvarez.
En la introduccién del libro, Lucia
Parente, su editora, sefiala que el objeti-
vo de este trabajo ha sido el de reflexio-
nar “en torno a algunos pensadores
espafioles del siglo pasado que han reco-
nocido el gran valor filoséfico de las

obras més significativas de Ortega y

! El libro ha sido publicado integramente en
italiano. Para mayor comodidad de los lectores
traduciré al espaiiol los titulos de los articulos y
las citas textuales que utilizo para esta resefia, a
excepcién de las fuentes primarias.

Como citar este articulo:

Gibu, R. (2017). Las tres generaciones de la Escuela de Madrid. Historia y recuperacion de su
legado filosdfico. Resefia de “La Scuola di Madrid”. Revista de Estudios Orteguianos, (35), 217-224.

https://doi.org/10.63487/re0.287

Gasset” (p. 47). La razén por la que una
reflexién de esta naturaleza puede ar-
ticularse en un libro titulado “Escuela de
Madrid” reside en el hecho de que di-
chos pensadores formaron parte de la
comunidad filoséfica creada alrededor
de la figura de Ortega y Gasset, durante
su permanencia como catedrdtico de
Metafisica en la Facultad de Filosofia y
Letras de la Universidad de Madrid en-
tre 1910 y 1936. Es en esta sede que se
va configurando lo que inicialmente
se conocié como la “Escuela de Ortega”,
y desde la década del 50 como la “Es-
cuela de Madrid”, cuya obra se dejé evi-
denciar a través de libros y revistas
especializadas de la época hasta su trau-
matica fractura ocasionada por la Gue-
rra Civil espafiola, tras la cual la mayor
parte de sus miembros tuvieron que exi-
liarse. El libro busca ofrecer un panora-
ma de dicha Escuela a través de ocho
ensayos que pueden dividirse en dos ca-
tegorfas: la que se ocupa de su surgi-
miento y evolucién desde un punto de
vista histérico, y aquella orientada al es-
tudio de aspectos puntuales de la obra
de algunos de sus representantes (José
Gaos, Marfa Zambrano, Antonio Rodri-
guez Huéscar y Julidn Marfas).
Gerardo Bolado y José Lasaga
Medina son los autores de los dos pri-
meros ensayos titulados “La Escuela de
Ortega y la filosoffa contemporanea” y
“La Escuela de Madrid: una interpreta-
cién”, respectivamente. Ambos realizan
un estudio detallado de la singularidad
de la Escuela desde perspectivas distin-

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril

@ ®®E)] Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra

ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



218

Resenas

tas pero complementarias. Mientras
que Bolado nos brinda un recorrido
histérico de la Escuela a partir de su
surgimiento en los afios 20, su esplen-
dor durante la Segunda Republica y su
fin tras la Guerra Civil, Lasaga Medina
profundiza en las razones que permiten
considerarla “una escuela filoséfica en
sentido estricto” (p. 111). Bolado dis-
tingue dos escuelas de Ortega en el ar-
co de tres generaciones. Considera
miembros de la primera escuela a Ma-
nuel Garcia Morente, titular de la céte-
dra de Etica en la Universidad de
Madrid, y a la segunda generacién
de discipulos: Xavier Zubiri, José
Gaos, Luis Recaséns Siches y Maria
Zambrano, los cuales tras graduarse en
la década del 20 se incorporaron a la
planta docente de la Facultad de Filo-
soffa. La segunda escuela la integran
los discipulos de Ortega pertenecientes
a la tercera generacién de discipulos,
aquellos que se formaron bajo el nuevo
plan de estudios de Filosofia aplicado
durante el decanato de Garcia Morente
(1932-1936). Ellos son: Julidn Marfas,
Antonio Rodriguez Huéscar y Manuel
Granell. A este grupo une el autor
el nombre de Paulino Garagorri, alum-
no también de la Facultad de Filosoffa
pero un poco mds joven que los ante-
riores. En la concisa pero muy nitida
exposicién que hace Bolado de la rela-
cién de cada miembro de la Escuela de
Madrid con Ortega, antes y después de
la Guerra Civil, logra describir el pro-
fundo influjo del maestro en las obras
de sus discipulos y en la inequivoca
conciencia de éstos de haber perteneci-
do a su escuela.

Revista de

Estudios Orteguianos

N° 35. 2017

noviembre-abril

Para José Lasaga esta conciencia de
pertenencia es también uno de los prin-
cipales argumentos para defender la
existencia de la Escuela de Madrid. La
diferencia con Bolado es que para él tal
conciencia no se reduce dUnicamente a
su vinculo con el magisterio de Ortega
ni a la comunidad filoséfica que se ge-
neré a través de éste. Los miembros de
la Escuela de Madrid se reconocen dis-
cipulos “de todo el grupo de profesores
que impartian clases segtin un método,
una forma de comprender la investiga-
cién filoséfica y un estilo de trabajo
compartidos” (p. 112), aun cuando Or-
tega ocupa un lugar privilegiado en su
formacién y en su memoria. A esta con-
ciencia de pertenencia hay que afiadir
la presencia “de un cuerpo de doctrinas
y de un programa que responde a la in-
tencién de ser transmitido” (p. 120).
Para sustentar esta afirmacién cita el
autor un texto de Manuel Granell de
1953 en el que aparece por vez primera
la mencién a la “Escuela de Madrid”:
“En vez de Brentano, Husserl o Hart-
mann, se hablaba de Scheler, de Hei-
degger y de Ortega, mientras se
redescubria a Bergson y nos tropezaba-
mos estupefactos con Dilthey (...) To-
do se aparecia vub specie instantis. En
lugar del método fenomenolégico, se
afirmaba el método de la razén vital”
(p- 121).

Agustin Serrano de Haro nos pre-
senta en su articulo “Autobiografia e
investigacién filoséfica. El caso de José
Gaos” las lineas fundamentales de lo
que el “discipulo predilecto de Ortega”
(p- 125) entendfa por filosoffa. Segun
Serrano, Gaos es el tinico pensador es-

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Resenas

219

pafiol en haber identificado el quehacer
filoséfico con una confesién personal
intransferible a otros. En tanto confe-
sién, no existe en el plano filoséfico po-
sibilidad de poner objeciones que
aspiren a su superacién conceptual,
puesto que ella es expresién de una ob-
jecién originaria identificada con el he-
cho mismo de existir. “Cada uno de
nosotros, en su intimidad, estd com-
puesto de una sustancia diferente de las
dem4s, y tal singularidad (...) remite,
en el &mbito filoséfico, a un nominalis-
mo insuperable” (p. 125). Ahora bien,
esta identificacién de la filosoffa con la
confesién personal plantea la cuestién
previa del momento y el lugar precisos
en que un individuo descubre la filoso-
fia y hace suya sus posibilidades. Gaos,
haciendo una lectura de su propio iti-
nerario intelectual plantea una dindmi-
ca vital de cuatro momentos: vocacién,
profesién, decepcién y obcecacién. Si
Ortega consideraba que no podia haber
filosoffa sin vocacién, su discipulo astu-
riano afirmard que el impulso vocacio-
nal filoséfico termina siempre en una
decepcién y que a ésta le sigue “el ex-
trafio estadio”, al decir de Serrano, de
la obcecacién o perseverancia en una
aspiracién que se mostré fallida. Esta
consideracién se puede hacer compren-
sible en un filésofo que estudié y asu-
mié como véalida (para después
abandonarla) la obra de Kant, de Hus-
serl y de Heidegger en el arco de trein-
ta y dos afios, para finalmente escribir
sus Confesiones profesionales en 1953 en
donde defiende un escepticismo radical

que SOlO asume como verdad la COl’lCli-

cién fragil y circunstancial de la propia
existencia, la vida “tomada en la con-
crecién absoluta del filésofo aqui y
ahora” (p. 133). Termina Serrano pre-
guntando por qué una filosofia com-
prendida como confesién tendria que
remitirnos necesariamente a una de-
cepcién, y por qué mas bien no podria
ser el testimonio de una experiencia de
realizacién o satisfaccién (p. 134). Po-
drfa ser m4s bien que la obcecacién de
la que habla Gaos se interprete como el
momento que el filésofo se concede en
la esperanza “de aquella realizacién
que se anunciaba en el origen de la vo-
cacién” (p. 135).

Jestis M. Dfaz Alvarez en su cola-
boracién titulada “La filosofia de la se-
renidad melancélica contra la soberbia
filoséfica. Sobre José Gaos y el debili-
tamiento del pensamiento”, analiza la
obra madura de Gaos valorando su vi-
gencia en el 4mbito de la filosofia con-
tempordnea. Inicia exponiendo la
posicién critica de dos destacados
alumnos de Gaos en México, Alejandro
Rossi y Luis Villoro, los cuales conside-
ran que la posicién escéptica de su
maestro condena a la filosoffa a un que-
hacer irrelevante e inttil dada su inca-
pacidad de establecer un didlogo
auténtico que apunte a alcanzar una
verdad. El objetivo del articulo ser4 ex-
poner precisamente la “absoluta actua-
lidad” de la filosoffa de Gaos en virtud
de su afinidad y cercanfa con las tesis
del pensamiento débil representado por
Richard Rorty y Gianni Vattimo. Esta
afinidad reposa en buena medida en el

rechazo a toda forma de metafisica que

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril



220

Resenas

pretende erigirse como tnico principio
explicativo de lo real, atendiendo a la
caducidad y falibilidad de todos los sis-
temas filoséficos, y a la pluralidad de
discursos cientificos contradictorios en-
tre si. La razén que Gaos encuentra en
estas atribuciones desmesuradas de la
metafisica reside en la soberbia. “Con-
tra la voluntad de poder [de la soberbia
metafisica], afirma Gaos en el Dwcurso
de Filosofia, cabe sentir en la luminosi-
dad de la evidencia el valor de la plural
riqueza del universo”. En una linea de
reflexién muy cercana, Rorty y Vattimo
hablaban de la necesidad de “producir
una humildad deseable (...) como un
antidoto a las caracteristicas soberbias
de los que reclaman obediencia a impe-
rativos incondicionales, a-histéricos,
transculturales y categéricos".

Lucia M. G. Parente nos ofrece en su
articulo “El exilio en la tierra de Babel.
Marfa Zambrano en el contexto de la fi-
losofia espafiola contempordnea” una
presentacién del pensamiento de la fils-
sofa malaguefia desde la categorfa filoss-
fica del exilio. Exilio como soledad
obligada debido al rechazo de someterse
al poder de turno, como afirmacién de
un espacio de libertad pagado con dolor
y sangre donde se hace posible pensar,
mads adn, donde “el pensamiento se hace
sangre” permitiéndonos vivir y respirar.
Ese espacio inaugurado en el exilio es,
paraddjicamente, “la Espafia real de car-
ne y hueso”, al decir de Zambrano, des-
cubierta a partir de un nuevo naci-
miento. No solo un lugar, sino también
un tiempo originario en el que uno se ve

destinado a vivir, o més bien, a no dejar-

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril

se morir, “a encontrar en si su auténtica
fuerza vital derivada de su misma unici-
dad e irrepetibilidad de vida en el mun-
do” (p. 169). En esta lucha por resistir al
sentimiento de abandono que experi-
menta el exiliado en tierra desconocida,
aparece la verdadera estatura de la per-
sona humana: “persona —afirma Zam-
brano— es lo que subsiste y sobrevive a
cualquier catéstrofe, a la destruccién de
su esperanza, a la destruccién de su
amor (...) Ser persona es ser capaz de
renacer tantas veces como sea necesario
resucitar” (p. 171). Si Babel representé
en la historia humana el momento de la
pérdida y fragmentacién de sentido o
la tentacién de resignarse a un perma-
nente sinsentido, también puede signifi-
car el momento de un deseo, mds atn, de
un grito por recuperar la sensatez y la
posibilidad de un didlogo razonado. Pa-
ra Parente, el exilio constituye la expe-
riencia de Babel desde donde surge la
“necesidad por comprender las condi-
ciones del exilio mismo” (p. 173). La
autora italiana busca explicitar la natu-
raleza de esta comprensién desde el
ejercicio de la “razén poética” que Zam-
brano fusionando a través de su pluma
creadora pensamiento y vida, reflexién y
entrafias, sea como prosa, metéfora o
poesfa, puesto que, al decir de la filésofa
malaguefia, “las grandes verdades no se
suelen decir hablando (...) es el silencio
de las vidas”.

En el articulo “;Es posible indivi-
duar un nomos para el pensamiento?
Marfa Zambrano y el mito de Antigo-
na”, Jorge Brioso, en una posicién cri-

tica respecto a aquellos que consideran

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Resenas

221

el cardcter asistemdtico y cuasi mistico
de la obra de Zambrano que harfa im-
posible cualquier anélisis de la misma,
se propone justificar una aproximacién
teérica a dicha obra capaz de ofrecer el
marco categorial del que la filésofa ma-
laguefia se sirve para “afrontar la vida
como problema” (p. 182). Considera
conveniente, sin embargo, no pensar la
originalidad de la obra de Zambrano
desde un mero distanciamiento de ésta
respecto de Ortega o un “traspaso” de
las categorfas historicistas de su maes-
tro a las de la razén poética. Muchos
desarrollos filoséficos zambranianos,
seglin Brioso, constituyen “elementos
que revelan m4s afinidades con otras
tradiciones filoséficas y pensadores que
con el propio Ortega y Gasset” (p.
182). El intento del autor de explicitar
la singularidad y originalidad de la obra
de Zambrano se realiza a partir de la
nocién de “vida filoséfica”. Hablar de
“vida filoséfica” significa descubrir en
el filésofo el inicio de un nuevo orden o
normatividad que se configura a partir
de la pregunta “cémo se debe vivir”.
Las confesiones y las gufas espirituales
significaron, en el pasado, géneros lite-
rarios mediante los cuales algunos pen-
sadores intentaron responder a esta
cuestién, no a través de conceptos ni
teorfas, sino a través de la narracién de
sus propias vidas en la que intervienen
también afectos y pasiones. Zambrano
ensaya un nuevo modo de narracién a
través del género de los delirios. Un de-
lirio, en tanto expresién de una espe-
ranza frustrada, remite a la posibilidad

no realizada (e imposible de realizar)

de una vida o a la contraposicién de un
destino. Su principio creativo no reside
en la contemplacién aristotélica, sino en
el “aprender padeciendo” (pdthei mat-
hos) de Esquilo, que, en términos de la
filésofa espafiola, podria entenderse co-
mo un aprender en el dolor del exilio.
Un padecimiento que no nos hace pa-
sar “de lo posible a lo real, sino de lo
imposible a lo verdadero”, tal como se
muestra en las tres narraciones que
Zambrano realiza del final de la vida de
Antigona, versiones inéditas e impensa-
das por el propio Séfocles. Brioso se
centra principalmente en el delirio ofre-
cido en la obra La tumba de Antigona en
donde se muestra el dolor que padece la
herofna griega al vivir junto a su padre
Edipo en el exilio. Es fuera de la ciudad
y de la patria donde se aprende a po-
seer una tierra y a sentirse enterrado,
donde se acepta poder ser enterrado
mas no sepultado. De esta experiencia
de haber sido arrancada de las propias
raices se despierta una nueva concien-
cia, una nueva forma de mirar la reali-
dad humana que Zambrano llama
“piedad”: aquella disposicién para “tra-
tar con lo diferente, con lo que es radi-
calmente otro que nosotros”.

Los dos articulos de José Emilio
Esteban y de Juan Padilla con que se
cierra el libro abordan las obras de dos
miembros de la Escuela de Madrid per-
tenecientes a la tercera y tltima genera-
cién, la de Antonio Rodriguez Huéscar
y la de Julidn Marfas. En su texto “El
alumno olvidado de Ortega: la filosoffa
de Antonio Rodrfguez", Esteban se

propone exponer “quién es Rodriguez

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril



222

Resenas

Huéscar como filésofo y en qué consis-
te el nicleo de su pensamiento” (p.
206). Como filésofo Rodriguez Hués-
car se define como discipulo de Ortega
y miembro, segtin sus propias palabras,
“de la primera escuela propiamente es-
pafiola de filosoffa, la que después ha-
bria de llamarse la Escuela de Madrid”.
Tras la muerte de Ortega en 1955 e im-
pedido en la Espafia franquista de en-
sefiar a nivel universitario a causa de
sus opciones politicas, acepta la pro-
puesta del rector de la Universidad de
Puerto Rico de hacerse cargo de una
cétedra en la Facultad de Filosofia de
dicha Universidad, rol que desempeifia-
ré hasta su retorno definitivo a Espafia
en 1971. Durante esos afios se propone
asumir las tareas derivadas del hecho
de ser discipulo de Ortega: “salvar” al
maestro. Ello a través de dos objetivos:
defender y exponer sistemdticamente la
filosoffa de Ortega en medio de un con-
texto filoséfico hostil a su pensamiento,
y desarrollar ulteriormente, a partir de
principios orteguianos, una metafisica
de la vida humana. No obstante la im-
portancia que tiene exponer e interpre-
tar la obra del maestro, es el segundo
objetivo el que ocupard un lugar cen-
tral en las investigaciones de Rodriguez
Huéscar. Dichas investigaciones se ini-
cian en San Juan en 1956 y se ex-
tienden hasta su muerte en Madrid en
1990, publicdndose
en 1996 bajo el titulo Ethos y ligos, en
una cuidadosa edicién a cargo de José

pdéstumamente

Lasaga Medina. La idea sobre la que se
lleva a cabo esta obra inacabada de Ro-

driguez Huéscar puede formularse asf:

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril

ser significa lo mismo que vivir “en vir-
tud —dice Esteban— de una intuicién
originaria en la que la vida comparece
o, mejor dicho, «transluce» como reali-
dad radical y, en consecuencia, como
fundamento de todo lo existente” (p.
228). Si ello es asi, la tarea de la filoso-
fia se presenta a los ojos de Huéscar co-
mo la elaboracién de una analitica de la
vida humana —en una linea cercana a
la de Heidegger en Sery Tiempo— confi-
gurada en una estructura categorial
que explicite tal vivir, mds all4 de las
categorias tradicionales aplicadas a los
entes. El punto de partida de este ané-
lisis es la circunstancia en la que me en-
cuentro, mds precisamente, el mundo
que no estd frente a m{ como algo, sino
como “Instancias” que me alcanzan, me
solicitan o me imponen hacer algo o
concebir una determinada idea sobre
ellas. Esta posibilidad de ser solicitado
o forzado por el mundo remite a una
sensibilidad que permite al hombre
acoger una llamada y responder a ella,
a ignorarla o a rechazarla, es decir, a
una vocacién cuyo origen no procede
de Dios ni del sujeto, “sino de la vida
misma, de mi vida, que abraza median-
te un lazo indisoluble mi yo y las cosas,
aquello que nos sucede y que realiza-
mos” (p. 236). Asumiendo la “voca-
cién” como categoria primordial dentro
de esta analitica Rodriguez Huéscar
profundiza en las consecuencias meta-
fisicas obradas en la comprensién del
espacio y del tiempo (el “aqui” y el
“ahora” de mi vida).

Juan Padilla en su articulo “Julidn

Marfas, Filésofo” se propone responder

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Resenas

225

a las siguientes preguntas: “;Por qué y
para qué escribe Marfas? ;En qué con-
siste su trabajo filoséfico?” (p. 242). En
una lfnea argumentativa que pasa del
recuento histérico a la exposicién siste-
matica, va afrontando estas cuestiones
destacando, en primer lugar, aspectos
biograficos de Marfas que permiten ga-
nar una mirada precisa de su personali-
dad, para posteriormente, profundizar
en aspectos centrales de su pensamien-
to. Si 1932 fue un afio decisivo en la vi-
da de Marfas cuando escucha por vez
primera a Ortega en la Universidad de
Madrid y decide dedicar su vida a la fi-
losoffa (“eso es la filosoffa, la estoy vien-
do hacerse”, recordard en sus Ale-
mortas), la Guerra Civil marcé el fin de
su vida universitaria. Su militancia en el
bando republicano le impidié, tras la
guerra, aspirar a algin puesto docente
en la Universidad, queddndole tnica-
mente como via para su desarrollo filo-
séfico escribir y dar cursos privados.
Para dimensionar su lugar en la Escue-
la de Madrid, Padilla trae a colacién las
palabras de Antonio Rodriguez Hués-
car que lo describen como el mas im-
portante filésofo de su generacién, y las
de José Gaos reconociendo que des-
pués de él, Marfas se convirtié en el dis-
cipulo predilecto de Ortega (p. 252).
En el intento de profundizar en el pen-
samiento del filésofo vallisoletano, el
autor va explicitando varias “tareas”
que se destacan a lo largo de su itinera-
rio intelectual: 1) La tarea de “comple-
tar” la obra de Ortega dado que él, dird
Marias en sus Memorias, “era esencial-

mente incompleto (...). Entenderlo era

completarlo”. 2) La tarea de reivindicar
la obra de sus maestros (Unamuno,
Ortega y Zubiri) dentro de la historia
de la filosoffa contemporanea espafiola,
consciente del peligro que suponfa que
las nuevas generaciones la desconocie-
ran a causa de la marginacién a la que el
régimen franquista la habfa orillado. 3)
Poner en practica el método orteguiano
que comprende la filosoffa como “visién
responsable”. El filésofo debe llevar a
cabo un doble esfuerzo intelectual que
implica partir de la vida concreta, de ese
4mbito que se alcanza tinicamente a tra-
vés de la experiencia para, desde alli, re-
mitirse a la estructura analitica de la
vida, a esa “certeza radical respecto a
la realidad radical”. El primer momento
de este esfuerzo se puede apreciar en
muchos escritos breves de los afios 50
que buscan comprender fenémenos
puntuales desde la mirada filoséfica. El
segundo momento, aparece en las dos
obras teéricas mé&s importantes de
Marfas, La estructura social de 1955 y An-
tropologia Metafisica de 1970. Es con esta
dltima obra que, segtn Padilla, se da
una inflexién en el pensamiento de
Marias, cobrando mayor importancia la
nocién de persona y haciéndose mds
presente la idea de Dios.

Con esta publicacién, como sefiala
Javier San Martin en el epflogo del li-
bro, se clerra una primera etapa que
cristaliza provisionalmente el deseo de
“recuperar el tiempo perdido en la his-
toria de nuestra filosofia”, de “apropiar-
nos de la inmensa herencia histérica
que los aportes de esta Escuela supo-

”
nen” y de poner las bases para un estu-

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril



224

Resenas

dio riguroso de la obra de quienes la in-
tegraron (p. 260). Lucia M. G. Paren-
te, editora del libro, responde afirma-
tivamente a este deseo de San Martin
sefialando que est4 entre los objetivos
del proyecto publicar préximamente un
libro en torno a la obra de otros miem-
bros de la Escuela de Madrid no abor-
dados en la presente edicién (p. 46).

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril

Saludamos esta iniciativa, pero también
esperamos que en un plazo breve se pu-
blique “La Escuela de Madrid” en idio-
ma espafiol, cuya calidad en todas sus
colaboraciones le aseguran convertirse,
sin duda alguna, en una referencia bi-
bliogréfica ineludible en las investiga-

ciones futuras sobre el tema.

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



	Página en blanco



