288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

La circunstancia indecible. El Diccionario de
Filosofia: vinculo entre dos filosofos,
Ortega y Ferrater

Presentacion de Esmeralda Balaguer Garcia

ORCID: 0000-0002-5633-0565

errater Mora (1912-1991) fue alumno de Ortega, asistié a sus cursos y

conferencias y conocié su filosofia. Su Diccionario de Filosofia da buena

cuenta de ello. En cierto modo, el Diccionario supone la continuacién del
trabajo conceptual que Ortega habfa emprendido, un trabajo de pensar los
conceptos en espaﬁol y que Ferrater sistematizarfa en un voluminoso, casi mo-
numental, diccionario.

Dicho Diccionario, que seria el vinculo més préximo al imperativo de la
“Nueva Filologfa” de Ortega, es fruto del exilio. Ferrater abandoné Espafia,
junto con otros intelectuales destacados de la época como Marfa Zambrano, en
1939 y marché a Cuba, donde se gestarfa el Diccionario, que desde entonces
ocupa un lugar destacado en la estanterfa de todo conocedor de la filosoffa. Pa-
ra entonces ya hacfa tres afios que Ortega habia salido de Espafia. Primero se
marché a Parfs, después a Buenos Aires y finalmente establecié su residencia
en Lisboa. El Diccionario de Filosofia se publicé por primera vez en México en
1941, pero su destino le depararia continuas reediciones en las que el volumen
se irfa ampliando y mejorando, en constante quehacer. En el prélogo a esta pri-
mera edicién es Ortega quien guifa los pasos de su empresa lexicogréfica.
Ferrater escribe en dicho prélogo, recordando las sabias palabras de Ortega,
que la imposibilidad de una gran obra no es motivo suficiente para desistir y
abandonar el proyecto siempre y cuando no se mantengan altas expectativas y
se conserve una visién clara de la realidad.

Ferrater supo seguir el consejo del maestro y en 1944 aparecié una segun-
da edicién en México. El proyecto de escribir un diccionario que fuera la guia
para los interesados en filosoffa, como apunta en este primer prélogo, seguia
adelante. En 1951 la tercera edicién se publicé bajo el sello de la editorial Su-
damericana de Buenos Aires. Esta misma editorial publicé la cuarta edicién del
Diccionario en 1958 y la quinta en dos volimenes en 1965. El Diccionario seguia
construyéndose bajo unos sélidos cimientos, los de la constancia, la reelabora-
cién de las entradas, la precisién y la firme conviccién de que este Diccionario

Cémo citar este articulo: Revista de
Balaguer Garcia, E. (2017). La circunstancia indecible. El Diccionario de Filosofia: vinculo Estudios Orteguianos
entre dos filésofos, Ortega y Ferrater. Revista de Estudios Orteguianos, (35), 191-205. N° 35. 2017

https://doi.org/10.63487/re0.284 noviembre-abril

@ ®®E)] Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



192 La circunotancia indecible. El Diccionario de Filosofia: vinculo entre dos fildsofos...

era una tarea del dfa a dfa, en progreso. La editorial Alianza publicé la dltima
edicién en cuatro voltimenes en el afio 1979. Esta tltima edicién afiadia voces
con respecto a las anteriores relativas al saber cientifico y filoséfico. Este sera
el trabajo de mayor trascendencia y envergadura de Ferrater Mora, un traba-
jo que, como ya sostiene en el prélogo a la quinta edicién, es “como un impo-
nente y complejo edificio, con su fachada, sus alas, sus galerfas, sus largos e
intrincados corredores, sus sétanos y sus ventanales”.

Ferrater también escribié algunas obras y articulos sobre Ortega. La m4s
destacada, publicada en inglés en 1956 (por aquel entonces Ferrater ya se en-
contraba afincado en los Estados Unidos) y traducida al castellano por él mis-
mo en 1958, es Ortega y Gavset: etapas de una filosofia (Londres: Bowes & Bowes,
1956; Barcelona: Seix Barral, 1958).

Aunque su relacién no est4d ampliamente documentada, algunos especialis-
tas dan cuenta de ella. El profesor Carlos Nieto Blanco sostiene lo siguiente:

Si —como Ferrater entre ellos— se ha insistido en el hecho de que Ortega
puso la lengua castellana en condiciones de usarla filoséficamente, puede de-
cirse que, por caminos distintos desde supuestos diferentes, hay dos pensado-
res espafioles que han construido obras filoséficas con la entidad de auténticas
creaciones en castellano, creaciones alimentadas por la fuerza estimulante de
Ortega. Tales pensadores no son otros que Xavier Zubiri y Ferrater Mora'.

El propio Ferrater, en una entrevista que concedié en 1981 a la revista £/
Bausilisco, se reconoce deudor de la filosoffa de Ortega: “Loos miembros de mi ge-
neracién deben mucho a Ortega. Pero para ser deudor de Ortega no es me-
nester seguirlo al pie de la letra™.

Una muestra del vinculo Ortega-Ferrater la hallamos en el capitulo quinto
de Ortega y Gasset: etapas de una filosofia. Este capitulo estd dedicado a la idea del
ser. La ontologfa de Ferrater bebe de las aguas orteguianas, de la fenomenolo-
gia mundana que Ortega postula. En su libro £/ ver y el ventido, Ferrater sostie-
ne que aquello a lo que llamamos “ser” es algo que “hay que hacer”, es decir,
un “quehacer”. Una idea bastante orteguiana de constante actualizacién, pro-
yeccién y ejecucién de nuestras posibilidades. La vida como un inexorable
quehacer en el mundo. He ah{ el drama de nuestra vida.

También hay en Ferrater como en Ortega una critica al idealismo, porque
segtin Ortega pensamos con las cosas y nos hallamos en determinada circuns-

! Carlos NIETO BLANCO, La filosofia en la encrucijada. Perfiles del pensamiento de José Ferrater Mo-
ra. Barcelona: Bellaterra, 1985, p. 215.

2 Elena RONZON, Alberto HIDALGO y Manuel F. LORENZO, “Entrevista a José Ferrater Mo-
ra”, [en linea] en El Bavsilisco, 12 (1981). Direccién URL: http://www.fgbueno.es/bas/pdf/
bas11207.pdf. [Consulta: 21 de julio de 2017].

Revista de
Estudios Orteguianos
N°© 35.2017

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

ESMERALDA BALAGUER GARCIA 195

tancia. Hay que contar con el mundo. De ahf la famosa frase formulada por
primera vez en Meditaciones del Quijote en 1914, “yo soy yo y mi circunstancia, y
si no la salvo a ella no me salvo yo” (I, 757).

El epistolario: primer atisbo del proyecto lexicogréfico

Ferrater y Ortega mantuvieron una breve correspondencia epistolar. Las car-
tas conservadas datan todas ellas del afio 1936, meses antes de que estallara la
guerra en Espafia, por aquel entonces la vida era urgencia y prisa més que nun-
ca. Los archivos conservados en la Fundacién José Ortega y Gasset — Gregorio
Marafién nos ofrecen la posibilidad de leer la correspondencia que ambos filé-
sofos mantuvieron durante esa época. Se conservan cuatro cartas, tres de ellas
escritas por Ferrater. La cuarta es la respuesta que compone Ortega. Descono-
cemos si esta Ultima llegé a enviarse, pues no se conserva en su integridad.

El 10 de enero de 1936° Ferrater escribié a Ortega desde su direccién de
Madrid para solicitarle la revisién de la voz “José Ortega y Gasset” que habia
elaborado para el Philosophisches Wirterbuch de Heinrich Schmidt y que tendrfa
pronta publicacién en la Editorial Labor. Junto a esta primera carta afiade el
borrador que prepara para el Diccionario (su lectura puede encontrarse tras la
presentacién de este trabajo). En vistas de la falta de respuesta, Ferrater le es-
cribié en una segunda ocasién un mes después —el 3 de febrero de 1936°- y en
esta segunda carta Ferrater le insistié no sélo en recibir una contestacién sino
en conocer su conformidad con lo escrito sobre su persona. Hubo una tercera
carta donde Ferrater le pidi6, 5 de marzo de 1936°, no ya la ansiada respues-
ta, sino que le hiciera llegar las notas que en su primera carta le habfa remiti-
do. El 7 de marzo de ese mismo afio® Ortega esbozé una contestacién, donde
se excusaba de su demora a causa de sus constantes dolencias, pero no parece
que llegara a enviarla. Sobre el borrador de Ferrater, Ortega sostiene en su
carta que prefiere guardar silencio, actitud que mantiene durante los afios de
exilio’”. Por la sobriedad en sus palabras se puede intuir que no le agradé

3 Cfr. Archivo de la Fundacién Ortega — Marafién (AO), sig. C-122/9.

4 Cfr. AO, sig. C-122/10.

® Cfr. AO, sig. C-122/11.

¢ Cfr. AO, sig. CD-F/19.

7 Desde 1932, tras su fracaso politico, Ortega decidié adoptar una actitud de silencio frente
al panorama politico y emprendié la tarea de sistematizar su filosoffa. A este acontecimiento lla-
ma platénicamente “Segunda navegacién”, o dicho de otro modo, volver a pensar de nuevo. Pa-
ra m4s informacién sobre el silencio con respecto a la opinién publica véase: “[Llevo doce afios
de silencio...]”, IX, 703-706, en Obras completas, 10 vols. Madrid: Fundacién José Ortega y Gas-
set / Taurus, 2004-2010. El silencio al que alude en la carta y que mantiene durante nueve lar-
gos afios no es tal, es m4s bien un decir silenciado, como él mismo sostiene.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril



194 La circunotancia indecible. El Diccionario de Filosofia: vinculo entre dos fildsofos...

mucho lo que Ferrater sostuvo sobre €l y su filosoffa. Desconocemos por qué
Ortega no terminé de componer esta carta, pero en aquellos tlempos era fre-
cuente que Ortega le dictase las cartas a su secretaria Lolita Castilla.

Nos encontramos ante las peticiones de un Ferrater que inicia un proyecto
con un futuro inconcluso, pero que le sirvié de puente para su obra magna. A
pesar de la falta de respuesta por parte de Ortega, Ferrater trabajé en una me-
jor formulacién del pensamiento orteguiano para la primera edicién de su Dic-
ctonario de Filosofia.

En 1935 Ferrater se embarcé en el proyecto de colaborar en la edicién espa-
flola del diccionario alemdn de Schmidt, publicado por vez primera en 1912 y
que conté con nueve ediciones, la tltima de ellas publicada durante el perfodo en
el que el nazismo llegé al poder. La tarea de Ferrater fue la de redactar algunas
entradas sobre los intelectuales espaﬁoles més destacados con la pretensién de
hispanizar el contenido del diccionario, entre los cuales incluyé a Ortega, pero
también a Unamuno, D’Ors, Zubiri, José Gaos o Garcia Morente. La corres-
pondencia que mantuvo con ellos para comunicarles dichas entradas en el dic-
cionario da cuenta de ello. A Ferrater también se le encargé la traduccién al
espafiol de este diccionario alemé4n. Sin embargo, la edicién espafiola del diccio-
nario no llegé a publicarse y Ferrater decidié convertir las entradas que elaboré
en parte de su Diccionario de Filosofia. Esta idea debié gestarse entre 1936 y 1939,
perfodo del que no se conservan cartas en su epistolario. Cuando estall$ la Gue-
rra Civil Ferrater se alisté como soldado en el bando republicano y justo antes
de que finalizara la guerra se marché de Espafia. En 1939 llegé a La Habana y
empez6 la redaccién del Diccionario que ya tenia en mente.

El Diccionario de Filosofia nacié de un azar: de no habérseme propuesto, en
momentos en que necesitaba todos los centavos y centavitos que podia reco-
ger, por un editor espafiol exiliado en México —que me conocfa por los traba-
jos de traduccién y revisién de textos para la editorial Labor (editorial
encargada de la publicacién del Diccionario de Schmidt) con los que me sus-
tentaba para proseguir mis estudios—, el Diccionario no habria visto la luz. Era

obvio que, para emplear el inevitable cliché, llenaba un vacio®.

8 Elena RONZON, Alberto HIDALGO y Manuel F. LORENZO, “Entrevista a José Ferrater Mo-
ra”, [en linea] en El Bavsilisco, 12 (1981). Direccién URL: http://www.fgbueno.es/bas/pdf/
bas11207.pdf. [Consulta: 21 de julio de 2017]. El paréntesis en la cita es mfo.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°© 35.2017

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

ESMERALDA BALAGUER GARCIA 195

La herencia conceptual: Ortega en el diccionario de Ferrater

La voz sobre “Ortega” que prepara para el Diccionario de Schmidt pre-
sente en estas cartas fue el preludio de la voz que irfa tomando forma en ca-
da una de las ediciones de su Diccionario. Tras esta breve presentacién, que
sélo pretende ser una llamada de atencién sobre la elaboracién de este Dic-
ctonario filoséfico —uno de los primeros diccionarios conceptuales en filoso-
fla— que emana de la inﬂuenciay del trabajo conceptual presente en Ortega,
se muestra la entrada que Ferrater elaboré para la primera edicién del Dic-
ctonarto en 1941, con notables modificaciones con respecto a la anterior y am-
pliada, pues en el transcurso de cinco afios Ortega ya estaba en el exilio,
habfa impartido numerosas conferencias y cursos como “El hombre y la gen-
te”, pronunciado en 1939 en Buenos Aires, y habia escrito brillantes articu-
los como “El intelectual y el otro”, publicado en 1940 en La Nacidn. En esta
entrada encontramos un desarrollo m4s pormenorizado de su filosofia racio-
vitalista, o dicho de otro modo, de su concepcién de la vida como programa,
como proyecto vital, en constante quehacer. Aquf encontramos un ejercicio
de composicién mucho mds elegante, entendiendo por tal, el arte de elegir

bien nuestras acciones.
La relacién de Ferrater con los Ortega

Tras el fallecimiento de Ortega el 18 de octubre de 1955, Ferrater continué
manteniendo contacto con los hijos de Ortega, Soledad y José Ortega, el me-
nor de sus tres hijos. El epistolario que se conserva y que da cuenta de su amis-
tad y relacién se encuentra de libre acceso online en la Catedra Ferrater Mora’.
Las cartas estdn fechadas entre el afio 1976 y 1990. De Ferrater a José
Ortega se conservan un total de 28 cartas y de Ferrater a Soledad un total de
7 cartas. La correspondencia es cruzada y su conservacién permite establecer
un didlogo.

Cuando Ferrater escribié estas cartas todavia estaba en el exilio. Después
de su paso por Cuba y Chile, a consecuencia del fracaso de la Guerra Civil, se
instalé definitivamente en los Estados Unidos, donde desarrollé una resefiable
tarea de docencia e investigacién en el Bryn Mawr College hasta su jubilacién
en 1981. Estas cartas se inician afios antes de finalizar su carrera docente.

En las primeras cartas que cruza Ferrater con Soledad hablan de Revista de
Occidente, regentada y dirigida por la hija de Ortega en aquel entonces, y de la

9 Para consultar el epistolario de Ferrater, no sélo con los Ortega sino con otras amistades y
contactos, véase: Citedra Ferrater Mora, [en linea]. Direccién URL: http://www.catedraferra-
termora.cat/ferrater_mora/epistolari/. [Consulta: 11 de agosto de 2017].

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35. 2017

noviembre-abril



196 La circunotancia indecible. El Diccionario de Filosofia: vinculo entre dos fildsofos...

préxima publicacién de un articulo que Ferrater preparé para la revista orte-
guiana. El articulo mencionado es “Estética y critica: un problema de demar-
cacién”, publicado en el n.° 4 de la Tercera Epoca de Revista de Occidente en
1981.

En este mismo afio Soledad le invité a ser el ponente espafiol para un Con-
greso que se realizarfa en Washington con motivo del centenario del naci-
miento de Ortega. Ferrater acepté con gusto participar en ese congreso
conmemorativo. Escribe Soledad en carta fechada el 26 de marzo de 1981:
“querria hacerle saber que la Biblioteca del Congreso de Washington —que jus-
tamente est4 terminando de microfilmar todo el archivo de José Ortega y
Gasset— prepara un simposium en torno a la figura y el pensamiento de mi pa-
dre con motivo del centenario de su nacimiento (...) Yo quisiera que el espa-
fiol fuese Ud.”"" En la carta le hace saber a Ferrater que habr4 ponentes de
diferentes nacionalidades y que en el caso espafiol Soledad habia pensado en
su ﬁgura como representante.

Esta invitacién se repitié para un ciclo de conferencias en torno a la figura de
Ortega que se realizé en 1983 en la actual sede de la Fundacién José Ortega y
Gasset — Gregorio Marafién. Pero Ferrater decliné la invitacién, debido a la gran
cantidad de ponencias que debfa impartir ese mismo afio en los Estados Unidos.

Estas cartas estdn escritas en un tono de amistad profunda y entrafiable con
Soledad y de aprecio y de respeto a la familia Ortega.

El epistolario que Ferrater mantiene con José Ortega es mds temprano. Las
primeras cartas que se conservan de Ferrater dirigidas al hijo de Ortega datan
de 1979. Sin embargo, las cartas conservadas de José Ortega a Ferrater
son de afios anteriores, a partir de 1976. Es en este afio cuando José Ortega
funda, junto con Jesds de Polanco y Juan Luis de Cebridn, el periédico £/
Pais, un reto de dimensiones gigantescas, pues su legado intelectual se iniciaba
en la rotativa de £/ Imparcial.

En la primera carta que Ferrater recibe de José en 1976 se le invita a par-
ticipar ocasionalmente escribiendo en el recién fundado periédico. Lamenta-
blemente en la C4tedra Ferrater Mora no se conservan las respuestas de
Ferrater hasta el afio 1979. Ferrater aceptd esta colaboracién con £/ Pais y pu-
blicé varios articulos, como “Sobre la violencia”, uno de sus primeros articulos
publicado en dicho periédico, o “Hoy se cumplen veinticinco afios del falle-
cimiento en Madrid de José Ortega y Gasset” y “El filésofo que siempre vuel-
ve”!l, dedicado a conmemorar el 25 aniversario del fallecimiento de Ortega.

10 Cétedra Ferrater Mora, [en linea]. Direccién URL: http://dugifonsespecials.udg.edu/
handle/10256.2/5290. [Consulta: 19 de agosto de 2017].

' Para la consulta de dichos articulos véase: £/ Pais, [en linea]. Direccién URL: https://
elpais.com/autor/jose_ferrater_mora/a/l. [Consulta: 16 de agosto de 2017].

Revista de
Estudios Orteguianos
N°© 35.2017

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

ESMERALDA BALAGUER GARCIA 197

José le pidi6 a Ferrater en carta fechada el 8 de septiembre de 1980 esta cola-
boracién y en octubre del mismo afio salieron a la luz ambos articulos. Ferra-
ter publicarfa en el periédico desde 1979 hasta 1990, un afio antes de su
fallecimiento.

En cartas fechadas en 1984 ambos amigos conversaban acerca de su fraca-
sada candidatura para el Premio Principe de Asturias de Comunicacién y Hu-
manidades, pero finalmente en 1985 Ferrater consiguié dicho premio.

No todas las cartas son sobre trabajo o sobre las colaboraciones en el pe-
riédico, otras tantas tratan de encuentros ansiados en Espafia, de amistades
reencontradas. Son las cartas cordiales de unos amigos, como las cartas con
Soledad, que fraguaron su amistad batallando con el espacio y el tiempo.

Es resefiable que tanto José como Soledad le soliciten en varias ocasiones
la participacién y colaboracién en actos o publicaciones para conmemorar la
figura de Ortega como un discipulo allegado y destacable del 4mbito espafiol.
Que quede constancia de estas peticiones es una muestra de la estrecha rela-
cién que maestro y discipulo mantuvieron a pesar de la guerra y el exilio.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril






288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

José Ferrater Mora
José Ortega Gadset'

rtega Gasset, José (nac. 1883, en Madrid). Profesor de Metafisica en

la Universidad Central. > Director de la Revista de Occidente, ha dado a

su labor, “como una de sus facciones principales, la de aumentar la
mente espafiola con el torrente del tesoro intelectual germénico”. Estudié en
Marburgo con Hermann Cohen. Allf se asimilé al neokantismo entonces predo-
minante. Vuelto a Espafia, fue durante algtin tiempo profesor en la extinguida
Escuela Superior del Magisterio, y luego gané por oposicién la citedra que hoy
ocupa. Dotado de una amplia cultura universal ha influido extraordinariamente
sobre las jévenes generaciones espafiolas y es considerado como uno de los méas
finos escritores del siglo. Ha sufrido profundas influencias de numerosos auto-
res, desde la “zona térrida de Nietzsche” hasta la sobriedad 16gica de Hegel. Sus
obras son numerosas (véase el final) y abarcan los temas m4s dispares: filosofia,
historia, biologia, literatura, politica, arte, etc., etc. Sin embargo, su actividad
central ha sido siempre la filosoffa a la que constantemente ha vuelto y dltima-
mente parece que de un modo decisivo (“;Al mar otra vez, navecilla! ;Comien-
za lo que Platén llama «la segunda navegacién»!”).

Tras su época neokantiana empezé a madurar su pensamiento filoséfico
original que, ya en 1914, se presenta en estado de transformacién y crisis
profunda. Es la época en la que formula su principio: “Yo soy yo y mi circuns-
tancia” que recientemente ha adquirido el rango de concepto-eje de su especu-
lacién filoséfica. Por eso ha reclamado muy justamente la prioridad de sus

! Borrador de la voz “Ortega” recogido en carta de Ferrater a Ortega de 10 de enero de
1936, AO, sig. C-122/9. Se trata de la transcripcién de las ideas sostenidas sobre Ortega que se
recogerian en el Diccionario de Schmidt en la entrada de la voz “José Ortega y Gasset”. Este ar-
ticulo se adjunté en la primera carta que Ferrater le envié y daba cuenta del recorrido vital, in-
telectual y filoséfico de Ortega. Posteriormente se recoge la entrada a la voz “Ortega” de la
primera edicién del Diccionario de Ferrater, donde encontramos una distancia considerable con
respecto a esta primera elaboracién que le sirvié de propedéutica para su Diccionario.

2 En el borrador aparece esta afirmacién tachada por el propio Ferrater: “Miembro de la
Academia de Ciencias Morales y Politicas”. Esto se debe a que Ortega no llegé a leer el discur-
so de ingreso en la Real Academia de Ciencias Morales y Politicas.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35. 2017

noviembre-abril



200 José Ortega Gasoet

ideas sobre Heidegger (véase). En 1924 publicé un libro sobre Kant en el que
interpreta a éste como algo muerto y, al propio tiempo, vivo dentro de la filo-
soffa europea. Ya desde muy antiguo postula la “superacién del subjetivismo”.
El tema de nuestro tiempo contiene su programa filoséfico consistente en sustituir
la razén pura por la razén vital. Esta razén vital no tiene nada de biolégico y
es independiente, por tanto, de las corrientes biologistas, inclusive del fino bio-
logismo de Bergson. Por eso ha dado Ortega a esta concepcién el nombre de
raciovitalismo (véase esta palabra) considerando que ambas cosas —razén y vi-
da— son inseparables.

Dicha obra contiene también su teorfa del perspectivismo (véase esta pala-
bra) y la idea de las generaciones que posteriormente ha elaborado con todo
detalle (Cfr. Zdeas en torno a las generactones decisivas en la evolucion del pensamiento
europeo —12 conferencias en el centenario de Galileo-).

La época mds reciente de Ortega es también la m4s fecunda en la creacién fi-
loséfica. La ausencia de un® libro de? caricter sistemdtico completo® hace muy
dificil determinar los nicleos de su pensamiento que, por otra parte, no ha desa-
rrollado atin completamente. Sin embargo, pueden darse algunas anticipaciones
generales. El hecho m4s radical es “nuestra vida”. Esta vida no consiste en la vi-
da biolégica. Yo no soy ni mi cuerpo ni mi alma, sino algo que es supuesto de to-
do esto. Lavidaeslo que hacemos en tanto nos damos cuenta de que lo hacemos.
El hombre no puede elegir la circunstancia en que se ha encontrado al nacer. Vi-
vir es, por lo pronto, encontrarse en el mundo (la idea, expresada antes que Hei-
degger, del “ln-der-Welt-vein”). Pero la vida es un problema porque a cada
instante tenemos que decidir lo que vamos a ser. Este “tener que” no es ni una
pura libertad ni un rigido deber. Lo que “tenemos que” hacer es nuestro “que-
hacer” (véase esta palabra). La vida es quehacer; es lo que “hay que” hacer. Po-
demos eludir o no este quehacer y de ello depender4 el que lleguemos o no a ser
nosotros mismos, el que logremos la “mismidad”. Esto nos obliga a formarnos un
programa general de nuestra existencia y a justificar todos nuestros actos. Toda
vida necesita de la justificacién de s{ misma. Vivir es una operacién que se hace
hacia delante (véase Futuricion). Lo fundamental es el futuro. La vida es, pues,
ocupacién y pre-ocupacidn (cura, sorge, Jouct, LEPUUVAL).

Al vivir necesitamos estar seguros de que nuestro contorno nos apoyara.
Necesitamos de una fe —religiosa, cientifica, etc. Lo que nos sostiene en el nau-

% Ferrater tacha “obra” y la sustituye por “libro”. Quiz4s esto se debiera a la intuicién de que
sostener la primera palabra en el discurso suponfa abogar por la idea tan en boga en la época de
la falta de completitud y claridad de su pensamiento, lo cual sélo constituyé un ataque sin fun-
damentacién alguna.

“ Ferrater tacha “cierto”.

® Ferrater aflade “completo” tras “sistematico”.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°© 35.2017

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE FERRATER MORA 201

fragio de la vida es la cultura. Por eso toda cultura debe ser auténtica, es decir,
para la vida, y no mera adiposidad de nuestra vida esencial.

“Pero atin hemos de afiadir otra nota esencial de la vida humana. Esta: el
hombre es el ser que comprende el ser de las cosas; mejor dicho, el ser que pre-
gunta por el ser de las cosas: atin mejor dicho, el ser que tiene que preguntar, que
necesilta prequntar qué son las cosas... La filosoffa antigua da por supuesto de
que [vic.] hay eso que llamamos ser y pregunta desde luego qué es el ser. La
nueva toma como problema la misma pregunta y se pregunta por qué nos pre-
guntamos qué es el ser... Es el cardcter ﬁnito, defectuoso, menesteroso de
nuestra vida lo que nos obliga a buscar el ser de las cosas” (Fernando Vela).
No hay, pues, ser en si, sino que todo ser brota de las cosas ante un sujeto. “Es
ésta una transformacién radical del concepto del ser tal como lo entendia has-
ta ahora la filosoffa. Pues ésta llama antes ver a lo que era en v; ahora decimos
que el ser de las cosas no existe por y para si, sino en relacién con una vida hu-
mana limitada y preocupada, que, por su esencial defectuosidad e ignorancia,
necesita conocer y busca y construye el ser” (tidem).

La nueva filosoffa —dice Ortega— debe mostrar que subjetividad y mundo
son dos modalidades de la misma realidad. Asf se supera el idealismo y el rea-
lismo. Asf se llega también a la idea de un ser que es, no ya material, como en
los griegos, mas ni siquiera sustancial como en el moderno idealismo. Es la
“tercera metdfora” de que va a vivir desde ahora la filosoffa.

José Ortega Gasset considera que nuestra época es el comienzo de un nue-
vo tiempo en que llega a su maduracién la idea de la “vida” —entrevista ya por
Guillermo Dilthey—y en que a la “razén fisica” vigente desde el Renacimiento
debe sustituir la “razén histérica”.

La evolucién filoséfica de José Ortega Gasset no ha terminado todavia. Pe-
ro no en el sentido de que sean posibles modificaciones esenciales de su pen-
samiento, que presenta ya desde hace tiempo un pleno caricter de madurez,
sino en el sentido de no haber expuesto atin toda la riqueza problemética que
encierra. Es precisamente la labor que actualmente est4 realizando.

Obras: El Espectador, 8 vols.; Meditactones del Quipote, 1914; El tema de nuestro
tiempo, 1921 [1923]; Kant. Reflexiones de centenarco. Filosofia pura, 1924; ;Qué es la
ftlosofia? (Curso publico profesado en Madrid y resumido en £/ Sol de abril y
mayo de 1929); Espaiia invertebrada; La rebelion de las masas; Guillermo Dilthey y
sit tdea de la vida (en Revista de Occidente), etc. Edicién en un volumen de sus Obras
completas por Espasa-Calpe, 1932 (excepto El Espectador VIII y Goethe desde den-
tro, editados separadamente). Sus ultimos cursos universitarios y trabajos iné-
ditos comprenden la elaboracién en detalle de la filosofia de Ortega.

Anexo en carta de José Ferrater Mora a José Ortega y Gasset, 10 de enero de 1936,
Archivo de la Fundacién Ortega — Marafién (AO), sig. C-122/9.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35. 2017

noviembre-abril



Ortega y Gasdset®

rtega y Gasset (José): Nac. en Madrid (1883), profesor de Metafisi-

ca en la Universidad Central y actualmente en Buenos Aires. Disci-

pulo de Hermann Cohen en Marburgo y educado, por tanto, en la
tradicién del neokantismo, sus primeras ensefianzas filoséficas no responden,
sin embargo, al contenido y sentido de la direccién marburguiana. Ortega y
Gasset comienza con una negacién de las pretensiones del racionalismo euro-
peoy, sobre todo, de las tendencias que acentdan la primacia del pensamiento
sobre el ser; la superacién de la ontofobia del criticismo que Ortega resume en
sus primeros tiempos con la tesis programética de la “superacién del subjeti-
vismo” es efectuada por él mediante una decidida afirmacién del valor y senti-
do de las “cosas”, entendiendo por tales el conjunto de situaciones que
constituyen en la vida del hombre su circunstancia. Su primera tesis filoséfica,
“Yo soy yo y mi circunstancia”’, debe ser entendida, consiguientemente, como
el primer grado de la mencionada superacién y a la vez como un primer ata-
que contra la exageracién opuesta a la del racionalismo: la unilateralidad de to-
da filosoffa programdtica de la vida. La vida, que forma desde los primeros
tiempos el tema central de las meditaciones de Ortega y sobre la cual insiste
constantemente, no es mas que uno de los elementos de su concepcién que s6-
lo resulta completa cuando se le agrega el término razén. Razén y Vida, esto es,
racionalismo y vitalismo, quedan, por tanto, integrados en su filosofia por me-
dio de una sintesis que no equivale sino imperfectamente a un movimiento dia-
léctico, pues la unidad de la vida y de la razén no es el resultado de la sintesis
de unos contrarios, sino la manifestacién de una necesaria coexistencia. La vi-
da, esto es, la vida humana es para Ortega, en el mismo sentido que la exis-
tencia de Heidegger, el objeto propio de la Metaffsica, un objeto cuyo caracter
no consiste en “ser”, porque la vida es todo lo contrario de una substancia o un
ente: es algo cuya realidad consiste en “llegar a ser”, en hacerse continuamen-
te a s{ misma en fntima comunién con su circunstancia. La vida es para Ortega
“programa”, bosquejo que se forma el hombre en el movimiento de aproxima-
cién a su mismidad o, si la vida es falsa e inauténtica, en su alejamiento de ella.

® Voz “Ortega y Gasset”, recogida en el Diccionario de Filosofia de José Ferrater Mora (Mé-
xico: Atlante, 1941, pp. 404-406).

Revista de
Estudios Orteguianos
N°© 35.2017

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE FERRATER MORA 205

Vida falsa y vida auténtica, vida frivola o vida preocupada son, pues, dos for-
mas cuyo cariz ético queda englobado en su ser ontolégico, en su radical y
constitutivo ser metafisico. A diferencia de otros seres, la vida humana es acti-
vidad pura; tiene que hacerse a s{ misma, consiste en una continua e ineludible
eleccién. Por eso la vida es todo lo contrario de una naturaleza, cosa o subs-
tancia, y por eso también el conocimiento no le es consubstancial o connatural
al hombre. El hombre se decide a conocer racionalmente cuando irrumpe en
su vida cierta experiencia; el pensar y la idea nacen cuando la forzosidad de la
eleccién continua en que la vida se cifra obliga a completar con ideas la insufi-
ciencia de las creencias. La identificacién de la realidad con la creencia hace
que, al producirse un hueco en ella, surja la necesidad del pensamiento racio-
nal. La justificacién del pensar y de la idea, que implica una teorfa de la liber-
tad como elemento necesario de la vida humana, permite entender el pape] que
en la filosoffa de Ortega y Gasset desempeﬁa la razon, papel eficiente NG hasta
cierto punto, instrumental: la razén es instrumento que la vida maneja para su
realizacién y que, por tanto, hace de la verdad no una mera adecuacién del in-
telecto y de la cosa, sino una coincidencia del hombre consigo mismo. De ah{
la necesidad de elaboracién de una razén vital, de una razén histérica como
parte esencial de una filosoffa raciovitalista. Esta filosoffa estd destinada a su-
perar tanto el idealismo como el realismo, tanto el viejo racionalismo europeo
como la ciega ignorancia de lo personal y de lo intimo. La meditacién de Or-
tega y Gasset sobre la historia y especialmente sobre la historia concreta de
Occidente se halla en fntima relacién con una filosoffa que, al hacer de la vida
el objeto metafisico por excelencia, permite completar las nociones apuntadas
con otras dos fundamentales sobre las que Ortega viene trabajando desde ha-
ce algtin tiempo: la nocién de la temporalidad y la nocién de la historicidad. La
primera se revela ya en el primer anélisis de la vida, cuando al descubrirse su
car4cter temporal, su esencial finitud, y, con ello, su sentido, se llega a una teo-
ria del tiempo en la cual recibe el futuro una absoluta primacia sobre el pre-
sente y el pasado. Esta primacfa, descrita por Ortega con el nombre de
futuricién, constituye la indole més profunda de la vida misma y el fundamen-
to de la preocupacién. Sélo porque la vida est4 preocupada, es decir, sélo por-
que se ocupa previamente de las situaciones que se perﬁlan constantemente
ante ella, puede recibir todo pasado su sentido partiendo del futuro. La segun-
da nocién fundamental que con toda claridad encontramos en las meditaciones
de Ortega y Gasset, la nocién de la historicidad, se manifiesta en el caradcter
histérico de la vida humana, una manera de ser histérica. El descubrimiento de
la historicidad de la vida representa, al mismo tiempo, por asf decirlo, el des-
cubrimiento de la esencial historicidad de la historia, historicidad que Ortega
contrapone a la cl4sica concepcién del hombre como naturaleza, intimamente

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35. 2017

noviembre-abril



209 Ortega y Gasoset

enlazada, en su aplicacién moderna, con el auge de la razén fisica. De ahi que
propugne insistentemente por una substitucién de la razén fisica, por la razén
histérica, por una “aurora de la razén histérica” en la que ve el sentido de los
futuros tiempos. Las consecuencias de esta concepcién, que se refieren a los te-
mas concretos de la vida humana y especialmente de la historia europea del
presente, concuerdan justamente con la primitiva actitud antiintelectualista de
Ortega, con su horror hacia la utopfa, hacia el racionalismo politico, hacfa to-
da actitud que no tenga en cuenta la fecundidad de la vida humana, que es si-
multdneamente tiempo, historia, preocupacién, quehacer, eleccién y programa.
La solucién del problema de la libertad, como la solucién del problema de la
verdad, son comprensibles desde esta actitud filoséfica que, al partir de un te-
rritorio anterior a todo dilema metafisico, hace de la libertad el fundamento de
la accién del hombre y con ello la condicién de lo moral.

El pensamiento de Ortega y Gasset, que ha influido en muiltiples aspectos
de la vida cultural, tiene especialmente sus continuadores en sus ensefianzas de
la Universidad. Entre ellos se destacan Marfa Zambrano (Filosofia y Poesia,
1939; Pensamiento y poesia en la vida espariola, 1939). Que trabaja particularmen-
te en el tema de las relaciones entre filosofia y poesfa, asf como entre la filoso-
fia y el cristianismo, concebidos ambos como la tradicién auténtica del hombre
europeo contra todo falseamiento de su ser y de su verdad; Xavier Zubiri (So-
bre el problema de la filosofia —Rev. de Oc., N.° 115 y 118 En torno al problema de
Dios —id., id., N.° 149~ Hegel y el problema metafisico —Cruz y Raya, N.° 1— La
nueva flsica —id., id., N.° 30-), situado en la linea San Agustin — Duns Escoto —
Occam y que considera el periodo que va de San Agustin a Hegel como un
mismo y dnico esfuerzo de pensar el cristianismo y de constituir una filosofia
desde la nada, a diferencia del filosofar desde el ser que caracteriza el pensa-
miento griego; aunque influido por el existencialismo, Zubiri se opone a todo
endiosamiento de la existencia en virtud de que ésta no solamente est4 arroja-
da entre las cosas, sino religada por su raiz; José Gaos (La critica del psicologis-
mo en Huoserl, 1930; Dov ideas e la filosofia —en colaboracién con F. Larroyo—,
1939; Filosofia de Matmdnides, 1940), que ha trabajado especialmente en la solu-
cién de los problemas de la filosoffa, no sélo en cuanto teoria de las concep-
ciones del mundo, sino como la cuestién capital de la filosofia misma y, con
ello, de la vida humana; Luis Recaséns Siches (Eutudios de filosofia del Derecho,
1936; Vida humana, sociedad y derecho, 1939), que desarrolla los temas de la filo-
soffa del Derecho a la luz de la filosoffa de la razén vital de Ortega, pero que
considera como tema de fundamental interés para el pensamiento actual la in-
tegracién del existencialismo como la teoria de los valores; Manuel Garcia
Morente y Joaquin Xirau (véanse).

Revista de
Estudios Orteguianos
N°© 35.2017

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

JOSE FERRATER MORA 205

Obras principales: Meditaciones del Quijote, 1914; El Espectador, 1-V111, 1916-
1935 [1934]; El tema de nuestro tiempo, 1921 [1923]; Espaiia invertebrada, 1922;
Kant, 1924; La deshumanizacion del arte, 1925; Espiritu de la letra, 1927; La rebelion
de las masas, 1929 [1930]; Goethe desde dentro, 1934 [1932]; Eutudios sobre el amor,
1939; El libro de las misiones, 1940. —Ideas y creencias, 1940. —Edicién de Obras,
1935 [1932]; reed., 2 vols. 1939 [1936].

Diccionario de filosofia. México: Editorial Atlante, 1941, pp. 404-406.

<T
O
L
[
[
o
L
(=
<
el
LLd
)
J
2]
LL
<
el

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril




	Página en blanco



