
La circunstancia indecible. El Diccionario de
Filosofía: vínculo entre dos filósofos, 

Ortega y Ferrater

Presentación de Esmeralda Balaguer García

Ferrater Mora (1912-1991) fue alumno de Ortega, asistió a sus cursos y
conferencias y conoció su filosofía. Su Diccionario de Filosofía da buena
cuenta de ello. En cierto modo, el Diccionario supone la continuación del

trabajo conceptual que Ortega había emprendido, un trabajo de pensar los
conceptos en español y que Ferrater sistematizaría en un voluminoso, casi mo-
numental, diccionario.

Dicho Diccionario, que sería el vínculo más próximo al imperativo de la
“Nueva Filología” de Ortega, es fruto del exilio. Ferrater abandonó España,
junto con otros intelectuales destacados de la época como María Zambrano, en
1939 y marchó a Cuba, donde se gestaría el Diccionario, que desde entonces
ocupa un lugar destacado en la estantería de todo conocedor de la filosofía. Pa-
ra entonces ya hacía tres años que Ortega había salido de España. Primero se
marchó a París, después a Buenos Aires y finalmente estableció su residencia
en Lisboa. El Diccionario de Filosofía se publicó por primera vez en México en
1941, pero su destino le depararía continuas reediciones en las que el volumen
se iría ampliando y mejorando, en constante quehacer. En el prólogo a esta pri-
mera edición es Ortega quien guía los pasos de su empresa lexicográfica. 
Ferrater escribe en dicho prólogo, recordando las sabias palabras de Ortega,
que la imposibilidad de una gran obra no es motivo suficiente para desistir y
abandonar el proyecto siempre y cuando no se mantengan altas expectativas y
se conserve una visión clara de la realidad.

Ferrater supo seguir el consejo del maestro y en 1944 apareció una segun-
da edición en México. El proyecto de escribir un diccionario que fuera la guía
para los interesados en filosofía, como apunta en este primer prólogo, seguía
adelante. En 1951 la tercera edición se publicó bajo el sello de la editorial Su-
damericana de Buenos Aires. Esta misma editorial publicó la cuarta edición del
Diccionario en 1958 y la quinta en dos volúmenes en 1965. El Diccionario seguía
construyéndose bajo unos sólidos cimientos, los de la constancia, la reelabora-
ción de las entradas, la precisión y la firme convicción de que este Diccionario

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

LA
ES

CU
EL
A

D
E
O
RT

EG
A

09 ESCUELA DE ORTEGA presentacion_09 ESCUELA DE ORTEGA  25/10/17  10:54  Página 191

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Balaguer García, E. (2017). La circunstancia indecible. El Diccionario de Filosofía: vínculo 
entre dos filósofos, Ortega y Ferrater. Revista de Estudios Orteguianos, (35), 191-205.
https://doi.org/10.63487/reo.284

ORCID: 0000-0002-5633-0565



era una tarea del día a día, en progreso. La editorial Alianza publicó la última
edición en cuatro volúmenes en el año 1979. Esta última edición añadía voces
con respecto a las anteriores relativas al saber científico y filosófico. Éste será
el trabajo de mayor trascendencia y envergadura de Ferrater Mora, un traba-
jo que, como ya sostiene en el prólogo a la quinta edición, es “como un impo-
nente y complejo edificio, con su fachada, sus alas, sus galerías, sus largos e
intrincados corredores, sus sótanos y sus ventanales”.

Ferrater también escribió algunas obras y artículos sobre Ortega. La más
destacada, publicada en inglés en 1956 (por aquel entonces Ferrater ya se en-
contraba afincado en los Estados Unidos) y traducida al castellano por él mis-
mo en 1958, es Ortega y Gasset: etapas de una filosofía (Londres: Bowes & Bowes,
1956; Barcelona: Seix Barral, 1958).

Aunque su relación no está ampliamente documentada, algunos especialis-
tas dan cuenta de ella. El profesor Carlos Nieto Blanco sostiene lo siguiente: 

Si –como Ferrater entre ellos– se ha insistido en el hecho de que Ortega
puso la lengua castellana en condiciones de usarla filosóficamente, puede de-
cirse que, por caminos distintos desde supuestos diferentes, hay dos pensado-
res españoles que han construido obras filosóficas con la entidad de auténticas
creaciones en castellano, creaciones alimentadas por la fuerza estimulante de
Ortega. Tales pensadores no son otros que Xavier Zubiri y Ferrater Mora1.

El propio Ferrater, en una entrevista que concedió en 1981 a la revista El
Basilisco, se reconoce deudor de la filosofía de Ortega: “Los miembros de mi ge-
neración deben mucho a Ortega. Pero para ser deudor de Ortega no es me-
nester seguirlo al pie de la letra”2.

Una muestra del vínculo Ortega-Ferrater la hallamos en el capítulo quinto
de Ortega y Gasset: etapas de una filosofía. Este capítulo está dedicado a la idea del
ser. La ontología de Ferrater bebe de las aguas orteguianas, de la fenomenolo-
gía mundana que Ortega postula. En su libro El ser y el sentido, Ferrater sostie-
ne que aquello a lo que llamamos “ser” es algo que “hay que hacer”, es decir,
un “quehacer”. Una idea bastante orteguiana de constante actualización, pro-
yección y ejecución de nuestras posibilidades. La vida como un inexorable
quehacer en el mundo. He ahí el drama de nuestra vida.

También hay en Ferrater como en Ortega una crítica al idealismo, porque
según Ortega pensamos con las cosas y nos hallamos en determinada circuns-

192 La circunstancia indecible. El Diccionario de Filosofía: vínculo entre dos filósofos...

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 35. 2017

LA
ES

CU
EL
A

D
E
O
RT

EG
A

1 Carlos NIETO BLANCO, La filosofía en la encrucijada. Perfiles del pensamiento de José Ferrater Mo-
ra. Barcelona: Bellaterra, 1985, p. 215.

2 Elena RONZÓN, Alberto HIDALGO y Manuel F. LORENZO, “Entrevista a José Ferrater Mo-
ra”, [en línea] en El Basilisco, 12 (1981). Dirección URL: http://www.fgbueno.es/bas/pdf/
bas11207.pdf. [Consulta: 21 de julio de 2017].

09 ESCUELA DE ORTEGA presentacion_09 ESCUELA DE ORTEGA  25/10/17  10:54  Página 192

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



tancia. Hay que contar con el mundo. De ahí la famosa frase formulada por
primera vez en Meditaciones del Quijote en 1914, “yo soy yo y mi circunstancia, y
si no la salvo a ella no me salvo yo” (I, 757).

El epistolario: primer atisbo del proyecto lexicográfico

Ferrater y Ortega mantuvieron una breve correspondencia epistolar. Las car-
tas conservadas datan todas ellas del año 1936, meses antes de que estallara la
guerra en España, por aquel entonces la vida era urgencia y prisa más que nun-
ca. Los archivos conservados en la Fundación José Ortega y Gasset – Gregorio
Marañón nos ofrecen la posibilidad de leer la correspondencia que ambos filó-
sofos mantuvieron durante esa época. Se conservan cuatro cartas, tres de ellas
escritas por Ferrater. La cuarta es la respuesta que compone Ortega. Descono-
cemos si esta última llegó a enviarse, pues no se conserva en su integridad.

El 10 de enero de 19363 Ferrater escribió a Ortega desde su dirección de
Madrid para solicitarle la revisión de la voz “José Ortega y Gasset” que había
elaborado para el Philosophisches Wörterbuch de Heinrich Schmidt y que tendría
pronta publicación en la Editorial Labor. Junto a esta primera carta añade el
borrador que prepara para el Diccionario (su lectura puede encontrarse tras la
presentación de este trabajo). En vistas de la falta de respuesta, Ferrater le es-
cribió en una segunda ocasión un mes después –el 3 de febrero de 19364– y en
esta segunda carta Ferrater le insistió no sólo en recibir una contestación sino
en conocer su conformidad con lo escrito sobre su persona. Hubo una tercera
carta donde Ferrater le pidió, 5 de marzo de 19365, no ya la ansiada respues-
ta, sino que le hiciera llegar las notas que en su primera carta le había remiti-
do. El 7 de marzo de ese mismo año6 Ortega esbozó una contestación, donde
se excusaba de su demora a causa de sus constantes dolencias, pero no parece
que llegara a enviarla. Sobre el borrador de Ferrater, Ortega sostiene en su
carta que prefiere guardar silencio, actitud que mantiene durante los años de
exilio7. Por la sobriedad en sus palabras se puede intuir que no le agradó 

193ESMERALDA BALAGUER GARCÍA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

LA
ES

CU
EL
A

D
E
O
RT

EG
A

3 Cfr. Archivo de la Fundación Ortega – Marañón (AO), sig. C-122/9.
4 Cfr. AO, sig. C-122/10.
5 Cfr. AO, sig. C-122/11.
6 Cfr. AO, sig. CD-F/19.
7 Desde 1932, tras su fracaso político, Ortega decidió adoptar una actitud de silencio frente

al panorama político y emprendió la tarea de sistematizar su filosofía. A este acontecimiento lla-
ma platónicamente “Segunda navegación”, o dicho de otro modo, volver a pensar de nuevo. Pa-
ra más información sobre el silencio con respecto a la opinión pública véase: “[Llevo doce años
de silencio…]”, IX, 703-706, en Obras completas, 10 vols. Madrid: Fundación José Ortega y Gas-
set / Taurus, 2004-2010. El silencio al que alude en la carta y que mantiene durante nueve lar-
gos años no es tal, es más bien un decir silenciado, como él mismo sostiene.

09 ESCUELA DE ORTEGA presentacion_09 ESCUELA DE ORTEGA  25/10/17  10:54  Página 193

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



8 Elena RONZÓN, Alberto HIDALGO y Manuel F. LORENZO, “Entrevista a José Ferrater Mo-
ra”, [en línea] en El Basilisco, 12 (1981). Dirección URL: http://www.fgbueno.es/bas/pdf/
bas11207.pdf. [Consulta: 21 de julio de 2017]. El paréntesis en la cita es mío.

mucho lo que Ferrater sostuvo sobre él y su filosofía. Desconocemos por qué
Ortega no terminó de componer esta carta, pero en aquellos tiempos era fre-
cuente que Ortega le dictase las cartas a su secretaria Lolita Castilla.

Nos encontramos ante las peticiones de un Ferrater que inicia un proyecto
con un futuro inconcluso, pero que le sirvió de puente para su obra magna. A
pesar de la falta de respuesta por parte de Ortega, Ferrater trabajó en una me-
jor formulación del pensamiento orteguiano para la primera edición de su Dic-
cionario de Filosofía.

En 1935 Ferrater se embarcó en el proyecto de colaborar en la edición espa-
ñola del diccionario alemán de Schmidt, publicado por vez primera en 1912 y
que contó con nueve ediciones, la última de ellas publicada durante el período en
el que el nazismo llegó al poder. La tarea de Ferrater fue la de redactar algunas
entradas sobre los intelectuales españoles más destacados con la pretensión de
hispanizar el contenido del diccionario, entre los cuales incluyó a Ortega, pero
también a Unamuno, D’Ors, Zubiri, José Gaos o García Morente. La corres-
pondencia que mantuvo con ellos para comunicarles dichas entradas en el dic-
cionario da cuenta de ello. A Ferrater también se le encargó la traducción al
español de este diccionario alemán. Sin embargo, la edición española del diccio-
nario no llegó a publicarse y Ferrater decidió convertir las entradas que elaboró
en parte de su Diccionario de Filosofía. Esta idea debió gestarse entre 1936 y 1939,
período del que no se conservan cartas en su epistolario. Cuando estalló la Gue-
rra Civil Ferrater se alistó como soldado en el bando republicano y justo antes
de que finalizara la guerra se marchó de España. En 1939 llegó a La Habana y
empezó la redacción del Diccionario que ya tenía en mente.

El Diccionario de Filosofía nació de un azar: de no habérseme propuesto, en
momentos en que necesitaba todos los centavos y centavitos que podía reco-
ger, por un editor español exiliado en México –que me conocía por los traba-
jos de traducción y revisión de textos para la editorial Labor (editorial
encargada de la publicación del Diccionario de Schmidt) con los que me sus-
tentaba para proseguir mis estudios–, el Diccionario no habría visto la luz. Era
obvio que, para emplear el inevitable cliché, llenaba un vacío8.

194 La circunstancia indecible. El Diccionario de Filosofía: vínculo entre dos filósofos...

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 35. 2017

LA
ES

CU
EL
A

D
E
O
RT

EG
A

09 ESCUELA DE ORTEGA presentacion_09 ESCUELA DE ORTEGA  25/10/17  10:54  Página 194

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



La herencia conceptual: Ortega en el diccionario de Ferrater

La voz sobre “Ortega” que prepara para el Diccionario de Schmidt pre-
sente en estas cartas fue el preludio de la voz que iría tomando forma en ca-
da una de las ediciones de su Diccionario. Tras esta breve presentación, que
sólo pretende ser una llamada de atención sobre la elaboración de este Dic-
cionario filosófico –uno de los primeros diccionarios conceptuales en filoso-
fía– que emana de la influencia y del trabajo conceptual presente en Ortega,
se muestra la entrada que Ferrater elaboró para la primera edición del Dic-
cionario en 1941, con notables modificaciones con respecto a la anterior y am-
pliada, pues en el transcurso de cinco años Ortega ya estaba en el exilio,
había impartido numerosas conferencias y cursos como “El hombre y la gen-
te”, pronunciado en 1939 en Buenos Aires, y había escrito brillantes artícu-
los como “El intelectual y el otro”, publicado en 1940 en La Nación. En esta
entrada encontramos un desarrollo más pormenorizado de su filosofía racio-
vitalista, o dicho de otro modo, de su concepción de la vida como programa,
como proyecto vital, en constante quehacer. Aquí encontramos un ejercicio
de composición mucho más elegante, entendiendo por tal, el arte de elegir
bien nuestras acciones.

La relación de Ferrater con los Ortega

Tras el fallecimiento de Ortega el 18 de octubre de 1955, Ferrater continuó
manteniendo contacto con los hijos de Ortega, Soledad y José Ortega, el me-
nor de sus tres hijos. El epistolario que se conserva y que da cuenta de su amis-
tad y relación se encuentra de libre acceso online en la Cátedra Ferrater Mora9.
Las cartas están fechadas entre el año 1976 y 1990. De Ferrater a José 
Ortega se conservan un total de 28 cartas y de Ferrater a Soledad un total de
7 cartas. La correspondencia es cruzada y su conservación permite establecer
un diálogo.

Cuando Ferrater escribió estas cartas todavía estaba en el exilio. Después
de su paso por Cuba y Chile, a consecuencia del fracaso de la Guerra Civil, se
instaló definitivamente en los Estados Unidos, donde desarrolló una reseñable
tarea de docencia e investigación en el Bryn Mawr College hasta su jubilación
en 1981. Estas cartas se inician años antes de finalizar su carrera docente.

En las primeras cartas que cruza Ferrater con Soledad hablan de Revista de
Occidente, regentada y dirigida por la hija de Ortega en aquel entonces, y de la

195ESMERALDA BALAGUER GARCÍA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

LA
ES

CU
EL
A

D
E
O
RT

EG
A

9 Para consultar el epistolario de Ferrater, no sólo con los Ortega sino con otras amistades y
contactos, véase: Cátedra Ferrater Mora, [en línea]. Dirección URL: http://www.catedraferra-
termora.cat/ferrater_mora/epistolari/. [Consulta: 11 de agosto de 2017].

09 ESCUELA DE ORTEGA presentacion_09 ESCUELA DE ORTEGA  25/10/17  10:54  Página 195

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



próxima publicación de un artículo que Ferrater preparó para la revista orte-
guiana. El artículo mencionado es “Estética y crítica: un problema de demar-
cación”, publicado en el n.º 4 de la Tercera Época de Revista de Occidente en
1981.

En este mismo año Soledad le invitó a ser el ponente español para un Con-
greso que se realizaría en Washington con motivo del centenario del naci-
miento de Ortega. Ferrater aceptó con gusto participar en ese congreso
conmemorativo. Escribe Soledad en carta fechada el 26 de marzo de 1981:
“querría hacerle saber que la Biblioteca del Congreso de Washington –que jus-
tamente está terminando de microfilmar todo el archivo de José Ortega y 
Gasset– prepara un simposium en torno a la figura y el pensamiento de mi pa-
dre con motivo del centenario de su nacimiento (…) Yo quisiera que el espa-
ñol fuese Ud.”10 En la carta le hace saber a Ferrater que habrá ponentes de
diferentes nacionalidades y que en el caso español Soledad había pensado en
su figura como representante.

Esta invitación se repitió para un ciclo de conferencias en torno a la figura de
Ortega que se realizó en 1983 en la actual sede de la Fundación José Ortega y
Gasset – Gregorio Marañón. Pero Ferrater declinó la invitación, debido a la gran
cantidad de ponencias que debía impartir ese mismo año en los Estados Unidos.

Estas cartas están escritas en un tono de amistad profunda y entrañable con
Soledad y de aprecio y de respeto a la familia Ortega.

El epistolario que Ferrater mantiene con José Ortega es más temprano. Las
primeras cartas que se conservan de Ferrater dirigidas al hijo de Ortega datan
de 1979. Sin embargo, las cartas conservadas de José Ortega a Ferrater 
son de años anteriores, a partir de 1976. Es en este año cuando José Ortega
funda, junto con Jesús de Polanco y Juan Luis de Cebrián, el periódico El 
País, un reto de dimensiones gigantescas, pues su legado intelectual se iniciaba
en la rotativa de El Imparcial.

En la primera carta que Ferrater recibe de José en 1976 se le invita a par-
ticipar ocasionalmente escribiendo en el recién fundado periódico. Lamenta-
blemente en la Cátedra Ferrater Mora no se conservan las respuestas de
Ferrater hasta el año 1979. Ferrater aceptó esta colaboración con El País y pu-
blicó varios artículos, como “Sobre la violencia”, uno de sus primeros artículos
publicado en dicho periódico, o “Hoy se cumplen veinticinco años del falle-
cimiento en Madrid de José Ortega y Gasset” y “El filósofo que siempre vuel-
ve”11, dedicado a conmemorar el 25 aniversario del fallecimiento de Ortega.

196 La circunstancia indecible. El Diccionario de Filosofía: vínculo entre dos filósofos...

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 35. 2017

LA
ES

CU
EL
A

D
E
O
RT

EG
A

10 Cátedra Ferrater Mora, [en línea]. Dirección URL: http://dugifonsespecials.udg.edu/
handle/10256.2/5290. [Consulta: 19 de agosto de 2017].

11 Para la consulta de dichos artículos véase: El País, [en línea]. Dirección URL: https://
elpais.com/autor/jose_ferrater_mora/a/1. [Consulta: 16 de agosto de 2017].

09 ESCUELA DE ORTEGA presentacion_09 ESCUELA DE ORTEGA  25/10/17  10:54  Página 196

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



José le pidió a Ferrater en carta fechada el 8 de septiembre de 1980 esta cola-
boración y en octubre del mismo año salieron a la luz ambos artículos. Ferra-
ter publicaría en el periódico desde 1979 hasta 1990, un año antes de su
fallecimiento.

En cartas fechadas en 1984 ambos amigos conversaban acerca de su fraca-
sada candidatura para el Premio Príncipe de Asturias de Comunicación y Hu-
manidades, pero finalmente en 1985 Ferrater consiguió dicho premio.

No todas las cartas son sobre trabajo o sobre las colaboraciones en el pe-
riódico, otras tantas tratan de encuentros ansiados en España, de amistades 
reencontradas. Son las cartas cordiales de unos amigos, como las cartas con
Soledad, que fraguaron su amistad batallando con el espacio y el tiempo.

Es reseñable que tanto José como Soledad le soliciten en varias ocasiones
la participación y colaboración en actos o publicaciones para conmemorar la
figura de Ortega como un discípulo allegado y destacable del ámbito español.
Que quede constancia de estas peticiones es una muestra de la estrecha rela-
ción que maestro y discípulo mantuvieron a pesar de la guerra y el exilio.

197ESMERALDA BALAGUER GARCÍA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

LA
ES

CU
EL
A

D
E
O
RT

EG
A

09 ESCUELA DE ORTEGA presentacion_09 ESCUELA DE ORTEGA  25/10/17  10:54  Página 197

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



09 ESCUELA DE ORTEGA presentacion_09 ESCUELA DE ORTEGA  25/10/17  10:54  Página 198

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



LA
ES

CU
EL
A

D
E
O
RT

EG
A

José Ferrater Mora
José Ortega Gasset 1

Ortega Gasset, José (nac. 1883, en Madrid). Profesor de Metafísica en
la Universidad Central. 2 Director de la Revista de Occidente, ha dado a
su labor, “como una de sus facciones principales, la de aumentar la

mente española con el torrente del tesoro intelectual germánico”. Estudió en
Marburgo con Hermann Cohen. Allí se asimiló al neokantismo entonces predo-
minante. Vuelto a España, fue durante algún tiempo profesor en la extinguida
Escuela Superior del Magisterio, y luego ganó por oposición la cátedra que hoy
ocupa. Dotado de una amplia cultura universal ha influido extraordinariamente
sobre las jóvenes generaciones españolas y es considerado como uno de los más
finos escritores del siglo. Ha sufrido profundas influencias de numerosos auto-
res, desde la “zona tórrida de Nietzsche” hasta la sobriedad lógica de Hegel. Sus
obras son numerosas (véase el final) y abarcan los temas más dispares: filosofía,
historia, biología, literatura, política, arte, etc., etc. Sin embargo, su actividad
central ha sido siempre la filosofía a la que constantemente ha vuelto y última-
mente parece que de un modo decisivo (“¡Al mar otra vez, navecilla! ¡Comien-
za lo que Platón llama «la segunda navegación»!”).

Tras su época neokantiana empezó a madurar su pensamiento filosófico 
original que, ya en 1914, se presenta en estado de transformación y crisis 
profunda. Es la época en la que formula su principio: “Yo soy yo y mi circuns-
tancia” que recientemente ha adquirido el rango de concepto-eje de su especu-
lación filosófica. Por eso ha reclamado muy justamente la prioridad de sus

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

1 Borrador de la voz “Ortega” recogido en carta de Ferrater a Ortega de 10 de enero de
1936, AO, sig. C-122/9. Se trata de la transcripción de las ideas sostenidas sobre Ortega que se
recogerían en el Diccionario de Schmidt en la entrada de la voz “José Ortega y Gasset”. Este ar-
tículo se adjuntó en la primera carta que Ferrater le envió y daba cuenta del recorrido vital, in-
telectual y filosófico de Ortega. Posteriormente se recoge la entrada a la voz “Ortega” de la
primera edición del Diccionario de Ferrater, donde encontramos una distancia considerable con
respecto a esta primera elaboración que le sirvió de propedéutica para su Diccionario.

2 En el borrador aparece esta afirmación tachada por el propio Ferrater: “Miembro de la
Academia de Ciencias Morales y Políticas”. Esto se debe a que Ortega no llegó a leer el discur-
so de ingreso en la Real Academia de Ciencias Morales y Políticas.

10 ESCUELA DE ORTEGA articulo_10 ESCUELA DE ORTEGA  25/10/17  10:55  Página 199

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



ideas sobre Heidegger (véase). En 1924 publicó un libro sobre Kant en el que
interpreta a éste como algo muerto y, al propio tiempo, vivo dentro de la filo-
sofía europea. Ya desde muy antiguo postula la “superación del subjetivismo”.
El tema de nuestro tiempo contiene su programa filosófico consistente en sustituir
la razón pura por la razón vital. Esta razón vital no tiene nada de biológico y
es independiente, por tanto, de las corrientes biologistas, inclusive del fino bio-
logismo de Bergson. Por eso ha dado Ortega a esta concepción el nombre de
raciovitalismo (véase esta palabra) considerando que ambas cosas –razón y vi-
da– son inseparables.

Dicha obra contiene también su teoría del perspectivismo (véase esta pala-
bra) y la idea de las generaciones que posteriormente ha elaborado con todo
detalle (Cfr. Ideas en torno a las generaciones decisivas en la evolución del pensamiento
europeo –12 conferencias en el centenario de Galileo–).

La época más reciente de Ortega es también la más fecunda en la creación fi-
losófica. La ausencia de un3 libro de4 carácter sistemático completo5 hace muy
difícil determinar los núcleos de su pensamiento que, por otra parte, no ha desa-
rrollado aún completamente. Sin embargo, pueden darse algunas anticipaciones
generales. El hecho más radical es “nuestra vida”. Esta vida no consiste en la vi-
da biológica. Yo no soy ni mi cuerpo ni mi alma, sino algo que es supuesto de to-
do esto. La vida es lo que hacemos en tanto nos damos cuenta de que lo hacemos.
El hombre no puede elegir la circunstancia en que se ha encontrado al nacer. Vi-
vir es, por lo pronto, encontrarse en el mundo (la idea, expresada antes que Hei-
degger, del “in-der-Welt-sein”). Pero la vida es un problema porque a cada
instante tenemos que decidir lo que vamos a ser. Este “tener que” no es ni una
pura libertad ni un rígido deber. Lo que “tenemos que” hacer es nuestro “que-
hacer” (véase esta palabra). La vida es quehacer; es lo que “hay que” hacer. Po-
demos eludir o no este quehacer y de ello dependerá el que lleguemos o no a ser
nosotros mismos, el que logremos la “mismidad”. Esto nos obliga a formarnos un
programa general de nuestra existencia y a justificar todos nuestros actos. Toda
vida necesita de la justificación de sí misma. Vivir es una operación que se hace
hacia delante (véase Futurición). Lo fundamental es el futuro. La vida es, pues,
ocupación y pre-ocupación (cura, sorge, souci, merimna).

Al vivir necesitamos estar seguros de que nuestro contorno nos apoyará.
Necesitamos de una fe –religiosa, científica, etc. Lo que nos sostiene en el nau-

200 José Ortega Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 35. 2017

LA
ES

CU
EL
A

D
E
O
RT

EG
A

3 Ferrater tacha “obra” y la sustituye por “libro”. Quizás esto se debiera a la intuición de que
sostener la primera palabra en el discurso suponía abogar por la idea tan en boga en la época de
la falta de completitud y claridad de su pensamiento, lo cual sólo constituyó un ataque sin fun-
damentación alguna.

4 Ferrater tacha “cierto”.
5 Ferrater añade “completo” tras “sistemático”.

10 ESCUELA DE ORTEGA articulo_10 ESCUELA DE ORTEGA  25/10/17  10:55  Página 200

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



fragio de la vida es la cultura. Por eso toda cultura debe ser auténtica, es decir,
para la vida, y no mera adiposidad de nuestra vida esencial.

“Pero aún hemos de añadir otra nota esencial de la vida humana. Ésta: el
hombre es el ser que comprende el ser de las cosas; mejor dicho, el ser que pre-
gunta por el ser de las cosas: aún mejor dicho, el ser que tiene que preguntar, que
necesita preguntar qué son las cosas… La filosofía antigua da por supuesto de
que [sic.] hay eso que llamamos ser y pregunta desde luego qué es el ser. La
nueva toma como problema la misma pregunta y se pregunta por qué nos pre-
guntamos qué es el ser… Es el carácter finito, defectuoso, menesteroso de
nuestra vida lo que nos obliga a buscar el ser de las cosas” (Fernando Vela).
No hay, pues, ser en sí, sino que todo ser brota de las cosas ante un sujeto. “Es
ésta una transformación radical del concepto del ser tal como lo entendía has-
ta ahora la filosofía. Pues ésta llama antes ser a lo que era en sí; ahora decimos
que el ser de las cosas no existe por y para sí, sino en relación con una vida hu-
mana limitada y preocupada, que, por su esencial defectuosidad e ignorancia,
necesita conocer y busca y construye el ser” (ibidem).

La nueva filosofía –dice Ortega– debe mostrar que subjetividad y mundo
son dos modalidades de la misma realidad. Así se supera el idealismo y el rea-
lismo. Así se llega también a la idea de un ser que es, no ya material, como en
los griegos, mas ni siquiera sustancial como en el moderno idealismo. Es la
“tercera metáfora” de que va a vivir desde ahora la filosofía.

José Ortega Gasset considera que nuestra época es el comienzo de un nue-
vo tiempo en que llega a su maduración la idea de la “vida” –entrevista ya por
Guillermo Dilthey– y en que a la “razón física” vigente desde el Renacimiento
debe sustituir la “razón histórica”.

La evolución filosófica de José Ortega Gasset no ha terminado todavía. Pe-
ro no en el sentido de que sean posibles modificaciones esenciales de su pen-
samiento, que presenta ya desde hace tiempo un pleno carácter de madurez,
sino en el sentido de no haber expuesto aún toda la riqueza problemática que
encierra. Es precisamente la labor que actualmente está realizando.

Obras: El Espectador, 8 vols.; Meditaciones del Quijote, 1914; El tema de nuestro
tiempo, 1921 [1923]; Kant. Reflexiones de centenario. Filosofía pura, 1924; ¿Qué es la
filosofía? (Curso público profesado en Madrid y resumido en El Sol de abril y
mayo de 1929); España invertebrada; La rebelión de las masas; Guillermo Dilthey y
su idea de la vida (en Revista de Occidente), etc. Edición en un volumen de sus Obras
completas por Espasa-Calpe, 1932 (excepto El Espectador VIII y Goethe desde den-
tro, editados separadamente). Sus últimos cursos universitarios y trabajos iné-
ditos comprenden la elaboración en detalle de la filosofía de Ortega.

Anexo en carta de José Ferrater Mora a José Ortega y Gasset, 10 de enero de 1936,
Archivo de la Fundación Ortega – Marañón (AO), sig. C-122/9.

201JOSÉ FERRATER MORA

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

LA
ES

CU
EL
A

D
E
O
RT

EG
A

10 ESCUELA DE ORTEGA articulo_10 ESCUELA DE ORTEGA  25/10/17  10:55  Página 201

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



Ortega y Gasset 6

Ortega y Gasset (José): Nac. en Madrid (1883), profesor de Metafísi-
ca en la Universidad Central y actualmente en Buenos Aires. Discí-
pulo de Hermann Cohen en Marburgo y educado, por tanto, en la

tradición del neokantismo, sus primeras enseñanzas filosóficas no responden,
sin embargo, al contenido y sentido de la dirección marburguiana. Ortega y
Gasset comienza con una negación de las pretensiones del racionalismo euro-
peo y, sobre todo, de las tendencias que acentúan la primacía del pensamiento
sobre el ser; la superación de la ontofobia del criticismo que Ortega resume en
sus primeros tiempos con la tesis programática de la “superación del subjeti-
vismo” es efectuada por él mediante una decidida afirmación del valor y senti-
do de las “cosas”, entendiendo por tales el conjunto de situaciones que
constituyen en la vida del hombre su circunstancia. Su primera tesis filosófica,
“Yo soy yo y mi circunstancia”, debe ser entendida, consiguientemente, como
el primer grado de la mencionada superación y a la vez como un primer ata-
que contra la exageración opuesta a la del racionalismo: la unilateralidad de to-
da filosofía programática de la vida. La vida, que forma desde los primeros
tiempos el tema central de las meditaciones de Ortega y sobre la cual insiste
constantemente, no es más que uno de los elementos de su concepción que só-
lo resulta completa cuando se le agrega el término razón. Razón y vida, esto es,
racionalismo y vitalismo, quedan, por tanto, integrados en su filosofía por me-
dio de una síntesis que no equivale sino imperfectamente a un movimiento dia-
léctico, pues la unidad de la vida y de la razón no es el resultado de la síntesis
de unos contrarios, sino la manifestación de una necesaria coexistencia. La vi-
da, esto es, la vida humana es para Ortega, en el mismo sentido que la exis-
tencia de Heidegger, el objeto propio de la Metafísica, un objeto cuyo carácter
no consiste en “ser”, porque la vida es todo lo contrario de una substancia o un
ente: es algo cuya realidad consiste en “llegar a ser”, en hacerse continuamen-
te a sí misma en íntima comunión con su circunstancia. La vida es para Ortega 
“programa”, bosquejo que se forma el hombre en el movimiento de aproxima-
ción a su mismidad o, si la vida es falsa e inauténtica, en su alejamiento de ella.

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 35. 2017

LA
ES

CU
EL
A

D
E
O
RT

EG
A

6 Voz “Ortega y Gasset”, recogida en el Diccionario de Filosofía de José Ferrater Mora (Mé-
xico: Atlante, 1941, pp. 404-406).

10 ESCUELA DE ORTEGA articulo_10 ESCUELA DE ORTEGA  25/10/17  10:55  Página 202

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



Vida falsa y vida auténtica, vida frívola o vida preocupada son, pues, dos for-
mas cuyo cariz ético queda englobado en su ser ontológico, en su radical y
constitutivo ser metafísico. A diferencia de otros seres, la vida humana es acti-
vidad pura; tiene que hacerse a sí misma, consiste en una continua e ineludible
elección. Por eso la vida es todo lo contrario de una naturaleza, cosa o subs-
tancia, y por eso también el conocimiento no le es consubstancial o connatural
al hombre. El hombre se decide a conocer racionalmente cuando irrumpe en
su vida cierta experiencia; el pensar y la idea nacen cuando la forzosidad de la
elección continua en que la vida se cifra obliga a completar con ideas la insufi-
ciencia de las creencias. La identificación de la realidad con la creencia hace
que, al producirse un hueco en ella, surja la necesidad del pensamiento racio-
nal. La justificación del pensar y de la idea, que implica una teoría de la liber-
tad como elemento necesario de la vida humana, permite entender el papel que
en la filosofía de Ortega y Gasset desempeña la razón, papel eficiente y, hasta
cierto punto, instrumental: la razón es instrumento que la vida maneja para su
realización y que, por tanto, hace de la verdad no una mera adecuación del in-
telecto y de la cosa, sino una coincidencia del hombre consigo mismo. De ahí
la necesidad de elaboración de una razón vital, de una razón histórica como
parte esencial de una filosofía raciovitalista. Esta filosofía está destinada a su-
perar tanto el idealismo como el realismo, tanto el viejo racionalismo europeo
como la ciega ignorancia de lo personal y de lo íntimo. La meditación de Or-
tega y Gasset sobre la historia y especialmente sobre la historia concreta de
Occidente se halla en íntima relación con una filosofía que, al hacer de la vida
el objeto metafísico por excelencia, permite completar las nociones apuntadas
con otras dos fundamentales sobre las que Ortega viene trabajando desde ha-
ce algún tiempo: la noción de la temporalidad y la noción de la historicidad. La
primera se revela ya en el primer análisis de la vida, cuando al descubrirse su
carácter temporal, su esencial finitud, y, con ello, su sentido, se llega a una teo-
ría del tiempo en la cual recibe el futuro una absoluta primacía sobre el pre-
sente y el pasado. Esta primacía, descrita por Ortega con el nombre de
futurición, constituye la índole más profunda de la vida misma y el fundamen-
to de la preocupación. Sólo porque la vida está preocupada, es decir, sólo por-
que se ocupa previamente de las situaciones que se perfilan constantemente
ante ella, puede recibir todo pasado su sentido partiendo del futuro. La segun-
da noción fundamental que con toda claridad encontramos en las meditaciones
de Ortega y Gasset, la noción de la historicidad, se manifiesta en el carácter
histórico de la vida humana, una manera de ser histórica. El descubrimiento de
la historicidad de la vida representa, al mismo tiempo, por así decirlo, el des-
cubrimiento de la esencial historicidad de la historia, historicidad que Ortega
contrapone a la clásica concepción del hombre como naturaleza, íntimamente

203JOSÉ FERRATER MORA

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

LA
ES

CU
EL
A

D
E
O
RT

EG
A

10 ESCUELA DE ORTEGA articulo_10 ESCUELA DE ORTEGA  25/10/17  10:55  Página 203

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



enlazada, en su aplicación moderna, con el auge de la razón física. De ahí que
propugne insistentemente por una substitución de la razón física, por la razón
histórica, por una “aurora de la razón histórica” en la que ve el sentido de los
futuros tiempos. Las consecuencias de esta concepción, que se refieren a los te-
mas concretos de la vida humana y especialmente de la historia europea del
presente, concuerdan justamente con la primitiva actitud antiintelectualista de
Ortega, con su horror hacia la utopía, hacia el racionalismo político, hacía to-
da actitud que no tenga en cuenta la fecundidad de la vida humana, que es si-
multáneamente tiempo, historia, preocupación, quehacer, elección y programa.
La solución del problema de la libertad, como la solución del problema de la
verdad, son comprensibles desde esta actitud filosófica que, al partir de un te-
rritorio anterior a todo dilema metafísico, hace de la libertad el fundamento de
la acción del hombre y con ello la condición de lo moral.

El pensamiento de Ortega y Gasset, que ha influido en múltiples aspectos
de la vida cultural, tiene especialmente sus continuadores en sus enseñanzas de
la Universidad. Entre ellos se destacan María Zambrano (Filosofía y Poesía,
1939; Pensamiento y poesía en la vida española, 1939). Que trabaja particularmen-
te en el tema de las relaciones entre filosofía y poesía, así como entre la filoso-
fía y el cristianismo, concebidos ambos como la tradición auténtica del hombre
europeo contra todo falseamiento de su ser y de su verdad; Xavier Zubiri (So-
bre el problema de la filosofía –Rev. de Oc., N.º 115 y 118–; En torno al problema de
Dios –id., id., N.º 149–; Hegel y el problema metafísico –Cruz y Raya, N.º 1–; La
nueva física –id., id., N.º 30–), situado en la línea San Agustín – Duns Escoto –
Occam y que considera el período que va de San Agustín a Hegel como un
mismo y único esfuerzo de pensar el cristianismo y de constituir una filosofía
desde la nada, a diferencia del filosofar desde el ser que caracteriza el pensa-
miento griego; aunque influido por el existencialismo, Zubiri se opone a todo
endiosamiento de la existencia en virtud de que ésta no solamente está arroja-
da entre las cosas, sino religada por su raíz; José Gaos (La crítica del psicologis-
mo en Husserl, 1930; Dos ideas de la filosofía –en colaboración con F. Larroyo–,
1939; Filosofía de Maimónides, 1940), que ha trabajado especialmente en la solu-
ción de los problemas de la filosofía, no sólo en cuanto teoría de las concep-
ciones del mundo, sino como la cuestión capital de la filosofía misma y, con
ello, de la vida humana; Luis Recaséns Siches (Estudios de filosofía del Derecho,
1936; Vida humana, sociedad y derecho, 1939), que desarrolla los temas de la filo-
sofía del Derecho a la luz de la filosofía de la razón vital de Ortega, pero que
considera como tema de fundamental interés para el pensamiento actual la in-
tegración del existencialismo como la teoría de los valores; Manuel García 
Morente y Joaquín Xirau (véanse).

204 Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 35. 2017

LA
ES

CU
EL
A

D
E
O
RT

EG
A

10 ESCUELA DE ORTEGA articulo_10 ESCUELA DE ORTEGA  25/10/17  10:55  Página 204

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



Obras principales: Meditaciones del Quijote, 1914; El Espectador, I-VIII, 1916-
1935 [1934]; El tema de nuestro tiempo, 1921 [1923]; España invertebrada, 1922;
Kant, 1924; La deshumanización del arte, 1925; Espíritu de la letra, 1927; La rebelión
de las masas, 1929 [1930]; Goethe desde dentro, 1934 [1932]; Estudios sobre el amor,
1939; El libro de las misiones, 1940. –Ideas y creencias, 1940. –Edición de Obras,
1935 [1932]; reed., 2 vols. 1939 [1936].

Diccionario de filosofía. México: Editorial Atlante, 1941, pp. 404-406.

205JOSÉ FERRATER MORA

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

LA
ES

CU
EL
A

D
E
O
RT

EG
A

10 ESCUELA DE ORTEGA articulo_10 ESCUELA DE ORTEGA  25/10/17  10:55  Página 205

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 


	Página en blanco



