288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

Theodor Lipps y el concepto de estilo
en la estética orteguiana

Resumen

El presente estudio examina la presencia de
Theodor Lipps en la estética de José Ortega y
Gasset. Analiza especialmente la influencia de
ideas lippsianas en “Ensayo de estética a mane-
ra de prélogo”, a la par que se revelan las dife-
rencias importantes en torno a su concepcion de
la estética como ciencia.

Palabras clave

Ortega y Gasset, Theodor Lipps, estética, ejecuti-
vidad, estilo

Introduccién

Taro Toyohira

ORCID: 0000-0002-6719-7253

Abstract

This article studies the presence of Theodor Lipps
in José Ortega y Gasset " s aesthetics, analyzing
the influence of Lipps”s aesthetic ideas
especially on “Ensayo de estética a manera de
prologo”. At the same time, it contributes to
reveal the important differences regarding their
conception of aesthetics as science.

Keywords
Ortega y Gasset, Theodor Lipps, aesthetics,
operativeness, style

heodor Lipps fue un psicélogo y filésofo alemédn que tuvo gran influen-

cia sobre todo en el 4mbito psicolégico y estético a principios del si-

glo XX. Fue profesor de Ortega en Leipzig' y en su Biblioteca personal

se pueden encontrar varias obras del filésofo alemén®. La presencia de Lipps
es notable también en dos d4mbitos del pensamiento orteguiano; primero, en el

!'Jordi GRACIA, José Ortega y Gasset. Madrid: Taurus, 2014, p. 45.

? En la Biblioteca personal de Ortega, ubicada dentro de la Fundacién José Ortega y Gasset
— Gregorio Marafién, se encuentran tres libros de Lipps sobre temas estéticos: Theodor LipPS,
Komik und Humor. Eine psychologisch-dsthetische Untersuchung. Hamburgo y Leipzig: Leopold Voss,
1898; Authetik: Paychologie des Schinen und der Kunst: T. 1. Grundlegung der Asthetik. Hamburgo y Leip-
zig: Leopold Voss, 1903; Asthetik: Paychologic des Schinen und der Kunot: T. 2. Die diothetische Betrachtung
und die bildende Kunst. Hamburgo y Leipzig: Leopold Voss, 1906. No hay ningtin subrayado en los
ejemplares. En nuestra opinién el dltimo ejercié mayor influencia en Ortega como luego veremos.
Por razones de espacio y comodidad manejaremos en nuestro estudio la edicién espafiola de éste:
Theodor LIPPS, Lo fundamentos de la estética: la contemplacion estética y las artes pldsticas, traduccién de
Eduardo OVEJERO Y MAURY. Madrid: Daniel Jorro, 1924. Se indica la parte correspondiente en
la citada edicién que se encuentra en la Biblioteca personal de Ortega.

Cémo citar este articulo: Revista de
Toyohira, T. (2017). Theodor Lipps y el concepto de estilo en la estética orteguiana. Revista Estudios Orteguianos
de Estudios Orteguianos, (35), 161-187. N° 35. 2017

https://doi.org/10.63487/re0.283

noviembre-abril

@ ®®E)] Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra

ATl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



162 Theodor Lipps y el concepto e estilo en la estética ortegquiana

dmbito psicolégico, o més concretamente en el problema de la percepcién del
préjimo. Ortega rechaza radicalmente su teorfa de la Einfiiblung, pero al mismo
tiempo se nota la influencia de Lipps en la critica orteguiana de la comprensién
analégica del Otro en Husserl. Pero su presencia en el 4mbito estético es tam-
bién muy importante y explicita. El pensamiento sobre el arte en ambos
filésofos presenta fuertes similitudes y, al mismo tiempo, diferencias radicales.
Por esta razén, puede ser esclarecedor realizar un andlisis comparativo entre
los dos pensadores para poner en claro las caracteristicas de sus teorfas estéti-
cas. Este es el objetivo del presente estudio. Pero también hay otros motivos
que recomiendan esta investigacién. Puesto que la relacién del pensamiento
lippsiano con el de Ortega no ha sido demasiado estudiada’, y precisamente
por esta laguna filolégica, parte de la investigacién orteguiana interpreta sélo
de una forma parcial, un ensayo fundamental respecto a la estética orteguiana:
“Ensayo de estética a manera de prélogo” (1914). Es decir, se podria reco-
nocer una tendencia interpretativa que resalta sélo su aspecto ontolégico-epis-
temolégico, pero no suficientemente el estético®. Nadie podrd negar que la
interpretacién ontolégico-epistemolégica del “Ensayo” ha sido filoséficamente
muy fructifera y seguird siendo asi. La prueba de esto, s6lo por mencionar un
ejemplo reciente, es la object-oriented ontology de Graham Harman y su inter-
pretacién ontolégica del “Ensayo™. Sin embargo, también es cierto que estas

3 Por ejemplo, Nelson Orringer en su estudio cldsico sélo menciona esporddicamente, unas cin-
co veces, el nombre de Lipps, y en su bibliografia apenas figura la obra del filésofo aleman. Véase
Nelson ORRINGER, Ortega y sus fuentes germdnicas. Madrid: Gredos, 1979, pp. 357-362 y p. 365.

“ Por ejemplo, Julidn Marfas, al sostener que el “Ensayo” es una critica de la fenomenolo-
gfa, para resaltar exclusivamente el aspecto epistemolégico de esta obra dice: “Para no
perdernos, voy a seguir sélo la linea esencial [del «Ensayo»], dejando de lado desarrollos ine-
senciales o deficientes”, Julidn MARIAS, Ortega. Ciruuza[anu'a y vocacidn. Madrid: Alianza, 1984,

p- 392. Y deja intacto el andlisis del “objeto estético” en el “Ensayo” como el “yo-rojo” de una
ca)a roja de piel, el “pensar ejecutivo” del Penvieroso o el goce estético del “cuadro de Carlos V”.
Es decir, €l juzga que esas partes estéticas son “inesenciales” y “deficientes”. Y los mencionados
anélisis estéticos tienen una relacién muy estrecha con el pensamiento lippsiano, como luego ve-
remos.

% Javier San Martin indica asi: “El prélogo que Ortega escribié para el libro de J. Moreno
Villa, El pasajero, ha pasado tradicionalmente por ser una clara expresién de la superacién orte-
guiana de la fenomenologfa”, Javier SAN MARTIN, “; Primera superacién de la fenomenologia?”,
en Atilano DOMINGUEZ, Jacobo MUNOZ y Jaime de SALAS (coords.), £/ primado de la vida. Cul-
tura, estética y politica en Ortega y Gavssel. Cuenca: Ediciones de la Universidad de Castilla-La
Mancha, 1997, p. 109.

% En una entrevista Harman dice: “Finally, if there is one essay by anyone that prefigures all
of my philosophical ideas, it is surely Ortega’s «Essay in Esthetics by Way of a Preface», found
in English in Phenomenology and Art”, Paul John ENNIS, “Interview with Graham Harman”, en
Post-continental Voices: Selected Interviews. Winchester y Washington: John Hunt Publishing, 2010,
p- 11. Harman analiza el “Ensayo” en: Graham HARMAN, Guerrdlla Metaphysics. Chicago: Open
Court Publishing Company, 2005, pp. 102-124.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

TARO TOYOHIRA 165

lecturas metafisicas deben ser complementadas con otras que salvan los aspec-
tos estéticos de la obra orteguiana, bastante influidos por la teorfa lippsiana.
En las siguientes pdginas también se procurard mostrar que en el “Ensayo”
Ortega dialoga no sélo con Husserl, Natorp, Geiger’, sino también con Lipps®.

7 La influencia de Geiger y Natorp, que sefiala Orringer en su Ortega y suo fuentes germdnicas,
aclara muy bien las implicaciones ontolégico-epistemolégicas del “Ensayo”. Pero desde un pun-
to de vista estético quiz4 pudiera tener algunos puntos discutibles. Por ejemplo, la presencia de
Geiger en la estética de Ortega no es tan explicita como la de Lipps. Ortega sélo menciona a
Geiger una vez en todas sus obras; y esta tinica referencia no tiene nada que ver con el arte, co-
mo admite el propio Orringer (Nelson ORRINGER, Ortega y ous fuentes germdnicas. Madrid:
Gredos, p. 109). En cambio, es indudable que Ortega habia leido Authetik. Die dsthetische
Betrachtung und die bildende Kunst antes de escribir el “Ensayo”, puesto que en éste alude a un pa-
saje de esta obra lippsiana: “Trivial y errénea es la descripcién que un estético contemporaneo
da de esta peculiarisima manera de conocimiento, de saber de un objeto, que nos ofrece el arte.
Segtin Lipps, proyecto mi yo en el trozo de marmol pulido, y esa intimidad del Pensicroso serfa
como el disfraz de m{ mismo”, José ORTEGA Y GASSET, “Ensayo de estética a manera de prélo-
go” (1914), I, 671. (Las referencias son de la edicién de Obras completas, 10 vols. Madrid:
Fundacién José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010). Este ejemplo de la estatua de marmol
aparece en la citada obra lippsiana como luego veremos con més detalle. Ya en 1911 Ortega
menciona la teorfa estética de la Zinfiihlung de Lipps en “Arte de este mundo y del otro”: “Esta
es la simpatfa: «Sélo cuando existe esta simpatia —dice Lipps— son bellas las formas y su belleza
no es otra cosa que este sentirse idealmente vivir una vida libre». «Goce estético es, por tanto,
goce de si mismo objetivado»”, “Arte de este mundo y del otro” (1911), I, 440. También Ortega
posefa las tres obras principales de Lipps sobre la estética, como se ha sefialado, junto a otros
trabajos sobre la psicologfa y la [6gica del mismo autor. En segundo lugar, Orringer sostiene que
la “ejecutividad” orteguiana proviene de Vollzethend de Natorp y es casi sinénimo del “conteni-
do” de la conciencia. No obstante, en este contexto natorpiano quedarfa un poco extrafio hablar
sobre el “pensar ejecutivo” del Penvteroso o del “yo-rojo” de una “caja roja de piel”. En cambio,
en el pensamiento lippsiano la vida que palpita idealmente en un bloque de marmol y el “senti-
miento de actividad” que puede residir en una “caja de piel” revisten una importancia decisiva.
Por esta razén, puede resultar mds plausible suponer que aquf Ortega se refiere a este contexto
lippsiano. En tercer lugar, la similitud del concepto de sentimiento utilizado por Ortega y
Geiger tal vez pueda ser indirecta, puesto que tanto el filésofo madrilefio como el aleman fueron
discipulos de Lipps y el concepto “sentimiento (Gefiisl)” de ambos es bastante influido por el
dltimo. La influencia de Lipps en Geiger es explicita y bastante conocida; y en Ortega se intenta
mostrar en el presente trabajo. En otras palabras, podrfa suponer que la similitud entre Ortega
y Geiger en el “Ensayo” es wdirecta y mediada por Lipps. Finalmente, todas las lecturas ontolégi-
co-fenomenolégicas del “Ensayo” sufren un riesgo interpretativo comtin: descontextualizacién
de la obra. Como esta postura se basa en el supuesto de que este prélogo para un libro de poe-
sfa es una critica de la fenomenologl’a, como consecuencia, se Intenta interpretar las palabras de
Ortega, escritas en un contexto explicitamente estético, en un sentido exclusivamente ontolégi-
co-fenomenoldgico. Por ejemplo, se identificarfa la contemplacién estética con la reduccién
fenomenoldgica o ¢pojé. Si bien se pueden encontrar algunas semejanzas entre la contemplacién
estética lippsiana (u orteguiana) y la epoé fenomenolégica, habrd que afirmar que, en rigor, son
cosas diferentes. Si fueran idénticas, la ¢pojé convertirfa el mundo en una obra de arte. Una pos-

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril



169 Theodor Lipps y el concepto e estilo en la estética ortegquiana

Aunque la influencia de Lipps en la estética orteguiana es indudable, ésta
también muestra radicales diferencias que suponen una concepcién original de
la estética y que marcan un avance tedrico. Por esta razén se dividird el pre-
sente trabajo en dos partes; en la primera se estudiard la influencia —es decir,
los aspectos teéricos comunes— de Lipps en la teorfa orteguiana del arte; en la
segunda, la diferencia.

1.1. Concepto y juicio, ejecutividad y actividad

Tanto en el “Ensayo”, como en los primeros tres capitulos de Die dguthettsche Be-
trachtung und die bildende Kunst, el objetivo de Ortega y Lipps es definir el arte
como “expresién” (Ausdruck). Precisamente por eso ambos pensadores comien-
zan por distinguir entre varios tipos de ella; mds concretamente, Ortega
distingue entre la expresién de “lo ejecutivo” y la de “concepto” o “imagen”,
Lipps entre la de “actividad” (Zitigkect) y la de “juicio” (Urtedl). Y para Ortega el
arte serd la expresién de (o mds bien, mediante, como luego veremos) “ejecutivi-
dad” o de “sentimiento”; para Lipps es la de “actividad” o de “sentimiento de
actividad” (Zitigkeitsgefiibl). Y estos conceptos definitorios de la estética en am-
bos pensadores presentan fuertes similitudes.

Ortega inicia su ensayo precisando la diferencia de significado entre “él an-
da”y “yo ando™. Aquf el significado quiere decir una referencia a algtin objeto.
Y segun Ortega el primer enunciado se refiere a la imagen de un hombre ca-
minante visto desde fuera por el sujeto, mientras el segundo remite a “la
imagen visual de mis pies moviéndose; pero sobre ello (...) una realidad invi-

tura tal no se compagina ni con la teorfa estética orteguiana ni con la lippsiana. Dado que am-
bos sostienen que el mundo estético es diferente e independiente del real, y que posee ciertas
caracterfsticas que son Unicamente posibles en ese 4mbito peculiar (Lipps afirma que es patols-
gica la actitud que confunde los dos mundos, como luego veremos). Pero después de todo, estos
pequefios inconvenientes no son insalvables (aunque si, discutibles), ni tampoco menoscaban la
importancia filoséfica de estudios que pertenecen a esta corriente interpretativa, como ya se ha
indicado m4s arriba. Y huelga sefialar que el texto de un clésico, como el de Ortega, siempre
ofrece varias posibilidades interpretativas. El presente estudio busca, simplemente, la posibili-
dad de una lectura no exclusivamente metaffsica, sino, primeramente, estética del “Ensayo”.

8 Guillermo de Torre también sefiala la presencia de Lipps como interlocutor en el “Ensayo”:
“Otro concepto que aparece tempranamente en la obra orteguiana es el referente al objeto esté-
tico. En el «Ensayo de estética a manera de prélogo» para El pasajero encontramos su
formulacién. Aunque en aquellos afios la estética de Lipps, su teoria de la Zinfiihlung —o proyec-
cién sentimental, o introyeccién sentimental, o endopatia, ya que con todos estos nombres se ha
castellanizado el término— era muy activa y operante, Ortega no se rinde a la suerte de desdo-
blamiento que dicha teorfa pretende”, Guillermo de TORRE, £/ fiel de la balanza. Madrid: Taurus,
1961, p. 35.

° “Ensayo de estética a manera de prélogo” (1914), I, 667.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

TARO TOYOHIRA 165

sible y ajena al espacio —el esfuerzo, el impulso, las sensaciones musculares de
tensién y resistencia”. Y afiade que “la diferencia no puede ser mayor”’. Y lue-
go pone otro ejemplo, que es la diferencia entre el “concepto de dolor” y el
“dolor doliendo” inmediatamente sentido por “mi{”:

Cémo expresariamos de un modo general esa diferencia entre la imagen o
concepto del dolor y el dolor como sentido, como doliendo? Tal vez haciendo
notar que se excluyen mutuamente: la imagen de un dolor no duele, m4s atn,
aleja el dolor, lo sustituye por su sombra ideal. Y viceversa: el dolor doliendo
es lo contrario de su imagen: en el momento que se hace imagen de s mismo

deja de doler!’.

Esta diferencia es radical para Ortega, puesto que significa la diferencia-
cién entre el “concepto del dolor” y el “sentimiento ejecutivo del dolor”.
Cuando el yo juzga que siente el dolor ya no es el yo que siente el dolor; para
aquél el dolor es inmediatamente sentido y para éste el dolor es algo que ya fue
dolor. Ortega considera que el verdadero “yo” doliente es el que inmediata-
mente siente el dolor, y lo llama “el yo ejecutivo”. Y llama “sentimiento” a lo
que es sentido “como estado ejecutivo mfo, como actuacién de mi yo”'?. Y esta
“ejecutividad” tiene la peculiar condicién de no poder ser captada por la ima-
gen o el concepto:

Para que yo vea mi dolor es menester que interrumpa mi situacién de
doliente y me convierta en un yo vidente. Este yo que ve al otro doliente, es
ahora el yo verdadero, el ejecutivo, el presente. El yo doliente, hablando con
precisién, fue, y ahora es sélo una imagen, una cosa u objeto que tengo de-
lante!s.

Por tanto el idioma en su uso corriente, que es la “expresién del concepto”
o de la imagen, no puede “expresar” la intimidad del sujeto que es la ejecutivi-
dad: “el idioma alude, meramente, a la intimidad, no la ofrece”®. Ya que “la
narracién hace de todo un fantasma de sf mismo, lo aleja, lo traspone mas alld
del horizonte de la actualidad. Lo narrado es un «fue». Y el fue es la forma es-
quemética que deja en el presente lo que est4 ausente”®. Aquf el idioma o la
expresién del concepto representa la ciencia. Inmediatamente después Ortega

10 7hi0., 668.
1 1dem.

2 1bid., 676.
13 Ibid., 669.
Y 1bhid., 671.
15 Ihid., 672.

Revista de

Estudios Orteguianos

N° 35.2017

noviembre-abril



166 Theodor Lipps y el concepto e estilo en la estética ortegquiana

propone otro tipo de expresién frente al cual “las otras noticias de la ciencia pa-
recen meros esquemas, remotas alusiones, sombras y simbolos”!:

Pues bien, pensemos lo que significarfa un idioma o un sistema de signos
expresivos de quien la funcién no consistiera en narrarnos las cosas, sino en
presentdrnoslas como ejecutdndose.

Tal idioma es el arte: esto hace el arte. El objeto estético es una intimidad
en cuanto tal —es todo en cuanto yo.

Asi, en Ortega, el arte como “expresién” se distingue de las dem4s formas
expresivas por su capacidad de presentar la “intimidad=ejecutividad” o el sen-
timiento de ella: “No hay inconveniente en conservar para el arte el titulo de
funcién expresiva, con tal de que se admitan dos potencias distintas en el ex-
presar, la alusiva y la ejecutiva”®. Esta distincién entre la expresién alusiva y
la ejecutiva corresponde a la lippsiana de la “expresién del juicio” y la “expre-
sién del sentimiento”, como luego veremos. La ejecutividad constituye la
profundidad de la obra de arte; “su valor sentimental le presta el caracter de
profundidad, de intimidad”", sefiala Ortega. En el caso de una estatua de mér-
mol —un ejemplo explicitamente tomado de la obra de Lipps— el Penvieroso
aparece como un hombre sumergido en la meditacién, porque esta masa mine-
ral parece tener la profundidad (=la ejecutividad o el sentimiento de la
ejecutividad) que es el pensar ejecutivo: “en el Penvieroso tenemos el acto mis-
mo de pensar ejecutdndose”. Podemos, pues, afirmar que para Ortega la
peculiaridad del arte como expresién radica en esta creacién de un aparente
sentimiento de ejecutividad; en dotar, en este caso, a la masa mineral de una in-
timidad humana. Es una “expresién ejecutiva”.

Paralelamente, Lipps comienza por distinguir entre la expresién del juicio
y la del sentimiento. Tanto el juicio como el sentimiento son “vividos” por el su-
jeto. En el primero el sujeto se siente juzgador, y en el segundo, sentimental.
Para Lipps, el juicio es posterior a la actividad; uno llega a formular un juicio
por una actividad anterior a él. Si tomamos los ejemplos de Ortega, tanto la
imagen de “él anda” como el “concepto de dolor” son juicios a los que se llega
por una actividad anterior; en el primero, el acto de ver a un hombre andando
y en el segundo, el de sentir el dolor doliendo. Al juicio se puede llegar sim-
plemente abriendo los ojos, puesto que para Lipps la “imagen” de un hombre
caminante es ya de por sf un juicio:

16 [dem.
17 [dem.
18 1hid., 678.
9 1b00., 677.
20 1bid., 671.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

TARO TOYOHIRA 167

cada vez que abro los ojos, cada vez que actualizo un recuerdo, me convenzo
de algo, llego a la conciencia de una verdad, formo juicios, creencias, opinio-
nes, adquiero una ciencia real o supuesta. Siempre que abro los ojos o que
recuerdo algo adquiero la conviccién de que esto o aquello es asf o no es asf,
de que tal cosa ha sucedido o no ha sucedido, en una palabra, de que esto o
aquello es verdad o no es verdad?.

Pero también se puede llegar a un juicio a través de una intensa actividad
de pensar y de elaborar una opinién o creencia?’. Sin embargo, lo importante
es que el “juicio” mismo debe distinguirse de la “actividad” de formular el jui-
cio: “Ya distingo en tal locucién, expresamente, la actividad por la cual he
formado el juicio, la actividad intelectual, del juicio mismo”?. Las proposicio-
nes légico-cientificas son “expresién del juicio”. Y por eso éstas pueden ser
veridicas o falsas, pero no sentimentales: “esta «frialdad» propia de las opera-
ciones de la inteligencia se explica como hemos dicho, porque tales operaciones
no implican el desarrollo de una «actividad» ni de una fuerza, en suma, de un
trabajo o produccién interior”*. En el caso de “él anda” o de “me duele”, estos
juicios son frios porque no implican la actividad interior de andar o doler. La
expresién légico-cientifica no puede expresar el sentimiento. Aquf conviene se-
flalar que el concepto lippsiano de sentimiento no se limita al de placer y
displacer. Para Lipps el sentimiento se rige por el principio de placer (Luwst) y

displacer (Unlust), pero en su base hay uno m4s general, el “sentimiento de ac-
tividad”:

el sentimiento de actividad es la base necesaria o el substrato necesario de los
sentimientos de placer y displacer (...). El sentimiento de actividad, podemos
también decir, es el sentimiento fundamental [Grundgefiibl] del placer y el dis-
placer®.

Es muy posible que Ortega esté refiriéndose a esta nocién de Lipps, cuan-
do en el “Ensayo” dice: “A lo que toda imagen es como estado ejecutivo mio,
como actuacién de mi yo, llamamos sentimiento. Es un error superado en la re-
ciente psicologia el de limitar este nombre a los estados de agrado y desagrado,

2 Theodor LIPPS, Lod fundamentos de la estética: la contemplacion estética y las artes pldasticas, tra-
duccién de Eduardo OVEJERO Y MAURY. Madrid: Daniel Jorro, 1924, p. 6 (Asthetik. T. 2, ed.
cit., p. 6.). Ortega cita y explica este concepto lippsiano de “juicio” en Sistema de la Posicologia
(1915), VII, 494.

2 1bid., p. 5 (Aothetik. T 2, ed. cit., p- 5).

25 [dem (A'J[bet[k. 7' 2, ed. cit., p. 5).

HJbid., p. 6 (Asthetik. T 2, ed. cit., p-7).

% [bid., p. 4 (Aothetik. T. 2, ed. cit., p-4).

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril



168 Theodor Lipps y el concepto e estilo en la estética ortegquiana

de alegria y tristeza”*. Ademds la “actividad” en Lipps tiene un peculiar signi-
ficado, muy similar a la ejecutividad orteguiana. El pensador alemén la define
del siguiente modo:

Entonces entiendo por actividad lo que cada uno de nosotros piensa cuando
“me siento activo” [Lch fiible mich titig]. Quiero designar con estas palabras un
movimiento de esfuerzo interior, mis fuerzas en movimiento. Pienso bajo esta
frase un avance interior tendiendo a un fin, e inmediatamente sentido por mf.
En ello se da siempre algo de lo significado por las palabras “trabajo” o “pro-
duccién” antes usadas. Se da algo de “fuerza” o eficacia de fuerzas en mi.
Ahora bien, esta experiencia interior de una actividad es, ante todo, un sen-

timiento?.

En Lipps, la actividad es siempre mi actividad, la de mi yo: “es referido a m{
mismo en cuanto yo soy el sujeto de esa actividad, o en cuanto en la actividad
evocada, como en general en toda actividad, se encuentra como elemento inse-
parable el yo. El sentimiento serd, pues, un sentimiento de mi propio yo™?. Es
més, la actividad es la vida misma mirada desde dentro, es un “yo ando”, si uti-
lizamos la expresién orteguiana.

En una palabra, mi concepto [de la actividad] se extiende a todo el flujo de
movimientos interiores inmediatamente sentidos, que se distingue del mero
hecho psiquico, porque en aquel se encuentra positivamente el momento de la
actividad, el momento del empujar o ser empujado, del conducir o ser condu-
cido; me refiero, repito, a ese flujo que no es el mero existir o reposar en un
punto. En resumen, aludo a lo que podemos designar justamente en toda oca-

% “Ensayo de estética a manera de prélogo” (1914), I, 676. Orringer atribuye esta alusién a
Geiger. Comentando el mismo pasaje arriba citado dice: “Es Geiger el psicélogo de vanguardia
a quien se hace alusién aquf por haber corregido el estrecho concepto de sentimiento”, Nelson
ORRINGER, Ortega y sus fuentes germdnicas. Madrid: Gredos, p. 126. Podrfa ser mds plausible su-
poner que aqui Ortega se refiera a Lipps, dado que en el apartado anterior el filésofo espafiol ya
habifa mencionado el nombre de Lipps y discutido sobre la intimidad ejecutiva en el contexto de
la estética lippsiana. La semejanza del concepto de sentimiento, tal vez, se deba a la influencia
de Lipps sobre Geiger, ya que éste fue discipulo de aquél. En Sutema de la Poicologia (1915), la
mayor disertacién orteguiana sobre la psicologfa contempordnea, Ortega menciona y cita mu-
chas veces a Lipps como el psicélogo contempordneo més importante junto con Wundt: VII,
449, 451, 494, 502, 505, 506; pero alli nunca alude a Geiger (ni en ninguna obra orteguiana so-
bre la psicologfa de su tiempo). Y también respecto a la relacién del valor moral con el
sentimiento de complacencia y desagrado Ortega remite a Ethischen Grundfragen (1905) de Lipps,
en “De la cortesfa o las buenas maneras” (1918), VII, 723.

¥ Theodor LIPPS, ob. cit., pp. 3-4 (Authetik. T. 2, ed. cit., pp. 3-4).

B 1bid., p. 18 (Aothetik. T: 2, ed. cit., p- 19).

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

TARO TOYOHIRA 169

sién con las palabras “movimiento interior”. Aludo a todo aquello que consti-
tuye un devenir de nuestra vida efectiva. Toda “vida” es ya de por sf una
actividad®.

Para Lipps el arte consiste en dotar a la materia de esta “actividad”, la vida
interior, que se logra mediante la “proyeccién o simpatia” (Einfiiblung). Pero
sobre la proyeccién volveremos mds adelante. Todo objeto estético posee esta
“actividad”. Lipps denomina este hecho como “idealidad estética”: “En el obje-
to considerado o contemplado estéticamente hay que distinguir dos cosas. En
primer lugar, lo dado sensiblemente, por ejemplo, en la estatua de marmol la
estatua, es decir, el marmol configurado de una cierta manera; en segundo lu-
gar, aquello que en la estatua hay, es decir, la vida representada”®. Pues bien,
ahora procederemos a analizar con mds detalle esta peculiaridad del objeto es-
tético en ambos pensadores.

1. 2. La idealidad estética y la objetividad estética

Tanto para el filésofo madrilefio, como para el alemdn, el problema reside
en la “intimidad” de la obra de arte, que es la “ejecutividad” en Ortega y la “ac-
tividad” en Lipps. Para esclarecerlo ambos se proponen analizar un mismo
ejemplo. Ortega analiza la diferencia entre la imagen visual de una persona que
parece estar pensando y la estatua de marmol del Penvieroso; Lipps, la percep-
cién de un hombre real que parece estar alegre y una estatua marmdérea que
representa el mismo sentimiento. “;Qué diferencia hay entre la imagen visual
que a veces tenemos de un hombre pensando frente a nosotros y el pensar del
Penvieroso?”®, se pregunta Ortega. Lo que percibimos de un hombre pensando
es la “imagen” del hombre pensando. La intimidad o interioridad de esa per-
sona ahora consiste en su “pensar”. Pero lo que pasa es que no podemos
percibir ese “pensar” directamente, puesto que “sélo con una cosa tenemos una
relacién intima: esta cosa es nuestro individuo, nuestra vida”*. La imagen vi-
sual del hombre pensando sélo alude a su intimidad, es decir a su “pensar”, pero
no la ofrece. “Aquella imagen visual obra como una narracién sobre nosotros,
nos dice que alli, a nuestra vera alguien piensa: hay siempre una distancia en-
tre lo que se nos da en la imagen y aquello a que la imagen se refiere”. En
otras palabras, en la imagen del hombre real, la existencia de la tristeza es una

2 1bid., pp. 7-8 (Asthetik. T 2, ed. cit., p-8).
30 1bid., pp. 35-36 (Aothetik. T 2, ed. cit., p- 36).
51 “Ensayo de estética a manera de prélogo” (1914), 1, 671.

32 Ibid., 670.
35 Ibid., 671.
Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril



170 Theodor Lipps y el concepto e estilo en la estética ortegquiana

cosa fantéstica. Ya que “la narracién hace de todo un fantasma de sf mismo”.
Por tanto siempre cabe la duda de si es una tristeza real o fingida. De ahf que
Ortega sefiale asf: “Mas tampoco el objeto fantéstico es el objeto estético. Un
objeto fantéstico no tiene por qué ser distinto de un objeto real: la diferencia
entre ambos se reduce a que una misma cosa nos la representamos como exis-
tente o como inexistente”>. O sea, en el caso de la imagen real del hombre
triste, la tristeza existe sélo como una cosa fantdstica e inexistente, en cuanto
algo que la imagen del hombre alude; pero no podemos percibirla inmediata-
mente, porque la imagen no puede ofrecer la intimidad ejecutiva. Pero en la
obra de arte —la estatua de marmol- ocurre algo totalmente diferente. "Mas, en
el Pensieroso tenemos el acto mismo de pensar ejecutdndose. Presenciamos lo
que de otro modo no puede sernos nunca presente”®. Ante una estatua mar-
mdérea encontramos una masa mineral configurada de cierta manera. Sin
embargo, como un objeto estético, el Pensieroso abandona su materialidad y se
convierte en una presencia con una interioridad sentimental, ofrece su interiori-
dad ejecutiva, de la cual ya no preguntamos si esta intimidad, el “pensar
ejecutivo”, es real o no. Ortega la denomina “absoluta presencia”: “No es la
blancura de este marmol, ni estas lineas y formas, sino aquello a que todo esto
alude, y que hallamos sibitamente ante nosotros con una presencia de tal suer-
te plenaria que sélo podriamos describirla con estas palabras: absoluta
presencia’’°.

Pues bien, esta “absoluta presencia del objeto estético” es muy parecida a la
“objetividad estética” de Lipps. El pensador alemén inicia el segundo capitulo
de su obra analizando la diferencia entre la intimidad de una persona real y una
estatua marmdrea. “Ahora bien, yo puedo suponer en una determinada perso-
na un sentimiento cualquiera, esto es, una actividad cualquiera interior o una
modalidad de actividad interior, por ejemplo, una alegria”¥. Lo podemos hacer
“aunque sepa que en dicha persona no se alberga en realidad semejante senti-
miento”. Mas en ese caso no podremos simpatizar con esa “alegrfa supuesta o
imaginada por mi en la persona en cuestién”, puesto que la menor duda sobre
la realidad de su sentimiento bastarfa para impedir la proyeccién sentimental.
Aun cuando sepamos con “certeza” que esa persona alberga tal sentimiento, si
lo sabemos como un conocimiento, como un “juicio”, no podremos llegar a sen-
tirlo como intimidad. Puesto que en ese caso, lo percibimos “a la manera que
sé que el planeta Sirio es mucho méds grande que el Sol”*. Pero la verdadera

34 [dem.

35 [dem.

36 Idem.

% Theodor LIPPS, ob. cit., p. 31 (Asthetik. T: 2, ed. cit., pp- 32-33).
B 1bid., p. 32 (Aothetik. T: 2, ed. cit., p- 33).

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

TARO TOYOHIRA 171

contemplacién estética se produce de una forma muy diferente. En ella, ya no
preguntamos si la intimidad que percibimos en una estatua de marmol es real

O no:

[La contemplacién estética] no sabe o no quiere saber que los bloques de
méarmol son cosa muerta e inconciliables con el pensamiento de que una vida
personal pueda palpitar en ellos; sino que ve el trozo de marmol simplemente
y ve a la vez aquello que en cada caso la mano del artista ha querido que se
vea en él. (...)

Esta vida tampoco es otra cosa que lo que yo “veo” ante mi. En realidad,
yo no veo esta vida, es decir, no la veo con los ojos de la cara, sino que la pien-
so y la vivo dentro de mi, penetra en mi. Pero la pienso en el marmol, es decir,
para mi, o para mi consideracién inmediata, estd en el marmol. O, si se quie-
re, lo que hago es aceptar esta vida que palpita en el bloque de marmol

simplemente como el bloque de mérmol me la ofrece”.

A esta presencia de la actividad o vida en la contemplacién estética, de la
cual ya no preguntamos si es real o no, llama Lipps “idealidad estética”; y con
ella se nos da al mismo tiempo “objetividad estética”:

Objetividad estética no es, sencillamente, mds que esto: que el contenido
del objeto estético estd incuestionablemente ante mi. Ante mf{ estd, primera-
mente, sin género alguno de duda, la parte sensible del objeto estético, que en
nuestro anterior ejemplo es el bloque de marmol provisto de una forma. Pero
en este bloque de marmol reside la vida representada. Esta vida est4 para mf
en lo dado sensible. Lo cual me es dado simplemente, es decir, que, en virtud
de su idealidad estética, se me presenta de un modo incuestionable, libre de to-

da duda, con absoluta certeza®.

Para Lipps cualquier objeto estético debe poseer esta doble condicién de
ser al mismo tiempo material e ideal. La doble condicién material-ideal que
constituye la objetividad estética se puede comprobar también en otras formas
de arte. Para aclararlo, tanto Ortega como Lipps proceden enseguida a anali-
zar el caso de la expresién poética; Ortega habla sobre la metafora y Lipps
sobre la expresién poética de la palabra. Para Ortega, el objeto estético tam-
bién posee una doble condicién material-ideal como hemos visto en el ejemplo
del Penvieroso. Le llama “transparencia” del objeto estético. En el Penvieroso su
aspecto material —el bloque de marmol- se hace transparente y nos hace con-
templar su idealidad-interioridad: pensar-ejecutivo. Por tanto el objeto estético

3 [hid., pp. 36-37 (Asthetik. T 2, ed. cit., p. 37).
O 16id., pp. 38-39 (Asthetik. T 2, ed. cit., pp. 39-40).

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril



172 Theodor Lipps y el concepto e estilo en la estética ortegquiana

“retine la doble condicién de ser transparente y de que lo que en él transpa-
renta no es otra cosa distinta sino él mismo”¥!. E inmediatamente después
afirma que “este objeto que se transparenta a s{ mismo, el objeto estético, en-
cuentra su forma elemental en la metafora”?. En el ejemplo de “el ciprés es una
llama” Ortega diferencia el ciprés bello del ciprés real®. Aquél se refiere al “ci-
prés sentimental” y éste a la “imagen del ciprés real”. A partir de aqui, Ortega
comienza a hablar de forma m4s bien literaria y retérica que tedrica; y es muy
dificil sacar una teorfa precisa de la metéfora. Pero al menos podemos afirmar
que para él, hay dos significados o referencias muy distintos; uno se refiere al
objeto en el mundo real y el otro, al objeto en otro mundo ideal donde es posi-
ble una identidad contradictoria como ciprés-llama. Y, segin Ortega, la
funcién de la expresién metaférica consiste en abolir la referencia material
de la palabra y crear otra ideal que ya no alude a un objeto fisico, sino a algo
ideal-sentimental.

El mecanismo, pues, acaso sea el siguiente: se trata de formar un nuevo ob-
jeto que llamaremos el “ciprés bello” en oposicién al ciprés real. Para
alcanzarlo es preciso someter éste a dos operaciones: la primera consiste en li-
bertarnos del ciprés como realidad visual y fisica, en aniquilar el ciprés real; la
segunda consiste en dotarlo de esa nueva cualidad delicadisima que le presta
el caracter de belleza. (...)

El resultado de esta primera operacién es, pues, el aniquilamiento de las cosas
en lo que son como imdgenes reales. (...) La cosa ciprés y la cosa llama comien-
zan a fluir y se tornan en tendencia ideal ciprés y tendencia ideal llama. (...)

Segunda operacién: una vez advertidos de que la identidad no estd en las
imdgenes reales, insiste la metéfora tercamente en proponérnosla. Y nos em-
puja a otro mundo donde por lo visto es aquélla posible*.

En las demés expresiones, por ejemplo en la l6gico-cientifica, el significado
primario de la palabra es la referencia al objeto real: “Fuera de la metéfora, en
el pensar extrapoético, son cada una de estas cosas término, punto de llegada
para nuestra conciencia, son sus objetos”. Sin embargo, en la expresién me-
taférica esta referencia material se vuelve transparente y a través de ella
contemplamos la referencia ideal de la palabra, el “ciprés bello” o el “ciprés-
llama”. Dicho de otra forma, la expresién metaférica nos remite a un mundo
ya no real sino puramente ideal del cual ya no preguntamos su realidad o

41 «

Ensayo de estética a manera de prélogo” (1914), 1, 673.
42 [dem.

S 1bid., 674.

A Ibid., 674-675.

4 1bid., 675.

Revista de
Estudios Orteguianos

N° 35. 2017

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

TARO TOYOHIRA 175

irrealidad; y precisamente por eso, en ese 4mbito ideal es posible una identidad
contradictoria como “ciprés-llama”. El procedimiento es formalmente idéntico
que en el caso de la estatua de marmol: 1) el cardcter peculiar del arte como
expresién y su doble condicién real (material)-ideal. En este caso de la expre-
sién metaférica, la palabra tiene dos formas de utilizacién muy distintas. Una
se refiere a un objeto real (material) y la otra a uno ideal. De ahf que existan
dos esferas distintas: una compuesta de objetos reales y la otra de objetos ide-
ales. 2) El aniquilamiento o la desaparicién de la condicién material en el
objeto estético. 3) La contemplacién estética del objeto en un mundo pura-
mente ideal. De nuevo, estos aspectos peculiares de la expresién metaférica
son muy parecidas a los de la “expresién poética” en Lipps.

“Aclaremos, sin embargo, un poco més esta objetividad estética. A este fin,
busquémosla en el terreno en que su sentido se nos revela de manera més evi-
dente. Este terreno es el de la poesfa”®, dice Lipps. En el d4mbito l6gico-
cientifico, “se piensa que una proposicién es siempre el enunciado de un juicio,
es decir, de un juicio del que decimos ser aquella la «expresién natural»”". Pero
en algunas expresiones, como la humorfstica o poética, esto no ocurre. Es decir,
para Lipps, también hay dos usos lingiifsticos muy diferentes: uno es “expresién
natural” y el otro, “expresién poética (estética)”. Esto se debe a que en la con-
ciencia humana hay dos esferas muy diferentes: “en nuestra conciencia se dan
varias esferas, la esfera de las conexiones conceptuales de objetos, y, ademds, una
esfera m4s elevada, en la cual solamente se da la conciencia de la validez o no va-
lidez de dichas conexiones”®. Para Lipps, la segunda de estas dos esferas es la
del juicio, puesto que: “El mero nexo de representaciones o de objetos pensados,
no es todavia juicio; no llega a serlo hasta que no se afiade la conciencia de su va-
lidez, esto es la existencia de relaciones de cosas correspondientes a dichos
juicios”®. Las expresiones légico-cientificas pertenecen a esta esfera del juicio, ya
que su contenido remite inevitablemente a la conciencia de validez o no validez
de la “existencia de relaciones de cosas correspondientes” (recuérdese que tam-
bién para Ortega, en el “pensar extrapoético” el significado quiere decir la
referencia a cosas fisico-reales). Sin embargo, también hay otro tipo de expre-
slones, que proponen ciertas conexiones conceptuales, pero no llegan a la
conciencia de su validez o no validez, esto es la expresién poética (y no sélo
poética, sino que la presencia indubitada de toda la expresién artistica se basa en
esta funcién). En una broma o en una poesfa, “yo, por la audicién de la frase,

4 Theodor LIPPS, ob. cit., p. 39 (Authetik. T. 2, ed. cit., p. 40).
TIbid., p. 41 (A"(r[be[[k. 7. 2, ed. cit., p. 43).
B Jbid., p. 43 (Asthetik. T: 2, ed. cit., p- 45).
9 1bid., p. 42 (Aothetik. T. 2, ed. cit., p. 44).

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril



174 Theodor Lipps y el concepto e estilo en la estética ortegquiana

ejercito esta primera funcién, la de la conexién conceptual, pero no la dltima, o
sea la de inquirir la validez o no validez de dicha conexién”. Es decir, en la ex-
presién poética, anulamos su referencia a la “existencia de relaciones de cosas
correspondientes”; nos detenemos, sin entrar en la “esfera del juicio”, en la “es-
fera de relaciones conceptuales de objetos”, que es la esfera estética. Por eso,
para Lipps, el mundo estético es “puramente” ideal (la esfera del juicio es tam-
bién “ideal” pero no es “puro”, porque conlleva referencia al mundo real); y
existe “indubitablemente” para la impresién, pero no para el juicio que es la fun-
cién de la inteligencia:

La objetividad estética es propia, no sélo de aquello que dice el poeta, sino de
todo contenido de un objeto estético. El afecto que se refleja, por ejemplo, en una
estatua, es tan “positivo" exactamente como los discursos y hechos de los héroes
épicos o draméticos. (...) Porque, en primer lugar, los rasgos reproducidos por
un artista en un material pl4stico existen del mismo modo que las palabras de una
poesia, esto es, estdn indubitablemente ante mi. Y en ellos reside, como un hecho,
el afecto, que es tan independiente de mi voluntad como el curso de las estrellas.

Y existe allf, no para mi inteligencia, sino para mi impresién®..

De ahf que tanto para Lipps como para Ortega, el mundo estético esté com-
puesto de objetos totalmente diferentes de los reales, cuya presencia es
“absoluta” e “indubitada”; y que forme una esfera “aislada” e “independiente”.
Este “aislamiento estético” es también un rasgo comun a ambos. “«Don Quijo-
te» no es ni un sentimiento mfo, ni una persona real o imagen de una persona
real: es un nuevo objeto que vive en el 4mbito del mundo estético, distinto és-
te del mundo fisico y del mundo psicolégico”?, puesto que “el objeto estético

5, afirma Ortega.

es literalmente un objeto”, es “una corporeidad vus generes”
Este aislamiento o “hermetismo” de la obra de arte aparecera repetidamente en
las obras de Ortega como, por ejemplo, en “Meditacién del marco”, /deas sobre
la novela o Idea del teatro. Parejamente Lipps resalta que la desesperacién de
Fausto no desespera “realmente” al espectador, porque el acontecimiento tea-

tral no ocurre en el mundo real, sino en un mundo estético:

Este vivir estético o esta relacién estética, ha sido mal entendida. Por eso
hemos de decir atn algunas palabras sobre ella.

Se ha dicho que es imposible que nadie, al ver en la escena la angustia, la mi-
seria y la desesperacién de Fausto, y al proyectarse sentimentalmente en la ﬁgura

0 7bid., p. 43 (Asthetik. T: 2, ed. cit., p- 45).

81 1bid., pp. 43-44 (Asthetik. T. 2, ed. cit., p- 45).

%2 “Ensayo de estética a manera de prélogo” (1914), I, 677-678.
% Ibid., 677.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

TARO TOYOHIRA 175

de Fausto, esté persuadido de que él seriamente atraviesa estos mismos estados
de angustia, miseria y desesperacién. Y que el que ve la célera representada, no
por eso se siente colérico. Si esto sucediese, serfa patolégico. Tales objeciones
irreflexivas son faciles de refutar; casi no necesitan serlo. Pues nadie piensa de
hecho, cuando habla de vivir estéticamente tales afectos, en cosa semejante®.

El 4mbito estético es un mundo aislado del real, la desesperacién o la céle-
ra de Fausto no suscita una desesperacién “real” sino puramente ideal (quiere
decir que es sentida sin preguntar por su validez real), “porque no es la célera
de ese individuo real que come y bebe por reveses sufridos en la vida, y contra
los cuales reacciona”®. El espectador vive “idealmente” en un mundo incomu-
nicante y aislado del real:

Al contenido del objeto estético en particular corresponde en la consideracién
estética, un mundo puramente ideal o crea un mundo de esta especie. (...)

El contenido del objeto estético, pues, por obra de esta manera particular de
ser, constituye un mundo ideal aislado en sf, existente por si y despegado del
mundo de todos los objetos ideales posibles [“todos los objetos ideales” signifi-
can aquf, pensamiento, fantasfa, recuerdo, etc. del sujeto, que conllevan el
juicio]. Designaremos, pues, este hecho, expresamente, con el nombre de “ais-
lamiento estético” del contenido del objeto estético®.

Hasta aquf se ha procurado aclarar las similitudes teéricas en ambos auto-
res. Antes de entrar en la segunda parte, convendrfa hacer algunas salvedades.
En cuanto al concepto de ejecutividad, desde una lectura estética, no estd muy
claro su aspecto metafisico. La ejecutividad no se emplea como una nueva con-
cepcién del ser, en contraste con el ser estdtico parmenidiano; no significa “un
ser que ya no supone detrds de su actuacién una sustancia fija”*’, por lo menos
en el “Ensayo”. Ortega no concederfa ese alcance metafisico a esta palabra has-
ta los cursos universitarios a partir de 1929%. Es decir, después de la lectura de
Ser y tiempo de Heidegger. En el “Ensayo”, la ejecutividad significa “el esfuer-
zo, el impulso, las sensaciones musculares de tensién y resistencia”. También

% Theodor LIPPS, ob. cit., pp. 44-45 (A.Af/ye[[/c. T 2, ed. cit., p. 46).

% 1bid., p. 45 (Asthetik. T: 2, ed. cit., p-47).

5 1bid., pp. 37-38 (Authetik. T. 2, ed. cit., pp. 38-39).

% “Esto es lo que necesitamos habituarnos a very entender: un ser que no exige detras de su
actuacién una substancia previa y estética, sino que consiste en puro ejecutarse. No el ser subs-
tantivo, sino el ser ejecutivo”, “[;Qué es la vida? Lecciones del curso 1930-1931]", VIII, 428.

% Cfr. “[Vida como ejecucién (el ser ejecutivo). Lecciones del curso 1929-1930]", VIII, 197-
232; “Sobre la realidad radical”, VIII, 377-395; “[;Qué es la vida? Lecciones del curso
1930-1931]”, V111, 413-463; La razén histirica. [Curso de 1990], 1X, 477-558.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril



176 Theodor Lipps y el concepto e estilo en la estética ortegquiana

se usa como sinénimo de “intimidad”, “interioridad” o “sentimiento”. Parece
o . . ”59 z

que como ocurre con el concepto de “circunstancia”®, después de la lectura de

Sery tiempo, Ortega retoma su palabra juvenil y le da un sentido muy distinto®.

2.1. El goce estético

En el apartado anterior hemos visto las afinidades de los conceptos estéti-
cos empleados por Ortega y Lipps, es decir: 1) tanto uno como el otro
contrastan el arte con la ciencia como la expresién de concepto=juicio, y lo
definen como la expresién de la interioridad inmediatamente sentida, la de eje-
cutividad en Ortega y la de actividad en Lipps. 2) La doble condicién de
transparencia (Ortega) y la material-ideal (Lipps) de la obra de arte (tanto en
la estatua de marmol como en la expresién poética). 3) La absoluta presencia
del objeto estético (Ortega) y la objetividad estética (Lipps). 4) El aislamien-
to estético de la obra de arte. En el presente se estudia la diferencia.

La mayor diferencia entre Ortega y Lipps respecto a la postura estética se
cifra principalmente en dos puntos: 1) la diferencia en torno al goce estético;
2) la diferencia en la concepcién de la estética como ciencia. Pero la verdad es
que estas dos discrepancias provienen de una diferencia radical de postura es-
tética de ambos.

El primer punto de discrepancia lo explicita el propio Ortega. Al tratar la
intimidad de la estatua de marmol, critica a Lipps con las siguientes palabras:

Segtin Lipps, proyecto mi yo en el trozo de marmol pulido, y esa intimidad del
Penyieroso seria como el disfraz de mf mismo. Esto es evidentemente falso: me
doy perfectamente cuenta de que el Penvieroso es él y no yo, es su yo y no el mfo.

El error de Lipps es hijo de aquel prurito subjetivista a que antes me he re-
ferido como si esa transparencia literalmente incomparable del objeto estético
pudiera tenerla para mf, fuera del arte, mi yo°.

Esta critica aclara muy bien la diferencia entre ambos pensadores (aunque
sea relativamente simplista y Ortega no explica por qué el Pensieroso puede tener
una intimidad), respecto al problema fundamental de la estética: el goce estéti-

% Véase Ciriaco MORON ARROYO, El sistema de Ortega y Gasset. Madrid: Alcald, 1968, p. 154.

% Enrique Ferrari Nieto también sefiala el cambio de la postura de Ortega respecto al con-
cepto de ejecutividad, entre “Ensayo” y las lecciones universitarias alrededor del 30; al mismo
tiempo sugiere la influencia de la lectura de Dilthey y Heidegger en Ortega. Véase Enrique
FERRARI NIETO, “Ser ejecutivo y la razén narrativa en la epistemologia de Ortega”, Daimon.
Revista Internacional de Filosofia, 65 (2015), pp. 133-146.

¢l “Ensayo de estética a manera de prélogo” (1914), 1, 671.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

TARO TOYOHIRA 177

co®®. Para Lipps el goce estético consiste en la proyeccién estética, es decir, en la
fusién del contemplador con la obra de arte. Pero para Ortega no es asi. Para el
filssofo madrilefio el goce estético no consiste en simpatizar con el destino de
personajes teatrales o con una estatua de marmol, sino en mirar la obra de arte
como “ficcién”, en disfrutar con la destreza artistica que ejecuta esa ficcién. El
verdadero goce estético, segtin Ortega, radica en la observacién del “estilo”.

La proyeccién lippsiana consiste en dos momentos distintos. El primero es-
triba en la objetivacién de mi sentimiento en un objeto distinto de mi; el
segundo en la penetracién de la actividad o del sentimiento anejo y unido con
la experiencia del yo pasado en el yo presente. Si ese sentimiento que penetra
en el yo presente es acorde con el estado actual del yo seria placentero y sl no,
desagradable. Toda proyeccién se produce mediante la conjuncién del instinto
de la exteriorizacién de la vida (LebensiufSerung) y el de la imitacién (Nachab-
mung). El gesto de desesperanza de una estatua suscita en mf{ el impulso de
Imitar ese gesto y por tanto de realizarlo y al mismo tiempo en ese acto mismo
se reconoce el sentimiento de desesperanza que en el pasado he experimenta-
do como la causa que motivé el gesto. Y proyectamos toda esta actividad
suscitada en m{ por otro objeto a ese objeto mismo, en este caso, a la estatua.
La actividad proyectada en otro objeto es ya, segtin Lipps, objetivada y se per-
cibe que ella pertenece a ese objeto mismo. Y al mirarlo de nuevo, a ese objeto
distinto de mi, la actividad objetivada penetra en mf pero ya “no procede de mi,
sino de un objeto que no soy yo, O sea, procede de este objeto y Hega hasta mi.
Pues bien, de nuevo experimentaré un sentimiento de placer o displacer, segiin
esa actividad que penetra en mf esté o no esté de acuerdo con mi propia ten-
dencia a la actividad"®. A ese sentimiento de placer que suscita la obra de arte,
denomina Lipps “belleza”. En esta proyeccién sentimental, la actividad objeti-
vada que penetra en mf es vivida por mi pero al mismo tiempo pertenece a un
objeto que no soy yo, por tanto en este proceso ya no hay diferencia entre el
sujeto y el objeto, se funden en uno. De ahf la critica de Ortega; “esto es evi-
dentemente falso: me doy perfectamente cuenta de que el Pensieroso es él y no
yo, es su yo y no el mio”.

Pues bien, para Ortega hay dos tipos de goce estético. Uno es el de las ma-
sas, otro el de la minoria selecta. Y segun él, la doctrina casi universal de la
estética defiende el primero:

%2 Orringer también sefiala esta discrepancia entre ambos respecto al goce estético: “Ademds,
tanto Geiger como Ortega atacan a Theodor Lipps, maestro de aquél, por relacionar el goce es-
tético exclusivamente con los efectos subjetivos”, Nelson ORRINGER, Ortega y ous fuentes
germdnicas. Madrid: Gredos, 1979, p. 123.

% Theodor LIPPS, ob. cit., pp. 18-19 (Aothetik. T: 2, ed. cit., p- 20).

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril



178 Theodor Lipps y el concepto e estilo en la estética ortegquiana

La doctrina casi universal de la estética tiende a definir el arte —con unos u
otros términos— como una expresién de la interioridad humana, de los senti-
mientos del sujeto. (...)

En nuestro ejemplo, el objeto estético es literalmente un objeto, aquél que lla-
mdabamos ciprés ventimental. De modo que el sentimiento es en el arte también
signo, medio expresivo, no lo expresado®.

Como se ve claramente en esta cita, para Ortega la intimidad o la ejecutivi-
dad no es el fin de la expresién artistica sino el medio. De ahi nuestras
salvedades al principio de este anélisis comparativo; segin Ortega la peculia-
ridad del arte consiste en su capacidad de expresar la ejecutividad=intimidad,
pero no es su objetivo sino medio; el arte es la expresién de/mediante la ejecuti-
vidad. Esta idea de dos formas del goce estético expuesta en la tltima parte del
“Ensayo”, se desarrollard con mds detalle en La deshumanizacion del arte (1925):

(A qué llama la mayoria de la gente goce estético? ;Qué acontece en su 4ni-
mo cuando una obra de arte, por ejemplo, una produccién teatral, le “gusta”?
La respuesta no ofrece duda: a la gente le gusta un drama cuando ha conse-
guido interesarse en los destinos humanos que le son propuestos. Los amores,
odios, penas, alegrias de los personajes conmueven su corazén: toma parte en
ellos como si fuesen casos reales de la vida®.

Ortega no estd negando la existencia del arte cuyo goce radica en simpati-
zar con los sentimientos que propone la obra. Puesto que todas las épocas “han
tenido dos tipos diferentes de arte, uno para minorfas y otro para la mayorfa,
este tltimo fue siempre realista”®. Por un lado hay un arte consistente en la
simpatfa sentimental, por otro en el estilo. En el siglo XXI, hay musica pop sen-
timentalista o novelas de tipo Harlequin romance que se venden por millones y
millones. Por otro, conseguir un disco de Steve Reich o un ejemplar de Ze
Surméle supone un penoso calvario. La masa “no conoce otra actitud ante los
objetos que la practica, la que nos lleva a apasionarnos y a intervenir senti-
mentalmente en ellos. Una obra que no le invite a esta intervencién le deja sin
papel”®. En este sentido, la estética de Lipps es —aunque por su parte también
critica el “sentimentalismo”— la de las masas. Dado que la critica que hace
Lipps es totalmente “realista”. El dice que el “hombre” que aparece en la obra
artfstica debe ser “real”:

® “Ensayo de estética a manera de prélogo” (1914), 1, 677.

% La deshumanizacion del arte e ideas sobre la novela (1925), 111, 850.
% Jbid., 852.
7 Ibid., 851.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

TARO TOYOHIRA 179

Nosotros exigimos que en la obra de arte aparezca un “hombre”, pero “un
hombre” no es lo mismo que una blanda criatura que se entrega sin resisten-
cia. “Ser hombre” no significa deshacerse en un estéril sentimentalismo, sino
que el verdadero pone en acontecimientos algo de si. Ser hombre significa
mostrar accién, afirmarse espontdneamente en los dolores y en las alegrias. El
“hombre”, es decir, el que posee una voluntad, el que es capaz de un trabajo
interior, es el que se defiende, es el que resiste y se esfuerza, el que lucha y ata-
ca, y al mismo tiempo rie; y ante todo, el que piensa, el que opone al destino,
su propio yo, de una manera u otra.

Esta clase de hombre es la que exige el arte®®.

La postura de Lipps es, claro, la del realismo y no la del sentimentalismo.
Quiere que los personajes parezcan personas reales. Pero en el fondo no hay
mucha diferencia. Al fin y al cabo el goce estético consiste en la “convivencia
estética” (duthetische Miterleben)® con los personajes “reales”. Pero para Ortega,
ese tipo de experiencia no es estética, no es una verdadera contemplacién es-
tética.

Para poder gozar del retrato ecuestre de Carlos V, por Tiziano, es condicién
ineludible que no veamos allf a Carlos V en persona, auténtico y viviente, si-
no que, en su lugar, hemos de ver sélo un retrato, una imagen irreal, una
ficcién. El retratado y su retrato son dos objetos completamente distintos: o
nos interesamos por el uno o por el otro. En el primer caso, “convivimos” con

Carlos V; en el segundo, “contemplamos” un objeto artistico como tal”’.

El verdadero goce estético estriba en contemplar la forma de desrealiza-
cién. En el caso del retrato, el deleite no consiste en la “convivencia estética”
con Carlos V, sino en contemplar el estilo que emplea el artista para desrealizar
la realidad “Carlos V”. Para Ortega “el placer estético tiene que ser un placer
inteligente. Porque entre los placeres los hay ciegos y perspicaces. La alegria
del borracho es ciega; tiene, como todo en el mundo, su causa: el alcohol, pero

»71

carece de motivo””!. Por tanto, ahora veremos el concepto del estilo o la forma

de deshumanizacién en Ortega, ya que en éste se concentra la mayor diferen-
cia entre Lipps y Ortega, que implica importantes problemas estéticos como la
ausencia/presencia del autor, o el fuera/dentro de la obra de arte.

8 Theodor LIPPS, ob. cit., p. 51 (Authetik. T. 2, ed. cit., pp. 53-54).

9 1bid., p. 53 (Asthetik. T. 2, ed. cit., p. 55).

0 La deshumanizacion del arte e ideas sobre la novela (1925), 111, 851-852.
"V 1bid., 861.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril



180 Theodor Lipps y el concepto e estilo en la estética ortegquiana

2.2. Fuera y dentro de la obra de arte

La diferenciacién fundamental, respecto a la estética, se puede encontrar en
el punto de partida mismo de ambos autores. Para Lipps, el objetivo de la es-
tética es esclarecer la esencia de la contemplacién estética, es decir, la
experiencia de la belleza. M4s concretamente, lo que intenta hacer el filésofo
alemén en su Asthetik es describir el proceso psicolégico interior que se pone
en marcha cuando el espectador se enfrenta a la obra de arte. Por eso, a Lipps
sélo le importan la obra de arte y la reaccién del espectador, nada més. No hay
nada “fuera” de esa relacién “obra-espectador”. Ese “fuera” de la obra de arte
que llama Lipps “conceptos o relaciones conceptuales extraestéticos” no entran
en la consideracién estética. En el caso de retratos o cuadros religiosos, lo que
est4 representado en ellos no son “realidades” que existen fuera de la obra. Ta-
les realidades no existen para Lipps; el retrato de Carlos V no es retrato de

Carlos V:

Se dice, por ejemplo, que un pintor ha representado una #Madonna o un Jui-
cto Final. Pues bien, lo mismo que decfamos de la alegoria de la Justicia,
podemos decir aqui; en realidad el artista no ha representado una Madonna
ni un Juicto Final. Lo representado, en el primer caso, es una figura femeni-
na de este o aquel caricter, quiz4 tierna, pura, llena de gracia, de nobleza.
Pero en todo esto no hay nada que de lo que la palabra #adonna significa es-
pecificamente. Y un Juicio Final puede representar figuras de mayor o menor
verdad de vida y que revelen estados afectivos de muy diversa naturaleza.
Pero tampoco hay ni puede haber en todo ello nada de lo que encierra el

concepto de Juicio Final™.

La relacién de “representacién-lo representado” existe sélo conceptualmente,
pero no estéticamente. Para la contemplacién estética lippsiana, la represen-
tacion es todo, no hay “fuera”, no hay una realidad representada. Lo mismo se
puede afirmar respecto a la relacién de “obra-autor”. Para Lipps, estéticamen-
te, no existe el autor de la obra de arte. La obra de arte puede ser considerada

como una cosa llovida del cielo. Por tanto, el “estilo” o la “ribrica del artista”
no entra en la consideracién, ya que no existe el “autor”:

Finalmente, los que hablan de una “ribrica” del artista y la encomian, se re-
fieren también a una propiedad de la obra de arte, a su capacidad de
impresién, por tanto, a una cualidad de lo que en la obra de arte se contiene,
de su contenido. A esta “rtibrica” de la obra de arte la llaman ridbrica del ar-

7 Theodor LIPPS, ob. cit., p. 87 (Authetik. T. 2, ed. cit., pp. 91-92).

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

TARO TOYOHIRA 181

tista, porque saben que la obra debe su ser a un artista. Pero todas estas rela-
ciones conceptuales de la obra con el autor que estd fuera de ella, no perte-
necen a la contemplacién estética. Ciertamente las obras de arte suelen deber
su existencia a un artista. Si no fuese asf, y las obras de arte lloviesen del cie-
lo, entonces serfan lo que fuesen, y tendrian el valor que tuviesen, es decir,
se lo deberfan todo a s{ mismo.

Y, en cierto sentido, la obra de arte es una cosa llovida del cielo; es un don
del cielo. Es de tal indole, que, por lo que se refiere a su valor, lo mismo da que
se lo deba a un artista o, por caso incomprensible, a la buena voluntad de los

dioses”.

A diferencia de esta postura ingenua y utépica, a Ortega no le importa el
valor estético en el sentido lippsiano. No le importa el “dentro” de la obra de
arte, sino el “fuera”. “Inevitablemente el «beato del arte» clamar4 que delante
del cuadro no le interesa nada su historia ni la del autor, sino la contemplacién
puramente estética porque «los valores artisticos son eternos». Esta es la bea-
terfa””, dirfa Ortega incluso en 1950. Lo que se propone Ortega no es una
“estética” en sentido tradicional, ni siquiera una “estética sociolégica”, sino una
“sociologfa del arte””®. Para la sociologia del arte, como para todas las dem4s
sociologfas, lo importante es la sociedad que engendra cierto tipo de productos
sociales, por ejemplo, la obra de arte, y no el arte mismo. Toma la obra de ar-
te como un producto social. Lo que estudia Ortega es un ser social —el artista—
que produjo ese producto social; luego, la sociedad que produjo ese ser social.
Por eso no le importa esta o aquella obra de un artista, sino el “estilo” de ese
artista que penetra en todas sus obras; no le importa este o aquel artista, sino
el “estilo” de esa sociedad que penetra en todos esos artistas. Para Ortega el ar-
te consiste en el doble proceso de creacién-destruccién. Dice que “e/ arte es
esencialmente IRREALIZACION. (...) es el arte doblemente irreal”7°. Porque el ar-
tista destruye primero la “realidad” (primera desrealizacién), y luego con esos
escombros de la realidad triturada crea un nuevo mundo irreal (segunda des-
realizacién). Y “la peculiar manera que en cada poeta [quiere decir artista] hay
de desrealizar las cosas es el estilo”””. Cuando Ortega diserta sobre el arte, lo
que le importa es siempre esta peculiar manera de deformar la realidad en ca-
da artista, corriente o escuela de arte. Pero conviene resaltar que para Ortega
el “estilo” no sélo significa una peculiaridad léxica del escritor o la pincelada
del pintor, sino todos los aspectos formales de la obra de arte. “El estilo de un

73 1bid., pp. 95-96 (Asthetik. T. 2, ed. cit., pp. 101-102).
74 “La reviviscencia de los cuadros”, en Papeles sobre Veldzquez y Goya (1950), V1, 622.
7 La deshumanizacion del arte e ideas sobre la novela (1925), 111, 847.

76 “Ensayo de estética a manera de prélogo” (1914), 1, 678.
7 [dem.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril



182 Theodor Lipps y el concepto e estilo en la estética ortegquiana

escritor, es decir, la fisonomia de su obra, consiste en una serie de actos selec-
tivos que aque’l ejecuta”78. Esta serie de actos selectivos formales no sélo
incluye una eleccién léxica, sino también, por ejemplo, la de tema:

En torno al artista abre su ilimitada cuenca el mundo. Allf estdn todas las
cosas pasadas, presentes y futuras. All{f est4d lo material y lo espiritual, lo pe-
noso y lo jocundo, el Norte y el Mediodia. Ah{ estdn las palabras todas del
diccionario, colocadas en baterfa, cada cual con su significacién presta a dis-
pararse. Y vemos cémo el escritor, de entre todas esas cosas innumerables,
elige una y la hace objeto general, tema céntrico de su obra. En esta eleccién

primera comienza a constituirse el estilo: es ella la decisiva™.

Por tanto, el concepto orteguiano de estilo implica todos esos aspectos for-
males, tema, estilo (en sentido estricto), estructura, incluso los efectos sociales
que suscita un estilo como popularidad o impopularidad, preferencia de géne-
ros, etc. Puesto que para Ortega hay estilos esencialmente populares o impo-
pulares®. Y es en esos aspectos formales, en esta fisonomfia del arte, donde me-
jor se puede hallar la perspectiva intima de un artista®. De ah{ que afirme
Ortega: “el estilo es el hombre. Pero no se olvide que esa subjetividad sélo exis-
te en tanto que se ocupa con cosas, que sélo en las deformaciones introducidas
en la realidad aparece. M4s claro: el estilo procede de la individualidad del
«yo», pero se verifica en las cosas”. Pero en el “estilo” no sélo aparece la pers-
pectiva del individuo; cuando se trata de una corriente artistica, en él aparece
la perspectiva de la sociedad:

De uno u otro modo, es siempre el hombre el tema esencial del arte. Y los
géneros entendidos como temas estéticos irreductibles entre sf, igualmente ne-
cesarios y ultimos, son amplias vistas que se toman sobre las vertientes
cardinales de lo humano. Cada época trae consigo una interpretacién radical
del hombre. Mejor dicho, no la trae consigo, sino que cada época es eso. Por

esto, cada época prefiere un determinado género®.

Ortega estd hablando de la inseparabilidad de la forma del fondo, del tema
del género; y obviamente por el género se comprende una formalidad més am-
plia que el estilo individual del artista, o sea, un estilo colectivo. Por eso la

78 “Ideas sobre Pio Baroja”, en £/ Espectador I (1916), 11, 212.

7 [dem.

80 La deshumanizacion del arte ¢ ideas sobre la novela (1925), 111, 848.
81 “Ideas sobre Pio Baroja”, en £/ Espectador I (1916), 11, 212.

82 “Ensayo de estética a manera de prélogo” (1914), 1, 678.

85 Meditaciones del Quijote (1914), 1, 796.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

TARO TOYOHIRA 185

“sociologfa del arte” consiste en “penetrar en la intimidad de los estilos”® par-
tiendo de sus aspectos extrinsecos. Esta concepcién orteguiana de la sociologia
del arte se desarrolla con mas detalle en el caso del arte deshumanizado. El “ar-
te nuevo”® elige como su tema central el arte mismo y la deshumanizacién de
éste. De este tema central surgen los tres estilos de deshumanizacién: el “su-
prarrealismo” metaférico, el “infrarrealismo” y la “vuelta del revés”. Estos
nuevos estilos deshumanizadores constituyen el género o el estilo colectivo de-
nominado por Ortega “arte nuevo” o arte deshumanizador. Este género o el
estilo colectivo supone un rechazo y una destruccién del pretérito (el realis-
mo); una ruptura del pasado. Recuérdese que para Ortega el arte siempre
consiste en dos elementos: la realidad (el objeto) y la irrealidad (la subjetivi-
dad). El artista deforma la realidad —sea el modelo (paisaje, mujer, florero, etc.)
o la materia (mdrmol, lienzo, éleo, etc.)—, luego crea la irrealidad (la obra de
arte). Esa forma subjetiva de deformar que se verifica en la realidad es el esti-
lo: “el estilo procede de la individualidad del «yo», pero se verifica en las
cosas”. No obstante el arte realista pretende eliminar esa subjetividad de la
obra de arte y quiere que el espectador tome esa ficcién como si fuera la reali-
dad misma. El realismo, en este sentido, es una anomalia estética; es un arte sin
estilo: “el realismo, (...) invitando al artista a seguir décilmente la forma de las
cosas, le invita a no tener estilo”¥. En cambio, el arte nuevo ensaya lo contra-
rio; pretende eliminar la objetividad y extremar la subjetividad estilistica,
quiere crear un arte puro, es decir, pura subjetividad, la obra de arte en cuan-
to puro estilo artistico:

De donde resulta que la nueva inspiracién, en apariencia tan extravagante,
vuelve a tocar, cuando menos en un punto, el camino real del arte. Porque es-
te camino se llama “voluntad de estilo”. Ahora bien; estilizar es deformar lo

84 La deshumanizacion del arte e ideas sobre la novela (1925), 111, 847.

8 Habr4 que entender este término en un contexto especificamente espafiol. Por aquel en-
tonces la expresién “arte nuevo” fue un tépico muy generalizado que conllevaba todas las
ambigiiedades, confusiones y diversidades que se habfan producido al recibir los distintos mo-
vimientos vanguardistas europeos en Espafia. Eugenio Carmona indica asf: “En los medios
artisticos espafioles anteriores a 1936, la expresién «arte nuevo» habria de generalizarse dando
a entender con ella, no sin lucidez, que en la captacién espafiola del Movimiento Moderno exis-
tfan posiciones que eran «de vanguardia» y posiciones que, aun siendo «de actualidad», no lo
eran. De ahf la necesidad de utilizar el epigrafe «arte nuevo» para albergar a todas”, Eugenio
CARMONA, “El «arte nuevo» y el «retorno al orden». 1918-1926", en La sociedad de artwtas ibéricos
y el arte espaiiol de 1925 (catdlogo). Madrid: MNCARS, 1995, pp. 49-50. En este estudio se utili-
za la palabra “arte nuevo” siguiendo al uso orteguiano, sin entrar en la cuestién de determinar
los distintos movimientos artisticos que puede albergar el término.

86 La deshumanizacion del arte e tdeas sobre la novela (1925), 111, 866-869.

8 1bid., 860.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril



189 Theodor Lipps y el concepto e estilo en la estética ortegquiana

real, desrealizar. Estilizacién implica deshumanizacién. Y viceversa, no hay

otra manera de deshumanizar que estilizar®®.

Y todos estos aspectos formales son manifestacién de una actitud comtn: el
espiritu irénico, o lo que es lo mismo, la puerilidad de su tiempo. Para Ortega,
tanto el realismo como el arte nuevo suponen una anomalia estética. Aquél ex-
trema la objetividad, éste la subjetividad. Precisamente por esto el arte nuevo
es un fenémeno de doble cara. Por un lado es saludable, porque niega y des-
truye la vieja anomalia; para crear algo nuevo, se debe comenzar por destruir
lo viejo. Por otro, es nocivo e irresponsable; porque el arte nuevo sélo cumple
la funcién destructiva y no crea ningtin estilo auténtico. Se entrega a puro ex-
perimentalismo de estilos provisionales. Es al mismo tiempo sincero y falso:

Todo, todo lo que hoy se hace en lo ptblico y en lo privado —hasta en lo in-
timo—, sin mds excepcién que algunas partes de algunas ciencias, es
provisional. Acertard quien no se fie de cuanto hoy se pregona, se ostenta,
se ensaya y se encomia. Todo eso va a irse con mayor celeridad que vino. To-
do, desde la mania del deporte fisico (la mania, no el deporte mismo) hasta
la violencia en politica; desde el “arte nuevo” hasta los bafios de sol en las ri-
diculas playas a la moda. Nada de eso tiene raices, porque todo ello es pura
invencién, en el mal sentido de la palabra, que la hace equivaler a capricho
liviano. No es creacién desde el fondo sustancial de la vida; no es afdn ni me-
nester auténtico. En suma: todo eso es vitalmente falso. Se da el caso
contradictorio de un estilo de vida que cultiva la sinceridad y a la vez es una

falsificacién®.

En suma, la deshumanizacién del arte no es otra cosa que una manifesta-
cién estética del espiritu en crisis. Niega el sistema de creencia estética
anterior, pero todavia no acierta a tener otro nuevo. Es un espiritu en tran-
sicién. Y, segtin Ortega, el espiritu del tiempo es siempre solidario de sf
mismo. Un médulo dnico y central actia en todas las dimensiones de la vi-
da”. La rebelién de las masas, que es una manifestacién social del peculiar
espiritu pueril en ruptura con el pasado, ya se observaba en la deshumaniza-
ci6n del arte.

88 [dem.

8 La rebelion de las masas (1930), TV, 492.

% “Para quien los fenémenos espirituales acontecen por azar o engendrados por causas ad-
venticias, externas a la espiritualidad misma, no hay en el hecho apuntado motivo alguno de
meditacién. Para mi, que creo lo contrario, es, en cambio, un curioso sintoma. El espiritu es
siempre solidario de si mismo. No puede en unos érdenes comportarse de una manera y en otros

de otra. Un médulo tnico y central actia en él y es aplicado a todos los temas, asuntos y mate-
rias de la vida”, “La resurreccién de la ménada” (1925), 111, 783.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

TARO TOYOHIRA 185

Y como queda en claro en este ejemplo del “arte nuevo”, lo que pretende la
sociologia orteguiana del arte es penetrar en la intimidad de los estilos, lo cual
equivale a decir que lo que le importa a Ortega estd “fuera” de la obra de arte
y no “dentro”. Para Ortega, la obra de arte (representacién) es inseparable de
la realidad representada. Por mucho que intente el “nuevo artista” eliminar la
“realidad” de su obra, es imposible. Puesto que “en la més abstracta linea or-
namental vibra larvada una reminiscencia de ciertas formas «naturales»™"'.
Més bien, segin Ortega el arte deshumanizado ostenta la realidad triturada
como victima para mostrar el triunfo de su estilo subjetivo sobre la realidad®.
Ortega observa atentamente el estilo artfstico, cémo cada artista deforma la
realidad. Y en esa forma peculiar de deformar en cada artista, en cada escuela
artistica, reconoce la manifestacién del estilo de la vida social. Ortega utiliza el
arte como un estetoscopio para auscultar la sociedad: “el arte y la ciencia
pura, precisamente por ser actividades m4s libres, menos sometidas a las con-
diciones sociales de cada época, son los primeros hechos donde puede
vislumbrarse cualquier cambio de la sensibilidad colectiva”. El mismo méto-
do utilizarfa Ortega también en sus estudios sobre Veldzquez. Alli Ortega
sostenfa que “Es él [Veldzquez] una anticipacién, es el futuro que se esfuerza
en perforar el presente” y comparaba el estilo antimitolégico, “reductivo” e
impresionista de Veldzquez con Discurso del método de Descartes® o Critica de la
razon pura de Kant®®. Es decir, sugerfa que en Veldzquez se podia reconocer la
autonomizacién e independencia del arte, caracterizada por la autoconciencia
del estilo/método, en suma, el espiritu de la Ilustracién/modernidad. Esta idea

N La deshumanizacion del arte e tdeas sobre la novela (1925), 111, 858-859.

2 “No se trata de pintar algo que sea por completo distinto de un hombre, o casa, o monta-
fia, sino de pintar un hombre que se parezca lo menos posible a un hombre, una casa que
conserve de tal lo estrictamente necesario para que asistamos a su metamorfosis, un cono que ha
salido milagrosamente de lo que era antes una montafia, como la serpiente sale de su camisa. El
placer estético para el artista nuevo emana de ese triunfo sobre lo humano; por eso es preciso
concretar la victoria y presentar en cada caso la victima estrangulada”, idd., 859.

% Ibid., 870.

9 “Formalismo”, en Papeles sobre Veldzquez y Goya (1950), VI, 707.

% “Ahora se comprenderd por qué al comienzo de estas paginas he creido oportuno recor-
dar que Descartes pertenece estrictamente a la misma generacién de Veldzquez. Las disciplinas
en que ambos se ocupan no pueden ser més distantes —son casi los dos opuestos polos de la cul-
tura. Sin embargo, yo encuentro un ejemplar paralelismo entre estos dos hombres. (...) Unoy
otro ejecutan, pues, la misma conversién en sus contrapuestas disciplinas. Como Descartes re-
duce el pensamiento a racionalidad, Veldzquez reduce la pintura a visualidad”, “Veldzquez”, en
Papeles sobre Veldzquez y Goya, V1, 651-652.

% “Con esto da cima Veldzquez a una de las empresas més gloriosas que puede ofrecernos la
historia del arte pictérico: la retraccién de la pintura a la visualidad pura. Las meninas vienen a
ser algo asf como la critica de la pura retina. La pintura logra asf encontrar su propia actitud an-
te el mundo y coincidir consigo misma”, iid., 645.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril



186 Theodor Lipps y el concepto e estilo en la estética ortegquiana

orteguiana inspirarfa, luego, el estudio ya cldsico de José Antonio Maravall,
Veldzquez y el espiritu de la modernidad (1960)%.

En conclusién, la sociologia orteguiana del arte aporta una perspectiva muy
fértil y radicalmente diferente que la estética de Lipps. Y esta éptica peculiar
sobre el arte es una de las condiciones que le han permitido vislumbrar la cri-
sis social que se acercaba y que le han privilegiado el rango de uno de los
observadores mds agudos en su tiempo. @

Fecha de recepcion: 15/11/2016
Fecha de aceptacion: 19/04/2017

9 Respecto a esto, Enrique Lafuente Ferrari dice asi: “Aqui reside esa oposicién a su tiem-
po que Ortega subraya en Veldzquez, es decir, a lo que su tiempo le ofrecfa, pero no al sentido
que los mejores de su tiempo se esforzaban, sentido que solo hoy, como Maravall nos hace ver,
podemos captar con visién histérica. Al libro de Maravall me remito para asentir a su tesis.
Vel4dzquez trabajaba en la misma direccién de abordaje racional y experimental de la naturale-
za en que estdn los esfuerzos de Galileo, Descartes o Leibniz”, Enrique LAFUENTE FERRAR],
Ortega y las artes visuales. Madrid: Revista de Occidente, 1970, pp. 189-190. Aunque la obra de
Maravall no es un estudio sobre el pensamiento orteguiano, él se apoya explicitamente en el
marco tedrico trazado por Ortega. Constiltese el “indice de nombres propios”, José Antonio
MARAVALL, Veldzquez y el espiritu de la modernidad. Madrid: Alianza, 1987, p. 153.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-9/6.00-2.G) ‘NSSI

TARO TOYOHIRA

187

W REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

CARMONA, E. (1995): “El «arte nuevo» y el «retor-
no al orden». 1918-1926", en La sociedad de
artistas ibéricos y el arte espafiol de 1925 (ca-
talogo). Madrid: MNCARS.

Ennis, P J. (2010): “Interview with Graham Har-
man”, en Post-continental Voices: Selected
Interviews. Winchester y Washington: John
Hunt Publishing.

FerraRl NIETO, E. (2015): “Ser ejecutivo y la razén
narrativa en la epistemologia de Ortega”,
Daimon. Revista Internacional de Filosofia,
65, pp. 133-146.

GRACIA, J. (2014): José Ortega y Gasset. Madrid:
Taurus.

HARMAN, G. (2005): Guerrilla Metaphysics. Chica-
go: Open Court Publishing Company.

LAFUENTE FERRrARI, E. (1970): Ortega y las artes vi-
suales. Madrid: Revista de Occidente.

Lieps, T. (1906): Asthetik: Psychologie des Schénen
und der Kunst: T. 2. Die &sthetische Betrach-
tung und die bildende Kunst. Hamburgo y
Leipzig: Leopold Voss.

— (1924): Los fundamentos de la estética: la con-
templacion estética y las artes plasticas,
traduccion de Eduardo OVEJERO Y MAURY.
Madrid: Daniel Jorro.

MARAVALL, J. A. (1987): Veldzquez y el espiritu de la
modernidad. Madrid: Alianza.

MaRrias, J. (1984): Ortega. Circunstancia y voca-
cion. Madrid: Alianza.

MoRroN Arrovo, C. (1968): E/ sistema de Ortega y
Gasset. Madrid: Alcala.

ORRINGER, N. R. (1979): Ortega y sus fuentes ger-
madnicas. Madrid: Gredos.

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras completas,
10 vols. Madrid: Fundacion José Ortega y
Gasset / Taurus.

SAN MARTIN, J. (1997): “ ¢Primera superacién de la
fenomenologia?”, en DominGuEz, A., Mufioz, J.
y Satas, J. de (coords.), E/ primado de la vida.
Cultura, estética y politica en Ortega y Gasset.
Cuenca: Universidad de Castilla-La Mancha.

TorRrE, G. de (1961): E/ fiel de la balanza. Madrid:
Taurus.

Revista de
Estudios Orteguianos
N° 35.2017

noviembre-abril



	Página en blanco



