
Resumen
El presente estudio examina la presencia de 
Theodor Lipps en la estética de José Ortega y
Gasset. Analiza especialmente la influencia de
ideas lippsianas en “Ensayo de estética a mane-
ra de prólogo”, a la par que se revelan las dife-
rencias importantes en torno a su concepción de
la estética como ciencia.

Palabras clave
Ortega y Gasset, Theodor Lipps, estética, ejecuti-
vidad, estilo

Abstract
This article studies the presence of Theodor Lipps
in José Ortega y Gasset´s aesthetics, analyzing
the influence of Lipps´s aesthetic ideas
especially on “Ensayo de estética a manera de
prólogo”. At the same time, it contributes to
reveal the important differences regarding their
conception of aesthetics as science.

Keywords
Ortega y Gasset, Theodor Lipps, aesthetics,
operativeness, style

Theodor Lipps y el concepto de estilo 
en la estética orteguiana

Taro Toyohira

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

Introducción

Theodor Lipps fue un psicólogo y filósofo alemán que tuvo gran influen-
cia sobre todo en el ámbito psicológico y estético a principios del si-
glo XX. Fue profesor de Ortega en Leipzig1 y en su Biblioteca personal

se pueden encontrar varias obras del filósofo alemán2. La presencia de Lipps
es notable también en dos ámbitos del pensamiento orteguiano; primero, en el

1 Jordi GRACIA, José Ortega y Gasset. Madrid: Taurus, 2014, p. 45.
2 En la Biblioteca personal de Ortega, ubicada dentro de la Fundación José Ortega y Gasset

– Gregorio Marañón, se encuentran tres libros de Lipps sobre temas estéticos: Theodor LIPPS,
Komik und Humor. Eine psychologisch-ästhetische Untersuchung. Hamburgo y Leipzig: Leopold Voss,
1898; Ästhetik: Psychologie des Schönen und der Kunst: T. 1. Grundlegung der Ästhetik. Hamburgo y Leip-
zig: Leopold Voss, 1903; Ästhetik: Psychologie des Schönen und der Kunst: T. 2. Die ästhetische Betrachtung
und die bildende Kunst. Hamburgo y Leipzig: Leopold Voss, 1906. No hay ningún subrayado en los
ejemplares. En nuestra opinión el último ejerció mayor influencia en Ortega como luego veremos.
Por razones de espacio y comodidad manejaremos en nuestro estudio la edición española de éste:
Theodor LIPPS, Los fundamentos de la estética: la contemplación estética y las artes plásticas, traducción de
Eduardo OVEJERO Y MAURY. Madrid: Daniel Jorro, 1924. Se indica la parte correspondiente en
la citada edición que se encuentra en la Biblioteca personal de Ortega.

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 161

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Toyohira, T. (2017). Theodor Lipps y el concepto de estilo en la estética orteguiana. Revista 
de Estudios Orteguianos, (35), 161-187.
https://doi.org/10.63487/reo.283

ORCID: 0000-0002-6719-7253



ámbito psicológico, o más concretamente en el problema de la percepción del
prójimo. Ortega rechaza radicalmente su teoría de la Einfühlung, pero al mismo
tiempo se nota la influencia de Lipps en la crítica orteguiana de la comprensión
analógica del Otro en Husserl. Pero su presencia en el ámbito estético es tam-
bién muy importante y explícita. El pensamiento sobre el arte en ambos
filósofos presenta fuertes similitudes y, al mismo tiempo, diferencias radicales.
Por esta razón, puede ser esclarecedor realizar un análisis comparativo entre
los dos pensadores para poner en claro las características de sus teorías estéti-
cas. Éste es el objetivo del presente estudio. Pero también hay otros motivos
que recomiendan esta investigación. Puesto que la relación del pensamiento
lippsiano con el de Ortega no ha sido demasiado estudiada3, y precisamente
por esta laguna filológica, parte de la investigación orteguiana interpreta sólo
de una forma parcial, un ensayo fundamental respecto a la estética orteguiana:
“Ensayo de estética a manera de prólogo” (1914)4. Es decir, se podría reco-
nocer una tendencia interpretativa que resalta sólo su aspecto ontológico-epis-
temológico, pero no suficientemente el estético5. Nadie podrá negar que la
interpretación ontológico-epistemológica del “Ensayo” ha sido filosóficamente
muy fructífera y seguirá siendo así. La prueba de esto, sólo por mencionar un
ejemplo reciente, es la object-oriented ontology de Graham Harman y su inter-
pretación ontológica del “Ensayo”6. Sin embargo, también es cierto que estas

162 Theodor Lipps y el concepto de estilo en la estética orteguiana

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 35. 2017

3 Por ejemplo, Nelson Orringer en su estudio clásico sólo menciona esporádicamente, unas cin-
co veces, el nombre de Lipps, y en su bibliografía apenas figura la obra del filósofo alemán. Véase
Nelson ORRINGER, Ortega y sus fuentes germánicas. Madrid: Gredos, 1979, pp. 357-362 y p. 365.

4 Por ejemplo, Julián Marías, al sostener que el “Ensayo” es una crítica de la fenomenolo-
gía, para resaltar exclusivamente el aspecto epistemológico de esta obra dice: “Para no
perdernos, voy a seguir sólo la línea esencial [del «Ensayo»], dejando de lado desarrollos ine-
senciales o deficientes”, Julián MARÍAS, Ortega. Circunstancia y vocación. Madrid: Alianza, 1984,
p. 392. Y deja intacto el análisis del “objeto estético” en el “Ensayo” como el “yo-rojo” de una
caja roja de piel, el “pensar ejecutivo” del Pensieroso o el goce estético del “cuadro de Carlos V”.
Es decir, él juzga que esas partes estéticas son “inesenciales” y “deficientes”. Y los mencionados
análisis estéticos tienen una relación muy estrecha con el pensamiento lippsiano, como luego ve-
remos.

5 Javier San Martín indica así: “El prólogo que Ortega escribió para el libro de J. Moreno
Villa, El pasajero, ha pasado tradicionalmente por ser una clara expresión de la superación orte-
guiana de la fenomenología”, Javier SAN MARTÍN, “¿Primera superación de la fenomenología?”,
en Atilano DOMÍNGUEZ, Jacobo MUÑOZ y Jaime de SALAS (coords.), El primado de la vida. Cul-
tura, estética y política en Ortega y Gasset. Cuenca: Ediciones de la Universidad de Castilla-La
Mancha, 1997, p. 109.

6 En una entrevista Harman dice: “Finally, if there is one essay by anyone that prefigures all
of my philosophical ideas, it is surely Ortega’s «Essay in Esthetics by Way of a Preface», found
in English in Phenomenology and Art”, Paul John ENNIS, “Interview with Graham Harman”, en
Post-continental Voices: Selected Interviews. Winchester y Washington: John Hunt Publishing, 2010,
p. 11. Harman analiza el “Ensayo” en: Graham HARMAN, Guerrilla Metaphysics. Chicago: Open
Court Publishing Company, 2005, pp. 102-124.

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 162

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



163TARO TOYOHIRA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

lecturas metafísicas deben ser complementadas con otras que salvan los aspec-
tos estéticos de la obra orteguiana, bastante influidos por la teoría lippsiana.
En las siguientes páginas también se procurará mostrar que en el “Ensayo”
Ortega dialoga no sólo con Husserl, Natorp, Geiger7, sino también con Lipps8.

7 La influencia de Geiger y Natorp, que señala Orringer en su Ortega y sus fuentes germánicas,
aclara muy bien las implicaciones ontológico-epistemológicas del “Ensayo”. Pero desde un pun-
to de vista estético quizá pudiera tener algunos puntos discutibles. Por ejemplo, la presencia de
Geiger en la estética de Ortega no es tan explícita como la de Lipps. Ortega sólo menciona a
Geiger una vez en todas sus obras; y esta única referencia no tiene nada que ver con el arte, co-
mo admite el propio Orringer (Nelson ORRINGER, Ortega y sus fuentes germánicas. Madrid:
Gredos, p. 109). En cambio, es indudable que Ortega había leído Ästhetik. Die ästhetische 
Betrachtung und die bildende Kunst antes de escribir el “Ensayo”, puesto que en éste alude a un pa-
saje de esta obra lippsiana: “Trivial y errónea es la descripción que un estético contemporáneo
da de esta peculiarísima manera de conocimiento, de saber de un objeto, que nos ofrece el arte.
Según Lipps, proyecto mi yo en el trozo de mármol pulido, y esa intimidad del Pensieroso sería
como el disfraz de mí mismo”, José ORTEGA Y GASSET, “Ensayo de estética a manera de prólo-
go” (1914), I, 671. (Las referencias son de la edición de Obras completas, 10 vols. Madrid:
Fundación José Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010). Este ejemplo de la estatua de mármol
aparece en la citada obra lippsiana como luego veremos con más detalle. Ya en 1911 Ortega
menciona la teoría estética de la Einfühlung de Lipps en “Arte de este mundo y del otro”: “Ésta
es la simpatía: «Sólo cuando existe esta simpatía –dice Lipps– son bellas las formas y su belleza
no es otra cosa que este sentirse idealmente vivir una vida libre». «Goce estético es, por tanto,
goce de sí mismo objetivado»”, “Arte de este mundo y del otro” (1911), I, 440. También Ortega
poseía las tres obras principales de Lipps sobre la estética, como se ha señalado, junto a otros
trabajos sobre la psicología y la lógica del mismo autor. En segundo lugar, Orringer sostiene que
la “ejecutividad” orteguiana proviene de Vollzeihend de Natorp y es casi sinónimo del “conteni-
do” de la conciencia. No obstante, en este contexto natorpiano quedaría un poco extraño hablar
sobre el “pensar ejecutivo” del Pensieroso o del “yo-rojo” de una “caja roja de piel”. En cambio,
en el pensamiento lippsiano la vida que palpita idealmente en un bloque de mármol y el “senti-
miento de actividad” que puede residir en una “caja de piel” revisten una importancia decisiva.
Por esta razón, puede resultar más plausible suponer que aquí Ortega se refiere a este contexto
lippsiano. En tercer lugar, la similitud del concepto de sentimiento utilizado por Ortega y 
Geiger tal vez pueda ser indirecta, puesto que tanto el filósofo madrileño como el alemán fueron
discípulos de Lipps y el concepto “sentimiento (Gefühl)” de ambos es bastante influido por el 
último. La influencia de Lipps en Geiger es explícita y bastante conocida; y en Ortega se intenta
mostrar en el presente trabajo. En otras palabras, podría suponer que la similitud entre Ortega
y Geiger en el “Ensayo” es indirecta y mediada por Lipps. Finalmente, todas las lecturas ontológi-
co-fenomenológicas del “Ensayo” sufren un riesgo interpretativo común: descontextualización
de la obra. Como esta postura se basa en el supuesto de que este prólogo para un libro de poe-
sía es una crítica de la fenomenología, como consecuencia, se intenta interpretar las palabras de
Ortega, escritas en un contexto explícitamente estético, en un sentido exclusivamente ontológi-
co-fenomenológico. Por ejemplo, se identificaría la contemplación estética con la reducción
fenomenológica o epojé. Si bien se pueden encontrar algunas semejanzas entre la contemplación
estética lippsiana (u orteguiana) y la epojé fenomenológica, habrá que afirmar que, en rigor, son
cosas diferentes. Si fueran idénticas, la epojé convertiría el mundo en una obra de arte. Una pos-

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 163

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



164 Theodor Lipps y el concepto de estilo en la estética orteguiana

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 35. 2017

Aunque la influencia de Lipps en la estética orteguiana es indudable, ésta
también muestra radicales diferencias que suponen una concepción original de
la estética y que marcan un avance teórico. Por esta razón se dividirá el pre-
sente trabajo en dos partes; en la primera se estudiará la influencia –es decir,
los aspectos teóricos comunes– de Lipps en la teoría orteguiana del arte; en la
segunda, la diferencia.

1.1. Concepto y juicio, ejecutividad y actividad

Tanto en el “Ensayo”, como en los primeros tres capítulos de Die ästhetische Be-
trachtung und die bildende Kunst, el objetivo de Ortega y Lipps es definir el arte
como “expresión” (Ausdruck). Precisamente por eso ambos pensadores comien-
zan por distinguir entre varios tipos de ella; más concretamente, Ortega
distingue entre la expresión de “lo ejecutivo” y la de “concepto” o “imagen”,
Lipps entre la de “actividad” (Tätigkeit) y la de “juicio” (Urteil). Y para Ortega el
arte será la expresión de (o más bien, mediante, como luego veremos) “ejecutivi-
dad” o de “sentimiento”; para Lipps es la de “actividad” o de “sentimiento de
actividad” (Tätigkeitsgefühl). Y estos conceptos definitorios de la estética en am-
bos pensadores presentan fuertes similitudes.

Ortega inicia su ensayo precisando la diferencia de significado entre “él an-
da” y “yo ando”9. Aquí el significado quiere decir una referencia a algún objeto.
Y según Ortega el primer enunciado se refiere a la imagen de un hombre ca-
minante visto desde fuera por el sujeto, mientras el segundo remite a “la
imagen visual de mis pies moviéndose; pero sobre ello (…) una realidad invi-

tura tal no se compagina ni con la teoría estética orteguiana ni con la lippsiana. Dado que am-
bos sostienen que el mundo estético es diferente e independiente del real, y que posee ciertas
características que son únicamente posibles en ese ámbito peculiar (Lipps afirma que es patoló-
gica la actitud que confunde los dos mundos, como luego veremos). Pero después de todo, estos
pequeños inconvenientes no son insalvables (aunque sí, discutibles), ni tampoco menoscaban la
importancia filosófica de estudios que pertenecen a esta corriente interpretativa, como ya se ha
indicado más arriba. Y huelga señalar que el texto de un clásico, como el de Ortega, siempre
ofrece varias posibilidades interpretativas. El presente estudio busca, simplemente, la posibili-
dad de una lectura no exclusivamente metafísica, sino, primeramente, estética del “Ensayo”.

8 Guillermo de Torre también señala la presencia de Lipps como interlocutor en el “Ensayo”:
“Otro concepto que aparece tempranamente en la obra orteguiana es el referente al objeto esté-
tico. En el «Ensayo de estética a manera de prólogo» para El pasajero encontramos su
formulación. Aunque en aquellos años la estética de Lipps, su teoría de la Einfühlung –o proyec-
ción sentimental, o introyección sentimental, o endopatía, ya que con todos estos nombres se ha
castellanizado el término– era muy activa y operante, Ortega no se rinde a la suerte de desdo-
blamiento que dicha teoría pretende”, Guillermo de TORRE, El fiel de la balanza. Madrid: Taurus,
1961, p. 35.

9 “Ensayo de estética a manera de prólogo” (1914), I, 667.

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 164

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



165TARO TOYOHIRA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

sible y ajena al espacio –el esfuerzo, el impulso, las sensaciones musculares de
tensión y resistencia”. Y añade que “la diferencia no puede ser mayor”10. Y lue-
go pone otro ejemplo, que es la diferencia entre el “concepto de dolor” y el
“dolor doliendo” inmediatamente sentido por “mí”:

¿Cómo expresaríamos de un modo general esa diferencia entre la imagen o
concepto del dolor y el dolor como sentido, como doliendo? Tal vez haciendo
notar que se excluyen mutuamente: la imagen de un dolor no duele, más aún,
aleja el dolor, lo sustituye por su sombra ideal. Y viceversa: el dolor doliendo
es lo contrario de su imagen: en el momento que se hace imagen de sí mismo
deja de doler11.

Esta diferencia es radical para Ortega, puesto que significa la diferencia-
ción entre el “concepto del dolor” y el “sentimiento ejecutivo del dolor”.
Cuando el yo juzga que siente el dolor ya no es el yo que siente el dolor; para
aquél el dolor es inmediatamente sentido y para éste el dolor es algo que ya fue
dolor. Ortega considera que el verdadero “yo” doliente es el que inmediata-
mente siente el dolor, y lo llama “el yo ejecutivo”. Y llama “sentimiento” a lo
que es sentido “como estado ejecutivo mío, como actuación de mi yo”12. Y esta
“ejecutividad” tiene la peculiar condición de no poder ser captada por la ima-
gen o el concepto:

Para que yo vea mi dolor es menester que interrumpa mi situación de 
doliente y me convierta en un yo vidente. Este yo que ve al otro doliente, es
ahora el yo verdadero, el ejecutivo, el presente. El yo doliente, hablando con
precisión, fue, y ahora es sólo una imagen, una cosa u objeto que tengo de-
lante13.

Por tanto el idioma en su uso corriente, que es la “expresión del concepto”
o de la imagen, no puede “expresar” la intimidad del sujeto que es la ejecutivi-
dad: “el idioma alude, meramente, a la intimidad, no la ofrece”14. Ya que “la
narración hace de todo un fantasma de sí mismo, lo aleja, lo traspone más allá
del horizonte de la actualidad. Lo narrado es un «fue». Y el fue es la forma es-
quemática que deja en el presente lo que está ausente”15. Aquí el idioma o la
expresión del concepto representa la ciencia. Inmediatamente después Ortega

10 Ibid., 668.
11 Idem.
12 Ibid., 676.
13 Ibid., 669.
14 Ibid., 671.
15 Ibid., 672.

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 165

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



166 Theodor Lipps y el concepto de estilo en la estética orteguiana

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 35. 2017

propone otro tipo de expresión frente al cual “las otras noticias de la ciencia pa-
recen meros esquemas, remotas alusiones, sombras y símbolos”16:

Pues bien, pensemos lo que significaría un idioma o un sistema de signos
expresivos de quien la función no consistiera en narrarnos las cosas, sino en
presentárnoslas como ejecutándose.

Tal idioma es el arte: esto hace el arte. El objeto estético es una intimidad
en cuanto tal –es todo en cuanto yo17.

Así, en Ortega, el arte como “expresión” se distingue de las demás formas
expresivas por su capacidad de presentar la “intimidad=ejecutividad” o el sen-
timiento de ella: “No hay inconveniente en conservar para el arte el título de
función expresiva, con tal de que se admitan dos potencias distintas en el ex-
presar, la alusiva y la ejecutiva”18. Esta distinción entre la expresión alusiva y
la ejecutiva corresponde a la lippsiana de la “expresión del juicio” y la “expre-
sión del sentimiento”, como luego veremos. La ejecutividad constituye la
profundidad de la obra de arte; “su valor sentimental le presta el carácter de
profundidad, de intimidad”19, señala Ortega. En el caso de una estatua de már-
mol –un ejemplo explícitamente tomado de la obra de Lipps– el Pensieroso
aparece como un hombre sumergido en la meditación, porque esta masa mine-
ral parece tener la profundidad (=la ejecutividad o el sentimiento de la
ejecutividad) que es el pensar ejecutivo: “en el Pensieroso tenemos el acto mis-
mo de pensar ejecutándose”20. Podemos, pues, afirmar que para Ortega la
peculiaridad del arte como expresión radica en esta creación de un aparente
sentimiento de ejecutividad; en dotar, en este caso, a la masa mineral de una in-
timidad humana. Es una “expresión ejecutiva”.

Paralelamente, Lipps comienza por distinguir entre la expresión del juicio
y la del sentimiento. Tanto el juicio como el sentimiento son “vividos” por el su-
jeto. En el primero el sujeto se siente juzgador, y en el segundo, sentimental.
Para Lipps, el juicio es posterior a la actividad; uno llega a formular un juicio
por una actividad anterior a él. Si tomamos los ejemplos de Ortega, tanto la
imagen de “él anda” como el “concepto de dolor” son juicios a los que se llega
por una actividad anterior; en el primero, el acto de ver a un hombre andando
y en el segundo, el de sentir el dolor doliendo. Al juicio se puede llegar sim-
plemente abriendo los ojos, puesto que para Lipps la “imagen” de un hombre
caminante es ya de por sí un juicio:

16 Idem.
17 Idem.
18 Ibid., 678.
19 Ibid., 677.
20 Ibid., 671.

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 166

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



167TARO TOYOHIRA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

cada vez que abro los ojos, cada vez que actualizo un recuerdo, me convenzo
de algo, llego a la conciencia de una verdad, formo juicios, creencias, opinio-
nes, adquiero una ciencia real o supuesta. Siempre que abro los ojos o que
recuerdo algo adquiero la convicción de que esto o aquello es así o no es así,
de que tal cosa ha sucedido o no ha sucedido, en una palabra, de que esto o
aquello es verdad o no es verdad21.

Pero también se puede llegar a un juicio a través de una intensa actividad
de pensar y de elaborar una opinión o creencia22. Sin embargo, lo importante
es que el “juicio” mismo debe distinguirse de la “actividad” de formular el jui-
cio: “Ya distingo en tal locución, expresamente, la actividad por la cual he
formado el juicio, la actividad intelectual, del juicio mismo”23. Las proposicio-
nes lógico-científicas son “expresión del juicio”. Y por eso éstas pueden ser
verídicas o falsas, pero no sentimentales: “esta «frialdad» propia de las opera-
ciones de la inteligencia se explica como hemos dicho, porque tales operaciones
no implican el desarrollo de una «actividad» ni de una fuerza, en suma, de un
trabajo o producción interior”24. En el caso de “él anda” o de “me duele”, estos
juicios son fríos porque no implican la actividad interior de andar o doler. La
expresión lógico-científica no puede expresar el sentimiento. Aquí conviene se-
ñalar que el concepto lippsiano de sentimiento no se limita al de placer y
displacer. Para Lipps el sentimiento se rige por el principio de placer (Lust) y
displacer (Unlust), pero en su base hay uno más general, el “sentimiento de ac-
tividad”:

el sentimiento de actividad es la base necesaria o el substrato necesario de los
sentimientos de placer y displacer (…). El sentimiento de actividad, podemos
también decir, es el sentimiento fundamental [Grundgefühl] del placer y el dis-
placer25.

Es muy posible que Ortega esté refiriéndose a esta noción de Lipps, cuan-
do en el “Ensayo” dice: “A lo que toda imagen es como estado ejecutivo mío,
como actuación de mi yo, llamamos sentimiento. Es un error superado en la re-
ciente psicología el de limitar este nombre a los estados de agrado y desagrado,

21 Theodor LIPPS, Los fundamentos de la estética: la contemplación estética y las artes plásticas, tra-
ducción de Eduardo OVEJERO Y MAURY. Madrid: Daniel Jorro, 1924, p. 6 (Ästhetik. T. 2, ed.
cit., p. 6.). Ortega cita y explica este concepto lippsiano de “juicio” en Sistema de la Psicología
(1915), VII, 494.

22 Ibid., p. 5 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., p. 5).
23 Idem (Ästhetik. T. 2, ed. cit., p. 5).
24 Ibid., p. 6 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., p. 7).
25 Ibid., p. 4 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., p. 4).

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 167

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



168 Theodor Lipps y el concepto de estilo en la estética orteguiana

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 35. 2017

de alegría y tristeza”26. Además la “actividad” en Lipps tiene un peculiar signi-
ficado, muy similar a la ejecutividad orteguiana. El pensador alemán la define
del siguiente modo:

Entonces entiendo por actividad lo que cada uno de nosotros piensa cuando
“me siento activo” [Ich fühle mich tätig]. Quiero designar con estas palabras un
movimiento de esfuerzo interior, mis fuerzas en movimiento. Pienso bajo esta
frase un avance interior tendiendo a un fin, e inmediatamente sentido por mí.
En ello se da siempre algo de lo significado por las palabras “trabajo” o “pro-
ducción” antes usadas. Se da algo de “fuerza” o eficacia de fuerzas en mí.
Ahora bien, esta experiencia interior de una actividad es, ante todo, un sen-
timiento27.

En Lipps, la actividad es siempre mi actividad, la de mi yo: “es referido a mí
mismo en cuanto yo soy el sujeto de esa actividad, o en cuanto en la actividad
evocada, como en general en toda actividad, se encuentra como elemento inse-
parable el yo. El sentimiento será, pues, un sentimiento de mi propio yo”28. Es
más, la actividad es la vida misma mirada desde dentro, es un “yo ando”, si uti-
lizamos la expresión orteguiana.

En una palabra, mi concepto [de la actividad] se extiende a todo el flujo de
movimientos interiores inmediatamente sentidos, que se distingue del mero
hecho psíquico, porque en aquel se encuentra positivamente el momento de la
actividad, el momento del empujar o ser empujado, del conducir o ser condu-
cido; me refiero, repito, a ese flujo que no es el mero existir o reposar en un
punto. En resumen, aludo a lo que podemos designar justamente en toda oca-

26 “Ensayo de estética a manera de prólogo” (1914), I, 676. Orringer atribuye esta alusión a
Geiger. Comentando el mismo pasaje arriba citado dice: “Es Geiger el psicólogo de vanguardia
a quien se hace alusión aquí por haber corregido el estrecho concepto de sentimiento”, Nelson
ORRINGER, Ortega y sus fuentes germánicas. Madrid: Gredos, p. 126. Podría ser más plausible su-
poner que aquí Ortega se refiera a Lipps, dado que en el apartado anterior el filósofo español ya
había mencionado el nombre de Lipps y discutido sobre la intimidad ejecutiva en el contexto de
la estética lippsiana. La semejanza del concepto de sentimiento, tal vez, se deba a la influencia
de Lipps sobre Geiger, ya que éste fue discípulo de aquél. En Sistema de la Psicología (1915), la
mayor disertación orteguiana sobre la psicología contemporánea, Ortega menciona y cita mu-
chas veces a Lipps como el psicólogo contemporáneo más importante junto con Wundt: VII,
449, 451, 494, 502, 505, 506; pero allí nunca alude a Geiger (ni en ninguna obra orteguiana so-
bre la psicología de su tiempo). Y también respecto a la relación del valor moral con el
sentimiento de complacencia y desagrado Ortega remite a Ethischen Grundfragen (1905) de Lipps,
en “De la cortesía o las buenas maneras” (1918), VII, 723.

27 Theodor LIPPS, ob. cit., pp. 3-4 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., pp. 3-4).
28 Ibid., p. 18 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., p. 19).

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 168

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



169TARO TOYOHIRA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

sión con las palabras “movimiento interior”. Aludo a todo aquello que consti-
tuye un devenir de nuestra vida efectiva. Toda “vida” es ya de por sí una
actividad29.

Para Lipps el arte consiste en dotar a la materia de esta “actividad”, la vida
interior, que se logra mediante la “proyección o simpatía” (Einfühlung). Pero
sobre la proyección volveremos más adelante. Todo objeto estético posee esta
“actividad”. Lipps denomina este hecho como “idealidad estética”: “En el obje-
to considerado o contemplado estéticamente hay que distinguir dos cosas. En
primer lugar, lo dado sensiblemente, por ejemplo, en la estatua de mármol la
estatua, es decir, el mármol configurado de una cierta manera; en segundo lu-
gar, aquello que en la estatua hay, es decir, la vida representada”30. Pues bien,
ahora procederemos a analizar con más detalle esta peculiaridad del objeto es-
tético en ambos pensadores.

1. 2. La idealidad estética y la objetividad estética

Tanto para el filósofo madrileño, como para el alemán, el problema reside
en la “intimidad” de la obra de arte, que es la “ejecutividad” en Ortega y la “ac-
tividad” en Lipps. Para esclarecerlo ambos se proponen analizar un mismo
ejemplo. Ortega analiza la diferencia entre la imagen visual de una persona que
parece estar pensando y la estatua de mármol del Pensieroso; Lipps, la percep-
ción de un hombre real que parece estar alegre y una estatua marmórea que
representa el mismo sentimiento. “¿Qué diferencia hay entre la imagen visual
que a veces tenemos de un hombre pensando frente a nosotros y el pensar del
Pensieroso?”31, se pregunta Ortega. Lo que percibimos de un hombre pensando
es la “imagen” del hombre pensando. La intimidad o interioridad de esa per-
sona ahora consiste en su “pensar”. Pero lo que pasa es que no podemos
percibir ese “pensar” directamente, puesto que “sólo con una cosa tenemos una
relación íntima: esta cosa es nuestro individuo, nuestra vida”32. La imagen vi-
sual del hombre pensando sólo alude a su intimidad, es decir a su “pensar”, pero
no la ofrece. “Aquella imagen visual obra como una narración sobre nosotros,
nos dice que allí, a nuestra vera alguien piensa: hay siempre una distancia en-
tre lo que se nos da en la imagen y aquello a que la imagen se refiere”33. En
otras palabras, en la imagen del hombre real, la existencia de la tristeza es una

29 Ibid., pp. 7-8 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., p. 8).
30 Ibid., pp. 35-36 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., p. 36).
31 “Ensayo de estética a manera de prólogo” (1914), I, 671.
32 Ibid., 670.
33 Ibid., 671.

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 169

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



170 Theodor Lipps y el concepto de estilo en la estética orteguiana

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 35. 2017

cosa fantástica. Ya que “la narración hace de todo un fantasma de sí mismo”.
Por tanto siempre cabe la duda de si es una tristeza real o fingida. De ahí que
Ortega señale así: “Mas tampoco el objeto fantástico es el objeto estético. Un
objeto fantástico no tiene por qué ser distinto de un objeto real: la diferencia
entre ambos se reduce a que una misma cosa nos la representamos como exis-
tente o como inexistente”34. O sea, en el caso de la imagen real del hombre
triste, la tristeza existe sólo como una cosa fantástica e inexistente, en cuanto
algo que la imagen del hombre alude; pero no podemos percibirla inmediata-
mente, porque la imagen no puede ofrecer la intimidad ejecutiva. Pero en la
obra de arte –la estatua de mármol– ocurre algo totalmente diferente. “Mas, en
el Pensieroso tenemos el acto mismo de pensar ejecutándose. Presenciamos lo
que de otro modo no puede sernos nunca presente”35. Ante una estatua mar-
mórea encontramos una masa mineral configurada de cierta manera. Sin
embargo, como un objeto estético, el Pensieroso abandona su materialidad y se
convierte en una presencia con una interioridad sentimental, ofrece su interiori-
dad ejecutiva, de la cual ya no preguntamos si esta intimidad, el “pensar
ejecutivo”, es real o no. Ortega la denomina “absoluta presencia”: “No es la
blancura de este mármol, ni estas líneas y formas, sino aquello a que todo esto
alude, y que hallamos súbitamente ante nosotros con una presencia de tal suer-
te plenaria que sólo podríamos describirla con estas palabras: absoluta
presencia”36.

Pues bien, esta “absoluta presencia del objeto estético” es muy parecida a la
“objetividad estética” de Lipps. El pensador alemán inicia el segundo capítulo
de su obra analizando la diferencia entre la intimidad de una persona real y una
estatua marmórea. “Ahora bien, yo puedo suponer en una determinada perso-
na un sentimiento cualquiera, esto es, una actividad cualquiera interior o una
modalidad de actividad interior, por ejemplo, una alegría”37. Lo podemos hacer
“aunque sepa que en dicha persona no se alberga en realidad semejante senti-
miento”. Mas en ese caso no podremos simpatizar con esa “alegría supuesta o
imaginada por mí en la persona en cuestión”, puesto que la menor duda sobre
la realidad de su sentimiento bastaría para impedir la proyección sentimental.
Aun cuando sepamos con “certeza” que esa persona alberga tal sentimiento, si
lo sabemos como un conocimiento, como un “juicio”, no podremos llegar a sen-
tirlo como intimidad. Puesto que en ese caso, lo percibimos “a la manera que
sé que el planeta Sirio es mucho más grande que el Sol”38. Pero la verdadera

34 Idem.
35 Idem.
36 Idem.
37 Theodor LIPPS, ob. cit., p. 31 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., pp. 32-33).
38 Ibid., p. 32 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., p. 33).

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 170

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



171TARO TOYOHIRA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

contemplación estética se produce de una forma muy diferente. En ella, ya no
preguntamos si la intimidad que percibimos en una estatua de mármol es real
o no:

[La contemplación estética] no sabe o no quiere saber que los bloques de
mármol son cosa muerta e inconciliables con el pensamiento de que una vida
personal pueda palpitar en ellos; sino que ve el trozo de mármol simplemente
y ve a la vez aquello que en cada caso la mano del artista ha querido que se
vea en él. (…)

Esta vida tampoco es otra cosa que lo que yo “veo” ante mí. En realidad,
yo no veo esta vida, es decir, no la veo con los ojos de la cara, sino que la pien-
so y la vivo dentro de mí, penetra en mí. Pero la pienso en el mármol, es decir,
para mí, o para mi consideración inmediata, está en el mármol. O, si se quie-
re, lo que hago es aceptar esta vida que palpita en el bloque de mármol
simplemente como el bloque de mármol me la ofrece39.

A esta presencia de la actividad o vida en la contemplación estética, de la
cual ya no preguntamos si es real o no, llama Lipps “idealidad estética”; y con
ella se nos da al mismo tiempo “objetividad estética”:

Objetividad estética no es, sencillamente, más que esto: que el contenido
del objeto estético está incuestionablemente ante mí. Ante mí está, primera-
mente, sin género alguno de duda, la parte sensible del objeto estético, que en
nuestro anterior ejemplo es el bloque de mármol provisto de una forma. Pero
en este bloque de mármol reside la vida representada. Esta vida está para mí
en lo dado sensible. Lo cual me es dado simplemente, es decir, que, en virtud
de su idealidad estética, se me presenta de un modo incuestionable, libre de to-
da duda, con absoluta certeza40.

Para Lipps cualquier objeto estético debe poseer esta doble condición de
ser al mismo tiempo material e ideal. La doble condición material-ideal que
constituye la objetividad estética se puede comprobar también en otras formas
de arte. Para aclararlo, tanto Ortega como Lipps proceden enseguida a anali-
zar el caso de la expresión poética; Ortega habla sobre la metáfora y Lipps
sobre la expresión poética de la palabra. Para Ortega, el objeto estético tam-
bién posee una doble condición material-ideal como hemos visto en el ejemplo
del Pensieroso. Le llama “transparencia” del objeto estético. En el Pensieroso su
aspecto material –el bloque de mármol– se hace transparente y nos hace con-
templar su idealidad-interioridad: pensar-ejecutivo. Por tanto el objeto estético

39 Ibid., pp. 36-37 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., p. 37).
40 Ibid., pp. 38-39 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., pp. 39-40).

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 171

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



172 Theodor Lipps y el concepto de estilo en la estética orteguiana

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 35. 2017

“reúne la doble condición de ser transparente y de que lo que en él transpa-
renta no es otra cosa distinta sino él mismo”41. E inmediatamente después
afirma que “este objeto que se transparenta a sí mismo, el objeto estético, en-
cuentra su forma elemental en la metáfora”42. En el ejemplo de “el ciprés es una
llama” Ortega diferencia el ciprés bello del ciprés real43. Aquél se refiere al “ci-
prés sentimental” y éste a la “imagen del ciprés real”. A partir de aquí, Ortega
comienza a hablar de forma más bien literaria y retórica que teórica; y es muy
difícil sacar una teoría precisa de la metáfora. Pero al menos podemos afirmar
que para él, hay dos significados o referencias muy distintos; uno se refiere al
objeto en el mundo real y el otro, al objeto en otro mundo ideal donde es posi-
ble una identidad contradictoria como ciprés-llama. Y, según Ortega, la
función de la expresión metafórica consiste en abolir la referencia material 
de la palabra y crear otra ideal que ya no alude a un objeto físico, sino a algo
ideal-sentimental.

El mecanismo, pues, acaso sea el siguiente: se trata de formar un nuevo ob-
jeto que llamaremos el “ciprés bello” en oposición al ciprés real. Para
alcanzarlo es preciso someter éste a dos operaciones: la primera consiste en li-
bertarnos del ciprés como realidad visual y física, en aniquilar el ciprés real; la
segunda consiste en dotarlo de esa nueva cualidad delicadísima que le presta
el carácter de belleza. (…)

El resultado de esta primera operación es, pues, el aniquilamiento de las cosas
en lo que son como imágenes reales. (…) La cosa ciprés y la cosa llama comien-
zan a fluir y se tornan en tendencia ideal ciprés y tendencia ideal llama. (…)

Segunda operación: una vez advertidos de que la identidad no está en las
imágenes reales, insiste la metáfora tercamente en proponérnosla. Y nos em-
puja a otro mundo donde por lo visto es aquélla posible44.

En las demás expresiones, por ejemplo en la lógico-científica, el significado
primario de la palabra es la referencia al objeto real: “Fuera de la metáfora, en
el pensar extrapoético, son cada una de estas cosas término, punto de llegada
para nuestra conciencia, son sus objetos”45. Sin embargo, en la expresión me-
tafórica esta referencia material se vuelve transparente y a través de ella
contemplamos la referencia ideal de la palabra, el “ciprés bello” o el “ciprés-
llama”. Dicho de otra forma, la expresión metafórica nos remite a un mundo
ya no real sino puramente ideal del cual ya no preguntamos su realidad o 

41 “Ensayo de estética a manera de prólogo” (1914), I, 673.
42 Idem.
43 Ibid., 674.
44 Ibid., 674-675.
45 Ibid., 675.

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 172

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



173TARO TOYOHIRA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

irrealidad; y precisamente por eso, en ese ámbito ideal es posible una identidad
contradictoria como “ciprés-llama”. El procedimiento es formalmente idéntico
que en el caso de la estatua de mármol: 1) el carácter peculiar del arte como
expresión y su doble condición real (material)-ideal. En este caso de la expre-
sión metafórica, la palabra tiene dos formas de utilización muy distintas. Una
se refiere a un objeto real (material) y la otra a uno ideal. De ahí que existan
dos esferas distintas: una compuesta de objetos reales y la otra de objetos ide-
ales. 2) El aniquilamiento o la desaparición de la condición material en el
objeto estético. 3) La contemplación estética del objeto en un mundo pura-
mente ideal. De nuevo, estos aspectos peculiares de la expresión metafórica
son muy parecidas a los de la “expresión poética” en Lipps.

“Aclaremos, sin embargo, un poco más esta objetividad estética. A este fin,
busquémosla en el terreno en que su sentido se nos revela de manera más evi-
dente. Este terreno es el de la poesía”46, dice Lipps. En el ámbito lógico-
científico, “se piensa que una proposición es siempre el enunciado de un juicio,
es decir, de un juicio del que decimos ser aquella la «expresión natural»”47. Pero
en algunas expresiones, como la humorística o poética, esto no ocurre. Es decir,
para Lipps, también hay dos usos lingüísticos muy diferentes: uno es “expresión
natural” y el otro, “expresión poética (estética)”. Esto se debe a que en la con-
ciencia humana hay dos esferas muy diferentes: “en nuestra conciencia se dan
varias esferas, la esfera de las conexiones conceptuales de objetos, y, además, una
esfera más elevada, en la cual solamente se da la conciencia de la validez o no va-
lidez de dichas conexiones”48. Para Lipps, la segunda de estas dos esferas es la
del juicio, puesto que: “El mero nexo de representaciones o de objetos pensados,
no es todavía juicio; no llega a serlo hasta que no se añade la conciencia de su va-
lidez, esto es la existencia de relaciones de cosas correspondientes a dichos
juicios”49. Las expresiones lógico-científicas pertenecen a esta esfera del juicio, ya
que su contenido remite inevitablemente a la conciencia de validez o no validez
de la “existencia de relaciones de cosas correspondientes” (recuérdese que tam-
bién para Ortega, en el “pensar extrapoético” el significado quiere decir la
referencia a cosas físico-reales). Sin embargo, también hay otro tipo de expre-
siones, que proponen ciertas conexiones conceptuales, pero no llegan a la
conciencia de su validez o no validez, esto es la expresión poética (y no sólo 
poética, sino que la presencia indubitada de toda la expresión artística se basa en
esta función). En una broma o en una poesía, “yo, por la audición de la frase,

46 Theodor LIPPS, ob. cit., p. 39 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., p. 40).
47 Ibid., p. 41 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., p. 43).
48 Ibid., p. 43 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., p. 45).
49 Ibid., p. 42 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., p. 44).

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 173

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



174 Theodor Lipps y el concepto de estilo en la estética orteguiana

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 35. 2017

ejercito esta primera función, la de la conexión conceptual, pero no la última, o
sea la de inquirir la validez o no validez de dicha conexión”50. Es decir, en la ex-
presión poética, anulamos su referencia a la “existencia de relaciones de cosas
correspondientes”; nos detenemos, sin entrar en la “esfera del juicio”, en la “es-
fera de relaciones conceptuales de objetos”, que es la esfera estética. Por eso,
para Lipps, el mundo estético es “puramente” ideal (la esfera del juicio es tam-
bién “ideal” pero no es “puro”, porque conlleva referencia al mundo real); y
existe “indubitablemente” para la impresión, pero no para el juicio que es la fun-
ción de la inteligencia:

La objetividad estética es propia, no sólo de aquello que dice el poeta, sino de
todo contenido de un objeto estético. El afecto que se refleja, por ejemplo, en una
estatua, es tan “positivo” exactamente como los discursos y hechos de los héroes
épicos o dramáticos. (…) Porque, en primer lugar, los rasgos reproducidos por
un artista en un material plástico existen del mismo modo que las palabras de una
poesía, esto es, están indubitablemente ante mí. Y en ellos reside, como un hecho,
el afecto, que es tan independiente de mi voluntad como el curso de las estrellas.
Y existe allí, no para mi inteligencia, sino para mi impresión51.

De ahí que tanto para Lipps como para Ortega, el mundo estético esté com-
puesto de objetos totalmente diferentes de los reales, cuya presencia es
“absoluta” e “indubitada”; y que forme una esfera “aislada” e “independiente”.
Este “aislamiento estético” es también un rasgo común a ambos. “«Don Quijo-
te» no es ni un sentimiento mío, ni una persona real o imagen de una persona
real: es un nuevo objeto que vive en el ámbito del mundo estético, distinto és-
te del mundo físico y del mundo psicológico”52, puesto que “el objeto estético
es literalmente un objeto”, es “una corporeidad sui generis”53, afirma Ortega.
Este aislamiento o “hermetismo” de la obra de arte aparecerá repetidamente en
las obras de Ortega como, por ejemplo, en “Meditación del marco”, Ideas sobre
la novela o Idea del teatro. Parejamente Lipps resalta que la desesperación de
Fausto no desespera “realmente” al espectador, porque el acontecimiento tea-
tral no ocurre en el mundo real, sino en un mundo estético:

Este vivir estético o esta relación estética, ha sido mal entendida. Por eso
hemos de decir aún algunas palabras sobre ella.

Se ha dicho que es imposible que nadie, al ver en la escena la angustia, la mi-
seria y la desesperación de Fausto, y al proyectarse sentimentalmente en la figura

50 Ibid., p. 43 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., p. 45).
51 Ibid., pp. 43-44 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., p. 45).
52 “Ensayo de estética a manera de prólogo” (1914), I, 677-678.
53 Ibid., 677.

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 174

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



175TARO TOYOHIRA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

de Fausto, esté persuadido de que él seriamente atraviesa estos mismos estados
de angustia, miseria y desesperación. Y que el que ve la cólera representada, no
por eso se siente colérico. Si esto sucediese, sería patológico. Tales objeciones
irreflexivas son fáciles de refutar; casi no necesitan serlo. Pues nadie piensa de
hecho, cuando habla de vivir estéticamente tales afectos, en cosa semejante54.

El ámbito estético es un mundo aislado del real, la desesperación o la cóle-
ra de Fausto no suscita una desesperación “real” sino puramente ideal (quiere
decir que es sentida sin preguntar por su validez real), “porque no es la cólera
de ese individuo real que come y bebe por reveses sufridos en la vida, y contra
los cuales reacciona”55. El espectador vive “idealmente” en un mundo incomu-
nicante y aislado del real:

Al contenido del objeto estético en particular corresponde en la consideración
estética, un mundo puramente ideal o crea un mundo de esta especie. (…)

El contenido del objeto estético, pues, por obra de esta manera particular de
ser, constituye un mundo ideal aislado en sí, existente por sí y despegado del
mundo de todos los objetos ideales posibles [“todos los objetos ideales” signifi-
can aquí, pensamiento, fantasía, recuerdo, etc. del sujeto, que conllevan el
juicio]. Designaremos, pues, este hecho, expresamente, con el nombre de “ais-
lamiento estético” del contenido del objeto estético56.

Hasta aquí se ha procurado aclarar las similitudes teóricas en ambos auto-
res. Antes de entrar en la segunda parte, convendría hacer algunas salvedades.
En cuanto al concepto de ejecutividad, desde una lectura estética, no está muy
claro su aspecto metafísico. La ejecutividad no se emplea como una nueva con-
cepción del ser, en contraste con el ser estático parmenidiano; no significa “un
ser que ya no supone detrás de su actuación una sustancia fija”57, por lo menos
en el “Ensayo”. Ortega no concedería ese alcance metafísico a esta palabra has-
ta los cursos universitarios a partir de 192958. Es decir, después de la lectura de
Ser y tiempo de Heidegger. En el “Ensayo”, la ejecutividad significa “el esfuer-
zo, el impulso, las sensaciones musculares de tensión y resistencia”. También

54 Theodor LIPPS, ob. cit., pp. 44-45 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., p. 46).
55 Ibid., p. 45 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., p. 47).
56 Ibid., pp. 37-38 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., pp. 38-39).
57 “Esto es lo que necesitamos habituarnos a ver y entender: un ser que no exige detrás de su

actuación una substancia previa y estática, sino que consiste en puro ejecutarse. No el ser subs-
tantivo, sino el ser ejecutivo”, “[¿Qué es la vida? Lecciones del curso 1930-1931]”, VIII, 428.

58 Cfr. “[Vida como ejecución (el ser ejecutivo). Lecciones del curso 1929-1930]”, VIII, 197-
232; “Sobre la realidad radical”, VIII, 377-395; “[¿Qué es la vida? Lecciones del curso
1930-1931]”, VIII, 413-463; La razón histórica. [Curso de 1940], IX, 477-558.

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 175

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



176 Theodor Lipps y el concepto de estilo en la estética orteguiana

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 35. 2017

se usa como sinónimo de “intimidad”, “interioridad” o “sentimiento”. Parece
que como ocurre con el concepto de “circunstancia”59, después de la lectura de
Ser y tiempo, Ortega retoma su palabra juvenil y le da un sentido muy distinto60.

2.1. El goce estético

En el apartado anterior hemos visto las afinidades de los conceptos estéti-
cos empleados por Ortega y Lipps, es decir: 1) tanto uno como el otro
contrastan el arte con la ciencia como la expresión de concepto=juicio, y lo 
definen como la expresión de la interioridad inmediatamente sentida, la de eje-
cutividad en Ortega y la de actividad en Lipps. 2) La doble condición de
transparencia (Ortega) y la material-ideal (Lipps) de la obra de arte (tanto en
la estatua de mármol como en la expresión poética). 3) La absoluta presencia
del objeto estético (Ortega) y la objetividad estética (Lipps). 4) El aislamien-
to estético de la obra de arte. En el presente se estudia la diferencia.

La mayor diferencia entre Ortega y Lipps respecto a la postura estética se
cifra principalmente en dos puntos: 1) la diferencia en torno al goce estético;
2) la diferencia en la concepción de la estética como ciencia. Pero la verdad es
que estas dos discrepancias provienen de una diferencia radical de postura es-
tética de ambos.

El primer punto de discrepancia lo explicita el propio Ortega. Al tratar la
intimidad de la estatua de mármol, critica a Lipps con las siguientes palabras:

Según Lipps, proyecto mi yo en el trozo de mármol pulido, y esa intimidad del
Pensieroso sería como el disfraz de mí mismo. Esto es evidentemente falso: me
doy perfectamente cuenta de que el Pensieroso es él y no yo, es su yo y no el mío.

El error de Lipps es hijo de aquel prurito subjetivista a que antes me he re-
ferido como si esa transparencia literalmente incomparable del objeto estético
pudiera tenerla para mí, fuera del arte, mi yo61.

Esta crítica aclara muy bien la diferencia entre ambos pensadores (aunque
sea relativamente simplista y Ortega no explica por qué el Pensieroso puede tener
una intimidad), respecto al problema fundamental de la estética: el goce estéti-

59 Véase Ciriaco MORÓN ARROYO, El sistema de Ortega y Gasset. Madrid: Alcalá, 1968, p. 154.
60 Enrique Ferrari Nieto también señala el cambio de la postura de Ortega respecto al con-

cepto de ejecutividad, entre “Ensayo” y las lecciones universitarias alrededor del 30; al mismo
tiempo sugiere la influencia de la lectura de Dilthey y Heidegger en Ortega. Véase Enrique 
FERRARI NIETO, “Ser ejecutivo y la razón narrativa en la epistemología de Ortega”, Daimon. 
Revista Internacional de Filosofía, 65 (2015), pp. 133-146.

61 “Ensayo de estética a manera de prólogo” (1914), I, 671.

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 176

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



177TARO TOYOHIRA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

co62. Para Lipps el goce estético consiste en la proyección estética, es decir, en la
fusión del contemplador con la obra de arte. Pero para Ortega no es así. Para el
filósofo madrileño el goce estético no consiste en simpatizar con el destino de
personajes teatrales o con una estatua de mármol, sino en mirar la obra de arte
como “ficción”, en disfrutar con la destreza artística que ejecuta esa ficción. El
verdadero goce estético, según Ortega, radica en la observación del “estilo”.

La proyección lippsiana consiste en dos momentos distintos. El primero es-
triba en la objetivación de mi sentimiento en un objeto distinto de mí; el
segundo en la penetración de la actividad o del sentimiento anejo y unido con
la experiencia del yo pasado en el yo presente. Si ese sentimiento que penetra
en el yo presente es acorde con el estado actual del yo sería placentero y si no,
desagradable. Toda proyección se produce mediante la conjunción del instinto
de la exteriorización de la vida (Lebensäußerung) y el de la imitación (Nachah-
mung). El gesto de desesperanza de una estatua suscita en mí el impulso de
imitar ese gesto y por tanto de realizarlo y al mismo tiempo en ese acto mismo
se reconoce el sentimiento de desesperanza que en el pasado he experimenta-
do como la causa que motivó el gesto. Y proyectamos toda esta actividad
suscitada en mí por otro objeto a ese objeto mismo, en este caso, a la estatua.
La actividad proyectada en otro objeto es ya, según Lipps, objetivada y se per-
cibe que ella pertenece a ese objeto mismo. Y al mirarlo de nuevo, a ese objeto
distinto de mí, la actividad objetivada penetra en mí pero ya “no procede de mí,
sino de un objeto que no soy yo, o sea, procede de este objeto y llega hasta mí.
Pues bien, de nuevo experimentaré un sentimiento de placer o displacer, según
esa actividad que penetra en mí esté o no esté de acuerdo con mi propia ten-
dencia a la actividad”63. A ese sentimiento de placer que suscita la obra de arte,
denomina Lipps “belleza”. En esta proyección sentimental, la actividad objeti-
vada que penetra en mí es vivida por mí pero al mismo tiempo pertenece a un
objeto que no soy yo, por tanto en este proceso ya no hay diferencia entre el
sujeto y el objeto, se funden en uno. De ahí la crítica de Ortega; “esto es evi-
dentemente falso: me doy perfectamente cuenta de que el Pensieroso es él y no
yo, es su yo y no el mío”.

Pues bien, para Ortega hay dos tipos de goce estético. Uno es el de las ma-
sas, otro el de la minoría selecta. Y según él, la doctrina casi universal de la
estética defiende el primero:

62 Orringer también señala esta discrepancia entre ambos respecto al goce estético: “Además,
tanto Geiger como Ortega atacan a Theodor Lipps, maestro de aquél, por relacionar el goce es-
tético exclusivamente con los efectos subjetivos”, Nelson ORRINGER, Ortega y sus fuentes
germánicas. Madrid: Gredos, 1979, p. 123.

63 Theodor LIPPS, ob. cit., pp. 18-19 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., p. 20).

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 177

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



178 Theodor Lipps y el concepto de estilo en la estética orteguiana

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 35. 2017

La doctrina casi universal de la estética tiende a definir el arte –con unos u
otros términos– como una expresión de la interioridad humana, de los senti-
mientos del sujeto. (…)
En nuestro ejemplo, el objeto estético es literalmente un objeto, aquél que lla-
mábamos ciprés sentimental. De modo que el sentimiento es en el arte también
signo, medio expresivo, no lo expresado64.

Como se ve claramente en esta cita, para Ortega la intimidad o la ejecutivi-
dad no es el fin de la expresión artística sino el medio. De ahí nuestras
salvedades al principio de este análisis comparativo; según Ortega la peculia-
ridad del arte consiste en su capacidad de expresar la ejecutividad=intimidad,
pero no es su objetivo sino medio; el arte es la expresión de/mediante la ejecuti-
vidad. Esta idea de dos formas del goce estético expuesta en la última parte del
“Ensayo”, se desarrollará con más detalle en La deshumanización del arte (1925):

¿A qué llama la mayoría de la gente goce estético? ¿Qué acontece en su áni-
mo cuando una obra de arte, por ejemplo, una producción teatral, le “gusta”?
La respuesta no ofrece duda: a la gente le gusta un drama cuando ha conse-
guido interesarse en los destinos humanos que le son propuestos. Los amores,
odios, penas, alegrías de los personajes conmueven su corazón: toma parte en
ellos como si fuesen casos reales de la vida65.

Ortega no está negando la existencia del arte cuyo goce radica en simpati-
zar con los sentimientos que propone la obra. Puesto que todas las épocas “han
tenido dos tipos diferentes de arte, uno para minorías y otro para la mayoría,
este último fue siempre realista”66. Por un lado hay un arte consistente en la
simpatía sentimental, por otro en el estilo. En el siglo XXI, hay música pop sen-
timentalista o novelas de tipo Harlequin romance que se venden por millones y
millones. Por otro, conseguir un disco de Steve Reich o un ejemplar de Le
Surmâle supone un penoso calvario. La masa “no conoce otra actitud ante los
objetos que la práctica, la que nos lleva a apasionarnos y a intervenir senti-
mentalmente en ellos. Una obra que no le invite a esta intervención le deja sin
papel”67. En este sentido, la estética de Lipps es –aunque por su parte también
critica el “sentimentalismo”– la de las masas. Dado que la crítica que hace
Lipps es totalmente “realista”. Él dice que el “hombre” que aparece en la obra
artística debe ser “real”:

64 “Ensayo de estética a manera de prólogo” (1914), I, 677.
65 La deshumanización del arte e ideas sobre la novela (1925), III, 850.
66 Ibid., 852.
67 Ibid., 851.

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 178

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



179TARO TOYOHIRA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

Nosotros exigimos que en la obra de arte aparezca un “hombre”, pero “un
hombre” no es lo mismo que una blanda criatura que se entrega sin resisten-
cia. “Ser hombre” no significa deshacerse en un estéril sentimentalismo, sino
que el verdadero pone en acontecimientos algo de sí. Ser hombre significa
mostrar acción, afirmarse espontáneamente en los dolores y en las alegrías. El
“hombre”, es decir, el que posee una voluntad, el que es capaz de un trabajo
interior, es el que se defiende, es el que resiste y se esfuerza, el que lucha y ata-
ca, y al mismo tiempo ríe; y ante todo, el que piensa, el que opone al destino,
su propio yo, de una manera u otra.

Esta clase de hombre es la que exige el arte68.

La postura de Lipps es, claro, la del realismo y no la del sentimentalismo.
Quiere que los personajes parezcan personas reales. Pero en el fondo no hay
mucha diferencia. Al fin y al cabo el goce estético consiste en la “convivencia
estética” (ästhetische Miterleben)69 con los personajes “reales”. Pero para Ortega,
ese tipo de experiencia no es estética, no es una verdadera contemplación es-
tética.

Para poder gozar del retrato ecuestre de Carlos V, por Tiziano, es condición
ineludible que no veamos allí a Carlos V en persona, auténtico y viviente, si-
no que, en su lugar, hemos de ver sólo un retrato, una imagen irreal, una
ficción. El retratado y su retrato son dos objetos completamente distintos: o
nos interesamos por el uno o por el otro. En el primer caso, “convivimos” con
Carlos V; en el segundo, “contemplamos” un objeto artístico como tal70.

El verdadero goce estético estriba en contemplar la forma de desrealiza-
ción. En el caso del retrato, el deleite no consiste en la “convivencia estética”
con Carlos V, sino en contemplar el estilo que emplea el artista para desrealizar
la realidad “Carlos V”. Para Ortega “el placer estético tiene que ser un placer
inteligente. Porque entre los placeres los hay ciegos y perspicaces. La alegría
del borracho es ciega; tiene, como todo en el mundo, su causa: el alcohol, pero
carece de motivo”71. Por tanto, ahora veremos el concepto del estilo o la forma
de deshumanización en Ortega, ya que en éste se concentra la mayor diferen-
cia entre Lipps y Ortega, que implica importantes problemas estéticos como la
ausencia/presencia del autor, o el fuera/dentro de la obra de arte.

68 Theodor LIPPS, ob. cit., p. 51 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., pp. 53-54).
69 Ibid., p. 53 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., p. 55).
70 La deshumanización del arte e ideas sobre la novela (1925), III, 851-852.
71 Ibid., 861.

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 179

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



180 Theodor Lipps y el concepto de estilo en la estética orteguiana

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 35. 2017

2.2. Fuera y dentro de la obra de arte

La diferenciación fundamental, respecto a la estética, se puede encontrar en
el punto de partida mismo de ambos autores. Para Lipps, el objetivo de la es-
tética es esclarecer la esencia de la contemplación estética, es decir, la
experiencia de la belleza. Más concretamente, lo que intenta hacer el filósofo
alemán en su Ästhetik es describir el proceso psicológico interior que se pone
en marcha cuando el espectador se enfrenta a la obra de arte. Por eso, a Lipps
sólo le importan la obra de arte y la reacción del espectador, nada más. No hay
nada “fuera” de esa relación “obra-espectador”. Ese “fuera” de la obra de arte
que llama Lipps “conceptos o relaciones conceptuales extraestéticos” no entran
en la consideración estética. En el caso de retratos o cuadros religiosos, lo que
está representado en ellos no son “realidades” que existen fuera de la obra. Ta-
les realidades no existen para Lipps; el retrato de Carlos V no es retrato de
Carlos V:

Se dice, por ejemplo, que un pintor ha representado una Madonna o un Jui-
cio Final. Pues bien, lo mismo que decíamos de la alegoría de la Justicia,
podemos decir aquí; en realidad el artista no ha representado una Madonna
ni un Juicio Final. Lo representado, en el primer caso, es una figura femeni-
na de este o aquel carácter, quizá tierna, pura, llena de gracia, de nobleza.
Pero en todo esto no hay nada que de lo que la palabra Madonna significa es-
pecíficamente. Y un Juicio Final puede representar figuras de mayor o menor
verdad de vida y que revelen estados afectivos de muy diversa naturaleza.
Pero tampoco hay ni puede haber en todo ello nada de lo que encierra el
concepto de Juicio Final72.

La relación de “representación-lo representado” existe sólo conceptualmente,
pero no estéticamente. Para la contemplación estética lippsiana, la represen-
tación es todo, no hay “fuera”, no hay una realidad representada. Lo mismo se
puede afirmar respecto a la relación de “obra-autor”. Para Lipps, estéticamen-
te, no existe el autor de la obra de arte. La obra de arte puede ser considerada
como una cosa llovida del cielo. Por tanto, el “estilo” o la “rúbrica del artista”
no entra en la consideración, ya que no existe el “autor”:

Finalmente, los que hablan de una “rúbrica” del artista y la encomian, se re-
fieren también a una propiedad de la obra de arte, a su capacidad de
impresión, por tanto, a una cualidad de lo que en la obra de arte se contiene,
de su contenido. A esta “rúbrica” de la obra de arte la llaman rúbrica del ar-

72 Theodor LIPPS, ob. cit., p. 87 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., pp. 91-92).

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 180

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



181TARO TOYOHIRA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

tista, porque saben que la obra debe su ser a un artista. Pero todas estas rela-
ciones conceptuales de la obra con el autor que está fuera de ella, no perte-
necen a la contemplación estética. Ciertamente las obras de arte suelen deber
su existencia a un artista. Si no fuese así, y las obras de arte lloviesen del cie-
lo, entonces serían lo que fuesen, y tendrían el valor que tuviesen, es decir, 
se lo deberían todo a sí mismo.

Y, en cierto sentido, la obra de arte es una cosa llovida del cielo; es un don
del cielo. Es de tal índole, que, por lo que se refiere a su valor, lo mismo da que
se lo deba a un artista o, por caso incomprensible, a la buena voluntad de los
dioses73.

A diferencia de esta postura ingenua y utópica, a Ortega no le importa el
valor estético en el sentido lippsiano. No le importa el “dentro” de la obra de
arte, sino el “fuera”. “Inevitablemente el «beato del arte» clamará que delante
del cuadro no le interesa nada su historia ni la del autor, sino la contemplación
puramente estética porque «los valores artísticos son eternos». Ésta es la bea-
tería”74, diría Ortega incluso en 1950. Lo que se propone Ortega no es una
“estética” en sentido tradicional, ni siquiera una “estética sociológica”, sino una
“sociología del arte”75. Para la sociología del arte, como para todas las demás
sociologías, lo importante es la sociedad que engendra cierto tipo de productos
sociales, por ejemplo, la obra de arte, y no el arte mismo. Toma la obra de ar-
te como un producto social. Lo que estudia Ortega es un ser social –el artista–
que produjo ese producto social; luego, la sociedad que produjo ese ser social.
Por eso no le importa esta o aquella obra de un artista, sino el “estilo” de ese
artista que penetra en todas sus obras; no le importa este o aquel artista, sino
el “estilo” de esa sociedad que penetra en todos esos artistas. Para Ortega el ar-
te consiste en el doble proceso de creación-destrucción. Dice que “el arte es
esencialmente IRREALIZACIÓN. (…) es el arte doblemente irreal”76. Porque el ar-
tista destruye primero la “realidad” (primera desrealización), y luego con esos
escombros de la realidad triturada crea un nuevo mundo irreal (segunda des-
realización). Y “la peculiar manera que en cada poeta [quiere decir artista] hay
de desrealizar las cosas es el estilo”77. Cuando Ortega diserta sobre el arte, lo
que le importa es siempre esta peculiar manera de deformar la realidad en ca-
da artista, corriente o escuela de arte. Pero conviene resaltar que para Ortega
el “estilo” no sólo significa una peculiaridad léxica del escritor o la pincelada
del pintor, sino todos los aspectos formales de la obra de arte. “El estilo de un

73 Ibid., pp. 95-96 (Ästhetik. T. 2, ed. cit., pp. 101-102).
74 “La reviviscencia de los cuadros”, en Papeles sobre Velázquez y Goya (1950), VI, 622.
75 La deshumanización del arte e ideas sobre la novela (1925), III, 847.
76 “Ensayo de estética a manera de prólogo” (1914), I, 678.
77 Idem.

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 181

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



182 Theodor Lipps y el concepto de estilo en la estética orteguiana

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 35. 2017

escritor, es decir, la fisonomía de su obra, consiste en una serie de actos selec-
tivos que aquél ejecuta”78. Esta serie de actos selectivos formales no sólo
incluye una elección léxica, sino también, por ejemplo, la de tema:

En torno al artista abre su ilimitada cuenca el mundo. Allí están todas las
cosas pasadas, presentes y futuras. Allí está lo material y lo espiritual, lo pe-
noso y lo jocundo, el Norte y el Mediodía. Ahí están las palabras todas del
diccionario, colocadas en batería, cada cual con su significación presta a dis-
pararse. Y vemos cómo el escritor, de entre todas esas cosas innumerables,
elige una y la hace objeto general, tema céntrico de su obra. En esta elección
primera comienza a constituirse el estilo: es ella la decisiva79.

Por tanto, el concepto orteguiano de estilo implica todos esos aspectos for-
males, tema, estilo (en sentido estricto), estructura, incluso los efectos sociales
que suscita un estilo como popularidad o impopularidad, preferencia de géne-
ros, etc. Puesto que para Ortega hay estilos esencialmente populares o impo-
pulares80. Y es en esos aspectos formales, en esta fisonomía del arte, donde me-
jor se puede hallar la perspectiva íntima de un artista81. De ahí que afirme
Ortega: “el estilo es el hombre. Pero no se olvide que esa subjetividad sólo exis-
te en tanto que se ocupa con cosas, que sólo en las deformaciones introducidas
en la realidad aparece. Más claro: el estilo procede de la individualidad del
«yo», pero se verifica en las cosas”82. Pero en el “estilo” no sólo aparece la pers-
pectiva del individuo; cuando se trata de una corriente artística, en él aparece
la perspectiva de la sociedad:

De uno u otro modo, es siempre el hombre el tema esencial del arte. Y los
géneros entendidos como temas estéticos irreductibles entre sí, igualmente ne-
cesarios y últimos, son amplias vistas que se toman sobre las vertientes
cardinales de lo humano. Cada época trae consigo una interpretación radical
del hombre. Mejor dicho, no la trae consigo, sino que cada época es eso. Por
esto, cada época prefiere un determinado género83.

Ortega está hablando de la inseparabilidad de la forma del fondo, del tema
del género; y obviamente por el género se comprende una formalidad más am-
plia que el estilo individual del artista, o sea, un estilo colectivo. Por eso la

78 “Ideas sobre Pío Baroja”, en El Espectador I (1916), II, 212.
79 Idem.
80 La deshumanización del arte e ideas sobre la novela (1925), III, 848.
81 “Ideas sobre Pío Baroja”, en El Espectador I (1916), II, 212.
82 “Ensayo de estética a manera de prólogo” (1914), I, 678.
83 Meditaciones del Quijote (1914), I, 796.

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 182

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



183TARO TOYOHIRA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

“sociología del arte” consiste en “penetrar en la intimidad de los estilos”84 par-
tiendo de sus aspectos extrínsecos. Esta concepción orteguiana de la sociología
del arte se desarrolla con más detalle en el caso del arte deshumanizado. El “ar-
te nuevo”85 elige como su tema central el arte mismo y la deshumanización de
éste. De este tema central surgen los tres estilos de deshumanización: el “su-
prarrealismo” metafórico, el “infrarrealismo” y la “vuelta del revés”86. Estos
nuevos estilos deshumanizadores constituyen el género o el estilo colectivo de-
nominado por Ortega “arte nuevo” o arte deshumanizador. Este género o el
estilo colectivo supone un rechazo y una destrucción del pretérito (el realis-
mo); una ruptura del pasado. Recuérdese que para Ortega el arte siempre
consiste en dos elementos: la realidad (el objeto) y la irrealidad (la subjetivi-
dad). El artista deforma la realidad –sea el modelo (paisaje, mujer, florero, etc.)
o la materia (mármol, lienzo, óleo, etc.)–, luego crea la irrealidad (la obra de
arte). Esa forma subjetiva de deformar que se verifica en la realidad es el esti-
lo: “el estilo procede de la individualidad del «yo», pero se verifica en las
cosas”. No obstante el arte realista pretende eliminar esa subjetividad de la
obra de arte y quiere que el espectador tome esa ficción como si fuera la reali-
dad misma. El realismo, en este sentido, es una anomalía estética; es un arte sin
estilo: “el realismo, (…) invitando al artista a seguir dócilmente la forma de las
cosas, le invita a no tener estilo”87. En cambio, el arte nuevo ensaya lo contra-
rio; pretende eliminar la objetividad y extremar la subjetividad estilística,
quiere crear un arte puro, es decir, pura subjetividad, la obra de arte en cuan-
to puro estilo artístico:

De donde resulta que la nueva inspiración, en apariencia tan extravagante,
vuelve a tocar, cuando menos en un punto, el camino real del arte. Porque es-
te camino se llama “voluntad de estilo”. Ahora bien; estilizar es deformar lo

84 La deshumanización del arte e ideas sobre la novela (1925), III, 847.
85 Habrá que entender este término en un contexto específicamente español. Por aquel en-

tonces la expresión “arte nuevo” fue un tópico muy generalizado que conllevaba todas las
ambigüedades, confusiones y diversidades que se habían producido al recibir los distintos mo-
vimientos vanguardistas europeos en España. Eugenio Carmona indica así: “En los medios
artísticos españoles anteriores a 1936, la expresión «arte nuevo» habría de generalizarse dando
a entender con ella, no sin lucidez, que en la captación española del Movimiento Moderno exis-
tían posiciones que eran «de vanguardia» y posiciones que, aun siendo «de actualidad», no lo
eran. De ahí la necesidad de utilizar el epígrafe «arte nuevo» para albergar a todas”, Eugenio
CARMONA, “El «arte nuevo» y el «retorno al orden». 1918-1926”, en La sociedad de artistas ibéricos
y el arte español de 1925 (catálogo). Madrid: MNCARS, 1995, pp. 49-50. En este estudio se utili-
za la palabra “arte nuevo” siguiendo al uso orteguiano, sin entrar en la cuestión de determinar
los distintos movimientos artísticos que puede albergar el término.

86 La deshumanización del arte e ideas sobre la novela (1925), III, 866-869.
87 Ibid., 860.

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 183

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



184 Theodor Lipps y el concepto de estilo en la estética orteguiana

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 35. 2017

real, desrealizar. Estilización implica deshumanización. Y viceversa, no hay
otra manera de deshumanizar que estilizar88.

Y todos estos aspectos formales son manifestación de una actitud común: el
espíritu irónico, o lo que es lo mismo, la puerilidad de su tiempo. Para Ortega,
tanto el realismo como el arte nuevo suponen una anomalía estética. Aquél ex-
trema la objetividad, éste la subjetividad. Precisamente por esto el arte nuevo
es un fenómeno de doble cara. Por un lado es saludable, porque niega y des-
truye la vieja anomalía; para crear algo nuevo, se debe comenzar por destruir
lo viejo. Por otro, es nocivo e irresponsable; porque el arte nuevo sólo cumple
la función destructiva y no crea ningún estilo auténtico. Se entrega a puro ex-
perimentalismo de estilos provisionales. Es al mismo tiempo sincero y falso:

Todo, todo lo que hoy se hace en lo público y en lo privado –hasta en lo ín-
timo–, sin más excepción que algunas partes de algunas ciencias, es
provisional. Acertará quien no se fíe de cuanto hoy se pregona, se ostenta,
se ensaya y se encomia. Todo eso va a irse con mayor celeridad que vino. To-
do, desde la manía del deporte físico (la manía, no el deporte mismo) hasta
la violencia en política; desde el “arte nuevo” hasta los baños de sol en las ri-
dículas playas a la moda. Nada de eso tiene raíces, porque todo ello es pura
invención, en el mal sentido de la palabra, que la hace equivaler a capricho
liviano. No es creación desde el fondo sustancial de la vida; no es afán ni me-
nester auténtico. En suma: todo eso es vitalmente falso. Se da el caso
contradictorio de un estilo de vida que cultiva la sinceridad y a la vez es una
falsificación89.

En suma, la deshumanización del arte no es otra cosa que una manifesta-
ción estética del espíritu en crisis. Niega el sistema de creencia estética
anterior, pero todavía no acierta a tener otro nuevo. Es un espíritu en tran-
sición. Y, según Ortega, el espíritu del tiempo es siempre solidario de sí
mismo. Un módulo único y central actúa en todas las dimensiones de la vi-
da90. La rebelión de las masas, que es una manifestación social del peculiar
espíritu pueril en ruptura con el pasado, ya se observaba en la deshumaniza-
ción del arte.

88 Idem.
89 La rebelión de las masas (1930), IV, 492.
90 “Para quien los fenómenos espirituales acontecen por azar o engendrados por causas ad-

venticias, externas a la espiritualidad misma, no hay en el hecho apuntado motivo alguno de
meditación. Para mí, que creo lo contrario, es, en cambio, un curioso síntoma. El espíritu es
siempre solidario de sí mismo. No puede en unos órdenes comportarse de una manera y en otros
de otra. Un módulo único y central actúa en él y es aplicado a todos los temas, asuntos y mate-
rias de la vida”, “La resurrección de la mónada” (1925), III, 783.

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 184

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



185TARO TOYOHIRA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

Y como queda en claro en este ejemplo del “arte nuevo”, lo que pretende la
sociología orteguiana del arte es penetrar en la intimidad de los estilos, lo cual
equivale a decir que lo que le importa a Ortega está “fuera” de la obra de arte
y no “dentro”. Para Ortega, la obra de arte (representación) es inseparable de
la realidad representada. Por mucho que intente el “nuevo artista” eliminar la
“realidad” de su obra, es imposible. Puesto que “en la más abstracta línea or-
namental vibra larvada una reminiscencia de ciertas formas «naturales»”91.
Más bien, según Ortega el arte deshumanizado ostenta la realidad triturada
como víctima para mostrar el triunfo de su estilo subjetivo sobre la realidad92.
Ortega observa atentamente el estilo artístico, cómo cada artista deforma la 
realidad. Y en esa forma peculiar de deformar en cada artista, en cada escuela
artística, reconoce la manifestación del estilo de la vida social. Ortega utiliza el
arte como un estetoscopio para auscultar la sociedad: “el arte y la ciencia 
pura, precisamente por ser actividades más libres, menos sometidas a las con-
diciones sociales de cada época, son los primeros hechos donde puede
vislumbrarse cualquier cambio de la sensibilidad colectiva”93. El mismo méto-
do utilizaría Ortega también en sus estudios sobre Velázquez. Allí Ortega
sostenía que “Es él [Velázquez] una anticipación, es el futuro que se esfuerza
en perforar el presente”94 y comparaba el estilo antimitológico, “reductivo” e
impresionista de Velázquez con Discurso del método de Descartes95 o Crítica de la
razón pura de Kant96. Es decir, sugería que en Velázquez se podía reconocer la
autonomización e independencia del arte, caracterizada por la autoconciencia
del estilo/método, en suma, el espíritu de la Ilustración/modernidad. Esta idea

91 La deshumanización del arte e ideas sobre la novela (1925), III, 858-859.
92 “No se trata de pintar algo que sea por completo distinto de un hombre, o casa, o monta-

ña, sino de pintar un hombre que se parezca lo menos posible a un hombre, una casa que
conserve de tal lo estrictamente necesario para que asistamos a su metamorfosis, un cono que ha
salido milagrosamente de lo que era antes una montaña, como la serpiente sale de su camisa. El
placer estético para el artista nuevo emana de ese triunfo sobre lo humano; por eso es preciso
concretar la victoria y presentar en cada caso la víctima estrangulada”, ibid., 859.

93 Ibid., 870.
94 “Formalismo”, en Papeles sobre Velázquez y Goya (1950), VI, 707.
95 “Ahora se comprenderá por qué al comienzo de estas páginas he creído oportuno recor-

dar que Descartes pertenece estrictamente a la misma generación de Velázquez. Las disciplinas
en que ambos se ocupan no pueden ser más distantes –son casi los dos opuestos polos de la cul-
tura. Sin embargo, yo encuentro un ejemplar paralelismo entre estos dos hombres. (…) Uno y
otro ejecutan, pues, la misma conversión en sus contrapuestas disciplinas. Como Descartes re-
duce el pensamiento a racionalidad, Velázquez reduce la pintura a visualidad”, “Velázquez”, en
Papeles sobre Velázquez y Goya, VI, 651-652.

96 “Con esto da cima Velázquez a una de las empresas más gloriosas que puede ofrecernos la
historia del arte pictórico: la retracción de la pintura a la visualidad pura. Las meninas vienen a
ser algo así como la crítica de la pura retina. La pintura logra así encontrar su propia actitud an-
te el mundo y coincidir consigo misma”, ibid., 645.

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 185

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



186 Theodor Lipps y el concepto de estilo en la estética orteguiana

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 35. 2017

orteguiana inspiraría, luego, el estudio ya clásico de José Antonio Maravall,
Velázquez y el espíritu de la modernidad (1960)97.

En conclusión, la sociología orteguiana del arte aporta una perspectiva muy
fértil y radicalmente diferente que la estética de Lipps. Y esta óptica peculiar
sobre el arte es una de las condiciones que le han permitido vislumbrar la cri-
sis social que se acercaba y que le han privilegiado el rango de uno de los
observadores más agudos en su tiempo. 

Fecha de recepción: 15/11/2016
Fecha de aceptación: 19/04/2017

97 Respecto a esto, Enrique Lafuente Ferrari dice así: “Aquí reside esa oposición a su tiem-
po que Ortega subraya en Velázquez, es decir, a lo que su tiempo le ofrecía, pero no al sentido
que los mejores de su tiempo se esforzaban, sentido que solo hoy, como Maravall nos hace ver,
podemos captar con visión histórica. Al libro de Maravall me remito para asentir a su tesis. 
Velázquez trabajaba en la misma dirección de abordaje racional y experimental de la naturale-
za en que están los esfuerzos de Galileo, Descartes o Leibniz”, Enrique LAFUENTE FERRARI,
Ortega y las artes visuales. Madrid: Revista de Occidente, 1970, pp. 189-190. Aunque la obra de
Maravall no es un estudio sobre el pensamiento orteguiano, él se apoya explícitamente en el
marco teórico trazado por Ortega. Consúltese el “índice de nombres propios”, José Antonio
MARAVALL, Velázquez y el espíritu de la modernidad. Madrid: Alianza, 1987, p. 153.

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 186

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



187TARO TOYOHIRA

Revista de 
Estudios Orteguianos

Nº 35. 2017

CARMONA, E. (1995): “El «arte nuevo» y el «retor-
no al orden». 1918-1926”, en La sociedad de
artistas ibéricos y el arte español de 1925 (ca-
tálogo). Madrid: MNCARS.

ENNIS, P. J. (2010): “Interview with Graham Har-
man”, en Post-continental Voices: Selected
Interviews. Winchester y Washington: John
Hunt Publishing.

FERRARI NIETO, E. (2015): “Ser ejecutivo y la razón
narrativa en la epistemología de Ortega”,
Daimon. Revista Internacional de Filosofía,
65, pp. 133-146.

GRACIA, J. (2014): José Ortega y Gasset. Madrid:
Taurus.

HARMAN, G. (2005): Guerrilla Metaphysics. Chica-
go: Open Court Publishing Company.

LAFUENTE FERRARI, E. (1970): Ortega y las artes vi-
suales. Madrid: Revista de Occidente.

LIPPS, T. (1906): Ästhetik: Psychologie des Schönen
und der Kunst: T. 2. Die ästhetische Betrach-
tung und die bildende Kunst. Hamburgo y
Leipzig: Leopold Voss.

— (1924): Los fundamentos de la estética: la con-
templación estética y las artes plásticas,
traducción de Eduardo OVEJERO Y MAURY. 
Madrid: Daniel Jorro.

MARAVALL, J. A. (1987): Velázquez y el espíritu de la
modernidad. Madrid: Alianza.

MARÍAS, J. (1984): Ortega. Circunstancia y voca-
ción. Madrid: Alianza.

MORÓN ARROYO, C. (1968): El sistema de Ortega y
Gasset. Madrid: Alcalá.

ORRINGER, N. R. (1979): Ortega y sus fuentes ger-
mánicas. Madrid: Gredos.

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras completas,
10 vols. Madrid: Fundación José Ortega y 
Gasset / Taurus.

SAN MARTÍN, J. (1997): “¿Primera superación de la
fenomenología?”, en DOMÍNGUEZ, A., MUÑOZ, J.
y SALAS, J. de (coords.), El primado de la vida.
Cultura, estética y política en Ortega y Gasset.
Cuenca: Universidad de Castilla-La Mancha.

TORRE, G. de (1961): El fiel de la balanza. Madrid:
Taurus.

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

08 ART. TOYOHIRA_08 ART. TOYOHIRA  25/10/17  10:52  Página 187

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 


	Página en blanco



