288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

La tercera gran metafora de Ortega: la gran
metéfora de la antropologia filoséfica™

Resumen

Ortega postula la metafora como instrumento
ineludible para poder describir la conciencia. Si
aunamos la teorfa de Tugendhat —considerar la
antropologia filoséfica como filosofia primera im-
plica partir de la pregunta por la conciencia— con
la de Ortega, concluimos que el uso y enten-
dimiento de la metafora se vuelve imprescindible
para hacer filosofia. Ortega construye el guion
de cdmo el pasado ha entendido la conciencia
a través de grandes metaforas. Sin embargo,
cuando postula la tercera gran metafora —la que
superaria el realismo y el idealismo— elabora una
metafora fallida. Las tres grandes metaforas al-
ternativas propuestas por Huéscar, Zubiri y Mai-
llard también son problematicas. La tarea sigue
pendiente.

Palabras clave

Ortega y Gasset, Tugendhat, metéfora, antropo-
logfa filosofica, conciencia, idealismo, realismo,
circunstancia

Josu Rodriguez Llorente

ORCID: 0009-0004-0168-9687

Abstract

Ortega postulates metaphor as an unavoidable
instrument to describe consciousness. If we
combine  Tugendhat's theory —considering
philosophical anthropology as first philosophy
implies  starting from the question of
consciousness— with Ortega’s theory, we conclude
that the use and understanding of metaphor
becomes essential for doing philosophy. Ortega
builds the script of how the past has understood
consciousness  through ~ great  metaphors.
However, when he postulates the third great
metaphor —the one that would overcome realism
and idealism— he creates a failed metaphor. The
three great alternative metaphors proposed by
Huéscar, Zubiri and Maillard are also problematic.
The task remains unfinished.

Keywords
Ortega y Gasset, Tugendhat, metaphor,
philosophical  anthropology,  consciousness,

idealism, realism, circumstance

A modo de introduccién. La antropologia filoséfica como filosofia primera

ese a que consideramos a Max Scheler, Helmuth Plessner, Arnold

Gehlen y otros filésofos de la época los padres de la antropologia filo-
séfica, pese a aportaciones tan importantes como las hechas por Kant

a la disciplina, es Ernst Tugendhat el primero que afirma con rotundidad: la
antropologfa filoséfica es la filosoffa primera. En palabras de Tugendhat, esto
significa entender la pregunta ;qué vomos como veres humanos? como la base de
todas las demé4s, ya que “tanto el ser como el deber ser son algo que parecen
remitir a nuestra comprensién”!. La conciencia que tenemos de nosotros mis-
mos habilita la comprensién de lo que somos y las diferentes disciplinas filoss-
ficas se fundamentan desde esta comprensién. Por eso la filosoffa debe empezar
pregunténdose cuéles son las estructuras que permiten esta comprensién

* UNED.
' Ernst TUGENDHAT, Antropologia en vez de metafisica. Barcelona: Gedisa, 2008, p. 18.

Como citar este articulo:

Rodriguez Llorente, J. (2025). La tercera gran metafora de Ortega: la gran metafora de la
antropologia filoséfica. Revista de Estudios Orteguianos, (51),161-183.

https://doi.org/10.63487/re0.248

Revista de
Estudios Orteguianos
N°51. 2025

noviembre-abril

@@@@ Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra
CAETl derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0



162 La tercera gran meldfora de Ortega: la gran meldfora de la arzh‘opo/oyt}zﬁ[od(g’ﬁaz

fntima a la que aludimos o, dicho de otra forma, debe preguntarse por la
conciencia, por la forma de nuestra intimidad. Este punto de partida que
formula Tugendhat tan acertadamente es el mismo al que, con otras palabras, se
habfa referido Ortega cuando formula el lugar de la vida humana como punto
de partida de la filosofia, “cuando considera que la vida humana es la vida
radical en la que todo se da”.

Sin embargo, el problema que ve Tugendhat es el siguiente: “nuestro pro-
blema se refiere a si tenemos algin guion sobre cémo entender la pregunta
por la estructura de nuestra comprensién”. A la hora de buscar este guion,
Tugendhat, acercdndose a la filosoffa analitica, se va a distanciar de posicio-
nes que exploran otras formas de utilizar el lenguaje como las de su maestro
Heidegger u Ortega. Partiendo de un pasaje de la Politica de Aristételes,
Tugendhat nos propone como punto de partida para entender este guion “el
fenémeno general del lenguaje proposicional”, considerando que las carac-
terfsticas de nuestro lenguaje son tinicas en comparacién con el resto de los
animales®. Sin embargo, ve algunos problemas a la hora de utilizar este guion,
por ejemplo, al sefialar que la musica o las artes no son f4cilmente reductibles
a este lenguaje®. Por tanto, finaliza diciendo:

Aun si nos restringimos dentro de la antropologia a lo que llamé el niicleo,
es decir, a la comprensién, esta no se puede reducir al del lenguaje. Mi tesis es
solo que el lenguaje ocupa un lugar central dentro de la comprensién humana,
vy que me parece que vale la pena preguntar por las consecuencias que tiene
en la manera en que vivimos, pero me siento bien lejos de tener una idea

sistemdtica y abarcante de la comprensién humana®.

Una vez visto que, como el propio Tugendhat reconoce, “el fenémeno
general del lenguaje proposicional” se nos queda corto para elaborar un guion
sobre cémo entender la pregunta por la estructura de nuestra comprensi(’)n,
en el presente articulo voy a buscar un camino alternativo para llevar a cabo
la tarea. Partiendo de la formulacién y las preguntas de Tugendhat, vamos a
encontrar un guion alternativo en Ortega. Su éxito va a consistir en que —al
haberse percatado de una problem4tica importante que tenemos a la hora de
describir la estructura de nuestra comprensién— no lo hace de una manera

2 Javier SAN MARTIN, Antropologia filosdfica I. De la antropologia cientifica a la filosdfica. Madrid:
UNED, 2013, p. 390.

5 Ernst TUGENDHAT, ob. cit., p. 24.

4 1dem.

8 Thidem, p. 27.

6 [dem.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°51. 2025

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOsu RODRIGUEZ LLORENTE 165

convencional. En este sentido, esta propuesta va a ser orteguiana, va a seguir

el guion que nos plantea Ortega en su ensayo “Las dos grandes metéforas™.

La metifora como instrumento ineludible para expresar la estructura de
nuestra comprensién

En el ensayo “Las dos grandes metéforas”, de 1925, Ortega nos ofrece un
guion de cémo el pasado filoséfico ha entendido la conciencia, para después
hablarnos de su forma de entenderla. No obstante, como paso previo, desarrolla
su teorfa de la metéfora y, como vamos a ver, esto no es casualidad. Como han
analizado diversos autores®, la metéfora en Ortega va més alld de ser un mero
recurso literario, conforma un pilar central en su filosoffa. Segiin Marfas “solo
con literatura se puede lograr cierta precisién superior, para hacer precisién
verdadera no hay mds remedio que hacer literatura™. Ortega postula la necesi-
dad de utilizar la metéfora para poder describir la conciencia, para poder hablar
de la estructura de la comprensién no tenemos mds remedio que utilizar el
instrumento metaférico. Significa esto que, si aunamos la teorfa de Tugendhat
con la de Ortega, podemos concluir que el uso y entendimiento de la metéfora
se vuelve fundamental e imprescindible en el estudio de la antropologfa filoséfi-
cay por ende de la filosoffa. El filésofo que considera la antropologia filoséfica
como filosoffa primera ha de convertirse necesariamente en un maestro de la
metéfora. A continuacién, veamos cémo argumenta Ortega esta necesidad.

En el ensayo en cuestién, tal y como proponiamos en nuestra argumenta-
cién inicial, Ortega explica que la idea que tenemos de la realidad viene deter-
minada por la idea que tenemos de lo que es la conciencia:

;cémo llegar a determinar lo que es (...) la conciencia? Si en algin caso es
ineludible la metéfora, no hay duda que serd en éste. (...) Porque de la idea
que nos formemos de la conciencia depende toda nuestra concepcién del
mundo, de la cual, a su vez, depende nuestra moral, nuestra politica, nuestro
arte. He aquf que el edificio integro del universo y de la vida viene a descansar
sobre el menudo cuerpo aéreo de una metéfora'®.

7 Aun siendo conscientes de que la teorfa de la metéfora de Ortega y su relevancia en el
conocimiento se despliega en diferentes partes de su obra —“Ensayo de estética a manera de
prélogo”, La deshumanizacion del arte, 1dea del Teatro o incluso en el “Renan”, por citar algunos
ejemplos—, en el presente articulo nos centraremos en el ensayo de “Las dos grandes metéforas”,
que es donde da los argumentos mds interesantes para nuestro propésito.

8 Véase, por ejemplo, Julidn MARIAS, Ortega. Circunstancia y vocacion, 2 vols. Madrid: Revista
de Occidente, 1973, vol. II, pp. 41-73 y Ricardo SENABRE, Lengua y estilo de Ortega y Gasvel.
Salamanca: Acta Salmanticensia, 1964, pp. 125-161.

% Julidn MARIAS, ob. cit., p. 40.

10" José ORTEGA Y GASSET, Obras completas, 10 tomos. Madrid: Fundacién José Ortega y
Gasset / Taurus, 2004-2010, II, pp. 513-514. En adelante, las obras de Ortega y Gasset se citardn

por esta edicién indicando el tomo en ndmeros romanos y la pagina en ardbigos.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°51. 2025

noviembre-abril



164 La tercera gran meldfora de Ortega: la gran meldfora de la arzh‘opo/oyt}zﬁ[od(g’ﬁaz

(Por qué dice que para hablar de la conciencia es ineludible el uso de una
metadfora? Ortega piensa que la metdfora es un instrumento mental impres-
cindible, una forma de pensamiento cientifico!!, un medio de inteleccién'?
que nos ayuda a llegar donde no llegan otras formas de expresién. Necesita-
mos representar objetos dificiles que no estdn tan claros en nuestra mente,
objetos tan dificiles que no solo nos cuesta trabajo nombrarlos, sino también
pensarlos. Aqul’ tenemos los dos usos que para Ortega tiene la metéfora en la
ciencia. En primer lugar, para nombrar fenémenos nuevos sin acudir a neolo-
gismos. Segtin Marfas, “el neologismo va en direccién contraria a la metéfora,
y el escritor de propensién neologistica suele caer en ella por incapacidad
metaférica”’>. Con la metéfora recurrimos al repertorio de palabras del len-
guaje que ya usamos, resignificindolas, transponiéndolas sin que pierdan su
significado antiguo'’. En segundo lugar, Ortega postula otro uso: para pensar
objetos dificiles'®. En este caso, podemos ver cémo Ortega anticipa posiciones
que van a seguirse en la teorfa contempordnea de la metéfora, como algunas
tesis de Lakoff y Johnson, que también entienden que la metéfora constituye
el mecanismo principal de acceso epistémico a realidades abstractas'®. En las
siguientes lineas profundizaremos en esta segunda manera de utilizar la meta-
fora.

El ejemplo que nos pone Ortega para este segundo uso es el conocido
ejemplo del “fondo del alma”!”. Sin embargo, hay objetos todavia més dificiles
de pensar para los cuales hay que forzar més atin el instrumento metaférico's.
Ortega sefiala que concebimos mejor lo variable que lo permanente!’ y que un
objeto ser4 tanto m4s dificil de concebir cuanto mayor sea el nimero de combi-
naciones en que interviene”. Pues bien, de entre todos, el objeto m4s abstracto
y el que m4s interviene es la conciencia.

Los dos objetos més distintos que quepa imaginar tienen, no obstante, la
nota comun de ser objeto para nuestra mente, de ser objetos para un sujeto.
Dada esta situacién, se comprende que nada haya m4s dificil de concebir,

W Ibidem, 505.
2 Jbidem, 507.

15 Julidn MARIAS, ob. cit., p. 100.

111, 506.

15 Ibidem, 507 .

16 Véase, por ejemplo, George LAKOFF y Mark JOHNSON, Metaphors We Live By. Chicago:
University of Chicago Press, 1980. Serfa de gran interés una comparacién sistemética y exhaus-
tiva entre la teorfa de la metéfora de Lakoff y Johnson y Ortega.

1711, 507.

18 Jbidem, 513.

Y [dem.

20 [dem.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°51. 2025

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOsu RODRIGUEZ LLORENTE 165

percibir, describir y definir que ese fenémeno universal, ubicuo, omnipresen-

te: la conciencia®!.

Para pensar algunas regiones de la psique la metdfora es un instrumento
mds que oportuno, y no digamos ya para pensar algo como la conciencia. “Este
fenémeno universal de la relacién entre el sujeto y el objeto, que es el darse
cuenta, sélo podré concebirse —dice Ortega— compardndolo con alguna forma
particular de las relaciones entre objetos. El resultado serd una metafora”.
(Qué quiere decir esto? Ortega utiliza aqui la palabra metdfora en un sen-
tido amplio, abarcando otras ﬁguras retéricas. Lo que nos propone en este
caso es hacer una analogfa: la relacién de A (sujeto) y B (objeto) es como la
relacién de C (una cosa) y D (otra cosa). Para hablar de algo tan constante
y abstracto como la conciencia tenemos que representar al sujeto y al objeto
como dos cosas concretas que se relacionan de una manera determinada, ya
que esta manera determinada de relacionarse es lo que nos dir algo sobre la
conciencia. Lo que hacemos es fingir una identidad total entre la conciencia
—fenémeno universal de relacién entre sujeto y objeto—y la manera de relacio-
narse esas dos cosas. Generamos una ficcién que redescribe la realidad y esa
redescripcién tiene potencia cognoscitiva”®. Este procedimiento es el que va a
seguir Ortega en el final del ensayo; quiere expresar cémo se entendfa lo que
era la conciencia en diferentes épocas histéricas y va a exponer metéforas de
cosas en relacién que le permitan llevar a cabo su cometido.

Ortega plantea dos metaforas® para describir la concepcién que desde la
antigiiedad se ha tenido de la conciencia, punto de encuentro entre el sujeto
y el objeto. La primera metdfora que expone es la de la tabla cerina y el sello™.
“Para el hombre antiguo, cuando el sujeto se da cuenta de un objeto entra con
éste en una relacién andloga a la que media entre dos cosas materiales cuando
chocan, dejando la una su huella en la otra. (...) Ambos existen y perduran
independientemente uno de otro™; el sujeto es una cosa mds. “Cuando mente
y objeto se tropiezan, deja éste en aquélla su traza impresa. Conciencia es
impresién”?. A esta filosoffa se le llama realista o materialista y es la forma
dominante de entender la conciencia en la época antigua y medieval. Ortega
no est4 de acuerdo con esta visién realista, porque “aceptar la posibilidad de

2L [dem.
2 [dem.

% Véase Paul RICOEUR, La metdfora viva. Madrid: Ediciones Cristiandad, 2001, p. 13.
11, 515.

% Ortega utiliza a lo largo de su obra la palabra metdfora en un sentido amplio. Como decfa-
mos, lo que realmente hace Ortega al final del ensayo son analogias. En ese sentido, este ensayo

podria incluso llamarse Lavs dos grandes analogias.

2 [dem.
27 [dem.
Revista de
Estudios Orteguianos
N°51. 2025

noviembre-abril



166 La tercera gran meldfora de Ortega: la gran meldfora de la arzh‘opo/oyt}zﬁ[od(g’ﬁaz

que una cosa material se imprima en otra inmaterial es tratar a ésta como si
fuese de la misma condicién que aquélla. El sujeto queda aqui maltratado en
beneficio del objeto. No se respeta pulcramente su genuinidad ™.

La segunda metéfora le sirve para representar la nocién que se ha tenido
de conciencia en la modernidad, iniciada con Descartes: se entiende la relacién
entre sujeto y objeto como si fueran ¢/ continente y su contenido. No podemos
saber cémo son las cosas “fuera de nosotros (...). La tnica existencia segura
de las cosas es la que tienen cuando son pensadas”. La existencia de cualquier
objeto es dependiente del sujeto que la piensa. “Mueren, pues, las cosas como
realidades, para renacer sélo como cogitationes. (...) Conciencia es creacién”.
Se invierte la tendencia y ahora es el sujeto el que abarca todo. “Las cosas no
vienen de fuera a la conciencia, sino que son contenidos de ella, son ideas®.
A esta nueva doctrina la llamamos idealismo. Pero Ortega también va a ser
critico con el idealismo. Como dice en el “Prélogo para alemanes”, la “realidad

52, es decir, el objeto

radical que es la vida propia no consiste en «conciencia»’
no estd contenido en el sujeto, sino que sujeto y objeto se dan en una realidad
dual unitaria®. “Nuestra vida, la de cada cual, es el didlogo dindmico entre «yo
y sus circunstancias». El mundo es primariamente circunstancia del hombre y
sélo «al través de ésta comunica con el universo»”*. “La vida «no es materia
ni es alma», sino determinadisima «perspectiva» espacio-temporal”®. El idea-
lismo, “al poner el espacio y el tiempo en la mente del hombre pone al hombre
como siendo fuera del espacio y del tiempo”.

Ortega utiliza las metdforas de la tabla cerina y el vello y el continente y su
contenido para hacer un esbozo de la probleméatica que quiere superar. Busca
una filosoffa que supere al realismo y al idealismo y para ello nos propone una
tercera metéfora: los dii consentes. El sujeto y el objeto, el ser humano y las cosas,
se relacionan como estas divinidades, necesitan coexistir.

Lo que verdadera y auténticamente Aay no es «conciencia» y en ella las
«ideas» de las cosas, sino que say un hombre que existe en un contorno de
cosas, en una circunstancia que existe también. Ciertamente, no se puede
prescindir de que el hombre existe porque entonces desaparecen las cosas,
pero tampoco puedo prescindir de las cosas porque entonces desaparece el

8 [dem.

2 [bidem, 516.

30 Jbidem, 516-517.
31 Jbidem, 516.
21X, 151.

35 [dem.

3 Idem.

35 Jbidem, 152.

% Idem.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°51. 2025

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOsu RODRIGUEZ LLORENTE 167

hombre. Pero esta inseparabilidad de ambos elementos es falseada si se la
interpreta unilateralmente, como un depender las cosas del hombre —eso serfa
la «conciencia». Lo que verdaderamente hay y es dado es la coexwtencia mia con
las cosas, ese absoluto acontecimiento: un yo en sus circunstancias. El mundo
y yo, uno frente al otro, sin posible fusién ni posible separacién, somos como
los Cabiros y los Dioscuros, como todas esas parejas de divinidades que, segtin
griegos y romanos, tenfan que nacer y morir juntas y a quienes daban el lindo

nombre de il consentes, los dioses undnimes?®.

Con la metéfora de los dil consentes Ortega expresa cémo, a su parecer, se
relacionan el sujeto y el objeto. En primer lugar, nos habla de su interdepen-
dencia. Ni el sujeto se trata como un objeto (realismo), ni el objeto depende del
sujeto (idealismo). Ambos son interdependientes y acontecen a la par. Tanto
el sujeto como el objeto son indisolubles, no se sabe dénde empieza uno y ter-
mina el otro. La metéfora de los dii consentes es una representacién de la mara-
villosa frase que Ortega ya habia formulado en 1914: yo voy yo y mi circunstancia.
No podemos aislar el mundo, la circunstancia, porque se nos da siempre desde
un a priort epistemolégico, desde una perspectiva. De la misma forma no pode-
mos aislar el yo, porque viene siempre maridado en la circunstancia. Lo que hay,
mi vida, es yo y mi circunstancia, coexistiendo, ddndose a la par.

;Cémo podemos nombrar entonces la relacién entre el sujeto y objeto?
;Cémo nombrar un acontecimiento entre dos conceptos indisolubles? Para
pensarlo siquiera tenemos que acudir a la metéfora, recurso que tensiona la
inspiracién estdtica del lenguaje y nos aproxima a esas significaciones fluidas
del puro acontecer. Hacer una metéfora es poner en tensién el lenguaje para
crear un dinamismo. Como postula Max Black®, toda metéfora tiene dos polos
que irradian tensién, uno es el lugar de origen y el otro es el lugar transpuesto.
Cuando habldbamos de la metéfora del forndo del alma, 1a palabra fondo se trans-
pone desde su significado convencional (fondo de un recipiente, de un tonel)
hasta colocarse al lado de a/ma, el lugar transpuesto. Sin embargo, el significa-
do antiguo o convencional de la palabra fondo no se pierde, sino que ambos —el
transpuesto y el convencional- generan dos polos, tensionando. El significado
de la metéfora es un producto de interrelacién de los polos; cuyo significado es
irreductible a expresiones literales y tiene contenido cognitivo.

(Por qué la frase yo voy yo y mi circunstancia es tan certera para describir
cémo se relacionan el humano y el mundo? La genialidad de esta frase radica
en lo siguiente: establece una relacién metaférica entre el yo y la circunstancia.
Independientemente de que luego Ortega dedique toda su filosofia a hacer una
exégesis de ella, es una frase que resuena por sf sola, que se escapa del propio

57 Ibidem, 158.
38 Max BLACK, Models and Metaphors. Tthaca, Nueva York: Cornell University Press, 1962.
Versién en espafiol: Hodelos y metdforas. Madrid: Tecnos, 1966, p. 55.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°51. 2025

noviembre-abril



168 La tercera gran meldfora de Ortega: la gran meldfora de la arzh‘opo/oyt}zﬁ[od(g’ﬁaz

control del filésofo. Cuando interactuamos con ella, se produce una traspo-
sicién de nombre en cada término. Todos tenemos una idea previa de lo que
significa la palabra yo, pero esos yos no resuenan de una forma convencional
como si dijera yo compro patatas. El juego de palabras, el ver que un yo contiene
al otro ademds de a su circunstancia, produce una trasposicién de nombre en
ambos yo y vemos con total claridad que el primero no significa lo mismo que
el segundo. Aquf empiezan las reverberaciones y reminiscencias, cada uno de
esos yo empiezan a resonar en nosotros de una manera especial, nos fundimos
en una identidad en la que uno de los términos se contiene a sf mismo y a otra
cosa. De la misma manera, se produce una trasposicién de nombre en circuns-
tancia, la palabra estalla en nosotros diciéndonos que es aquello que no soy
yo, pero a la vez soy yo. En palabras de Ortega: “Es, pues, inadecuado decir
que mi mundo es el no-yo. En todo caso serd un no-yo mio y, por tanto, solo
relativamente un no-yo"®.

Como nos recuerda Marfas, si Ortega hubiera dicho simplemente “yo y mi
circunstancia” no se habria realizado la innovacién filoséfica®. Una metéfora
no puede reducirse a expresiones literales. Va m4s all4 de una simple com-
paracién prescindiendo de términos como fal gue o como dibujando una fusién
de identidad que otorga una expresividad tnica, arrojdndonos a los delicados
campos de la semdntica. Algunos autores defienden que el primer yo de la frase
se refiere a la “vida humana”!. Sin embargo, no podemos sustituir el primer
yo de la frase por “vida humana” sin variar el sentido. Los matices son impor-
tantes y los maestros de la metdfora —como Ortega— no tensionan el lenguaje
de una determinada manera por casualidad. El célculo tensorial de cada for-
mulacién es diferente y con ello se arrastran diferentes fondos. Si el cirujano
corta un milimetro en la direccién incorrecta puede perder una vida. Si el
maestro de la metéfora se equivoca por un milimetro en su célculo tensorial,
la realidad que pretende ofrecer se escabulle. Y este argumento nos sirve para
que se reflexione un poco méds cuando se dice tan a la ligera que Ortega no es
un pensador original, sino que simplemente lo que hace es transmitir de una
manera notable las ideas de otros. Como sefiala en La idea de principio en Leibniz,
“una filosoffa se diferencia de otra no tanto ni primariamente por lo gue nos
dice del Ser, sino por vu decir mismo (...); esto es, por su modo de pensar”#. La
construccién gramatical de la frase de Ortega yo soy yo y mi circunstancia hace
que se multipliquen sus reverberaciones. Como decfamos, podria haber for-
mulado la frase de otra forma. Sin embargo, las reverberaciones que produce

¥ X, 218.

40" Julidn MARIAS, ob. cit., p. 187.

4 Véase, por ejemplo, Jorge ACEVEDO, Hombre y Mundo. Santiago de Chile: Editorial
Universitaria, 1992, p. 35.

21X, 938.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°51. 2025

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOsu RODRIGUEZ LLORENTE 169

son distintas, la manera de nombrar la realidad es otra, por lo que la realidad
aludida es otra. Ortega utiliza la forma para arrastrar un fondo que de otra
manera serfa inaccesible. Como dice él: “Cada metéfora es el descubrimiento

de una ley del universo™®.

Los dif consentes: una metafora desafortunada

Una vez vista la genialidad contenida en la frase de Ortega para describir la
forma de relacionarse entre sujeto y objeto, podrfamos pensar que esta podrl’a
ser la tercera gran metdfora. Sin embargo, los términos yo y circunstancia son
demasiado abstractos; precisamente lo que buscamos son dos cosas concre-
tas que se relacionen de una forma similar a la relacién entre el humano y el
mundo. El propio Ortega, como hemos visto antes, elige una tercera metéfora
que vamos a analizar a continuacién: los dil consentes. El parrafo que hemos
introducido con anterioridad para presentar a los dit consentes era de “Prélogo
para alemanes”, pero donde realmente explicita que esa serfa la tercera met4-
fora —no la podemos encontrar en ningin texto publicado en vida— es en las
lecciones que dio en Buenos Aires.

Si hubiésemos de buscar la metéfora adecuada a esta doctrina la hallarfa-
mos en lo que os dije en una de las primeras conferencias: no podemos como el
hombre antiguo reducir el sujeto al objeto, ni como el hombre moderno redu-
cir el objeto al sujeto: preveamos a tiempo que el hombre futuro va a tratar de
ser justo con ambos y los imaginard como aquellos dioses de los etruscos que
éstos llamaban Jii consentes, divinidades compafieras que segtin el mito habfan
de nacer y morir juntas*.

Lamentablemente, en esta ocasién no puedo ser tan generoso con la valo-
racién. Creo que esta metdfora, aun reconociendo algunas de sus bondades,
encierra algunos problemas importantes, por lo que podria ser una metédfora
auxiliar, pero no la tercera gran metéfora. Ortega menciona a los dii conventes
catorce veces a lo largo de su obra completa®, pero nunca para decir nada mas
alld que el parrafo que hemos visto anteriormente. Menciona que eran parejas
de divinidades y pone varios ejemplos: Cabiros, Dioscuros (Castor y Pélux),
il consentes, dioses undnimes y en una ocasién dice también Géminis®. Pero
la mayor informacién que da sobre ellos es solamente que tenfan que nacer

1, 677.

“ VI, 662.

4 Dioscuros, dii consentes, dioses undmimes: 1V, 724; VII, 476; V11, 580; VII, 662; VIII, 41;
VIII, 355; VIII, 503 (parejas de divinidades...); VIII, 573; VIII, 5698; 1X, 158; IX, 160; IX, 505;
1X, 508; IX, 1311.

4 IX, 505.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°51. 2025

noviembre-abril



170 La tercera gran meldfora de Ortega: la gran meldfora de la arzh‘opo/oyt}zﬁ[od(g’ﬁaz

y morir juntas. No dice nada mds. Parece que esta peculiaridad le sirve para
expresar algunas caracterfsticas de la relacién entre sujeto y objeto que él nos
propone. Un ejemplo de ello, como hemos visto antes, serfan la indisolubilidad,
la coexistencia y la mutua necesidad. Con la metéfora de los di conventes, al
decir que son divinidades que tienen que nacer y morir juntas, Ortega refuerza
esta idea de que el sujeto y el objeto no se pueden dar por separado: son indiso-
lubles, coexisten y se necesitan mutuamente. Sin embargo, ;qué mds nos dice
esta metdfora sobre cémo se relacionan el sujeto y el objeto? En mi opinién, a
diferencia de las otras, nada més.

En la metafora de la tabla cerina y el sello o en la del continente y el contenido se
nos dice mucho més acerca de la forma de relacionarse de objeto y sujeto. De
primeras se nos dice quién es quién. En el realismo la tabla cerina es el sujeto
y el vello el objeto. En el idealismo el continente es el sujeto y el contenido es el
objeto. En los Dwscuros, jquién es Castor y quién es Pélux? El primer error
que creo que encierra la metdfora de los dil consentes es que sujeto y objeto
son intercambiables, no se sigue la analogfa de las anteriores donde sabemos
perfectamente qué cosa se corresponde con el sujeto y qué cosa se correspon-
de con el objeto. Puede ser que el sujeto y el objeto sean indisolubles, que se
necesiten y coexistan, pero estd claro que no son lo mismo, que se relacionan
de una manera particular y que, lo que soy y lo que no soy, ni es lo mismo, ni
es intercambiable.

El segundo error que veo es que en las metéforas de /la tabla cerina y el vello
y el continente y el contenido se representa una accién imaginable que también
nos habla de cémo es la relacién entre sujeto y objeto. En la tabla cerina y el
sello, Ortega nos dice que conciencia es impresién, pudiendo imaginar cémo
el sello imprime la tabla cerina. De la misma manera, en la metafora del conti-
nente y el contenido, podemos imaginar un sujeto-recipiente que contiene y va
creando el mundo de objetos. En resumen, en ambos casos podemos imaginar
algo sobre cémo es esa interaccién entre el sujeto y el objeto. Sin embargo, en
la metafora de los dii convsentes, jqué estan haciendo los dioses?, jjuegan a car-
tas?, ;se pelean?, ;hacen el amor? Lo cierto es que no lo sabemos, el misterio
permanece. En el fondo, esta metéfora va contra la propia idea que Ortega
esbozaba: no representa una imagen imaginable de cémo interactian esos
dioses que nos permita entablar semejanzas con la relacién entre el humano y
el mundo. Mé4s all4 de que nos imaginemos que nacen y mueren juntos y esto
evoque las ideas de indisolubilidad, coexistencia y mutua necesidad; no vemos
de qué manera estos dioses se relacionan en vida, lo que impide la funcién tota-
lizadora de esta metafora: debido a sus carencias no puede ser la tercera gran
metifora mds genuina. Es probable que, por ello, no se decida a publicarla en
ningln texto importante en vida. Considero que estos dos errores o impreci-
siones son graves. Por lo tanto, creo que la metéfora de los dii consentes es una

Revista de
Estudios Orteguianos

N°51. 2025

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOsu RODRIGUEZ LLORENTE 171

metéfora fallida: puede ser una metéfora auxiliar, pero no la metéfora total, ya
que no abarca como las anteriores.

En resumen, Ortega esboza el guion que pedia Tugendhat sobre cémo
entender la pregunta por la estructura de nuestra comprensio’n, un guion que,
de acuerdo con sus ideas, no tiene mis remedio que construirse metaférica-
mente. En primer lugar, sostiene que la historia de la filosofia y de la concien-
cia se ha sostenido sobre dos grandes metaforas. Posteriormente, esboza una
gran metifora para cada familia de teorfas filoséficas que han reinado en el
pasado filoséfico —una para el realismo y otra para el idealismo—, pero cuando
formula la tercera gran metafora, la que deberfa representar una manera de
entender la relacién entre sujeto y objeto que defiende su filosoffa, la metdfora
que escoge encierra las problemdticas que hemos visto. Por tanto, la asignatura
de encontrar una gran metéfora sigue siendo una asignatura pendiente. Y deci-
mos “gran”, siguiendo la terminologia de Ortega, porque no estamos buscando
una metéfora que explique algo humano, una parcialidad, sino una totalidad:
la manera en la que el humano se relaciona con el mundo, eso que podemos
llamar fenémeno universal de relacién entre sujeto y objeto. Lo que estd
pendiente no es baladyi, es la gran metéfora de la antropologia filoséfica. Una
metéfora que nos sirva de guion para entender la estructura de nuestra com-
prensién, que se adapte a las exigencias de una filosofia que pretenda superar
el realismo y el idealismo, lo que Ortega llamaba “el tema de nuestro tiempo”.

Ahora bien, entendamos bien lo que queremos decir, porque alguien que
lea este texto puede intuir una contradiccién. Por un lado, decimos que el
concepto se agota antes de que se agote la realidad, por lo que necesitamos
tensionar el lenguaje para poder nombrar ciertas realidades. La metéfora,
cuando estd viva —la met4dfora muerta es precisamente una metifora que se
ha vuelto concepto—, nos permite acceder a esas realidades, sin embargo, a la
par, la metéfora viva es constitutivamente ambigua, lo que hace dificil asignar-
le una unica significacién. Pero, por otro lado, al buscar la tercera metafora
mds genuina, parece que defendemos una idea de met4fora muy totalizadora,
muy proposicionalista; en definitiva, muy poco metaférica. Tratemos pues de
definir nuestra posicién. Hay algunos intelectuales que defienden el uso de la
metéfora debido al caricter escurridizo de la realidad, pero que van a huir de
todo intento que se parezca a hacer una antropologfa filoséfica, de decir lo que
es el ser humano en general, precisamente para huir de decir universalidades.
Son posiciones “débiles” en el sentido de que no van a manejar un sentido
de verdad fuerte que pretenda totalizar. Muchos autores contemporaneos
continentales se sitdan en esta tesitura. Por otro lado, en el otro extremo,
donde podemos situar a innumerables autores de la tradicién occidental o a
contemporaneos mas afines a la filosoffa analitica, vamos a tener a pensadores
que sf que buscan ese sentido de verdad fuerte, pero que van a desconfiar y
a rechazar la metéfora precisamente por su carcter ambiguo. En mi opinién,

Revista de
Estudios Orteguianos
N°51. 2025

noviembre-abril



172 La tercera gran meldfora de Ortega: la gran meldfora de la arzh‘opo/oyt}zﬁ[od(g’ﬁaz

una de las grandes aportaciones de Ortega es precisamente tratar de hacer
ese ejercicio de sintesis, situdndose en el medio. Por un lado, posicionarse en
contra del relativismo que asume que la verdad no es una sino muchas: Ortega
apunta a un sentido de verdad fuerte. Por otro, es consciente de que el lenguaje
es mediacién, de que la realidad no se puede nombrar definitivamente. Lo que
la vida es no se puede nombrar, no se puede demostrar en proposiciones. Y,
sin embargo, hay una necesitad de claridad, una necesidad de totalizar pese a
todo, pues necesitamos un saber de especie que apunte a la verdad para vivir
plenamente. En ese sentido interpretamos la famosa frase de Ortega en las
Meditactones del Quijote: cultura no es vida, pero es plenitud de vida. El lenguaje
muestra, nos sitda en un lugar donde podemos descubrir la verdad, pero no
puede apresarla.

Quien quiera ensefiarnos una verdad que no nos la diga: simplemente que
aluda a ella con un breve gesto, gesto que inicie en el aire una ideal trayec-
toria, deslizdndonos por la cual lleguemos nosotros mismos hasta los pies de
la nueva verdad. (...) Quien quiera ensefiarnos una verdad, que nos sitte
de modo que la descubramos nosotros®.

Cuando dice “una verdad” no significa que haya muchas diferentes y
alternativas, sino que lo dice en el sentido de una verdad que pertenezca a la
verdad. Lo que sf puede haber es varias formas de situarnos ante ella, varias
formas de utilizar el lenguaje para acceder a ella. En ese sentido, no queremos
decir que la tercera metéfora que buscamos sea totalizante en el sentido de que
sea la unica forma de nombrar el fenémeno universal entre sujeto y objeto. Sin
embargo, que la realidad se pueda nombrar de diferentes formas no significa
que todas las formas de nombrar tengan el mismo valor. El lenguaje nos da
una perspectiva, y no toda perspectiva vale lo mismo. Como bien nos explica
San Martin:

Una ciudad es una ciudad desde el aire como desde la altura de una mon-
tafia, o desde una calle. En todas las perspectivas se nos da la misma ciudad,
y ninguna de ellas puede ser cuestionada, pero su valor (no su verdad) estd
en funcién de los objetivos de la accién que quiero emprender contando con
ese conocimiento™.

En este caso, lo que buscamos es la tercera gran metéfora que tenga mas
valor a la hora de nombrar el fenémeno universal de relacién entre suje-
to y objeto, que mejor cumpla con las condiciones que nos exige el guion

71, 768-769.
® Javier SAN MARTIN, La fenomenologia de Ortega y Gasset. Madrid: Biblioteca Nueva, 2012,
p- 189.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°51. 2025

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOsu RODRIGUEZ LLORENTE 175

orteguiano. En primer lugar, que supere las metéforas del idealismo y el rea-
lismo: la gran metafora tiene que ofrecernos una perspectiva filoséfica que
supere a las tradicionales. De acuerdo con esto, tiene que mantener la idea
que si se expresa bien en la metdfora de los dit convsentes: el sujeto y el objeto
se necesitan mutuamente, coexisten y son indisolubles, como esas divinidades.
En segundo lugar, tiene que solucionar el problema de la intercambiabilidad,
que se entienda bien cudl de las dos cosas es el sujeto y cudl el objeto. En
tercero, que represente mejor la forma de relacionarse entre sujeto y objeto.
(Cuél es la forma adecuada para representar al sujeto? ;Y cuél es la forma
adecuada para representar al mundo? En la metifora de Ortega las formas
se confunden, necesitamos una nueva. ;jHay alguien que haya propuesto
una tercera gran metifora que pueda sustituir a la de Ortega? Tras hacer una
investigacién, hasta donde llega mi conocimiento solamente hay tres personas:
Antonio Rodriguez Huéscar, Xabier Zubiri y Chantal Maillard. Y aqui merece
la pena hacer otro apunte: no estamos diciendo que estos tres autores sean los
tnicos que hayan planteado metdforas para describir la relacién del humano
con el mundo, hay metéforas que tienen que ver con la temdtica muy famosas.
Por poner algunos ejemplos, tenemos la metdfora de la “cdmara oscura” que
expone Foucault en Las palabras y las cosas, la metéfora “el mundo es una gran
méquina” que analiza Turbayne en su famoso libro £/ mito de la metdfora o “la
mente humana es un espejo que refleja la realidad” que critica Rorty en su
libro La filosofia y el espejo de la naturaleza. Sin embargo, pese a las importantes
aportaciones de estos autores, ninguna de estas metéforas encaja en el guion
orteguiano, no son terceras grandes metdforas que ponen dos objetos en rela-
cién para superar los dos paradigmas anteriores. En ese sentido, los trabajos
de Huéscar, Zubiri y Maillard son los tinicos que parten del guion orteguiano
para proponer una tercera gran metéfora alternativa.

Alternativas a la tercera gran metéfora propuestas por Huéscar, Zubiri y

Maillard

Maillard propone una gran metéfora alternativa en su ensayo La creacién
por la metdfora. Lo primero que sorprende del andlisis de Maillard de Zas dos
grandes meldforas es que, pese a mencionar las primeras dos grandes metéforas,
no menciona en ningdn lugar la tercera metdfora que propone Ortega, la de
los dit consentes. Esto puede deberse a que, como explicdbamos anteriormente,
no la expone en este ensayo, ni en ninguna otra publicacién hecha en vida.
“Las dos grandes metéforas” termina sin siquiera mencionarla. Ortega, cémo
decfamos, habla de los dit consentes como tercera metdfora en una conferencia
que dio en Buenos Aires en 1916, “Las tres grandes met4foras”, que no publicé
en ningun libro en vida, aunque se publicé un extracto en periédicos y revistas

Revista de
Estudios Orteguianos
N°51. 2025

noviembre-abril



174 La tercera gran meldfora de Ortega: la gran meldfora de la arzh‘opo/oyt}zﬁ[od(g’ﬁaz

argentinas. Fijémonos lo que dice en el curso que dio en 1940 titulado Za razén
histdrica:

Hombre y mundo, sujeto y objeto —para usar estos dos viejos términos
inservibles ya— son como ciertas parejas de divinidades que segtin la mitologfa
nacfan y morfan juntas, asf los Dioscuros, y por eso se les llamaba il conventes,
los dioses undnimes. Esta imagen y esta tesis fueron enunciadas por mf ya en
1916 y las he encontrado de nuevo en el texto taquigrdfico que me ha propor-

cionado el sefior Alberini®.

Este texto taquigrdfico del que habla Ortega se publicé posteriormente
en Buenos Aires en 1947 en un libro llamado Anrales de la Institucion Cultural
Espaiola®. El motivo de que Maillard no conociera este texto puede deberse a
que no aparecid en las Obras completas de Ortega hasta las editadas por Taurus
en 2004 (La creacion por la metdfora de Maillard es de 1992). Probablemente
Maillard en ese afio trabajaba con las Obras completas de Alianza —publicadas
por Paulino Garagorri en 1983—, donde no aparece este texto. Donde sf habria
podido encontrarlo —asf llegué yo al texto por primera vez— es en el libro de
Julidan Marfas Ortega. Circunstancia y vocacion del afio 1973, donde se menciona
el texto®'. También aparecen referencias en “Prélogo para alemanes” y otros
lugares de las Obras completas, aunque no el texto completo. Parece ser que el
tema de encontrar la tercera metdfora no era tan sencillo, pues también un
joven Javier Gom4 “al tiempo que una réfaga sacudia su gesto”*? se pregunta-
ba en el afio 1994, tras leer el ensayo de Ortega: “Por favor, ;cudl es la tercera
gran metafora?”®

Pero lo que sorprende atin més es que el propio Rodriguez Huéscar —que
seguro que sf conoce las lecciones de Argentina y su posterior inclusién en los
Anales de la Institucion Cultural Espariola, porque hace referencia a ello®— no uti-
lice la metafora de los dii consentes. Huéscar afirma que la tercera gran metéfora
es la perspectiva. Esto puede deberse a su afirmacién en ese libro, Pervpectiva y
verdad —que es su tesis doctoral— de que “no iba a concederles a las recensio-
nes argentinas el valor de texto”®. Como analiza Lasaga, Huéscar en su tesis
muestra fidelidad discipular, pero a la vez “la voluntad de trascenderla, de cara

“ IX, 508.

%0 La referencia completa serfa Anales de la Institucion Cultural Espaiiola. Buenos Aires:
Institucién Cultural Espafiola, 1947, Tomo 1, pp. 175-176.

8 Julidn MARIAS, ob. cit., p. 48.

52 Javier GOMA LANZON, “La tercera gran metafora”, Nueva Revista, n.° 36 (1994), p. 66.

55 [dem.

% Antonio RODRIGUEZ HUESCAR, Perspectiva y verdad. El problema de la verdad en Ortega.
Madrid: Revista de Occidente, 1966, p. 18.

88 [dem.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°51. 2025

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOsu RODRIGUEZ LLORENTE 175

a la configuracién de un pensamiento propio™®. En la misma linea, Javier San
Martin nos explica cémo la interpretacién de las creencias y de la perspecti-
va intelectual que hace de Ortega es bastante libre®”. El caso es que, para el
tema que nos concierne, de asumir que la tercera gran metifora de Ortega es
la perspectiva, me sumo a decir que su interpretacién es bastante libre. Ortega
en ningun lugar afirma algo asi, bien es cierto que no publica en vida ningin
libro donde diga expresamente que la tercera metéfora son los dii convsentes, pero
lo afirma varias veces en vida, en diferentes afios, tanto un Ortega joven de
1916 como en los afios cuarenta. En ese sentido parece un criterio més sélido
afirmar que para Ortega la tercera metafora son los dil consentes y no la perspec-
liva, cosa que en ningin momento dice Ortega y que ademé&s no es una buena
metéfora para el fin propuesto, tal y como veremos a continuacién.

Eso no quita que el andlisis de Huéscar sobre cémo Ortega utiliza la pala-
bra perspectiva metaféricamente es, en mi opinién, correcto y muy interesante.
No sélo eso, sino que, en diferentes partes del libro, analiza el postulado orte-
guiano que venimos defendiendo, que la metéfora es un instrumento ineludible
para hacer filosofia. Asf, analiza que, incluso ya el Ortega m4s joven, el de su
época més objetivista, tiene parrafos que ya insintan la idea defendida en “Las
dos grandes metédforas”®. Sin embargo, Huéscar da un paso més alld y dice
que la perspectiva vital es la tercera gran metéfora:

Pues bien, digo que la idea de “perspectiva vital” es la tercera “gran met4-
fora”, porque, en efecto, segtin el propio Ortega, lo real, lo que hay —“lo que
integra el destino”— “no es nunca gpectes, aspecto, especticulo, objeto para
un contemplador”, sino que todo eso “precisamente es lo irreal. Es nuestra
idea, no nuestro ser”. Por consiguiente, al decir que la vida, que la realidad es
“perspectiva” o punto de vista, se estd metaforizando. Ortega es plenamente
consciente de ello. Es més, lo hace con toda deliberacién, metédicamente,
porque, como queda apuntado, estd convencido de que el pensar cognosci-
tivo no puede dejar de ser metaférico, como no puede dejar de ser interpretativo
ni, en alguna medida, abstracto. Lo importante, pues, sera que la metéifora sea
la m4s justa y, adem4s, la conciencia de que es metéfora, esto es, el no tomarla
por la realidad misma —y esto es, sobre todo, imperativo cuando lo que se
trata de pensar es precisamente “la” realidad, o sea en el pensar filoséfico. La
“perspectiva” pues, en el sentido literal de la palabra, que es el vuual —y, por
traslacién inevitable, y ya también metaférica, yacente en toda la tradicién
filoséfica europea, también en el mental o wntelectual—, no es un fenémeno o

% José LASAGA, “Antonio Rodriguez Huéscar, una vida a contracorriente”, en Antonio
RODRIGUEZ HUESCAR, Del amor platénico a la libertad, edicién de José Lasaga. Madrid: Biblioteca
Nueva, 2009, pp. 15-16. Original de 1957. Madrid: Ediciones Puerta del Sol.

% Véase el capitulo VII del libro de Javier SAN MARTIN, Creencia y realidad. Madrid:
Editorial Sicémoro, 2025.

5% Antonio RODRIGUEZ HUESCAR, ob. cit., p. 42.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°51. 2025

noviembre-abril



176 La tercera gran meldfora de Ortega: la gran meldfora de la arzh‘opo/oyt}zﬁ[od(g’ﬁaz

hecho originario, sino derivacién de una pre-pergpectiva: la “perspectiva” previa
del corazén, de la vida, del destino. Pero ;por qué llamar a eso “perspectiva”,
si no se trata de un ver, sino de un pre-ver? Evidentemente, por eso mismo,
por ser la vida, en todo momento, no solo visién, sino pre-visidn; por ser los
movimientos de nuestro corazén —que es el verdadero centro desde el cual
vivimos— el hecho originario de todo ver, contemplar, conocer, empezando por el
ver fisico (originario, es decir, el hecho que lo origina, posibilita, condiciona y,
en cierto sentido, hasta determina). La traslacién metaférica es obvia®.

En efecto, cuando Ortega dice que la vida no es materia ni alma, sino
determinadisima perspectiva espacio-temporal®
La palabra perspectiva se transpone desde su lugar convencional, que serfa el

enunciado por Huéscar como el punto de vista visual. Desde ahf se resignifica

, estd haciendo una metéfora.

al fingir una identidad total con la palabra vwda, produciéndose una traslacién
metaférica en la que el significado de perspectiva se altera saliéndose de su
convencionalidad, multiplicando las reverberaciones e incluyendo también
toda la significacién de lo que Huéscar llama pre-perspectiva, los movimientos
del corazén. Como deciamos antes, el punto donde Huéscar no acierta no es
en sefialar el cardcter metaférico de la palabra pervpectiva, sino en considerarla
la tercera gran metéfora. En primer lugar, como decfamos, es una interpre-
tacién libre de Huéscar. Sin embargo, vamos a analizarla, vamos a tomarnos
esa metéfora en serio: ,por qué no podrl’a ser la tercera gran metdfora si, en
efecto, contiene toda la profundidad que dice Huéscar? La razén es sencilla.
El argumento bdsico que Ortega esgrime en “Las dos grandes metéforas” es el
siguiente: “Este fenémeno universal de la relacién entre el sujeto y el objeto,
que es el darse cuenta, sélo podré concebirse comparandolo con alguna forma
particular de las relaciones entre objetos. El resultado serd una metafora”'.
(Qué quiere decir esto? Que para hablar de algo tan constante y abstracto
como la conciencia o el “darse cuenta” tenemos que representar al sujeto y
al objeto como dos cosas concretas que se relacionan de una manera deter-
minada, ya que esta manera determinada de relacionarse es lo que nos dird
algo sobre la conciencia. Lo que hacemos es fingir una identidad total entre
la conciencia y la manera de relacionarse de esas dos cosas. La metédfora de
Huéscar no hace esto. Lo que hace es equiparar vida a perspectiva. ;Quién es
el objeto?, ;quién es el sujeto?, ;cémo se relacionan entre ellos? Vida y perspec-
liva son conceptos abstractos, no son dos cosas concretas que se relacionen de
una manera que nos permita entrever cémo funciona esa relacién, por lo que,
m4s alld de afirmar el cardcter metaférico de la perspectiva orteguiana, no nos
vale como tercera metafora.

59 Ihidem, p. 158.
00 X, 152.
o1 11, 513.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°51. 2025

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOsu RODRIGUEZ LLORENTE 177

En el caso de Zubiri, expone su gran metédfora en su conferencia “Hegel y
el problema metafisico”. Dice lo siguiente:

De esta suerte, tal vez haya llegado la hora en que una tercera metifora,
también antigua, imponga, no sabemos por cudnto tiempo, su feliz tiranfa. No
se trata de considerar la existencia humana, ni como un trozo del universo, ni
tan siquiera como una envolvente virtual de él, sino que la existencia huma-
na no tiene mds misién intelectual que la de alumbrar el ser del universo; no
consistiria el hombre en ser un trozo del universo, ni en su envolvente, sino
simplemente en ser la auténtica, la verdadera luz de las cosas. Por tanto, lo que
ellas son, no lo son mds que a la luz de esa existencia humana. Lo que (segin
esta tercera metifora) se “constituye” en la luz no son las cosas, sino su ser;
no lo que es, sino el que sea; pero, recfprocamente, esa luz ilumina, funda, el
ser de ellas, de las cosas, no del yo, no las hace trozos mios. Hace tan sélo
que “sean”; en phott, en la luz, decian Aristételes y Platén, es donde adquieren
actualmente su ser verdadero las cosas. Pero lo grave del caso estd en que toda
luz necesita un foco luminoso, y el ser de la luz no consiste, en definitiva, sino
en la presencia del foco luminoso en la cosa iluminada. ;De dénde arranca, en
qué consiste, en dltima instancia, la dltima razén de la existencia humana
como luz de las cosas? No quisiera responder a esta pregunta, sino, simple-
mente, dejarla planteada; y dejarla planteada para, con ella, haber indicado
que el primer problema de la Filosoffa, el dltimo, mejor dicho, de sus proble-
mas no es la pregunta griega: ;Qué es el ser?, sino algo, como Platén decfa, que
estd més alld del ser®.

En este caso, parece que la metafora e/ hombre es la luz que alumbra el universo
sf{ que toma una forma m4s parecida a lo que pide Ortega. Bien es cierto que
la palabra wniverso, referida al objeto, es muy genérica y no le da demasiada
personalidad ni matices, pero el hecho de llamar al sujeto luz que alumbra si que
nos permite imaginarnos una accién clara y entablar una relacién. Al igual
que tenemos en la metéfora referente al idealismo e/ continente y su contenido, aqui
tenemos a/ duminadory lo tluminado. Sin embargo, a diferencia de la metafora del
idealismo donde el contenido est4 dentro del sujeto, en este caso la imagen que
se nos ofrece es distinta, lo luminado no estd dentro del iluminador, sino
que establece al sujeto como condicién necesaria para que el objeto se ilumine.
A su vez, laluz —el sujeto— no es una cosa mds que choca con el objeto, como en
el realismo. Para iluminar algo debe haber algo; por lo tanto, se establece una
relacién interesante en cuanto a mutua necesidad y coexistencia se refriere.
Hasta aqui, podria ser una gran metéfora interesante. Sin embargo, fijémonos
en lo que dice Marfas, que sf conoce y considera la metafora de los dit conventes
como la tercera metéfora.

92 Xabier ZUBIRI, Naturaleza, Historia, Dios. Madrid: Editora Nacional, 1974, 6.* ed. (misma
paginacién que la 5." ed.), p. 240.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°51. 2025

noviembre-abril



178 La tercera gran meldfora de Ortega: la gran meldfora de la arzh‘opo/oyt}zﬁ[od(g’ﬁaz

La metéfora cognoscitiva necesita integrarse con lo que podriamos llamar
metiforas complementarias, hasta llegar a lo que yo propondria como un sis-
tema metaférico o de imdgenes que se exigen y se esclarecen recfprocamente.
Asf las ya enunciadas se completan en Ortega, ya en las mismas fechas, con
otra esencial: la de la luz®.

Marfas nos trae a continuacién las conocidas proposiciones de las
Meditaciones del Quijote, donde Ortega nos habla de la relacién del hombre
con la claridad y con la luz: “el hombre tiene una misién de claridad sobre la
tierra. Esta misién no le ha sido revelada por un Dios ni le es impuesta desde
fuera por nadie ni por nada. La lleva dentro de sf, es la raiz misma de su
constitucién”®. Y otra un poco més adelante: “Claridad dentro de la vida, luz
derramada sobre las cosas es el concepto. Nada més. Nada menos”®. En defi-
nitiva, Ortega nos habla de la luz como imperativo. Pero fijémonos en la iden-
tificacién que hace Ortega: “luz derramada sobre las cosas es ¢/ concepto”. No
la conciencia, no el darse cuenta, no el humano: ¢/ concepto. No olvidemos que
el objetivo de la gran metéfora no es hablar del concepto. Pero ;qué entiende
aquif Ortega por concepto? Para saberlo tenemos que irnos unas paginas antes:
“el concepto contiene todo aquello que esa cosa es en relacién con las demds,
todo ese superior tesoro con que queda enriquecido un objeto cuando entra a
formar parte de una estructura”®. Y matiza muy claramente: “La misién del
concepto no estriba, pues, en desalojar la intuicién, la impresién real. La razén
no puede, no tiene que aspirar a sustituir la vida”®, lo que hace el concepto es
expresar “el lugar ideal, el ideal hueco que corresponde a cada cosa dentro del
sistema de las realidades™®. Y termina: “Jamds nos dar4 el concepto lo que nos
da la impresién, a saber: la carne de las cosas. Pero esto no obedece a una insu-
ficiencia del concepto, sino a que el concepto no pretende tal oficio”®. Dicho
esto, de aquf extraemos una conclusién muy importante: el concepto no abar-
ca la totalidad de la estructura de la comprensién humana. En ese sentido, la
metéfora el hombre es la luz que alumbra el universo no puede ser la gran metéfora,
solo puede ser, como dice Marfas, una metéfora auxiliar, complementaria, que
nos habla de una parcialidad. Fijémonos en que el propio Zubiri en el parrafo
anterior habla de que “la existencia humana no tiene mds misién wtelectual que
la de alumbrar el ser del universo”. No dice misién a secas, sino un tipo de
misién; por tanto, no una misién total.

% Julidn MARIAS, ob. cit., p. 59.
o4 1, 788.

% Idem.

6 Jbidem, 783.

57 Jbidem, 784.

8 [dem.

9 Idem.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°51. 2025

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOsu RODRIGUEZ LLORENTE 179

Y aquf vamos a aprovechar para ver cémo se relacionan e/ concepto del que
nos habla Ortega en la Meditaciones, con la metdfora. En “Las dos grandes met4-
foras” podemos ver la secuencia en la que Ortega nos lleva de la palabra al
concepto y del concepto a la metdfora: “la palabra no es sélo un vocablo, sino
una significacién adjunta a él. Cuando discutimos palabras nos es muy dificil
no disputar sobre significaciones””’. Entonces aparece el concepto: “Estos son
los tradicionales conceptos de que habla la vieja l6gica”!. Es decir, el concepto
es la significacién que damos a la palabra. Cuando discutimos sobre el concep-
to de “amor” en Platén, estamos discutiendo sobre la significacién que se da
a esa palabra en Platén. Pero Ortega continda: “como el concepto, a su vez,
no es sino la intencién mental hacia una cosa, tendremos que las pretendidas
disputas de palabras son, en verdad, querellas sobre cosas””?. Pero ;qué pasa
cuando un investigador descubre un fenémeno nuevo? Que ese investigador
necesita introducirlo en el marco conceptual o referencial de la cultura a la
que pertenece. Hasta ahora nadie lo habfa nombrado porque ese fenémeno
no sabfamos que existfa, es nuevo. Por eso, para nombrarlo, tiene que recurrir

73, es decir, a las palabras que ya tenemos, donde “cada

voz se encuentra ya adscrita a una significacién””. “A fin de hacerse entender,

al “lenguaje usadero”

elige la palabra cuyo usual sentido tenga alguna semejanza con la nueva sig-
nificacién (...) al través y por medio de la antigua, sin abandonarla. Esto es la
metédfora””®. Un ejemplo puede ser usar “inteligencia artificial” para nombrar
un fenémeno nuevo que est4 surgiendo con el desarrollo de la técnica. En este
sentido, podemos concluir que, necesariamente, el utilizar una misma palabra,
por ejemplo, inteligencia, para nombrar un fenémeno nuevo que, aunque tenga
alguna semejanza, es diferente a lo que venfamos entendiendo por inteligencia,
hace que siempre tengamos diferentes conceptos de cada palabra, por eso a
menudo hay discusiones. El proceso de descubrimiento de los fenémenos y el
ntmero de palabras limitadas hacen que estas se resignifiquen continuamente,
dando lugar a diferentes conceptos de la misma palabra. Pero, en segundo
lugar, como ya hemos explicado al principio del trabajo, la metéfora sirve
también sirve para nombrar objetos insélitos (ejemplo: el fondo del alma) que
“se hallan m4s lejos de nuestra potencia conceptual”. Es decir, que ahora se nos
queda corto el concepto. Es decir, hay objetos tan constantes y abstractos,
dificiles y esquivos —como es el caso de la conciencia, fenémeno universal de
la relacién entre sujeto y objeto— que no pueden ser nombrados de una forma

7011, 505.
v Idem.
72 [dem.
75 [bidem, 506.
™ Idem.
75 [dem.
Revista de
Estudios Orteguianos
N°51. 2025

noviembre-abril



180 La tercera gran meltdfora de Ortega: la gran meldfora de la antropologia filosdfica

convencional. Para ello necesitamos una metifora —como la tabla cerina y el
sello o las diferentes que hemos visto. Y a continuacién dice Ortega algo muy
importante sobre la metafora:

No se entienda por esto que merced a ella transponemos los limites de lo
pensable. Simplemente nos sirve para hacer pricticamente asequible lo que
se vislumbra en el confin de nuestra capacidad. Sin ella, habrifa en nuestro
horizonte mental una zona brava que en principio estarfa sometida a nuestra
jurisdiccién, pero de hecho quedaria desconocida e indémita’.

Por lo tanto, la vida siempre se escapa a lo pensable, pero para llegar a
nuestra méxima capacidad de claridad necesitamos la metéfora. La pregunta
aquf es la siguiente: cuando dice Ortega en Meditactones del Quijote que el con-
cepto “contiene todo aquello que es esa cosa en relacién con las demds, todo
ese superior tesoro con que queda enriquecido un objeto cuando entra a
formar parte de una estructura” y que es “la luz que alumbra las cosas”, g,hasta
qué punto esté incluida en esa afirmacién la metdfora con la que nombramos
lo més abstracto y constante, dificil y esquivo que estd mas alld de nuestra
potencia conceptual? Aquf puede haber equivocos, porque parece que en las
Meditaciones la palabra concepto en Ortega tiene una significacién mds amplia
que en “Las dos grandes metédforas”. Creo que en las #editaciones las metéforas
insdlitas se podrfan incluir como una forma especial de concepto, pero concepto.
Pues para mf no hay duda de que estas metéforas insélitas formarian parte de
la cultura y de la claridad, aunque estén “mds all4 de nuestra potencia concep-
tual” y aunque encierren cierta ambigiiedad por utilizar un lenguaje tensivo.
Veamos las afirmaciones de Hausman al respecto:

Si hemos de comprender cémo un fenémeno puede exhibir un significa-
do inteligible con articulaciones que se apartan de las pautas aceptadas de
inteligibilidad, entonces hemos de comprender un problema epistemolégico.
Después de todo, una teorfa del conocimiento habria de ser relevante para las
aprehensiones de inteligibilidad alli donde ocurran, especialmente cuando se
producen en situaciones que incluyen algo que viola nuestras expectativas de

inteligibilidad”.

Para terminar, vamos a analizar la gran metafora que nos propone Maillard
en su libro Za creacion por la metdfora:

Y no es extrafio, pues, como indica N. Goodman, hay tantos modos de ser
en el mundo como modos hay de expresarlo, verlo, describirlo. Y ninguno de

76 Jhidem, 508-509.
7 Carl R. HAUSMAN, HMetaphor and Art. Cambridge: Cambridge University Press, 1989, p. 9.

Revista de
Estudios Orteguianos

N°51. 2025

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOsu RODRIGUEZ LLORENTE 181

estos modos de ser es el modo de ser en el mundo. Lo que equivale a decir
que el hecho de que el mundo se predique de diversas maneras no da derecho
a suponer que el mundo es de una determinada manera. Sin embargo, puede
decirse que el mundo es de diversas maneras, siendo as{ que el hombre es un
ser condenado a captarlo, verlo, entenderlo, describirlo, solamente en uno u
otro de sus modos. Pero, consecuentemente, cada hermeneuma o interpretacién
(en terminologfa de Goodman) serd “real”, serd el mundo verdadero, y poco
importa que exista o no, fuera de ellos, un mundo original. El hombre, segtin
esta nueva versién del perspectivismo, pasa de ser intérprete a ser creador
de realidad. Y esta podria ser otra modalidad de la tercera gran metéfora, o
tal vez una cuarta: el hombre ya no serfa luz que alumbra lo que hay, sino
agua viva azotada por el viento. Al encresparse refleja el cielo en cada uno de sus
infinitos y cambiantes espejos. Cada una de esas im4genes es tan real como el
agua misma, que reflejdndose a sf misma refleja el cielo y reflejando al cielo
se refleja a s{ misma infinitamente. Es tradicién en las diferentes escuelas del
budismo considerar el espiritu como el agua tranquila de un estanque. Los
pensamientos son el viento que la agita. Al serle preguntado a un maestro qué
pasarfa si no hubiese viento, él se eché a refr: tampoco habria espiritu, dijo. La

solucién es facil: el agua y el viento son la misma cosa’.

Lo primero que hay que decir es que, en efecto, esta es una nueva versién
del perspectivismo que distarfa mucho del perspectivismo de Ortega. Una cosa
es que la realidad radical sea nuestra propia vida, determinadisima perspec-
tiva espacio-temporal, y que cada perspectiva sea tnica, y otra muy diferente
es que poco importe que exista fuera de cada perspectiva un mundo original.
Fijémonos en que incluso Maillard dice que “el hombre es creador de realidad”,
y creacidn es precisamente la palabra que utiliza Ortega al explicar en su segun-
da gran metifora cémo entendian la conciencia los idealistas: conciencia es
creacién. Pero mds alld de entrar en la disputa metaffsica —que en este caso
es inabarcable en un articulo de estas dimensiones, porque Maillard y Ortega,
aun compartiendo algunas fuentes, beben de tradiciones muy distintas— vamos
a analizar la metéfora en si: ¢/ hombre es agua viva azotada por el viento. Lo cierto
es que, en la metafora de Maillard no nos podemos detener en estas dos cosas
agua y viento como hacfamos en las anteriores metaforas, porque introduce més
cosas: el celo, el estangue... Primero dice que el hombre es agua viva y luego que e/
agua es el espiritu, palabra que no se corresponde con hombre. Las metéforas de
Ortega buscaban representar “el fenémeno universal de relacién entre sujeto y
objeto”, llevando a cabo analogias con el esquema: la relacién de A (sujeto)
y B (objeto) es como la relacién de C (una cosa) y D (otra cosa). Chantal

78 Chantal MAILLARD, La creacién por la metdfora. Introduccion a la razén-poética. Barcelona:

Anthropos, 1992, pp. 119-120.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°51. 2025

noviembre-abril



182 La tercera gran meltdfora de Ortega: la gran meldfora de la antropologia filosdfica

trasciende este pensamiento analégico y propone una metéfora con una estruc-
tura diferente a la del guion orteguiano.

En conclusién, creo que “Las dos grandes metéforas” es uno de los textos
m4s vivos de Ortega. En primer lugar, expone una teorfa de la metéfora que,
ya en 1925, anticipa muchas cosas que luego defenderdn algunos de los tes-
ricos contempordneos mas importantes de la metdfora, como Max Black. En
la descripcién de su teorfa interaccionista de la metdfora —que marcé un antes
y un después en la disciplina—, podemos ver cuestiones que ya anticipaba el
ensayo de Ortega muchos afios antes. De la misma forma, en un libro tan im-
portante como La meldfora viva, de Paul Ricoeur, podemos encontrar argumentos
que ya aparecen en las obras de Ortega con anterioridad, pese a no ser citado
en ese libro. Pero, més all4 de eso, es importante destacar que Ortega nos deja
un encargo: en el ensayo hace una elusién de cudl serfa esa tercera gran metd-
fora, lo que nos invita a todos a reflexionar y a tratar de imaginar cuél podria
ser. Es cierto que en las lecciones argentinas plantea una —los Ji contentes—,
pero sin demasiada conviccién, ya que después no la sefiala como la tercera
gran metdfora en ningtn libro importante. Los tres intentos —hasta donde
llega mi conocimiento— de crear una tercera gran metéafora que han llevado a
cabo Rodriguez Huéscar, Zubiri y Maillard —pese a haber sefialado algunos
problemas que tlenen sus planteamientos—, contribuyen a p]antear una lfnea de
pensamiento que nos puede permitir abordar la antropologfa filoséfica de una
manera original y nutritiva, abriendo un camino para conversar desde Ortega
con los clésicos y contemporédneos de la disciplina. El ejercicio de incluir el
pensar metaférico en la ﬁlosofia, sefialar la metidfora como un instrumento
ineludible para pensar al ser humano y tratar de no por ello renunciar a un
concepto de verdad fuerte, son algunas tareas que podemos heredar de Ortega
y, a través de sus textos, hacer nuestra contribucién a una manera original de
pensar el ejercicio filoséfico. Necesitamos nuevas formas de nombrar la reali-
dad sin por ello caer en el relativismo, formas que nos acerquen a la constante
bisqueda de la plenitud vital, que no es otro que el objetivo de los creadores
de cultura. Por eso el encargo no es baladi: seguimos necesitando una tercera
gran metéfora, una gran metdfora que contribuya a ampliar el conocimiento
que tenemos sobre el ser humano. Una metéfora que podamos proponer como
la gran metéfora de la antropologia filoséfica. @

Fecha de recepcion: 51/01/2025
Fecha de aceptacion: 05/05/2025

Revista de
Estudios Orteguianos

N°51. 2025

noviembre-abril

ISSN: 1577-0079 / e-ISSN: 3045-7882



288.-G0€ ‘NSSI-®/6.00-2.G) ‘NSSI

JOsu RODRIGUEZ LLORENTE

185

B REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Aceveno, J. (1992): Hombre y Mundo. Santiago de
Chile: Editorial Universitaria.

BLack, M. (1962): Models and Metaphors. Ithaca,
Nueva York: Cornell University Press. Version
en espafol: Modelos y metdforas. Madrid:
Tecnos, 1966.

Foucaut, M. (2022): Las palabras y las cosas.
Una arqueologia de las ciencias humanas.
Trad. de E. C. Frost. Ciudad de México:
Siglo XXI Editores. Obra original publicada
en 1966.

Hausman, C. R. (1989): Metaphor and Art.
Cambridge: Cambridge University Press.

Lakorr, G. y JoHnson, M. (1980): Metaphors We
Live By. Chicago: University of Chicago Press.

LasAGA, J. (2009): "Antonio Rodriguez Huéscar,
una vida a contracorriente”, en A. RODRIGUEZ
Hutscar, Del amor platénico a la libertad.
Textos para un desarrollo historico de la
filosofia. Ed. de J. Lasaga. Madrid: Biblioteca
Nueva, pp. 15-35. Original de 1957.

MaitLArp, C. (1992): La creacion por la metéfora.
Introduccion a la razon-poética. Barcelona:
Ediciones Anthropos.

Marias, J. (1973): Ortega. Circunstancia y voca-
cion, 2 vols. Madrid: Revista de Occidente.

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras completas,
10 vols. Madrid: Fundacién José Ortega y
Gasset / Taurus.

Ricoeur, P. (2001): La metafora viva. Madrid:
Ediciones Cristiandad. Version original: La
métaphore vive. Paris: Editions de Seuil, 1975.

RopRriGUEz HuEscAr, A. (1966): Perspectiva y ver-
dad. El problema de la verdad en Ortega.
Madrid: Revista de Occidente.

RorTy, R. (2001): La filosofia y el espejo de la natu-
raleza. Trad. de J. Conill. Madrid: Catedra.
Obra original publicada en 1979.

SAN MARTIN, J. (2012): La fenomenologia de Ortega
y Gasset. Madrid: Biblioteca Nueva.

SAN MaRTIN, J. (2013): Antropologia filosdfica I.
De la antropologia cientifica a la filosdfica.
Madrid: UNED.

SAN MARTIN, J. (2025): Creencia y realidad. Madrid:
Editorial Sicomoro.

TuGenDHAT, E. (2008): Antropologia en vez de
metafisica. Barcelona: Gedisa.

TursavNg, C. M. (1974): El mito de la metdfo-
ra. Ciudad de Meéxico: Fondo de Cultura
Econdmica. Obra original publicada en 1962.

ZuBIRl, X. (1974): Naturaleza, historia, Dios.
Madrid: Editora Nacional, 6.% ed.

Revista de
Estudios Orteguianos
N°51. 2025

noviembre-abril



	Página en blanco



