
1. Contexto y planteamiento del tema: las nuevas generaciones ante Ortega

Las ideas que expongo a continuación son un resumen general de las 
tesis que he defendido con más detalle en dos trabajos recientes,1 por lo 
que me permito remitirme a ellos para un mayor desarrollo de los argu-

mentos aquí expuestos, así como para una discusión pormenorizada de la 
bibliografía existente sobre esta temática. No es mi objetivo aquí, pues, ofrecer 
un análisis minucioso del tema, sino, más bien, sintetizar del modo más claro y 
sencillo posible las líneas generales de la relectura de la ética orteguiana que 
propongo llevar a cabo al hilo de su Estimativa2. Así, los tres objetivos princi-

1 Cfr. Noé EXPÓSITO ROPERO, “Lecturas de Ortega. A propósito de su fenomenología de los 
valores y su Estimativa” en Acta Mexicana de Fenomenología. Revista de Investigación filosófica y cien-
tífica, n. 4, 2019, pp. 57-102 y “La Estimativa de Ortega: de sus circunstancias a sus bases feno-
menológicas” en Revista de Estudios Orteguianos, n. 39, 2019, pp. 187-220. 

2 Siguiendo el proceder habitual del propio Ortega, en lo que sigue escribo en mayúsculas 
la palabra “Estimativa” para enfatizar que con ella nos referimos a una disciplina científica aná-
loga a la axiología o “ciencia general del valor”, y no al mero análisis de la estimación, según 

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 40. 2020

Resumen 
El objetivo de este trabajo es, en primer lugar, 
recordar la distinción trazada por Ortega entre 
la forma “técnica” de hacer filosofía y la forma 
“literaria”; en segundo lugar, mostrar en qué 
sentido preciso esta forma “técnica” de filosofar 
reivindicada por Ortega sería la fenomenología; 
y, en tercer lugar, señalar la importancia de esta 
cuestión para comprender las bases fenomeno-
lógicas de la ética orteguiana. 

Palabras clave 
Ortega y Gasset; Husserl; Ética; Estimativa; Axiolo-
gía; Fenomenología; Valores

Abstract 
The aim of this paper is, first, to recall the distinction 
drawn by Ortega between the “technical” way of 
doing philosophy and the “literary” way. Secondly, 
to show in which precise sense this “technical” 
form of philosophizing claimed by Ortega would 
amount to phenomenology. And, thirdly, to point 
out the relevance of this question to correct 
understanding of the phenomenological bases of 
Orteguian ethics.

Keywords 
Ortega y Gasset; Husserl; Ethics; Estimative 
Science; Axiology; Phenomenology; Values

La ética fenomenológica de Ortega: 
una relectura desde la Estimativa 

Noé Expósito Ropero

07 Mesa 3 - Art 2.qxp_Mesa 3 - Art 2  22/7/20  17:25  Página 147

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Expósito Ropero, E. (2020). La ética fenomenológica de Ortega: una relectura desde la 
Estimativa. Revista de Estudios Orteguianos, (40), 147-156.
https://doi.org/10.63487/reo.189

ORCID: 0000-0002-4956-6545



148 La ética fenomenológica de Ortega: una relectura desde la Estimativa

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 40. 2020

pales de este trabajo son, en primer lugar, recordar la distinción trazada por 
Ortega entre la forma “técnica” de hacer filosofía y la forma “literaria”; en 
segundo lugar, mostrar en qué sentido preciso esta forma “técnica” de filosofar 
reivindicada por Ortega sería la fenomenología; y, en tercer lugar, señalar la 
importancia de esta cuestión para investigar las bases fenomenológicas de la 
ética orteguiana. 

Quizás no haya mejor forma de poner a prueba la vigencia de un “clásico” 
que someterlo al tribunal -en este caso filosófico- de las nuevas generaciones, 
por eso son tan valiosos este tipo de monográficos, porque nos ofrecen un espa-
cio de reflexión que nos permite, no ya solo comentar y reiterar las ideas del 
autor estudiado, sino también, y sobre todo, someterlas a revisión crítica desde 
“la altura de nuestro tiempo”. Esta tarea se nos presenta hoy, especialmente a 
los jóvenes investigadores, de “vital importancia”, pues de ella pende, en buena 
medida, que Ortega perviva como filósofo, y no simplemente como periodista, 
sociólogo, politólogo, literato o mero autor recurrente de cita fácil. Es induda-
ble, y esto lo reconocen hasta sus más acérrimos detractores, que los textos orte-
guianos son una fuente inagotable de expresiones, metáforas y fórmulas 
geniales. Sin embargo, sus lectores sabemos que la ansiada “claridad” de su 
escritura encierra dificultades y complejidades conceptuales que solo pueden 
ser descubiertas y, quizás, resueltas, desde un minucioso análisis filosófico, 
tarea que, para bien o para mal, será la encargada de dictaminar la coherencia 
y la consistencia de su pensamiento. Un literato, un periodista o un político 
-sobre todo el demagogo- puede permitirse el lujo de vivir instalado en la ambi-
güedad expresiva propia de la metáfora, de la retórica y de la fantasmagoría
conceptual, pero un filósofo que adoptase tal modus operandi estaría, más tarde o
más temprano, sentenciado a muerte sin escapatoria histórica posible. Ortega
era plenamente consciente de ello, razón por la cual reivindicaba en su impor-
tantísimo Discurso para la Real Academia de Ciencias Morales y Políticas de 1918 “la
única forma satisfactoria” de hacer filosofía, que es “la forma técnica”, tal y
como defendía vehementemente al comienzo del citado discurso:

La cortesía, la benevolencia y el reglamentario uso os re[ú]nen hoy para 
escuchar al que llamasteis y que llega ante vosotros con sus peculiares aficio-
nes científicas. No he de desaprovechar la ocasión que me ofrecéis. Y aún per-
donadme si al aprovecharla friso en la crueldad. ¡Pero es tan insólita! Quien 

podría entenderse tanto en su sentido cotidiano como en la terminología propia de la psicología. 
Conviene, pues, preservar el término en mayúsculas para marcar esta diferencia, tal y como hace 
nuestro autor, por ejemplo, al presentar su proyecto ante el gran público de Revista de Occidente 
en el ensayo titulado “Nuevos hechos, nuevas ideas. ¿Qué son los valores? Iniciación en la 
Estimativa” (nº IV, octubre 1923, pp. 39-70). 

07 Mesa 3 - Art 2.qxp_Mesa 3 - Art 2  22/7/20  17:25  Página 148

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



149NOÉ EXPÓSITO ROPERO

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 40. 2020

se ocupa de asuntos filosóficos en nuestro país está condenado a no poder 
hablar de ellos, casi nunca, en la única forma satisfactoria, que es la forma téc-
nica. Muy raro es que halle un público, siquiera sea reducido, al cual interesen 
los problemas verdaderamente científicos de la filosofía y que, a la vez, goce 
de preparación suficiente para seguir el hilo de un discurso conciso, abstracto 
y rigoroso. Por ello se ve en España obligado el cultivador de la filosofía a usar 
de ella, por decirlo así, subrepticiamente, larvando el puro razonamiento con 
el antifaz de la disertación literaria o la homilía política. 

Pero comprenderéis que, a la larga, se hace enojosa esta forzosidad de ejer-
citar siempre la filosofía bajo las precauciones y cautelas propias a un contra-
bando3. 

Las dos preguntas que hemos de plantearnos ante las tesis anteriores -de 
muy largo alcance, por cierto- resultan bastante obvias: primero, ¿qué entien-
de Ortega aquí por “forma técnica” de hacer filosofía?; segundo, ¿cuáles son 
“los problemas verdaderamente científicos de la filosofía”? La respuesta que se 
nos ofrezca marcará, naturalmente, las coordenadas de la concepción orteguia-
na de la filosofía o, si se quiere, su paradigma filosófico. Ahora bien, una respues-
ta coherente y sistemática a tales preguntas no puede ser fruto de la 
improvisación y la ocurrencia retórica, sino que ha de fundarse en un análisis 
preciso de, al menos, estas cuatro cuestiones: primero, qué metodología se adop-
ta; segundo, qué epistemología subyace a tales tesis; tercero, qué ontología o con-
cepción de la realidad opera en los análisis; cuarto, qué antropología filosófica o 
noción de la realidad humana sustenta estas ideas. La importancia del asunto 
reside en que, efectivamente, estas cuestiones no pueden responderse aisla-
damente, sino que, por ejemplo, toda epistemología presupone siempre -se 
haga de ello problema explícito o no-, una metodología, una concepción de la 
realidad y, por supuesto, de la realidad humana. Y lo mismo sucede si analiza-
mos las tres patas restantes de la mesa. No hay, pues, si queremos expresarlo 
así, una relación de fundamentación vertical entre estos cuatro ámbitos de la 
filosofía, sino circular. No es ninguna sorpresa, por tanto, que Ortega considere 
que son estos cuatro ámbitos o dimensiones del quehacer filosófico -y no 
otros- los que constituyen “ese campo de fundamentales problemas que deben 
constituir la filosofía primera” (VII, 713). 

Una vez que nos hayamos puesto mínimamente en claro sobre estas cues-
tiones primeras estaremos en condiciones de abordar con precisión las dos pre-
guntas iniciales, a saber, qué entiende Ortega por “forma técnica” de hacer 

3 José ORTEGA Y GASSET, Obras completas, 10 vols. Madrid: Fundación José Ortega y 
Gasset / Taurus, 2004-2010, VII, 705. En lo que sigue el volumen irá en números romanos y las 
páginas en arábigos.

07 Mesa 3 - Art 2.qxp_Mesa 3 - Art 2  22/7/20  17:25  Página 149

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



150 La ética fenomenológica de Ortega: una relectura desde la Estimativa

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 40. 2020

filosofía y cuáles son “los problemas verdaderamente científicos de la filosofía”. 
La respuesta nos la ofrece nuestro filósofo en una serie de textos muy precisos: 
“Sobre el concepto de sensación”, “Sensación, construcción e intuición”, 
ambos de 1913; Sistema de la psicología (1915); Introducción a los problemas actuales 
de la filosofía (1916); el citado Discurso (1918); las “Lecciones del curso univer-
sitario 1921-1922”, ambos inéditos hasta su publicación en 2007; y “Vitalidad, 
alma, espíritu” (1925). Podríamos añadir otros tantos, pero con estos creo que 
podemos reconstruir sólidamente los cuatro pilares básicos del edificio filosó-
fico orteguiano, su filosofía primera. La síntesis global de todo ello nos la ofre-
cerá en ¿Qué es filosofía? (1929), cuya tesis central sostiene, como es sabido, que 
“mi vida”, la de cada cual, es la “realidad radical”. Es muy tentador, pues,  
asumir que la verdadera filosofía orteguiana se fragua a partir de esta fecha, 
1929, minusvalorando -cuando no ignorando por completo- los citados textos 
precedentes. Estos últimos no son, desde luego, los escritos más famosos de 
Ortega; tampoco los más bellos y retóricamente logrados, pero en ellos están 
nítida y técnicamente formuladas las tesis centrales de nuestro filósofo en lo 
que al cuádruple espectro de problemas de filosofía primera se refiere. Estas 
cuestiones y tareas, así como sus respectivas disciplinas, conforman, efecti-
vamente, “los problemas verdaderamente científicos de la filosofía”, esto es, 
metodológicos, epistemológicos, ontológicos y antropológicos. Ignorar estos 
escritos implica, pues, ignorar las bases mismas de su filosofía primera, sobre las 
que, insisto, se sustenta todo su pensamiento maduro. Así, respondiendo a la 
segunda cuestión, creo que la desatención de estos ensayos torna prácticamente 
imposible, no ya responder, sino identificar y plantear rigurosamente -téc-
nicamente- cuáles serían para Ortega “los problemas verdaderamente científi-
cos de la filosofía”. La cuestión, obviamente, no es baladí, y dejarla sin 
respuesta acarrea el riesgo de caer en malinterpretaciones y confusiones nada 
desdeñables para la comprensión de la filosofía orteguiana. 

Ahora bien, la pregunta inicial permanece abierta: ¿cuál es, según Ortega, 
esa “forma técnica” y únicamente “satisfactoria” de hacer filosofía? Responder 
con todo rigor a esta cuestión es, igualmente, una de las tareas más acuciantes 
-y apasionantes- que nos deja legada Ortega a las nuevas generaciones. 
 
2. El papel de la fenomenología y de la Estimativa en la filosofía de Ortega 
 

Quizás sorprenda que nada se haya dicho todavía sobre la ética fenomenoló-
gica de Ortega y el papel que su Estimativa juega en ella, temas titulares de mi 
contribución. No es, sin embargo, casual que así sea, sino que este proceder 
obedece a la tesis central que defiendo en mi investigación, y es que, como bien 
sostuvo Sánchez Cámara (2000; 2010), ni la ética de Ortega y Gasset ni,  

07 Mesa 3 - Art 2.qxp_Mesa 3 - Art 2  22/7/20  17:25  Página 150

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
mayo-octubre 



151NOÉ EXPÓSITO ROPERO

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 40. 2020

en general, su filosofía, pueden ser cabalmente comprendidas sin la referencia 
a su adhesión a la teoría de los valores. Ahora bien, y esta es la precisión deci-
siva en la que quiero insistir, la “teoría de los valores” de Ortega resulta com-
pletamente incomprensible -y carente de fundamentación filosófica- al 
margen de su Estimativa; y esta última, a su vez, resulta igualmente incom-
prensible desligada de sus bases fenomenológicas. Tal es la razón por la cual, 
ya desde Aranguren (1958), se ha asumido generalmente entre los intérpretes 
que el “sistema de los valores” no juega un papel importante en la ética orte-
guiana, sino secundario y solo por “contagio”, tal y como sostuvo Aranguren 
refiriéndose a la influencia de Max Scheler. Y es que, efectivamente, desligadas 
de los citados textos orteguianos -pertenecientes, tampoco por casualidad, a la 
así llamada “primera navegación”-, las tesis axiológicas que sustentan su ética 
no pueden aparecernos sino como referencias ocasionales a los valores; y la 
Estimativa, análogamente, como una especie de isla dentro de su pensamiento, 
sin claros precedentes ni nítidos consecuentes. Tal es, como sabemos, la tesis 
que defienden algunos de los intérpretes más notables de Ortega (cfr., por 
ejemplo, Lasaga, 2006; Acevedo, 2015). 

En este punto, absolutamente central para el tema que nos ocupa, sostengo 
que, en términos generales, seguimos anclados en el paradigma instaurado por 
Aranguren en 1958, esto es, que las interpretaciones contemporáneas de la 
ética orteguiana suelen girar en torno a una determinada constelación de temas 
y problemas -la vocación, la autenticidad, el “ethos”, las figuras éticas (heroi-
cas), etc.-, partiendo, además, de las tesis y categorías esbozadas por Ortega a 
partir de 1929, lo que supone, ya desde Aranguren, un claro procronismo her-
menéutico en relación con los textos precedentes. Este proceder explica, a mi 
juicio, la tradicional desatención de la que han sido objeto tanto la axiología 
fenomenológica como la ciencia Estimativa que la sustenta, por más que ambas 
resulten fundamentales -tal es la tesis que mantengo- a la hora de estudiar la 
ética orteguiana. Se trataría, pues, de completar (no necesariamente de susti-
tuir) las lecturas figurativas tradicionales con la fenomenológica. Estamos, por 
tanto, no solo ante dos formas básicas de interpretar el texto orteguiano, sino, 
sobre todo, ante dos formas de hacer filosofía. Dicho de otra manera, la dispu-
ta hermenéutica solo es posible porque, efectivamente, encontramos en el texto 
orteguiano dos formas esencialmente diferentes y diferenciadas de hacer filo-
sofía, la figurativa y la fenomenológica. 

Como bien podemos advertir, desembocamos una vez más en la cuestión 
inicial: ¿qué entiende Ortega por “forma técnica” de hacer filosofía, la única 
“satisfactoria”? Si nos atenemos a los textos citados, en los que nos ofrece, 
según su propio decir, un análisis estrictamente filosófico, esto es, “un discurso 
conciso, abstracto y rigoroso”, la respuesta es clara y concisa: el modelo es la 

07 Mesa 3 - Art 2.qxp_Mesa 3 - Art 2  22/7/20  17:25  Página 151

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



152 La ética fenomenológica de Ortega: una relectura desde la Estimativa

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 40. 2020

fenomenología de Husserl. Dicho literalmente: de “sus Logische Untersuchungen 
(1901) puede decirse que ha partido toda la reforma actual de la filosofía” (VII, 
716, nota 2). Esta es, por tanto, la noción de ciencia que está manejando Ortega 
cuando reivindica un análisis “científico” de los problemas filosóficos: la ciencia 
fenomenológica. Dentro de ella cobran pleno sentido tanto su concepción de 
una “Ética como axiología”, según sostiene en el curso de 1915 sobre el Sistema 
de la psicología (cfr. VII, 469), como esa “ciencia peculiar distinta de todas las 
demás” que, escribe Ortega en el curso de Introducción a los problemas actuales de 
la filosofía (1916), “propongo llamar ciencia estimativa” (VII, 663). 

Si aceptamos, por tanto, que la “forma técnica” de hacer filosofía reivindi-
cada por Ortega es la fenomenología, cobra pleno sentido la tesis de San 
Martín (2012), según la cual no se debe hablar de la fenomenología en Ortega, 
como si fuera esta una influencia más de las muchas que actúan en él, sino que 
la fenomenología es la filosofía de Ortega. Toda mi investigación en torno a la 
ética orteguiana no es sino el intento de tomarme esta tesis en serio y llevar- 
la hasta sus últimas consecuencias. Es cierto que su defensa exige una profun-
da revisión crítica, no solo de los textos orteguianos, sino también, y esto es  
lo problemático, de la concepción que Ortega mantenía tanto de la fenome-
nología como de su propia filosofía. No se trata, pues, de una mera cuestión 
historiográfica, de “fuentes” e “influencias”, sino de establecer con precisión el 
marco teórico-conceptual en el que nuestro filósofo elabora y desarrolla su 
pensamiento. Nada menos que eso. 

A este respecto, podrían enunciarse muchos otros, pero quizás debamos 
comenzar por recordar el “principio de todos los principios” expuesto por 
Husserl en el famoso parágrafo 24 de sus Ideas I: 

Toda intuición originariamente dadora es una fuente legítima de conocimien-
to; que todo lo que se nos ofrece en la “intuición” originariamente (por decirlo 
así, en su realidad en persona) hay que aceptarlo simplemente como lo que se 
da, pero también sólo en los límites en que en ella se da (Husserl, 2013, p. 129). 

Tal es el principio que Ortega asume y reivindica como forma técnica y 
rigorosa de hacer filosofía, formulado como sigue en su Discurso de 1918: 

Los conceptos viven del crédito que les otorgamos sobre la hipoteca de las 
intuiciones. Y la ciencia que necesita llevar muy claras sus cuentas es antes 
que nada una revisión permanente de esa circulación fiduciaria: de las inten-
ciones, conceptos o palabras va a las cosas mismas que son dadas en la intui-
ción (VII, 717). 

07 Mesa 3 - Art 2.qxp_Mesa 3 - Art 2  22/7/20  17:25  Página 152

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



153NOÉ EXPÓSITO ROPERO

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 40. 2020

Este es, justamente, el principio directriz del proceder fenomenológico, de 
ahí que sostengamos que, en este preciso sentido, la filosofía de Ortega asume 
y se enmarca explícitamente en este paradigma. Tal es la razón por la cual las 
imágenes, las metáforas y las figuras deben rendir cuentas ante la experiencia 
intersubjetivamente vivida; tal es la legalidad propia, la justificación última, si 
se quiere expresar así, de los conceptos filosóficos. Por ello, si la ética orteguia-
na, como cualquier otra, opera con conceptos tales como el de “valor”, una lec-
tura estrictamente filosófica, y no ya simplemente literaria, política o 
sociológica, tendrá, necesariamente, que retrotraer tales conceptos “a las cosas 
mismas que son dadas en la intuición”, esto es, tendrá que reconducirlos hasta 
la experiencia intersubjetiva que nos permita constatar en primera persona que 
la formulación conceptual ofrecida es certera, correcta y adecuada. Y lo mismo 
vale, naturalmente, para conceptos y expresiones tales como “razón vital”, 
“razón histórica”, “ética de la vocación”, “ética del ethos”, etc., pues, de lo con-
trario, todos ellos correrán el peligro de convertirse en meras flatus vocis, por 
más que se pretendan y se presenten como filosóficos. Tal es, en definitiva, la 
tarea que una lectura fenomenológica del texto orteguiano se propone solventar. 
Desde ella intentamos comprender, reconstruir y justificar algunas de las tesis 
centrales que articulan y recorren todo su pensamiento, desde los más tempra-
nos textos hasta los finales, como puede ser la siguiente: 

Cada hombre, cada pueblo, cada época es, antes que nada, un cierto siste-
ma de preferencias, a cuyo servicio pone el resto de su ser. La vida es siem- 
pre un jugarse la vida al naipe de unos ciertos valores, y, por eso, toda vida 
tiene estilo -bueno o malo, personal o vulgar, creado originalmente o recibido 
del contorno (IX, 901). 

Estas líneas proceden, como es sabido, del ensayo sobre Velázquez de 1947, 
pero sus fundamentos filosóficos se remontan a esa “ciencia peculiar distinta 
de todas las demás” proyectada por Ortega en 1916. Este es, justamente, el 
papel de la Estimativa: elaborar técnicamente el marco teórico-conceptual que 
nos permita abordar con precisión estas cuestiones. Las tesis citadas, de 
profundo carácter ético, se fundan, en última instancia, en una axiología feno-
menológica, de ahí que no podamos pasarla más tiempo por alto. Se trata, en 
una palabra, de reformular las figuras, las imágenes y las metáforas literarias 
en conceptos filosóficos técnicos y precisos; tal era la exigencia de Ortega en 
las citadas líneas inaugurales de su Discurso de 1918. Así, respondiendo a la 
pregunta inicial, la respuesta es que, efectivamente, la fenomenología sería esa 
“forma técnica” y únicamente “satisfactoria” de hacer filosofía reclamada por 
nuestro filósofo. 

07 Mesa 3 - Art 2.qxp_Mesa 3 - Art 2  22/7/20  17:25  Página 153

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



154 La ética fenomenológica de Ortega: una relectura desde la Estimativa

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 40. 2020

A modo de conclusión: las bases fenomenológicas de la ética orteguiana 

Como he señalado al comienzo, estas ideas son las que he intentado desa-
rrollar en mi tesis doctoral, sintetizadas también en algunos trabajos recientes, 
motivo por el cual omitiré aquí la reiteración de los argumentos en los que me 
apoyo. Ahora bien, si he dedicado una buena parte de mi investigación a esta 
cuestión es, precisamente, porque creo que en ella se juega la posibilidad de 
una lectura alternativa de la ética orteguiana, es decir, el tránsito del paradigma 
propuesto por Aranguren en 1958 a uno orientado por la axiología fenomeno-
lógica y la ciencia Estimativa que la sustenta. Tal es la razón por la que sosten-
go, con San Martín, que la fenomenología es la filosofía de Ortega, y no una mera 
fuente o influencia más entre otras, puesto que ella nos ofrece -y nos permite 
reconstruir- el paradigma en el que fragua y desarrolla todo su pensamiento. 

Me gustaría finalizar comentando brevemente dos observaciones que algu-
nos profesores y compañeros me han señalado a lo largo de mi investigación, 
puesto que me permiten aclarar con mayor precisión el sentido de las tesis 
anteriores. La primera es la de Javier Zamora, quien me sugirió una apertura 
de las lecturas “paradigmáticas” a autores como Leibniz, y no solo a la fenome-
nología, ya que conceptos como el de “mónada”, tomado de Leibniz, argumen-
taba Zamora, serían igualmente decisivos en la filosofía de Ortega. Sin 
embargo, mi respuesta aquí fue que, de acuerdo con la clasificación esbozada, 
Leibniz (y su concepto de “mónada”) entraría, más bien, en la categoría de 
“fuentes” o “influencias” -habría que estudiar con detalle si Ortega asume en 
sentido estricto el concepto de “mónada” leibniziano, lo cual resulta, a mi jui-
cio, bastante dudoso, de ahí que, más que una fuente, Leibniz se nos presente, 
sencillamente, como una influencia-, pero lo que me parece evidente es que 
Ortega ni asume ni opera con el paradigma filosófico leibniziano, es decir, 
que ni su metodología, ni su epistemología, ni su ontología, ni su antropología 
filosófica se fraguan en el esquema filosófico leibniziano. Tal es la razón por la 
cual me parece incorrecto situar a Leibniz como una “lectura paradigmática”, 
esto es, al nivel de la fenomenología, puesto que esta última, a diferencia de 
Leibniz, sí resulta fundamental para comprender estas cuatro dimensiones -de 
filosofía primera- en la obra orteguiana. 

La segunda observación que me gustaría comentar es la de Jaime de Salas, 
quien me sugirió que tuviese en cuenta la intención y la motivación de Ortega 
a la hora de leer a los distintos autores, incluyendo, pues, una suerte de “crite-
rio intencional” además de los señalados. Sin embargo, creo que este criterio 
apunta, más bien, a cuestiones psicológicas, personales o biográficas, es decir, 
subjetivas, y no a criterios estrictamente filosóficos. Para expresarlo con otra 
terminología metodológica propia de las ciencias sociales, el criterio que pro-

07 Mesa 3 - Art 2.qxp_Mesa 3 - Art 2  22/7/20  17:25  Página 154

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



155NOÉ EXPÓSITO ROPERO

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 40. 2020

pongo para analizar estas cuestiones no se guía por un punto de vista emic, sino 
etic, esto es, no por la intención subjetiva (consciente o inconsciente) del agente 
a la hora de llevar a cabo sus obras, sino por la estructura, los conceptos y la 
dinámica interna de las obras que, objetivamente, nos han sido legadas. De los 
versos de Catulo nos interesa su dimensión literaria objetiva, no por qué, cuán-
do, cómo y a quién iban dirigidos; y lo mismo sucede, a mi juicio, con toda teo-
ría filosófica, incluyendo, por supuesto, la orteguiana. No se trata, como bien 
explica Ortega en otro contexto, de “una quaestio facti, sino una quaestio juris. 
No es la percatación de un hecho, sino de un derecho” (III, 542). Tal es la 
razón por la cual no me parece pertinente aceptar como criterio en un análisis 
estrictamente filosófico la dimensión intencional, motivacional o biográfica del 
propio autor, ni tampoco la interpretación que él mismo pudiera ofrecernos de 
su propia filosofía, puesto que, como sabemos, además de poder resultar par-
cial y sesgada, podría, sencillamente, estar equivocada. Esto último es lo que 
sucede, sin ir más lejos, con la apreciación que Ortega hace de la fenomenolo-
gía a partir de 1929, por más que en 1941 admitiera, tras leer el manuscrito de 
La crisis de las ciencias europeas, que “en él la fenomenología salta a lo que nunca 
pudo salir de ella”, reconociendo incluso que “Para mí ha sido sumamente 
satisfactorio este brinco de la doctrina fenomenológica porque consiste, nada 
menos, que en recurrir a la... «razón histórica»” (VI, 29, nota). Por tanto, pues-
to que un autor nos puede ofrecer valoraciones en una dirección y en la con-
traria, insisto en que lo más riguroso y pertinente en términos filosóficos sería 
guiarnos por los textos mismos, por los conceptos y las tesis que objetivamente 
nos ofrecen. Desde esta perspectiva, creo que una relectura fenomenológica 
de la ética orteguiana a partir de la ciencia Estimativa proyectada en 1916 
sigue siendo, todavía hoy, una importante tarea pendiente. Algunos investiga-
dores internacionales ya se han hecho eco de la relevancia de esta problemáti-
ca, tal y como nos muestra, por ejemplo, el reciente trabajo de Julie Cottier, 
“Précisions complémentaires sur l’importance du thème de la valeur dans la 
philosophie d’Ortega y Gasset”, publicado, no por casualidad, en el número 
18/2019 de Annales de Phénoménologie – Nouvelle Série. 

Fecha de recepción: 21/01/2020 
Fecha de aceptación: 03/04/2020

07 Mesa 3 - Art 2.qxp_Mesa 3 - Art 2  22/7/20  17:25  Página 155

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



156 La ética fenomenológica de Ortega: una relectura desde la Estimativa

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 40. 2020

ACEVEDO, J. (2015): Ortega y Gasset. ¿Qué significa 
vivir humanamente? Santiago de Chile: 
Editorial Universitaria. 

ARANGUREN, J. L. (1958): La ética de Ortega. 
Madrid: Taurus. 

COTTIER, J. (2019): “Précisions complémentaires 
sur l’importance du thème de la valeur dans la 
philosophie d’Ortega” en Annales de 
Phénoménologie – Nouvelle Série, n. 18, pp. 
413-420.

EXPÓSITO ROPERO, N. (2019): “Lecturas de Ortega. A 
propósito de su fenomenología de los valores 
y su Estimativa”, Acta Mexicana de 
Fenomenología. Revista de Investigación filo-
sófica y científica, 4, 2019, pp. 57-102. 

–– (2019): “La Estimativa de Ortega: de sus cir-
cunstancias a sus bases fenomenológicas”,
Revista de Estudios Orteguianos, 39, pp. 187-
220.

HUSSERL, E. (2013): Ideas relativas a una fenomeno-
logía pura y a una filosofía fenomenológica. 
Libro primero: Introducción general a la feno-

menología pura. Nueva edición y refundición 
integral de la traducción de José Gaos (1949) 
por Antonio Zirión, México: FCE. 

LASAGA, J. (2006): Figuras de la vida buena. (Ensayo 
sobre las ideas morales de Ortega y Gasset). 
Madrid: Enigma / Fundación José Ortega y 
Gasset. 

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras completas. 
10 vols. Madrid: Fundación José Ortega y 
Gasset / Taurus. 

SÁNCHEZ CÁMARA, I. (2000): “Ortega y Gasset y la 
filosofía de los valores”, Revista de Estudios 
Orteguianos, 1, pp. 159-170. 

–– (2010): “Introducción” en ORTEGA Y GASSET, J.,
Introducción a una estimativa. ¿Qué son los
valores? vol. 11 de Opuscula Philosophica.
Madrid: Encuentro, pp. 5-9.

SAN MARTÍN, J. (2012): La fenomenología de 
Ortega y Gasset. Madrid: Biblioteca Nueva/ 
Fundación José Ortega y Gasset-Gregorio 
Marañón.

   REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

07 Mesa 3 - Art 2.qxp_Mesa 3 - Art 2  22/7/20  17:25  Página 156

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 


	Página en blanco



