
1. La definición del hombre: el problema más hondamente filosófico

Ortega tenía claro, ya desde una época muy temprana que “el problema 
más hondamente filosófico [es] la definición del hombre” (1908). Las 
diversas opiniones a este respecto se hayan con frecuencia detrás de 

las revoluciones políticas, son las responsables últimas de la explosión de los 
pueblos en forma de revoluciones y, al fin, de todo cambio en el curso de la his-

* Esta investigación se ha llevado a cabo gracias a la ayuda del Programa VIII Centenario
de retención de jóvenes talentos para la iniciación en la investigación en la Universidad de 
Salamanca financiado por el Ayuntamiento de Salamanca y a la ayuda predoctoral FPU del Mi-
nisterio de Educación, Cultura y Deporte. El trabajo forma parte de las actividades del Grupo 
de Investigación Reconocido en Estética y Teoría de las Artes, adscrito al Instituto de Ibero-
américa de la Universidad de Salamanca y está inspirado, así mismo, en un trabajo llevado a 
cabo a raíz del II Encuentro de Jóvenes Investigadores sobre José Ortega y Gasset, organizado 
por el Centro de Estudios Orteguianos de la Fundación José Ortega y Gasset – Gregorio 
Marañón, en junio de 2019. 

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 41. 2020

Resumen 
La definición del hombre es para Ortega el proble-
ma más hondamente filosófico. Cabe entonces 
preguntarse quién es el hombre realmente. El 
hombre es un lobo para el hombre y es, al mismo 
tiempo, hijo de Dios, ser adánico y paradisíaco, he-
redero del pecado original. El hombre es, posi- 
blemente, el ser más inadaptado a su entorno y, 
en consecuencia, el que se ha visto forzado a 
transformarlo hasta prácticamente generarlo de 
nuevo desde cero. El hombre es técnica, el hombre 
es que-hacer. Pero el hombre es, ante todo, vida, 
proyecto, creación de un yo que se erige en el cen-
tro de una circunstancia que le pertenece, que le 
conforma, que le hace, que él mismo es. 

Palabras clave 
Ortega y Gasset, Antropología, Circunstancia, 
Monstruo, Indeterminación, Proyecto, Arte

Abstract 
The definition of man is for Ortega the most 
profound philosophical problem. It is then 
necessary to ask ourselves what mankind really is. 
Man is a wolf to man and is, at the same time, a 
son of God, an Adamic and paradisiacal being, heir 
to the original sin. Man is possibly the most ill-
adapted being to his environment and, 
consequently, the one who has been forced to 
transform it until he has practically generated it 
again from scratch. Man is technique; man is a task 
always to be done. But man is, above all, life, 
project, creation of an “I” that stands at the center 
of a circumstance that belongs to him, that 
conforms him, that makes him that he himself is. 

Keywords 
Ortega y Gasset, Anthropology, Circumstance, 
Monster, Indetermination, Project, Art

El fabricante nato de universos. Antropología y 
estética existencial en José Ortega y Gasset*

Sara Jácome

05 Mesa 5 - Art 3.qxp_Mesa 5 - Art 3  24/11/20  11:57  Página 51

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 
Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
Jácome, S. (2020). El fabricante nato de universos. Antropología y estética existencial en 
José Ortega y Gasset. Revista de Estudios Orteguianos, (41), 51-60.
https://doi.org/10.63487/reo.163

ORCID: 0000-0002-7146-1336



52 El fabricante nato de universos. Antropología y estética existencial en José Ortega y Gasset

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 41. 2020

toria. Por ello afirma Ortega que la definición del hombre es “el motor de las 
variaciones históricas” (I, 177). 

El problema nace para Ortega en Europa con Sócrates cuando este se pre-
guntó: “¿Qué cosa es el hombre?” (I, 177). A partir de entonces la filosofía ha 
ofrecido casi infinitas posibilidades, fijando su atención aquí o allí como faros 
que descubren, en efecto, realidades existentes, pero cíclopes, sin perspectiva 
del horizonte complejo que tratan de abordar, sin la profundidad suficiente que 
sólo se puede conseguir con dos puntos de mira diversos que se encuentran. 
Desde hace más de veinticinco siglos, aquel bípedo implume ha sido caracteri-
zado de prácticamente todas las maneras imaginables: el zoon politikon de Aris-
tóteles no es más que el mismo ser que ríe de Rabelais, el pájaro sombrío de 
Santo Tomás (I, 6), la res cogitans de Descartes, el ser que juzga en Kant, el que 
trabaja para Marx, el que crea en Bergson… Ante un elenco tan vasto como 
variado de posibilidades, el raciovitalismo orteguiano se erige, quizás, como 
una vía que a este respecto posibilita el orden visual de la profundidad, ya que 
su pensamiento parte de la intersección entre dos tradiciones que han definido 
al hombre históricamente por uno de sus dos extremos: el racionalismo y el 
vitalismo. 

Incluso antes de iniciar su pensamiento raciovitalista, Ortega ya se esforza-
ba por dar respuesta a esta cuestión. En “Adán en el paraíso” (1910)1, Ortega 
inaugura el problema de la circunstancia, todavía no refiriéndose a ella como 
tal, pero estipulando ya una serie de características que terminarán tomando 
mucha relevancia con el paso del tiempo en su filosofía de madurez. El ser hu-
mano precisa de la circunstancia para considerarse como tal: como ser dotado 
de esa realidad radical exclusivamente humana que es la vida. Esa circunstan-
cia ha de ser externa y debe ofrecer cierta resistencia a la voluntad humana sin, 
por ello, caer en el otro extremo, suponiendo una dificultad insalvable que no 
sea compatible con la vida. 

Tras el descubrimiento de esta circunstancia concreta que, al tiempo que 
forma parte de nosotros mismos, nos es extraña e incómoda, surge una de las 
definiciones negativas del ser humano. Se trata de la imagen del hombre como 
ser carente e inadaptado a su entorno. Esta definición será puesta en relación 
con el Discurso sobre la dignidad del hombre de Pico della Mirandola y, asimismo, 

1 “Adán en el paraíso” es un ensayo que, según la cronología ofrecida por Ferrater Mora, en 
su obra Ortega y Gasset. Etapas de una filosofía, se sitúa dentro de la etapa más juvenil de Ortega, 
todavía no original. Sin embargo, para nosotros supone la proyección de teorías y conceptos que 
tendrán una continuidad importante en la obra posterior de José Ortega y Gasset, lo que nos 
conduce a defender que la fecha de inflexión entre su etapa de juventud -objetivista- y la pers-
pectivista pueda situarse, no en 1914, como suele estipularse, sino, como también defendía 
Julián Marías, en 1910, fecha de publicación de este ensayo. (Cfr. Julián Marías, Ortega y la 
idea de la razón vital. Madrid: Antonio Zúñiga, 1948, p. 32). 

05 Mesa 5 - Art 3.qxp_Mesa 5 - Art 3  24/11/20  11:57  Página 52

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



53SARA JÁCOME

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 41. 2020

con otra de las definiciones clásicas del hombre, la de Benjamin Franklin, que 
incurre, para Ortega, en un error. 

En el último apartado de este artículo se examinará el sentido oculto que 
Ortega encuentra en la definición frankliniana. La carencia, en este caso, no 
se refiere a una serie de cualidades físicas adaptativas a su entorno, sino que se 
toma en el sentido clásico que la relaciona con el amor. La filosofía es el amor 
a una sabiduría que no se posee, como el amor romántico es el deseo de aquella 
persona que tampoco se puede llegar a fundir completamente con uno mismo 
y la vida, como realidad radical, que nos es dada, nos es dada vacía, convirtién-
dose el llenarla en la tarea fundamental del ser humano. El ser humano es pro-
yecto, es de hecho lo que todavía no es pero aspira a ser, abriendo el filósofo la 
puerta hacia la estética de la existencia. 

2. “Adán en el paraíso”

“El hombre es su vida” (VIII, 432) afirma Ortega. Pero, ¿qué es la vida?
¿Es la vida, esa que nos define antropológicamente, la misma que la que fue 
dada a Adán? En el capítulo quinto de su ensayo “Adán en el paraíso” Ortega 
parece indicar que sí: “Cuando Adán apareció en el Paraíso, como un árbol 
nuevo, comenzó a existir esto que llamamos vida” (II, 64). Según esta cita, 
Ortega parecería no ir en una línea muy distinta a la del texto bíblico, donde: 
“también está escrito: Fue hecho el primer hombre Adán alma viviente; el pos-
trer Adán, espíritu vivificante”2. Sin embargo, si avanzamos en la lectura del 
texto orteguiano encontramos importantes matices que le alejan de las Sagra-
das Escrituras: “Adán fue el primer ser que, viviendo, se sintió vivir. Para 
Adán la vida existe como un problema” (II, 64), prosigue Ortega, lo que nos 
indica, en primer lugar, que el filósofo madrileño no está haciendo aquí refe-
rencia a la vida biológica, sino a una vida cuya característica primera es “sen-
tirse vivir” y, en segundo lugar, y he aquí donde encontramos una diferencia 
esencial a la cuestión que aquí nos ocupa, que vivir se trata de un problema. 

El hombre –Adán–, en tanto que vida, necesita de su circunstancia. Vivir, 
para Ortega, es un “problema, percatación, sentirse vivir, lo que llamará des-
pués preocupación”3. Si vivir es un problema, una actividad que ha de llevarse 
a cabo con esfuerzo, un motivo de preocupación, se hace evidente la discordan-
cia existente entre ese vivir y la posibilidad de vivir en el Paraíso. De hecho, pa-
ra el filósofo madrileño, la realidad del paraíso no constituye, siquiera, una 
circunstancia. A partir de 1914, Ortega encontrará aquella célebre fórmula: “yo 

2 1 Corintios 15:39-45, Reina-Valera 1960 (RVR1960). 
3 Julián MARÍAS, Circunstancia y vocación. Madrid: Revista de Occidente, 1960, p. 351. 

05 Mesa 5 - Art 3.qxp_Mesa 5 - Art 3  24/11/20  11:57  Página 53

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



54 El fabricante nato de universos. Antropología y estética existencial en José Ortega y Gasset

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 41. 2020

soy yo y mi circunstancia, y si no la salvo a ella no me salvo yo”, de la que se 
deriva que si el hombre pudiera vivir imbuido en una no-circunstancia, su yo 
quedaría amputado de uno de los dos ingredientes esenciales, no pudiendo 
considerarse, por tanto, que vive. 

Así pues, se hace claro que no es tanto el Adán que aparece en el título del 
ensayo –aquel que “apareció en el Paraíso”– quien encuentra la vida, sino el 
Adán desterrado, que se convierte, por fin, en “soporte del problema infinito 
de la vida”. En este sentido, podría decirse que no es Dios quien da la vida al 
ser humano, sino Eva, tentada por la serpiente, quien abre esta dual –magní-
fica y aterradora– posibilidad al hombre. Teoría que queda refrendada en el 
texto Principios de metafísica según la razón vital. Curso de 1932-1933, cuando 
Ortega afirma: “El paraíso es el mundo mágico (…). El mundo, en cambio, es 
el antiparaíso” (VIII, 619). Efectivamente, la circunstancia ha de ofrecer un 
punto intermedio entre la absoluta dificultad y la absoluta facilidad: 

Este elemento [en el cual tiene que existir el hombre] es la circunstancia. 
Si ésta se compusiese sólo de dificultades, si la circunstancia fuese absoluta 
dificultad, es evidente que yo no existiría –-no tendría cabida en ella, me vería 
por ella desde luego negado, aniquilado. Si, viceversa, la circunstancia se com-
pusiera sólo de facilidades, si al oprimir con mi mano el muro que me estorba 
éste cediese, yo no tendría la noción ni la emoción de resistencia –la circuns-
tancia sería una prolongación de mí mismo (IX, 532). 

Manuel Benavides Lucas, en su obra De la ameba al monstruo propicio. Raíces 
naturalistas del pensamiento de Ortega y Gasset, apunta que la posibilidad de con-
cebir el mundo como un paraíso se mantuvo en Ortega vigente hasta 1920. En 
aquel entonces, la ameba servía al joven filósofo de metáfora para describir una 
forma de vida perfectamente adaptada al mundo que la circundaba pues ella 
“no necesitaba más que formar de su organismo un pseudópodo cada vez que 
lo necesitaba”. Adán todavía en el paraíso sería como una ameba que “manifes-
taba la más perfecta acomodación (…) con su entorno”4. 

Sin embargo, esta situación no sería duradera ya que en 1924, según 
Manuel Benavides, se produce una “grieta en el paraíso”5 con la aparición del 
hombre “excéntrico” dentro de la antropología orteguiana que, en los años por 
venir, no haría más que acrecentarse, hasta llegar a un punto en que el paraíso 
dejó de tener cabida dentro de la concepción antropológica de Ortega. Para 
Benavides, hasta 1929, Ortega desarrolló su pensamiento mirando “en el espe-

4 Manuel BENAVIDES LUCAS, De la ameba al monstruo propicio. Raíces naturalistas del pensamiento 
de Ortega y Gasset. Madrid: Ediciones de la Universidad Autónoma de Madrid, 1988, p. 342. 

5 Ibid., p. 285. 

05 Mesa 5 - Art 3.qxp_Mesa 5 - Art 3  24/11/20  11:57  Página 54

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



55SARA JÁCOME

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 41. 2020

jo del animal adaptado a su mundo”6. A partir de esa fecha, y ya con las frac-
turas anunciadas en 1924, ese “espejo se hizo añicos (…) y comenzó a erigirse 
contra él: el hombre no es el chimpancé de Köhler ni es animal ninguno, sino 
un tránsfuga de la animalidad, un monstruo inadaptado, una pura anomalía 
biológica que, lejos de poder mirarse en el mirífico pseudópodo de la ameba, 
solo halla ante sí un espejo en que hacerlo: sus propios trebejos, su propia téc-
nica”7. 

Es interesante que, en este sentido, el final del desarrollo de la concepción 
orteguiana termine llevando al filósofo a considerar al hombre como un “mons-
truo propicio”. Efectivamente, a partir de los años treinta, coincidiendo con el 
descrédito del vitalismo en biología, la situación personal y política del autor, 
así como el descubrimiento de la analítica heideggeriana del Dasein, Ortega de-
riva hacia una concepción del hombre radicalmente opuesta a aquella en que 
podría, todavía, parecer una ameba: un animal adaptado, coincidente con su 
mundo. A partir de entonces, “la idea del hombre como animal inadaptado, in-
digente, inespecializado, infeliz, se radicaliza progresivamente”8. 

Es ya en esta nueva fase cuando Ortega descubre el término “monstruo 
propicio” o “monstruo prometedor”. La anomalía se convierte, de esta forma, 
en una realidad positiva susceptible de convertirse en fortaleza. Los mons-
truos, que para Ortega son “las realidades constitutivamente inhabituales”, tie-
nen de este modo una misión en el mundo: ellos son los portadores de la 
posibilidad de un cambio de dimensiones profundas, los que pueden cambiar 
lo que en sentido génico –biológico– es el hombre. Llegado su momento idó-
neo, el monstruo promisor o prometedor se torna la mejor solución al problema 
de la vida y suscita un cambio en la “célula germinal” de lo que es el hombre. 

3. El animal con el fuego en el puño

El monstruo prometedor supone así una potencialidad de cambio a nivel ge-
nético. Pero también supone la aceptación de una definición del ser humano 
como criatura no adaptada a su mundo, lo que le conduce a la técnica, esa ca-
pacidad de transformación del mundo externo, que se convierte así en una de 
las cualidades más importantes que el ser humano posee. 

Para Ortega, fue el fuego el primer descubrimiento técnico que permitió al 
ser humano controlar la naturaleza y “la raíz de todos los demás”: “el hombre 
es, ante todo, el animal con el fuego en el puño, (…) surgió en la Naturaleza 

6 Ibid., p. 286. 
7 Ibid., pp. 355-356. 
8 Ibid., p. 353.

05 Mesa 5 - Art 3.qxp_Mesa 5 - Art 3  24/11/20  11:57  Página 55

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



56 El fabricante nato de universos. Antropología y estética existencial en José Ortega y Gasset

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 41. 2020

como la bestia flamígera” (VI, 303). El fuego sería así el comienzo de una larga 
cadena de acontecimientos que llevaron al hombre, progresivamente, desde la 
prehistoria hasta la postmodernidad, con el radical cambio del mundo circun-
dante que esto ha supuesto y que ha llevado a convertir en un desafío encon-
trar hoy en el mundo un rincón sin antropizar. Es por ello que Ortega examina 
con interés la definición del hombre como homo faber o, como lo llamaba Fran-
klin, “animal instrumentificum” (VI, 388). 

Ortega advierte que esta definición, si bien llama la atención sobre una de las 
características más propias y esenciales del ser humano, no es suficiente ni puede 
funcionar de manera autónoma, ya que, si bien el hombre es capaz de fabricar 
instrumentos, útiles y trebejos que le sirvan para vivir, el ser humano “no se de-
fine por aquello que es capaz de hacer, pero que puede muy bien no hacer. Ahora 
no estamos fabricando instrumentos en el sentido que solía tener esa definición, 
y, sin embargo, somos hombres” (VI, 388). A continuación, se tratará la defini-
ción del homo faber o animal instrumentificum por la relación directa que puede es-
tablecerse entre ésta y la noción del hombre como un ser indigente e inadaptado 
a su entorno, dejando para el siguiente apartado la posibilidad que Ortega tam-
bién despliega de esta misma definición enunciada por Franklin. 

Esta imagen de hombre indigente, inadaptado, sería también la que Pico 
della Mirandola defiende en su Discurso sobre la dignidad del hombre (1486). Para 
Pico, el ser humano es digno y admirable porque se le ha concedido una 
naturaleza cambiante y la capacidad de transformarse y definirse a sí mismo,  
dependiendo de él, en última instancia, lo que llegue a ser. Esta virtud camaleó- 
nica proviene, en realidad, de una carencia: durante el reparto de las diversas 
cualidades a los seres vivos, el hombre fue olvidado, dejado el último, sin he-
rencia propia, desposeído de garras, de colmillos, de alas, de aletas, de pseudó-
podos… el hombre no recibió una cualidad que le permitiera adaptarse al 
mundo en que se iba a ver lanzado. Su existencia, por tanto, no estaba asegu-
rada. A cambio, tampoco constreñida. La indeterminación del hombre abrió en 
él la posibilidad de convertirse en aquello que deseara y la necesidad de elabo-
rar sus propias estrategias de adaptación al medio. La técnica serviría, en este 
contexto, para trabajar más sobre la realidad externa que sobre la propia, es 
decir, para hacer cambiar el mundo con el fin de lograr que este sea menos pe-
ligroso y azaroso. 

El Renacimiento, supone una nueva etapa en la historia para la definición 
del ser humano. Precisamente por ello, explica Ortega: “hay que alojarlo en el 
cajón donde tenemos coleccionadas las «crisis históricas»” (IX, 1168). Para Pi-
co, “con su encantadora sinceridad de joven príncipe de cuento que se va pronto 
a volatilizar en la gracia purísima de una muerte prematura” (IX, 1168), la na-
turaleza cambiante del hombre y su capacidad de transformarse a sí mismo ha-

05 Mesa 5 - Art 3.qxp_Mesa 5 - Art 3  24/11/20  11:57  Página 56

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



57SARA JÁCOME

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 41. 2020

cen de él un ser admirable por encima de todas las demás criaturas. De este 
modo, el ser humano es digno no por alguna característica o cualidad que po-
seyera, sino, precisamente, por su carencia de una facultad teleológica que le 
dirigiese hacia un devenir concreto y prefijado, por su naturaleza indefinida 
e ilimitada. En este sentido, el hombre camaleónico de Pico, como ser indeter-
minado, se asemeja también al hombre según el pensamiento orteguiano: 

Esa capacidad de ser, una tras otra, infinitas cosas diferentes, sin que haya 
una sola imaginable que pueda en principio excluirse de su posibilidad, es el 
verdadero significado de la palabra “hombre” (VI, 316). 

Se trata, por tanto, de una definición negativa. El hombre no es un ser 
adaptado ni determinado. Finalmente, la definición más completa o correcta, 
en este caso, no es aquella que dice lo que el hombre es, sino lo que no es. Esto 
tiene profundidad, no sólo desde un punto de vista epistemológico, sino tam-
bién ontológico, puesto que el hombre, de facto, es aquello que no es, pero que 
aspira a llegar a ser. 

4. El ser humano como novelista de sí mismo

Efectivamente, el hombre es proyecto y es futurición. Vive amparado en un
marco temporal complejo que no ha elegido. Volcado hacia el futuro, el pasado 
es el único lugar donde poder hacer pie para lanzarse hacia aquello que todavía 
no es, pero que se proyecta desde un presente constantemente perecedero. El 
presente es un interfaz inestable entre lo que está dejando de acontecer y que 
se convertirá en sustrato sobre el que construir nuestra persona futura y ese 
futuro, desconocido, anhelado, que se abre ante nosotros y en función del cual 
-hacia el cual− vivimos.

Hicimos referencia con anterioridad a la definición de Franklin del hombre 
como animal instrumentificum y al error que subyacía, según Ortega, en esta 
definición positiva del hombre. No obstante, advierte Ortega “habíamos de dar 
a esta noción un sentido radicalísimo que sus autores no sospecharon jamás” 
(VI, 388). En efecto, el hombre está, a cada instante, viviendo según lo que el 
mundo es para él, y: 

Con mayor o menor actividad, originalidad y energía, el hombre hace mun-
do, fabrica mundo constantemente y ya hemos visto que mundo o universo no 
es sino el esquema o interpretación que arma para asegurarse la vida. Dire-
mos, pues, que el mundo es el instrumento por excelencia que el hombre pro-
duce, y el producirlo es una y misma cosa con su vida, con su ser. El hombre 
es un fabricante nato de universos (VI, 389). 

05 Mesa 5 - Art 3.qxp_Mesa 5 - Art 3  24/11/20  11:57  Página 57

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



58 El fabricante nato de universos. Antropología y estética existencial en José Ortega y Gasset

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 41. 2020

Si para Descartes, tras la caída del sistema científico y la necesidad de en-
contrar, a través de su método, la primera verdad indubitable, su hallazgo es 
que aquello que es claro y distinto –evidente– es que el hombre piensa, luego 
existe, para Ortega existe algo primero, una realidad radical todavía anterior. 
Para él: “La vida es saberse –es evidencial” (VIII, 354). Es por tanto la vida, 
íntimamente unida a esa mundanidad y circunstancialidad, la realidad radical 
para Ortega, y no aquella res cogitans desposeída de mundo, alma incorpórea 
casi solipsista que encuentra Descartes, separada de todo aquello que le rodea 
y que, de no ser por Dios, podría en realidad estar inventando el resto de la re-
alidad: aquella res extensa que se abría ante sus sentidos pero de la que era in-
dependiente. Ortega también nos habla de inventar mundos, pero el 
significado es radicalmente distinto al que podría tener en Descartes. Para 
Ortega, el hombre y su circunstancia forman un todo que representa fidedig-
namente la metáfora de los dii consentes –esa pareja de dioses que nacían y mo-
rían juntos– a la que hace referencia en su obra ¿Qué es filosofía? (VIII, 355). 

Hemos examinado ya brevemente la capacidad del ser humano para hacer 
cambiar su circunstancia. A través de la técnica, el hombre ha sido capaz de 
transformar el mundo circundante. Sin embargo, si esto es así, e inaugurába-
mos el apartado anterior precisamente con el fuego como primer descubri-
miento técnico del hombre que se remonta casi al inicio de su existencia como 
homo sapiens, Ortega precisa que “la efectiva transformación técnica del mun-
do es un hecho recentísimo y que ese cambio está produciendo ahora –ahora 
y no desde hace un siglo– sus consecuencias radicales” (X, 128). Esto, unido 
a la reflexión anterior que nos conduce a afirmar que cada ser humano posee 
su propio mundo, o mundos, nos permite observar que lo realmente importante 
no está tanto en la materia externa, sino, casi hermenéuticamente, en los ojos 
de quien mira. Es por ello también que la atención tiene un papel fundamental 
en la estética de la existencia orteguiana, así como “el corazón, máquina de 
preferir y desdeñar” (V, 499). Del mundo, sólo conocemos una pequeña parte, 
y esta parte depende de nuestras preferencias, de allá donde deseemos poner 
nuestra atención, de las elecciones que vamos haciendo a lo largo de nuestro 
día a día cotidiano para llenar nuestra existencia. Por ello, mi mundo, aunque 
resulte paradójico es diferente al de cualquier otro: por mucho que comparta-
mos el mismo cielo, el mismo contexto, incluso el mismo techo, cada uno 
veremos un mundo diverso. Precisamente, porque “donde está mi pupila no 
está la otra”, cada hombre –y mujer, se sobreentiende– “tiene una misión de 
verdad” (II, 163). 

El hombre es el novelista de sí mismo, y si bien puede inventar paisajes, 
existe un marco prefijado con anterioridad sobre el que, sin anuencia pre- 
via, será lanzado. La circunstancia y el cuerpo, como circunstancia más cerca-

05 Mesa 5 - Art 3.qxp_Mesa 5 - Art 3  24/11/20  11:57  Página 58

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 



59SARA JÁCOME

Revista de 
Estudios Orteguianos 

Nº 41. 2020

na, carga una importante dosis de fatalidad. Podemos decidir asuntos externos, 
relacionados con la moda, por ejemplo, pero no podemos decidir que nuestro 
corazón lata a un ritmo determinado después de un brinco, ni podemos decidir 
que la dolencia de una enfermedad desaparezca. Sí queda dentro de nuestras 
posibilidades, como ya desde muy temprano vislumbraron los filósofos helenis-
tas, el cómo, desde nuestra alma, vamos a afrontar, a soportar esos dolores. 

Porque la vida es eso, es soportar, llevarse en vilo. “Todo hombre o mujer 
que llega a madurez sintió en una hora ese gigante cansancio de vivir sobre sí 
mismo, de mantenerse a pulso sobre la existencia” (II, 583). Ante ello, Ortega 
propone el amor, que dota “al cosmos de una topografía afectiva” y le propor-
ciona modelado (II, 583). De este modo, “el mundo mostrenco, igual para  
todos, se hace entonces «mi» mundo privado” (II, 583), aquel que, tenien- 
do en cuenta aquella “misión de verdad” de cada ser humano, contribuiría a 
su encuentro. 

En conclusión, el hombre está íntimamente ligado a su circunstancia; una 
circunstancia que, para ser tal, ha de presentar ciertas dificultades. En el ser 
humano, las dificultades nacen, en primer lugar, de su falta de adaptación al 
medio, razón que conduce al hombre a su necesidad de la técnica para poder 
modificar las condiciones adversas que la circunstancia le impone. No obstan-
te, la técnica no es la característica primigenia, sino una consecuencia derivada 
de su falta de adaptación y de su indeterminación. La indeterminación es tal 
que el hombre no es tanto lo que es en cada instante, sino que es lo que todavía 
no es, pero que aspira a llegar a ser. El ser humano es así un proyecto, es la 
obra de arte siempre en formación y es, al mismo tiempo, el artista creador; 
la escultura y la mano que lleva el cincel, que experimenta la resistencia de la 
roca sobre la que esculpe. El hombre es un fabricante nato de universos. Cam-
bia su genética gracias a las anomalías, a su cualidad de monstruo propicio, 
cambia el mundo a través de la técnica, cambia su destino a través de sus elec-
ciones, pero, sobre todo, genera mundos propios a través de su vivir, de su mi-
rada y de su vivencia subjetiva de la realidad. Vivimos, cada uno, en un mundo 
diverso que aporta verdad al mundo mostrenco, anómalo y hostil sobre el que 
todos compartimos nuestra existencia.  

Fecha de recepción: 21/01/2020 
Fecha de aceptación: 18/09/2020

05 Mesa 5 - Art 3.qxp_Mesa 5 - Art 3  30/11/20  15:49  Página 59

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

noviembre-abril 



60 El fabricante nato de universos. Antropología y estética existencial en José Ortega y Gasset

Revista de 
Estudios Orteguianos 
Nº 41. 2020

BENAVIDES LUCAS, M. (1988): De la ameba al monstruo pro-
picio. Raíces naturalistas del pensamiento de Ortega y 
Gasset. Madrid: Ediciones de la Universidad Autóno-
ma de Madrid. 

CALDERARO, J. D. (1961): La dimensión estética del hombre. 
Ensayo psicológico sobre el arte. Barcelona: Paidós. 

FERRARI NIETO, E (2019): “El recorrido de la analogía metafí-
sica del actor en la comprensión de Ortega de la vida 
como tarea”, Contrastes. Revista Internacional de 
Filosofía, vol. XVIII, pp. 319-337. 

FERRATER MORA, J (1973): Ortega y Gasset. Etapas de una
filosofía. Barcelona: Editorial Seix Barral. 

GOLDSCHMIDT, R. (1933): “Some aspects of evolution”, 
Science, pp. 539- 547. 

MAILLARD, M. L. (2009): “Ortega y la circunstancia”, Revista 
de Estudios Orteguianos, 18, pp. 211-227. 

MARÍAS, J (1960): Circunstancia y vocación. Madrid: Revista 
de Occidente. 

MARÍAS, J (1948): Ortega y la idea de la razón vital. Madrid: 
Antonio Zúñiga. 

ORTEGA Y GASSET, J. (2001 [1914]): Meditaciones del Quijote, 
Edición de Julián Marías. Madrid: Cátedra. 

ORTEGA Y GASSET, J. (2004-2010): Obras completas. 10 vols. 
Madrid: Fundación José Ortega y Gasset / Taurus. 

ZAMORA BONILLA, J. (ed.) (2013): Guía Comares de Ortega y 
Gasset. Granada: Comares.

   REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

05 Mesa 5 - Art 3.qxp_Mesa 5 - Art 3  24/11/20  11:57  Página 60

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

noviembre-abril 


	Página en blanco



