
 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 44. 2022

José Ortega y Gasset
Notas de trabajo sobre Bergson

Primera parte

Edición de 
Jaime de Salas Ortueta y Andrea Hormaechea Ocaña

Las notas de trabajo que se presentan a continuación se refieren a la 
lectura por parte de Ortega de Las dos fuentes de la moral y de la religión 
de Bergson. La biblioteca de Ortega de la Fundación Ortega-Marañón 

cuenta con el ejemplar de Ortega, Les Deux Sources De La Morale Et De La Reli-
gion. 18ª. ed. Paris: Félix Alcan, 1937, anotado, cuyas acotaciones presentare-
mos próximamente. También publicaremos, en la segunda entrega, otras notas 
de lectura sobre el pensador francés, en parte derivadas de la lectura de La 
pensée et le mouvant, (El pensamiento y lo moviente) colección de artículos de diver-
sas fechas que aparece en 1934, dos años después de Las dos fuentes…

Las notas se encuentran en Carpetilla 31/1/5 bajo el título “Henri Bergson. 
«Les deux sources de la morale et de la religion.18éme edition»” y en Carpetilla 
16/5/3 titulada de mano de Ortega “Lectura y Estudios. Bergson”. El propio 
Ortega la data en abril de 1947. Esta carpetilla se encuentra dentro de una 
carpeta titulada por Soledad Ortega como “El hombre y la gente – IV”. La 
transcripción del texto ha sido muy ardua y deja pie en algunos casos a dudas, 
que hemos reconocido1.

Estas notas que Ortega escribió para su propio uso plantean un problema a 
la hora de su interpretación. Efectivamente no se trata solo de que el autor no se 

1 Debemos agradecer la importante ayuda prestada por el personal de la Biblioteca de 
Ortega, de la Fundación Ortega-Marañón, en la transcripción de estos documentos: Jorge 
Magdaleno, María Luisa Fernández, y Carmen Ibáñez.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 

Este contenido se publica bajo licencia Creative Commons Reconocimiento - Licencia no comercial - Sin obra 
derivada. Licencia internacional CC BY-NC-ND 4.0 

Cómo citar este artículo: 
De Salas Ortueta, J. y Hormaechea Ocaña, A. (2022). José Ortega y Gasset. Notas de 
trabajo sobre Bergson. Primera parte. Revista de Estudios Orteguianos, (44), 5-35.
https://doi.org/10.63487/reo.101

ORCID: 0000-0002-7116-4091 ORCID: 0000-0001-8565-2312



6 Notas de trabajo sobre Bergson. Primera parte

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

ha decidido personalmente a publicar un texto, aunque lo haya utilizado en una 
conferencia pública por tener –posiblemente– reservas sobre el fondo del asunto. 
En este caso, hay además una labor de interpretación, que puede determinar 
que el uso de este material sea especialmente difícil: Ortega, en este caso, estaba 
escribiendo para sí mismo y, por ello, pasa con absoluta naturalidad de planos 
interpretativos sin que medie –como es natural tratándose de unos apuntes de 
uso personal– ninguna advertencia. Puede objetar a Bergson como limitarse a 
reproducir su pensamiento.

Ortega, nacido en 1883, conoce a Bergson desde muy pronto, pero no como 
coetáneo sino como pensador ya formado. Bergson nacido en 1859 pertenece a 
la generación anterior a la suya. El Ensayo sobre los datos inmediatos de la conciencia 
de 1889, es decir, veinticinco años antes de las Meditaciones del Quijote de 1914, 
son obras que marcan la iniciación de sendas trayectorias. Además, ya había 
publicado Materia y memoria en 1896, cuando Ortega cumplió trece años. En 
realidad, el perfil de la figura y del pensamiento de Bergson están bien determi-
nados con su nombramiento en el Colegio de Francia en 1904 y la aparición de 
La evolución creadora en 1907, mientras que Ortega gana joven su cátedra en la 
Universidad Complutense en 1910. Los relativamente escasos comentarios de 
Ortega sobre la obra de Bergson comienzan en esta temprana fecha.

Las notas de trabajo que aquí se presentan, se refieren mayoritariamente a 
Las dos fuentes de la moral y de la religión. En esta obra una de las novedades es la 
importancia de la moral abierta, que se apoyaría en una experiencia de una rea-
lidad última con la que ciertos individuos, los grandes místicos, llegan a iden-
tificarse operativamente. Es una posición que Bergson sólo tomó al final de su 
carrera, aunque su conciencia de la relatividad de la experiencia propiamente  
intelectual ha sido una constante desde el principio de aquella. Valora una ex-
periencia interior, pre-predicativa, de la vida que superaba la representación 
conceptual, en suma, una experiencia de la vida. Y es esta representación que, 
finalmente, Bergson acabó identificando con la mística, la experiencia íntima 
de una trascendencia.

¿Se puede decir que dicha experiencia premonitoria e imprecisa esté pre-
sente en la imagen que Ortega tiene de Bergson desde 1911? Puede que las 
referencias que Ortega hizo de él con lo que dicen y con lo que callan, lo impli-
quen. Por ello, para Ortega en ningún momento Bergson fue un interlocutor de 
la importancia de Husserl, Scheler, Heidegger o, incluso, Dilthey; pero sí una 
figura de segundo orden que, para el propio Ortega, en el punto fundamental 
de la conceptuación de la realidad última, marca lo que el pensador español no 
quería mantener en la reflexión filosófica.

En este sentido, si bien se encuentran bastantes referencias elogiosas a 
Bergson en la obra de Ortega, también hay una reserva importante sobre el 
valor de su obra en general y sobre todo de Las dos fuentes de la moral y de la reli-
gión. La crítica más conocida se encuentra en el comienzo de Ensimismamiento y 

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



7Jaime de Salas Ortueta y Andrea Hormaechea Ocaña

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

alteración, donde Ortega se queja de que Bergson no aclare “formalmente qué 
son esas sociedades sobre las que especula” (V, 533). Pero un juicio más mati-
zado se encuentra en una nota a la inédita Meditación sobre Europa, de la misma 
época. Distingue nítidamente dos épocas en la redacción de la obra, valorando 
la una y menospreciando la otra, al atribuirla un estado de forma física inferior. 
En este punto, esta nota es muy indicativa de su posición frente a Bergson 
(X, 114n). No estoy en condiciones de valorar el estado de salud del pensador 
francés durante la redacción de su última obra, pero las páginas sobre el co-
nocimiento místico han sido valoradas y en el conjunto vienen a representar de 
alguna forma la culminación de su pensamiento (O, 1168-1179)2. Sin embargo, 
la disconformidad de Ortega con esta concepción de la realidad última no pue-
de ser mayor, como expresa ya en las notas de trabajo3.

Pero quedan dos puntos para tratar en esta introducción. Por un lado, aclarar 
la disconformidad de Ortega con el pensamiento de Bergson; y, por otro, acla- 
rar el motivo de la atención que, a pesar de su disconformidad con el tenor  
general de la obra de Bergson, Ortega dedica a esta obra a la que volvió al menos 
dos, si no tres veces.

Entre las primeras referencias de Ortega a Bergson se encuentra un pasaje 
en el que introduce, sin aclarar, el concepto, de “un misticismo metódico” como 
característica del pensamiento de Bergson (I, 466). Es cierto que la recepción 
de Bergson, sobre todo de las primeras obras, valoró el perfil de un pensamien-
to que contrasta con el positivismo desde el punto de vista de la experiencia 
de la vida y, por tanto, valoraba aspectos de la experiencia que trascendían 
el conocimiento de la ciencia del momento. Pero el perfil que eventualmente 
encontró su pensamiento en Las dos fuentes de la moral y de la religión4, además, 
implicaba una orientación teológica, que su obra no había adquirido en el mo-
mento en que Ortega empieza a tenerle en cuenta.

Entonces, ¿a qué se podía referir Ortega con ese término de “misticismo 
metódico” aplicado al pensador francés? Desde luego, habría que entender-
lo como una metáfora que el joven pensador aplicaría de una forma, por lo 
menos, generosa. Aunque no hubiera en este periodo referencia a divinidad 
trascendente alguna, sería como si la hubiera; en la medida en que se pone de 
manifiesto la realidad de una experiencia pre-predicativa que, por otro lado, 
tendría la posibilidad de mostrarse como algo independiente e incluso anterior 
a la experiencia predicativa. ¿Qué obras serían las implicadas? Bien podrían 
ser los dos trabajos primeros Ensayo sobre los datos inmediatos de la conciencia y 

2 Henri Bergson, Oeuvres, 1963.
3 31/1/5-9. “Qué vergüenza de frases” a un anticipo de la caracterización del conocimiento 

místico que a su vez alude a una nota, que Ortega escribió en su ejemplar de la obra.
4 Mark Antliff (1993) analiza la relación que la obra primera tuvo con algunas tendencias 

de la Vanguardia del momento. 

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



8 Notas de trabajo sobre Bergson. Primera parte

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

Materia y memoria; pero también podrían pesar las dos primeras versiones de 
Introduction à la métaphysique y a L’intuition philosophique de 1903 y 1911, respecti-
vamente –aun cuando encuentran su versión definitiva tardíamente en La pensée 
et le mouvant de 1934. En todas estas obras es cierto que pesaba un contraste  
entre lo predicativo y lo pre-predicativo, característico del pensamiento de 
Bergson en general. Es posible añadir que en el caso de L’intuition philosophique5. 
Lo importante es que esa distinción de la intuición y del concepto no encuentra 
propiamente una respuesta explícita en Ortega.

Habría que tener en cuenta las conferencias que Bergson desarrolló en Ma-
drid en 1916, que quedaron inéditas6. Aquí Bergson trabaja con el concepto 
de mística claramente anticipando la doctrina final de Las dos fuentes… Cier- 
tamente, por parte de Bergson se daba probablemente la voluntad de acercar 
su pensamiento a la tradición de los místicos, atendiendo a la dimensión di-
plomática de su viaje a España realizado en plena guerra mundial a un país 
neutral. Ortega oyó directamente a Bergson en esta visita, al hacer su presenta-
ción en el Ateneo de Madrid, presumiblemente en su primera conferencia (VII, 
541). Sin embargo, si este fuera la única noticia que tuviera de su valoración de 
la mística, no es fácil que estuviera presente en el recuerdo de Ortega más de 
doce años más tarde.

Finalmente, habría que tener en cuenta un texto de 1924, Ni racionalismo ni 
vitalismo (III, 715), donde Ortega hace explícito –al menos en parte– su posi-
ción filosófica frente a la de Bergson. El vitalismo que Ortega rechaza en este 
texto no es el que el profesor español mantendrá más tarde con su definición 
de la vida, y que se desarrolla en el contexto de una recepción del pensamien- 
to de Nietzsche y de Simmel, por un lado, y una adaptación a autores de tradi-
ción fenomenológica, que está siguiendo directamente desde muy pronto. En 
este texto, Ortega claramente está pensando en el pensador francés. Habría tres 
formas de entender el vitalismo, de las que solo una –la que práctica Bergson–  
sería “estricta”, y es de ella de la que Ortega se distancia: La filosofía vitalista 
“declara no ser la razón el modo superior de conocimiento, sino cabe una re-

5 Javier Zamora (2002), p. 112. Desde luego una cita que Ortega hace de Bergson “le 
désordre c’est le conflit entre deux ordres” (3-27), parece inspirado en L’intuition philosophique 
más que en otros que conozca, aunque este último apunta a la realidad superior de la vida a 
las interpretaciones que se puedan dar de la realidad resultante. No encuentro en la versión 
publicada por Bergson al final de su vida, explícitamente el texto al que alude Ortega, pero 
es posible que el pensador español le pudo oír en Bologna. En cualquier caso, la noción de 
desorden responde a una intelectualización de la realidad que sería posterior a la experiencia 
intuitiva de la vida en su mismidad. Se trataría de una aporía que Bergson entiende que supera 
desde una intuición radical.

6 Philipe Soulez y Frédéric Worms (2002), p. 149, describe el contexto de este viaje a 
España. La conferencia se recoge en Mélanges, pp. 1200 y ss. con especial referencia a la mística 
en p. 1201. Cfr. también J. M. Palacios (1970).

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



9Jaime de Salas Ortueta y Andrea Hormaechea Ocaña

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

lación cognoscitiva más próxima, propiamente inmediata a la realidad última”. 
El rechazo de Ortega de esta solución es claro: “Bergson, y otros en forma 
parecida, creen que cabe una teoría no racional, sino vital. Para mí, en cambio, 
razón y teoría son sinónimos” (III, 717)7.

En última instancia el tema del misticismo afecta a la valoración de la totali-
dad de la obra de Bergson y fue suficiente para conducir a un rechazo completo 
por parte de Ortega incluso años antes de que Bergson llegara a sus posicio-
nes definitivas, pero, en ese caso, habría que justificar el interés que Ortega 
muestra por Las dos fuentes de la moral y de la religión. La respuesta no consiste en 
ninguna proclividad por el pensamiento del autor francés, sino, más bien, el he-
cho de que la lectura de esta obra en concreto incida en dos cuestiones que son 
fundamentales para el último Ortega. La noción de uso que desarrolla, sobre 
todo, en las últimas versiones de El hombre y la gente, y el problema de la creencia 
y, dentro de ella, de la creencia religiosa. Aunque se tratan las dos cuestiones 
que están presentes en las dos series de notas de trabajo que se presentan aquí, 
en la primera es más evidente el esfuerzo en torno a la noción de uso, mientras 
que el tema de la creencia religiosa, aún planteado desde el principio, también 
está presente en los comentarios de la segunda.

No puedo entrar en una presentación pormenorizada de la noción de uso y 
de su relación con la creencia en Ortega, pero trataremos de presentar la cues-
tión fundamental en la medida en que incide en el esfuerzo que existe detrás 
de estas notas. Los dos son conceptos que Ortega desarrolla a partir de 1932, 
aunque de ninguna manera resultan extemporáneas en la obra de Ortega, al 
prestar atención tanto al concepto clásico de verdad como al de vigencia, más 
de raigambre sociológica8. El interés por la modernización de España determi- 
na que dicha noción aparezca como de gran importancia: la voluntad de mo-
dernización exige lograr un nivel distinto de cultura general de la España de 
entonces. Este nivel comporta familiaridad con las últimas aportaciones de la 
ciencia, el arte, y la filosofía, así como con la cultura política e institucional de 
sociedades más avanzadas. Más allá de observaciones aisladas, se puede reco-
nocer una conciencia de retraso global que hoy se ha superado en bastantes 
áreas. En ese sentido, el problema del que Ortega partió fue el de la vigencia 
de la cultura europea.

En este sentido, no sólo hay que adquirir un conocimiento de ideas en temas 
concretos sino una cultura que en su conjunto sea solidaria con aquellas. En 

7 La manera en que razón y teoría se unen en Ortega tiene, desde luego, un sentido 
biográfico. De todas formas, también se puede aludir a trabajos anteriores, así como las obras 
de su madurez que dan sentido a esta afirmación.

8 Es importante tener en cuenta que en Meditaciones del Quijote se busca la “España posible”, 
que sería una posibilidad real y por tanto verdadera, pero al tiempo, se llegará a esa realización 
en la medida en que se haga vigente en la sociedad española perspectivas que se han desarrollado 
de acuerdo con lo que implican los conceptos (I, 747 y I, 793).

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



10 Notas de trabajo sobre Bergson. Primera parte

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

este contexto, aparece la distinción entre ideas y creencias: la cuestión sería 
más aquello en lo que una sociedad cree efectivamente, que meramente aquello 
que una sociedad dice e, incluso, se dice. Desde luego, Ortega formula esta 
distinción en el contexto de una reflexión sobre epistemología de la ciencia, 
pero, en su conjunto, es claro que se puede aplicar a otras dimensiones de la 
cultura. Las ideas que se tienen conscientemente remiten a supuestos incons-
cientes, que le prestan significado e, incluso en parte, determinan su relevancia. 
Por otra parte, esta distinción se puede aplicar fácilmente a cada perspectiva 
individual, al apoyarse ésta tanto en ideas como en creencias. De tal forma, se 
puede entender esta distinción entre ideas y creencias como una forma de pro-
fundización de un planteamiento reformista y regenerador, el de Ortega, que 
encontró mejor conceptualización según avanza su trayectoria.

No le ocasiona a Ortega ninguna dificultad distinguir entre creencias y 
usos. Ciertamente los dos tienen una dimensión convencional, pero la valo-
ración es netamente más positiva en el caso de las creencias que en el de los 
usos. La creencia, aun siendo inconsciente, se relabora por parte del indivi-
duo, de forma que permite e, incluso, comporta la individualización de éste; 
sin, por ello, dejar de ser colectiva. Mientras que el uso, en su ejercicio tiene 
una fuerza justamente porque, en principio, no admite dicha reelaboración, 
limitándose a tener sobre todo una manifestación práctica en el comporta-
miento del individuo. Así las expectativas ante las personas remiten a unos 
prototipos de valoración creenciales, que permiten aprobación o censura: la 
persona que desempeña un determinado papel social se presta a una valora-
ción. Como funcionario, profesional, ciudadano, miembro de una familia, su 
comportamiento se encuentra más o menos cerca de unos estereotipos. En 
cambio, la acción que reproduce un uso, a pesar de que haya que tener en 
cuenta las matizaciones que Ortega hace a Bergson, actualiza puntualmente 
un comportamiento que no es objeto ni de crítica ni de adaptación. Desde 
luego, no hay pensamiento ni acción del individuo sin acudir a las vigencias, 
es decir, sin una dimensión convencional. Pero en el caso del uso hay la repe-
tición automática –incluso compulsiva– de una acción establecida, mientras 
que en el de la creencia –con un contenido implícita o explícitamente inte-
lectual– se presta a una reelaboración por parte del individuo. Así, el sujeto 
tiende a individualizarse, más por la manera en que reelabora creencias en 
función de su propia experiencia y su idiosincrasia, que al reproducir los usos 
establecidos de la sociedad. Pero, en los dos casos, nos encontramos ante vi-
gencias que presuponen una sociedad constituida previamente al sujeto.

En la presentación de la primera serie de las notas de trabajo, sobre todo, 
podemos apreciar que Ortega, matiza el aspecto de imposición automática del 
uso frente a Bergson, subrayando que no sólo puede haber un aspecto de impo-
sición e incluso de castigo para quien no le siga, sino también el uso orienta al 
individuo de una forma positiva: no tenemos que pensar cada día lo que vamos 

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



11Jaime de Salas Ortueta y Andrea Hormaechea Ocaña

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

a desayunar. “El error nace de creer que toda presión social y nuestra consi-
guiente «obediencia» implica previa resistencia nuestra”9.

En realidad, se trata de una aplicación del principio “yo soy yo y mi cir-
cunstancia”: el individuo se hace con sus actividades: “lo fundamental de la 
sociedad es que ella hace al individuo dándole un contenido. Sin el conteni-
do social el hombre no sería individuo lleno, determinado –sería el indivi-
duo vago, vacío y abstracto–, es decir, nada, una abstracción”10. Ello no nos 
produce siempre la sensación de estar presionados, sino, por el contrario, el 
alivio de poderse encomendar a unas formas de comportamiento que están 
consagradas socialmente. En este sentido, quiere Ortega llevar la explicación 
a la realidad del hombre histórico y le es natural entender la historia de la 
humanidad como algo valioso en cada momento de su trayectoria y no mera-
mente un ejemplo de una vitalidad.

Además, la visión de Bergson parece implicar que en el campo de la acción 
se mueve meramente por instinto, mientras que la posición de Ortega parece 
valorar, ante todo, el papel mediador de las ideas, producidas por la imagina-
ción y que prenden en el cuerpo social o no según las mismas circunstancias. 
No es que no haya una dimensión instintiva en la antropología de Ortega, pero 
la razón produce espacios de innovación a las que posteriormente hay que ate-
nerse en el curso de la vida social11. Mientras que Bergson se limita a recrearse 
en la sobreabundancia activa del individuo que se identifica con la vida, Orte-
ga, sin negar la importancia de la vitalidad, tiende a plantearse la comprensión 
de la humanidad dentro de la historia, teniendo en cuenta la realidad de la 
cultura vigente y de la perspectiva individual.

Por otra parte, sobre todo, en el caso de la segunda serie de notas, el pro-
blema al que apunta es relativo al origen de la religión. Este tema adquiere im- 
portancia a partir de la formulación de la teoría de la creencia. Pero Ortega,  
implícitamente, sigue a Bergson y otros valorando la importancia de aquella 
como un punto de referencia en la constitución de una cultura12. Ortega piensa 

9 31/1/5-3, 31/1/5-4, 31/1/5-5.
10 31/1/5-2. Por supuesto esto sería compatible con que el individuo elige su vida de entre las 

posibilidades que puede tener en un momento determinado.
11 La mejor discusión sobre este punto se encuentra en 16/5/3-14 y 31/1/5-6: Bergson 

acertadamente entiende que “lo social es automatismo. Pero no advierte que lo automatismo es 
la existencia y vigencia del uso y no la relación inteligente del hombre con su contenido. Pero 
sí es inteligente la actitud del hombre ante el uso como tal”. Efectivamente no cuestiona el uso 
de saludar, pero sí podrá “añadir” matices personales o al contrario encomendarse al uso para 
poner su atención en algo diferente.

12 Pero no por ello llega a pensar que la religión es necesaria para la constitución de una 
sociedad. Lo que sería fundamental para que esta se de, sería una cultura de creencia, que 
normalmente incluye la religión, 31/1/5-2. Más importante aún es que además para Ortega 
“la moral no viene de la religión”, 31/1/5-10, sino que viene para Ortega directamente de la 
experiencia de la vida.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



12 Notas de trabajo sobre Bergson. Primera parte

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

que la vida sin religión es la instancia moral fundamental, quedando la religión 
como un conjunto de formulas intermedias. Por otra parte, la sociedad retie-
ne las formas que el pensamiento individual genera cuando son útiles para sí 
misma. “Un pensamiento ocurre porque sí. Pero por lo mismo no hay razón 
para que sea retenido y adaptado. Esto solo acontece cuando se hace necesario, 
cuando sirve a un menester. El deporte es el arsenal del trabajo: en aquel haya 
este sus armas y utensilios”13.

En este punto se plantea un problema de mayor calado: ¿hasta qué punto 
habría que entender que, de hecho, la cultura se apoya en una noción de vigen-
cia antes que en una experiencia de verdad? ¿Qué es lo que presta legitimidad 
a una creencia que, por otra parte, en gran medida es inconsciente y, por tanto, 
no remite a una experiencia de verdad? Efectivamente la creencia tiene un pe-
riodo de vigencia en la que es operativa dentro de una cultura.

La respuesta no se encuentra en una deducción a priori sino en el estudio 
de culturas en su estadio de formación. Esto le lleva a Ortega a un mundo an-
terior, incluso al Imperio Romano, y a preguntarse por el origen de la cultura14. 
La atención de Bergson a la religión cerrada en Las dos fuentes de la moral y de la 
religión converge con el problema que Ortega suscita en el curso sobre la obra 
de Arnold Toynbee: Sobre una nueva interpretación de la historia universal de 1948 
(IX, 1187)15, al plantearse el problema de la legitimidad de una creencia. Ortega  
está preocupado por el origen de la creencia religiosa y también por el origen 
la autoridad política. Pero es un texto único dentro de la obra de Ortega por 
el empleo de la noción de legitimidad, entendiendo la relación entre creencia 
e ideas de una manera que no se da en otros textos. La legitimidad se fun-
damenta no en la evidencia, sino en un consenso previo en el que una sociedad 
se encuentra. Habría que añadir que la creencia tiene que ser composible, por 
emplear un termino leibniziano. Quiere este término apuntar a una forma de 
solidaridad con el conjunto de la cultura de la sociedad, que la está utilizando. 
Solo así pueden funcionar dentro del marco general de una sociedad. Lo fun-
damental es que se remite a un estado de convicción por la que la realización 
concreta, la forma de concreción debe entenderse como legítima, al contar con 

13 31/16/5/3-3.
14 Una aproximación al pensamiento etnológico de Ortega se encuentra en Wagner (2018). 

Cfr. También José Ortega y Gasset (2015). Finalmente 16/5/3-18 afirma que la Facultad de 
Filosofía y Letras debe incluir Etnografía.

15 Si bien a nuestros efectos ésta es la obra fundamental en la que probablemente pesó la 
lectura de Las dos fuentes…, el pensamiento antropológico y etnológico de Ortega tiene un cierto 
recorrido dentro de su pensamiento histórico en general. La lectura de La decadencia de Occidente de 
Spengler fue, probablemente, fundamental en ampliar su mirada histórica. Pero además habría 
que tener en cuenta para este tema, aparte de El hombre y la gente –especialmente Ensimismamiento 
y alteración–, varios escritos: Las Atlántidas, “El origen deportivo del Estado” y, posteriormente, 
“Socialización del hombre”, Del Imperio romano y “El mito del hombre allende la técnica”.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



13Jaime de Salas Ortueta y Andrea Hormaechea Ocaña

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

un consenso amplio. “Algo es jurídicamente legítimo […] cuando su ejercicio 
del Poder está fundado en la creencia compacta que abriga todo el pueblo de 
que, en efecto, es quien tiene derecho a ejercerlo” (IX, 1293)16. Lo fundamental 
es que la deslegitimación de una creencia se asocie con el hecho de que pase a 
concretarse, en lo que Ortega entiende como ideas de las que el sujeto es cons-
ciente y que, por tanto, pasan a ser sujeto de discusión.

Es cierto que el contexto es de naturaleza política, pero lo fundamental es 
que el orden que una sociedad se da a sí misma, justamente por ser conscien-
te, puede pasar a ser vivido como ilegítimo. El texto de Una interpretación de la 
historia universal es muy rico en lo que respecta el relato histórico por presentar 
varios escenarios de la historia romana (IX, 1270-1271). La plena legitimidad 
de una creencia no requiere la existencia de una institución, sino la dirección de  
determinados actos de acuerdo con la exigencia de las circunstancias (IX, 
1246; 1272; 1280; 1302). Así, las acciones de quien orientara a la sociedad en 
una situación de emergencia tendrían plena legitimidad. Pero no habría ni ins-
titución ni un nombramiento previo y el que actúa como líder, pasada la emer-
gencia, vuelve a la cotidianidad que ha dejado. En segundo momento, se da la 
doble representación del pueblo en las personas del cónsul y del senado que de 
alguna forma retiene la legitimidad originaria. “La legitimidad, calificada por 
mí como segunda y deficiente, tiene aún por completo vigencia y es saludable” 
(IX, 1287; 1291; 1293). Finalmente, Ortega consigna que el consenso se con-
sigue por una determinada filosofía como en el caso de Roma, que es la estoica 
(IX, 1328). Se puede valorar los logros de este momento, pero también no se 
puede dejar de ser consciente del carácter artificial y frágil de la situación. Por 
lo general, parece que el proceso de modernización en la medida en que explíci-
ta e institucionaliza el poder, conduce a su cuestionamiento. Paradójicamente, 
la única creencia verdaderamente legitima de acuerdo con un texto –que no 
deja de ser un borrador– es aquella que obra sobre la cultura de manera incons-
ciente, sin por ello encontrarse una concreción previa17.

16 Por otro lado, Ortega utiliza el concepto de legitimidad y de ilegitimidad en su diagnóstico 
del fascismo. “En el fascismo, la violencia no se usa para afirmar o imponer un derecho, sino que 
llena el hueco, sustituye la ausencia de toda legitimidad” (II, 613). En ese sentido la legitimidad 
se refiere a la realidad de un ordenamiento legal establecido. Ciertamente esto no es la noción 
fuerte de legitimidad unida a la creencia que aparece en el curso de 1948, pero tiene una cierta 
relación, no obstante. En los dos casos, hay una referencia racional que se puede objetivar y 
que la sociedad admite. Efectivamente, “El derecho no se funda últimamente en algo a su vez, 
jurídico, como la ciencia no se funda últimamente en nada científico, sino que ambos se fundan, 
cuando los hay, en cierta situación total de la vida humana colectiva. De aquí que, al quebrarse 
la creencia común, se resquebraje la legitimidad” (IX, 1321).

17 La complejidad de la exposición de la organización de la sociedad romana contrasta con la 
visión de la legitimidad en la historia de Europa: Por ello, Ortega también “En nuestros pueblos 
europeos el proceso es más normal. La monarquía pura pervive a lo largo de la mayor parte de 
su cronología. Es ella la legitimidad por excelencia” (IX, 1288).

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



14 Notas de trabajo sobre Bergson. Primera parte

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

La hipótesis de dos fechas de redacción de las notas se sostiene en tanto que 
las notas parecen incidir en dos momentos distintos de la obra de Ortega. Efec-
tivamente, siguiendo la última edición de Obras completas, habría cuatro versio-
nes de El hombre y la gente: la conferencia de Valladolid de 1932, la conferencia 
de Rotterdam de 1936, el ciclo de conferencias de Buenos Aires –que comienza 
en 1939– y, finalmente el ciclo de conferencias de Madrid de 1949-1950. Es un 
acierto haberlas dado el nombre de El hombre y la gente, pues reflejan un mismo 
proyecto, que culmina en la ultima versión que, acertadamente, es la que se ha 
divulgado con ese título. En el caso concreto de la noción de uso, esa mejora se 
aprecia, sobre todo, en el paso de la conferencia dada en Rotterdam en 1936 al 
curso de Buenos Aires de 1940. Mientras que, en la primera, la noción de uso  
apenas se emplea técnicamente; en cambio, en el caso de la conferencia de Bue-
nos Aires, hay un esfuerzo claro por lograr una caracterización precisa del tér-
mino. En el primer trabajo, reconoce la importancia del uso como expresión de 
lo colectivo; lo asocia con el saludo y lo caracteriza como ejerciendo una “pre-
sión, su impersonal, su brutal y mecánica presión” (IX, 215) y llega a la con- 
clusión extrema de que “todo lo que es colectivo, todo lo que es social, es la vida 
humana desindividualizada e irresponsable” (IX, 216). Finalmente, también 
anticipa la distinción decisiva entre lo interindividual y lo social (IX, 217).

En cambio, el detalle del curso de Buenos Aires aventaja lo que ofrece la 
conferencia de Rotterdam. Además de una caracterización mucho mas nítida 
del concepto de uso, Ortega logra darle una definición que previamente no 
había tenido. La presión social real no deja de ser una presión moral, incluso en 
el caso de los llamados usos fuertes, en el sentido de que el individuo puede o 
no acatarla. Por ello, le parece inaceptable a Ortega que Bergson confunda el 
uso con el hábito. Muestra explícitamente, tanto en las notas de trabajo como 
en el texto de Buenos Aires, disconformidad con la posición de Bergson en este 
punto18. La misma noción de obligación tiene que interpretarse dentro de un 
contexto no de pura obligatoriedad, sino de un imperativo que se puede o no 
asumir por parte del sujeto19. Además, como hemos visto, apunta a un estado 
de carencia y de necesidad por la que el uso tiene funciones positivas en la 
medida que le permite al sujeto centrarse en cuestiones concretas20. Tiene que 
hacer frente a su estado de aburrimiento por el que no tiene nada fuera de su 
capacidad –por otra parte, fundamental– de elegir el contenido de su propia 
vida (IX, 353).

Por otra parte, Ortega encuentra una forma de extender su trabajo sobre 
creencia y crisis en, sobre todo, En torno a Galileo de 1934 a sus preocupaciones 

18 31/1/5-1, 31/1/5-6.
19 31/1/5-4, 31/1/5-6, 31/1/5-7
20 Ortega mantiene agudamente que no tiene uno que inventarse lo que va a desayunar  

(IX, 356). También 31/1/5-3, 31/1/5-4.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



15Jaime de Salas Ortueta y Andrea Hormaechea Ocaña

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

por la sociedad. La teoría del uso se encuentra insertada dentro de una con-
sideración de la acción humana, que le contrapone tanto a Durkheim como a 
Bergson (IX, 363), que anteriormente no habían aparecido. En este punto es 
fundamental que previamente ha establecido la diferencia entre acción y acto. 
“Llamo formalmente «acción» al hecho de que el hombre movilice un acto o 
actividad –por tanto, un mecanismo– en virtud de ciertos motivos y para cierta 
finalidad. Por tanto, en la acción el acto o actividad es solo un elemento; los 
otros dos son el por qué se hace eso y el para qué se hace eso” (IX, 317 y ss). El 
contenido del uso podrá ser irracional, en el sentido de que el individuo no 
lo elige ni es capaz muchas veces de justificarlo, sino lo encuentra como algo 
vigente en el contexto de su vida corriente, pero es el mismo individuo quien 
tiene que ajustar su comportamiento a la cultura recibida dentro de la situación 
concreta en la que se encuentra. La dinámica de la gestión de la vida personal 
lleva al individuo a tratar las vigencias establecidas en casos concretos algo así 
como un vocabulario que acertar a aplicar cuando la situación así lo demanda.

En definitiva, las conferencias de Buenos Aires significan un avance del 
pensamiento sociológico de Ortega que en una parte podemos atribuir a la 
lectura de Las dos fuentes de la moral y de la religión.

Criterios de edición

La edición de estas notas de trabajo reproduce fielmente la forma circuns-
tancial y privada en que fueron escritas, con el objeto de que lleguen al lector 
precisamente como lo que son: “Notas de trabajo”. Se trata casi siempre de 
breves apuntes para un desarrollo ulterior de ideas y, otras veces, de anota-
ciones al hilo de alguna lectura.

Se presentan las notas tal y como aparecen ordenadas en la carpeta citada, 
con el deseo que anima esta sección de mostrar la forma en que se conservan 
en su Archivo. Las citas a textos antiguos aparecen también como son, esto  
es, sin haber actualizado la ortografía.

Cuando las notas se relacionan directamente con ideas contenidas en el  
corpus publicado de Ortega, se reproduce al pie algún párrafo destacado que 
alude al tema en cuestión, junto a la referencia de su lugar en las Obras comple-
tas, indicando, tras el año de publicación -o de redacción en el caso de la obra 
póstuma- entre paréntesis, el número de tomo en romanos y el de página en 
arábigos. Los textos se citan por la última edición: Madrid, Fundación José 
Ortega y Gasset / Taurus, 2004-2010, tomos I-X.

Respecto de los criterios de edición, se mantienen los rasgos de la pluma 
de Ortega, incluidos los guiones y otros signos de puntuación. Se normaliza 
la ortografía y se desarrollan las abreviaturas habituales de Ortega (“ej.” por 
“ejemplo”, “q” por “que”, etc.). Del mismo modo, cuando las abreviaturas son 
reconocibles, se mantiene la abreviatura y se completa la palabra señalando el 

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



16 Notas de trabajo sobre Bergson. Primera parte

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

añadido entre [ ]. Así, todo añadido de los editores va entre [ ]. Las palabras 
que resultan ilegibles se señalan con [.]. Cada nota va precedida de *, del que 
se cuelga una llamada para indicar al pie la signatura de la nota con que está 
numerada en el Archivo. El cambio de página se marca con //, el comienzo de 
cada carpetilla **, y el de carpeta con ***. Los términos tachados se colocan y 
señalan asimismo a pie de página con la marca [tachado]; los superpuestos van 
entre / / en el cuerpo del texto, con la indicación [superpuesto] en nota al pie. 
Los subrayados de Ortega se reproducen mediante cursiva, todo subrayado se 
debe al autor.

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Antliff, M. (1995): Inventing Bergson. Cultural Politics and the Parisian Avant-
Garde. Princeton: Princeton University Press.

Bergson, Henri (1963): Oeuvres. Édition du Centenaire. Paris: PUF. Se citará 
esta edición con la sigla O.

— (1972): Mélanges. Paris: PUF. Se citará esta edición con la sigla M.
— (2008): Les deux sources de la morale et de la religion. Paris: PUF. Se citará esta 

edición con la sigla DS.
— (2020): Las dos fuentes de la moral y de la religión. Edición de José María Aten-

cia y de Jaime de Salas. Madrid: Trotta.
Ferreiro, M. I. (2002): La teoría de los usos de Ortega y Gasset. Santiago de Com-

postela: Tórculo Ediciones.
Ortega y Gasset, J. (2004-2010): Obras completas. 10 vols. Madrid: Funda-

ción José Ortega y Gasset / Taurus. Se citará en el texto entre paréntesis 
poniendo volumen y página.

— (2015): Las Atlántidas y otros textos antropológicos. Edición de José Ramón 
Carriazo Ruiz. Madrid: Tecnos.

Palacios, J. M. (1970): “Bergson en Espagne. Les conferences des 2 et 6 de 
mai 1916. L’Ame humaine; La Personnalité”, en Les Études bergsoniennes Volu-
me IX. Paris: PUF, traduction de Michel Gauthier.

Soulez, P. et Worms, F. (2002): Bergson. Paris: PUF.
Urquijo, M. (2015): Genealogía de la conciencia en la filosofía de Henri Bergson, 

tesis doctoral. Madrid: Universidad Complutense de Madrid.
Wagner, A y Jiménez Perona, A (2018): “Perspectivas etnológicas y an-

tropológicas en Ortega y en Wittgenstein”, en J. de Salas y J. M. Ariso: 
Ortega y Wittgenstein: ensayos de filosofía práctica. Madrid: Tecnos.

Zamora Bonilla, Javier (2002): Ortega y Gasset. Barcelona: Plaza y Janés.

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 44. 2022

JOSÉ ORTEGA Y GASSET
Notas de trabajo sobre Bergson

Primera parte

* * *1

*2

Bergson- Les deux sources3

2-3. Lo q[ue] dice del hábito lo digo yo del uso. Pero ¿no se trata de un sor-
prendente paralelismo?

En 2-3 se dice: “Ainsi pour l’obligation sociale”. Con ello la opone a las obras. 
¿Cuáles son estas obras? La misma oposición halla entre los “hábitos” ¿es habitu-
de4 costumbre en B[ergson]? Y si lo es ¿es en él costumbre igual a uso?

Mi impresión es q[ue] por “hábito” no entiende uso sino “habitualidad”, com-
portamiento q[ue] se impone por su mera frecuencia, por tanto “habituación”.

El mismo equivoco se repite cuando p. 4. dice q[ue] las leyes sociales (las 
q[ue] la sociedad impone) se parecen a fuerzas. Pero salvo q[ue] aquí se refie-
re a los imperativos sociales, hay que advertir q[ue] mi sospecha [,] mi “tesis” 
q[ue] siendo la realidad social cuasi-natural las leyes sino lógicas (no las “socia-
les”) son leyes cuasi-naturales.

*5

Bergson. Sources. 2

6- Es falso q[ue] la religión 6 existe porque asegura la socialización de los
individuos. La verdad es la viceversa: los individuos son religiosos de esa reli-

1 [Carpetilla 31/1/5. Notas sueltas encontradas en libros y recopiladas bajo el título “Henri 
Bergson. «Les deux sources de lo morale et de la religion». 18émé edition”]

2 [31/1/5-1]
3 [Por oposición a las notas posteriores, los dos primeros grupos de notas que aquí 

expondremos son fruto de la lectura de Les Deux Sources De La Morale Et De La Religion. 18ª. ed. 
Paris: Félix Alcan, 1937. La primera sigue el texto de Bergson hasta la página 35 del original, 
y la segunda parte de ella llegando a la página 210. Hemos seguido el orden del inventario, 
conscientes de que posiblemente no se ajusta al orden de redacción por parte del propio Ortega.]

4 [Conservamos, como Ortega, el término en francés.]
5 [31/1/5-2]
6 Ayuda [tachado]

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



18 Notas de trabajo sobre Bergson. Primera parte

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

gión porque esta les es impuesta, como un uso, por la sociedad. La religión no  
es social porque sea religión sino, al revés, porque lo social es religión, esto es, es  
creída.

Además, B[ergson] supone el individuo como siendo por sí. La sociedad 
con sus medios y, entre ellos, la religión lo socializaría, es decir, q[ue] actuaría 
sobre él desde fuera de él y una vez que es él. Pero lo fundamental de la sociedad 
es que ella hace al individuo dándole un contenido. Sin el contenido social el 
hombre no sería individuo llano, determinado –sería el individuo vago, vacío y 
abstracto– es decir, nada, una abstracción.

La religión es parte del individuo –(concepción del mundo y la vida)– 7  
antes de ser su policía.

Ya está aquí: la socialización es algo que se añade –surajoute– al “moi indi-
vidual”. Hay, pues, antes, previa[mente] a la sociedad un yo. Lo q[ue] sigue  
p. 9? parece como si ese moi social fuese en realidad y en serio y radical[mente]
un moi [,] pero véase y se verá que es algo superadito.

10- Véase como viene a reconocer la exterioridad del “moi” social al moi in-
dividual. Ahora bien, la verdad es que el moi individual es 8 mismo 9 en cuanto 
individual, social –aunque aquel//

*10

Bergson. Sources. 3

//sea además “personal”.

10-11- Son falsas, arbitrarias, artificiosas intentonas para construir un con-
cepto de “moral social”. 1º distinguir entre 11 obligaciones sociales q[ue] serían 
las graves –asesinato– y las, según él no sociales, como el remordimiento por 
engañar a un niño. 2º pretende q[ue] la preocupación del ladrón, del asesino 
no es porque descubran y castiguen sino porq[ue] internamente se siente fuera 
de la sociedad. ¿Cómo B[ergson] ignora q[ue] hay el criminal por vocación? 
¿Cómo se explica sino el origen del robo y del asesinato?12

7 No es [tachado]
8 El [tachado]
9 Moi [tachado]
10 [31/1/5-3]
11 [Ilegible] [tachado]
12 [El propio Ortega plantea el problema de una vocación que por otra parte sea una vocación 

antisocial en V, 130. Es un texto taxativo: “El hombre que tenía que ser ladrón y por virtuoso 
esfuerzo de su voluntad, ha conseguido no serlo, falsifica su vida. No se confunda, pues, el deber 
ser de la moral, que habita en la región intelectual del hombre, con el imperativo vital; con el tener 
que ser de la vocación personal, situado en la región más profunda y primaria de nuestro ser”.]

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



19José Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

12-13- Sigue creciendo orgánica[mente] el error de B[ergson] q[ue] acabo
de apuntar. La intervención de la S[ociedad] en el I[ndividuo] sería siempre 
por parte de este sentida como obligación 13 y a esta obligación llama B[ergson] 
en serio “deber”. Pero 14 lo que ordinaria[mente] se llaman “deberes sociales” 
(por ej[emplo] devolver una visita[)], no son sentidos como obligaciones. El 
error nace de creer que toda presión social y nuestra consiguiente “obediencia” 
implica previa resistencia nuestra v. 14- Pero no hay tal: hay presiones q[ue] 
aceptamos con gusto como física[mente] la caricia es una gratísima presión. 
Véase mi nota marginal 15 antigua a 13 q[ue] me parece perfecta.

18- La idea de q[ue] lo importante no es el contenido de la regla sino el so-
metimiento a ella –es decir, q[ue] sea regla y no tal regla– está muy bien. Y, sin 
embargo, todo ello pasa al lado de la verdad.

Puede decirse q[ue] la doctrina de B[ergson] es una línea luminosa, cohe-
rente y persuasiva que 16 desarrollo su fino alabo coincidiendo en la 17 forma 
de su dibujo con la de la realidad, por tanto, con la verdad. Solo q[ue] corre 
paralela y a cierta distancia de la línea verdadera, de la que coincidiría –no solo 
con la forma de la línea real sino que se//

*18

Bergson. Sources. 4

//confundiría con esta.

19-20- No se ve la conveniencia y menos necesidad, ni siquiera la oportunidad 
del concepto “el todo de la obligación” y menos para explicar especial[mente] 
la conciencia de “il faut parce qu’il faut” como sustancia de los deberes u obli-
gaciones –según B[ergson]– sociales. Respecto q[ue] aceptar las presiones 
(B[ergson] llamaría a esto siempre “obedecer”) de la s[ociedad] y según sus 
dictados es casi siempre agradable. Lejos de haber por nuestra parte resistencia 
sentimos delicia y gratitud (por ej[emplo] de no tener q[ue] inventarnos cada 
día el desayuno). Sin embargo, lo sentimos como presión. Si el automóvil fuese 
corriendo al sentir la presión con q[ue] le entra el lubricante sentiría, a la vez, 
una presión y una delicia. Es presión porque aún en este caso la no aceptación 
implica represalia[,] que en este caso consistiría en verme obligado al esfuerzo 

13 Por [tachado]
14 La nueva [tachado]
15 A la [tachado]
16 Se [tachado]
17 [Ilegible] [tachado]
18 [31/1/5-4]

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



20 Notas de trabajo sobre Bergson. Primera parte

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

por ej[emplo] de inventar mi desayuno, o mi explicación de un conflicto o he-
cho q[ue] el “tópico” me da regalado. Cuando digo ciertas presiones sociales 
son gratas, placenteras, me refiero a que el placer consiste en evitarme la repre-
salia de un esfuerzo mío aunque necesitaría sustituir al uso social q[ue] me es 
inyectado. En estos casos, pues no 19 se da la conciencia del “il faut parce qu’il 
faut”, del abstracto imperativo.

En los casos en que yo obraría contra el uso y, por tanto, en q[ue] la presión 
de este es sentida con el carácter de imposición no es tampoco el deber abstracto, 
la “obligación pura” quien me lleva a “obedecerlo” sino 20//

*21

Bergson. Sources. 5

// /una/22 representación perfecta[mente] concreta de la represalia concreta 
y es el balance que hago entre la importancia de esta y la importancia de mi 
deseo quien decide de si sigo o no el uso.

Ya hablar de “obedecer” a la S[ociedad] es impropio. Solo se obedece 23 a 
hombres y 24 hombres mandan y solo una clase particular de estos mandamien-
tos u órdenes son lo que son ejercidos por hombres en virtud del uso fuerte q[ue] 
llamamos Estado, poder público, derecho.

*25

Bergson. Sources. 6

20- Como no podrá menos acaba B[ergson] por asimilar el hábito y el impe-
rativo al instinto. Y tenemos aquí la definición de hábito. “La actividad, habiendo 
sido inteligente se 26 encamina a una imitación del instinto”.

Otro paralelismo y otra falsedad. El uso y el instinto no tiene absoluta[mente] 
nada q[ue] ver ni nada /por uso/27 de común, salvo q[ue] aquel sustituye a este. 
Lo único q[ue] tiene de común es negativo: que el contenido de la actividad no 
se dirige ni postula a la inteligencia. Pero lo q[ue] se hace porque se usa [,] se 

19 Hay [tachado]
20 Una con [tachado]
21 [31/1/5-5]
22 [Superpuesto]
23 Un [tachado]
24 Solo [tachado]
25 [31/1/5-6]
26 Aproxima [tachado]
27 [Superpuesto]

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



21José Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

hace por una razón –por tanto, 28 acomodarse al uso es una función inteligente– 
el acomodarse, no el contenido mismo del uso.

Al buscar su asimilación con el instinto una vez más B[ergson] 29 hace algo 
que formalmente concuerda con la forma de la realidad sin identificarse o cu-
brirse con esa forma. 30 Quiere subrayar algo q[ue] entrevé: que lo social es un 
automatismo. Pero no advierte q[ue] lo automatismo es la existencia y vigencia 
del uso y la no relación inteligente del hombre con su contenido. Pero sí es in-
teligente la actitud del Hombre ante el uso como tal.

Insiste 21- véase lo subrayado. Aquí se ve q[ue] a su juicio la sociedad pro-
gresiva lo será por ser menos “social”.

22- Es curiosa la manía de aproximar al instinto “la nécessite d’une règle”,
de la obligación. Porque reconoce q[ue] no la es. 31 Las oblig[aciones] concre-
tas[,] dice, en absoluto no lo son. Pero 32 “le tout de l’oblig[ation] […] eut été un 
instinct[”]: Él mismo subraya. ¿Qué saca con decir//

*33

Modo ponendo tollens? Le llama “instinto virtual”
23
Como “el que hay tras el hábito de hablar”. Pero según el mismo no es évi-

demment.
Pero qué sentido tiene mi instinto –el social– que necesita consentir en una 

presión de fuerza?
“La soc[iedad] instin[tiva] pendant de la soc[iedad] intelig[ente]”
El hecho sociedad es centrado y resumido por B[ergson] en el hecho “obligación”. 

Esto está bien. Pero, hemos visto, esa “oblig[ación]” /lo/34 es para B[ergson] 35 en un 
sentido paralelo al q[ue] la palabra tiene cuando se habla de oblig[ación] moral.

Y lo q[ue] le urge a B[ergson] es le ratacher al fenómeno general de la vida.
Pero el instinto implica efecto óptimo –e. d., suficiente. Más en la sociedad 

la “obligación” no se cumple como tal.
Casi nunca porq[ue] el hombre social es también disocial. A ser disocial lla-

ma, sin quererlo, B[ergson] ser libre. 24- La oblig[ación] se cumple no como 
oblig[ación] que desde dentro, espontánea[mente] se siente, sino bajo la pre-
sión del poder público en sus múltiples formas.

28 Según [tachado]
29 De [tachado]
30 Busc [tachado]
31 ¿Qué [tachado]
32 La obliga [tachado]
33 [31/1/5-8]
34 [Superpuesto]
35 Una [tachado]

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



22 Notas de trabajo sobre Bergson. Primera parte

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

24- ¿Por qué es necesario q[ue] haya la obliga[ción]? En la idea de
B[ergson] porque los hombres son libres y si había de vivir en sociedad te- 
nía q[ue] haber un Ersatz del instinto gregario o social. Bien, pero eso quiere 
decir q[ue] la sociedad es biológica[mente] imposible y q[ue] la vida habría re-
nunciado a q[ue] hubiese sociedades de hombres. Si las hay será contra natura. 
No se ve qué farreridad tiene la vida de q[ue] haya sociedades ni de abejas ni 
de hombres. Hormigas y abejas hay sin sociedad [sic].

*36

La oblig[ación] en el sentido de “le tout de la oblig[ation]” no es un instin-
to[;] es la voluntad perfecta[mente] despierta, consciente, inteligente de “vivir 
en sociedad” porque trae cuenta. La sociedad es el primer instrumento y el gran 
negocio previo del hombre y por eso tiene todas las deficiencias y todos los 
riesgos de cuanto el hombre hace, e[s] d[ecir], fabrica.

25- Absurdo el “ojo”
27- En vez de instinto o no instinto digamos: “eso X q[ue] lleva al hombre

a la sociedad. “Pues bien X no será más ni menos a la sociedad pequeña q[ue] a  
la máxima. Toda soc[iedad] pequeña está en crecimiento y a su modo –modos 
q[ue] van cambiando y constituyen si se quiere el progreso– es siempre abierta. 
Viceversa, la humanidad si llega a ser una sociedad real será tan cerrada

como la “horda” y la tribu. Falso, pues, 28- y también, q[ue] la sociedad 
cerrada consista en nada parecido al cariño a padres y parientes. Ninguna so-
ciedad se funda ni consiste en nuestro amor a individuos. B[ergson] no tiene la 
menor idea de lo q[ue] es una sociedad.

¡Qué vergüenza de frases! “La religion convie a l’homme à aimer le genre 
humain!!! ¿Se puede amar a un género? Véase mi nota marginal.

Vamos ahora a ver lo que, frente a la oblig[ación] como presión social, es la 
“oblig[ación] pura”.

30- Sus atributos: 1º no es como aquella de origen impersonal –es seguir a
un modelo, a un individuo, que es una “llamada” y no una presión.

31- Estado de alma de una hormiga q[ue] reflexiona sobre sí!

*37

No es solo diferente la obligación 38 ante el semejante /(género humano)/39 
de la oblig[ación] ante el co-social –por tanto, de la “oblig[ación] sensu stric-

36 [31/1/5-9]
37 [31/1/5-7]
38 Entre [tachado]
39 [Superpuesto]

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



23José Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

to social– sino q[ue] también ante el individuo único me comporto en formas 
q[ue] no me vienen de la sociedad, sino de la simpatía y antipatía –es decir, de 
ninguna “obligación”.

*40

No olvidar de 41 hacer saber a B[ergson] q[ue] la moral no viene de la reli-
gión.

* * *42

*43

Sobre la “mentalidad” del primitivo ha dicho Bergson siquiera lo más obvio 
y elemental –pero que, aunque parezca mentira, no se había dicho. Sin embar-
go, es muy insuficiente. Porq[ue] en la derivación de las almas, de la 44 eter[na].

Elucubra la función fabuladora como algo aparte y, en cierto modo, contra la 
inteligencia. Como si esta pudiese funcionar sin fabulación (hipótesis, Comte).

*45

Bergson – por qué la imaginación no es más que una palabra v[éase] Sou-
rces 20746.

40 [31/1/5-10]
41 Recordar [tachado]
42 [Carpetilla 16/5/3. Titulada por Ortega: “Lecturas y Estudios. Bergson”. El propio Ortega 

la data en abril de 1947. Esta carpetilla se encuentra dentro de una carpeta titulada por Soledad 
Ortega como “El hombre y la gente – IV”]

[Es claro que deben entenderse estas notas como continuación de la lectura que Las dos 
fuentes… que hemos visto previamente. Hay un salto de 130 páginas. Parece que el abandono 
de una actitud de circunspección por parte de Ortega con respecto al texto de Bergson coincide 
con el abandono del examen de la experiencia de la obligación y la aparición de la defensa por 
parte del pensador francés de una experiencia de un saber místico.]

43 [16/5/3-1]
44 [Ilegible. Dentro del contexto sería mejor “migración eterna”]
45 [16/5/3-2]
46 [Parece por el contexto que la cuestión es entender que la vida en un momento determinado 

sobreviene y satisface sus necesidades en la medida en que encuentra el contexto justo que 
necesita. Se puede a posteriori hacer historia de las distintas religiones, pero lo fundamental es 
que en momentos determinados la experiencia religiosa ha sido una dimensión de la acción vital. 
Se trata de una aplicación de un método que apela a la afirmación de la vida misma que Bergson 
ya ha utilizado en otros contextos y que contrasta con un estudio más histórico y empírico de las 
distintas variedades de experiencia religiosa.

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



24 Notas de trabajo sobre Bergson. Primera parte

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

Literatura en B[ergson] 207 y ss. La fabulación literaria “ciertamente 
no es necesaria a la vida”. (Esto sorprende –47 La función fabuladora /amén 
absoluto/48 no ha sido querida por la vida”. 210 Sin embargo, surgió como una 
necesidad provocada esta por la inteligencia –no se entiende nada de esto.

La literatura es la extensión umbelifaria “como simple juego” de la función 
fabuladora q[ue] fue necesaria (mi idea es estrictamente la opuesta: la fabula-
ción (fantasía) es primero superflua y luego utilizada[)].

*49

Toda función propia[mente] humana o se deriva de otra función 
propia[mente] humana ya existente o es una función irreductible. En este caso 
su origen fue deportivo, pero su consolidación y permanencia es obra de la 
necesidad –como medio para afrontar esta50.

Así el pensamiento. Dicho clara[mente]: un pensamiento ocurre porque sí. 
Pero, por lo mismo, no hay razón para que sea retenido y adaptado. Esto solo 
acontece cuando se hace necesario, cuando sirve a un menester. El deporte es 
el arsenal del trabajo: en aquel haya este sus armas y utensilios51.

*52

53 La perspicacia de Bergson para aclarar el origen de la religión “primitiva” 
contrasta con la increíble miseria de su pensamiento ante la mitología y las 
religiones superiores.

La posición de Ortega parece ser la de reconocer un determinado valor a este giro, pues se 
trata de ver la vida desde dentro, si bien más que apelar a un principio indeterminado como es la 
experiencia de la duración, valorará ante todo la continuidad de la experiencia como expresión 
de la propia vocación. El texto fundamental es el de “Pidiendo un Goethe desde dentro”, pero 
se puede extender a la manera en que determinadas creencias permiten el desarrollo de la vida.]

47 Quiere decir que no es una necesidad primaria [tachado]
48 [Superpuesto]
49 [16/5/3-3]
50	 [ “El origen deportivo del Estado”. II, 705 y ss.]
51 [La confrontación con Bergson en este caso es positiva en la medida en que le lleva a Ortega 

a poner en evidencia otros aspectos de su teoría del uso que las prevalentes en las exposiciones 
de El hombre y la gente. Aquel no se reduce a ser el resultado de la acción de la sociedad, como  
la gran desalmada, sino también tiene aplicaciones importantes para la misma supervivencia de la  
sociedad. En los dos casos, “el acto específicamente cultural es el creador”, se entiende de una 
determinada forma, I, 756. Más adelante en su obra, Ortega también será consciente de que la 
forma definitiva necesita encontrar su momento histórico. Así la posición de Dilthey con respecto 
a la idea de la vida VI, 222. Pero habría usos de mayor y usos de menor utilidad o vigencia para 
la vida social. En los dos casos, el momento de creación queda atrás pero en cambio los usos se 
mantendrán en mayor o menor grados vigentes.]

52 [16/5/3-4]
53 Con la [tachado]

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



25José Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

*54

Bergson. Sources

Instinto e intel[igencia] – “divergentes y complementarios” –122. Franja del 
uno en el otro –123.

El hombre “esencial[mente] inteligente” – “parcial[mente] libre” – Yo diría 
lo inverso55. Error de B[ergson] de creer utópica[mente] que el hombre es inte-
ligente. 56 Inteligencia concepto utópico. (57 obliguemos a B[ergson] a definir-
nos por sus efectos (logros) lo q[ue] la inteligencia de hecho es).

122. Aparecen ya identificadas las sociedades animales y humanas en cuanto
sociedades, e[s] de[cir], q[ue] son soc[iedades] en el mismo sentido del término.

En los animales –124– la vida “se preocupa más bien de la soc[iedad] que del 
indiv[iduo]. En el hombre parece q[ue] no (pero aquí deja indeciso B[ergson] 
si es así): dice 58 más bien que también se preocupa más de la soc[iedad] pero 
que la nueva especie –humanidad– solo haya medio de conservarse mediante 
ind[ividuos] con intelig[encia] [,] iniciativa, independencia y libertad.

*59

Bergson. Sources 2

Pero la intel[igencia] quebranta la cohesión social (porqué? Cómo?) 
(Porq[ue] solo la inteligencia creada por la vida en un ser social es en parte anti-
social –y no el instinto? Más aún q[ue] la 60 inteligencia, son antisociales las pa-
siones y apetitos, e[s] d[ecir], que el h[ombre] es antisocial y, por tanto, q[ue] 
no hay sociedad humana en el sentido de ser animal y por eso la soc[iedad] 
prorregida bien[¡]. Por eso, es antisocial la intel[igencia]

La inteligencia forma representaciones de lo real. Esto, a veces, es dañoso. 
¿Porqué? Necesita compensación de representaciones “imaginarias” que 61 el 
resto de instinto provoca.

54 [16/5/3-5]
55 [Es decir, Ortega diría “parcialmente inteligente” y “esencialmente libre”. Efectivamente, 

con respecto a la realidad, la inteligencia del hombre es “utópica” para Ortega en la medida 
en que utiliza conceptos que nunca llegan a hacer justicia a la complejidad y, por tanto, de la 
imprevisibilidad de la realidad. Con todo, sería libre en la medida en que tiene que decidir sobre 
sí mismo y la orientación que puede dar a su vida (VI, 779). Para la visión de la inteligencia 
como utópica cfr. IV, 459.]

56 Esto [tachado]
57 Precisa [tachado]
58 Solo [tachado]
59 [16/5/3-6]
60 An [tachado]
61 Ins [tachado]

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



26 Notas de trabajo sobre Bergson. Primera parte

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

(Lo imaginario sería, pues, posterior a la interpretación real del mundo. El 
hombre sería primero sabio y luego se curaría de su sabiduría por su “mitolo-
gía” y fabulación).

La 62 alucinación del ascensor.
El instinto en los vertebrados “queda eclipsado” 126
El razonamiento es este. La intel[igencia] permite la invención –es decir, 

iniciativa y esto, al aplicarse la inteligencia a reflexionar el ind[ividuo] sobre las 
molestias q[ue] le causa lo social, 63 la indisciplina social. Solo 64 muy adelante 
será por intel[igencia] altruista. Por lo pronto, la//

*65

Bergson. Sources 3

//intel[igencia] lleva al egoísmo –126– ¿Porqué? (no nos representamos 
bien cómo funciona la intel[igencia] en la sociedad –66 sustituyendo al instinto, 
según B[ergson] y todo esto queda ininteligible y su posible apreciación). Véa-
se mi nota en el libro p. 127.

La religión defensa contra disolvencia intelectual. 127.
Según esto la relig[ión] intervendría solo en la represión de lo antisocial. 

Pero esto es esquemático.
En las socied[ades] primit[ivas] 1º lo anti-social (“lo q[ue] importa” no está 

distinguido de lo indiferente. Los usos de las leyes. Y toda la religión ampara el 
conjunto (No sé ve porque – la obj[etividad] queda en pie).

2º La responsab[ilidad] no es individual –porque el indiv[iduo] no es algo 
por sí. (La obj[etividad] sigue en pie y reabre sobre 67 la teoría general de 
la soc[iedad] porque resulta que en estas soc[iedades] el indiv[iduo] no es 
indiv[iduo] aun y la intel[igencia], función del ind[ividuo][,] no es por lo pron-
to individual y por ello egoísta).

3º La religión no empieza por el dios. La interdicción defensiva consiste pri-
mero en un acto, por ej[emplo], prohibitivo, sin más. Ejemplo de “Pro–//

*68

Bergson. Sources 4

62 Ab [tachado]
63 [Ilegible. Posiblemente “original”]
64 Ab [tachado]
65 [16/5/3-7]
66 Según, [tachado]
67 Toda [tachado]
68 [16/5/3-8]

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



27José Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

//hibido el paso. La inteligencia –con su poder de convertir lo dinámico en 
estático y solidificar las acciones en cosas “colocará en las cosas a que se refre-
nen esas interdicciones y, por fin, en personas[”].

¿Valen los datos del primitivo actual 69 como datos de la inteligencia primi-
tiva? La intel[igencia] no se ha formado poco a poco. Fue una creación súbita 
de la vida (evolución por saltos discontinuos). La civilización es acumulación 
en la sociedad, es hábitos y conocimientos –no acumulación directa en el in-
dividuo por 70 trasmisión hereditaria de los hábitos que transforma la natura-
leza del indiv[iduo]. Busquemos en el civilizado y hallaremos la inteligencia 
primitiva 133. “La intel[igencia] de los primitivos no difiere esencial[mente] 
de la nuestra” –134. (No difiere, en efecto, porque ni ellos ni nosotros somos 
plena[mente] inteligentes. Difieren como dos estadios de lo mismo. Ni noso-
tros somos completa[mente] “lógicos” ni ellos completa[mente] “ilógicos”). 
Tiene razón contra Lévy-Bruhl71.

*72

Bergson. Sources. 5

Utilidad indiv[idual] de la religión.
El hombre sería el animal q[ue] sabe q[ue] va a morir. Efecto deprimente, 

la inmortalidad “fábula” compensadora– 135-137.
(No es cierto q[ue] todos los pueblos tengamos idea de la inmortalidad. 

No es cierto que el h[ombre] haya sabido siempre q[ue] se moría. Como el 
mismo B[ergson] dice –la muerte es una idea, una hipótesis intelectual. No es 
cierto que todos los h[ombres] quieren sobrevivir –El budismo. Hoy mismo no 
está convencido total[mente] de la inevitabilidad de la muerte[;] aspira a irla 
eliminando poco a poco: medicina. Y, viceversa, el h[ombre] no adaptado a  
la muerte cosa inconcebible si fuera esta para él una condición absoluta).

La sociedad interesada en q[ue] el ind[ividuo] no se deprima y además ella 
misma necesita “estabilidad y duración”–138. (Esta última razón no se entien-
de. Si antes dijo q[ue] la socie[dad] “ne vive para l’ind[ividu]” quiere decirse 
q[ue] no necesita la estabilidad de los indiv[iduos] y, en efecto, su estabilidad 
es constitutiva[mente] independiente de la de estos. Es esencial a la soc[iedad] 
estar constituida por el paso y cange permanente de individuos 73 [.] no basta, 
pues, decir –después de aquella declaración fundamental q[ue] la soc[iedad] 
prim[itiva] está “batie en hommes” ¿Y la no prim[itiva]?)

69 [Ilegible]
70 herencia [tachado]
71 [Levy Bruhl.]
72 [16/5/3-9]
73 Y [tachado]

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



28 Notas de trabajo sobre Bergson. Primera parte

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

*74

Bergson. Sources. 6

75 Esto lo consigue la soc[iedad] suscitando la fábula de 1º Perduración de 
los muertos. 2º Perdura en su forma visual y no táctil: son fantasmas –Almas. 3º 
mezclando esta fábula con la de “espíritus” que están en la naturaleza y son ope-
rantes –las almas– espíritus ejercen influjo sobre los acontecimientos humanos.

Se trata de “buscar en el fondo de nuestra alma, por vía de introspección, los 
elementos constitutivos de una relig[ión] prim[itiva]” 138.

Estos se forman partiendo de “temas simples o complejos, proporcionados por 
la naturaleza” –138. Hay pues, funciones esenciales “de la rel[igión] y –tenden-
cias elementales q[ue] las sirven.

Muy exacta (pero no la fundamentación) la fórmula: “A son point de  
départ, l’ intel[ligence] se représente simplement les morts comme mêlés aux  
vivants, dans une société à laquelle ils peuvent encore faire du bien et du mal” 138.

Tendencias elementales
Método: se parte del instinto: surge la inteli[gencia], buscamos si engendra 

perturbaciones. El instinto suscitara representaciones q[ue] restauran el equi-
librio 145.

*76

Bergson. Sources. 7

1º el instinto ignora la muerte. La intel[igencia] 77 descubre la inevitabili-
dad de la muerte. Es “el accidente por excelencia” –145. Pero hay otros. Lo 
imprevisto peligroso. Esto suscita la fábula de “poderes amigos” y la lógica[,] 
después, la de “poderes enemigos”.

La voluntad de buen éxito produce la superstición. El jugador pararía con 
su mano la bala, al no poder hacerlo[,] sobre la bala se cernirá “la buena suerte”. 
Pero esto supone que ponemos los medios mecánicos. El prim[itivo] no puede 
extender /ni/78 en principio el causalismo a todo: su “ciencia es máx[imamente] 
sensible” –149. Completara el vacío comportándose con las cosas como con 
personas (no es cierto: se trata con ellas como con poderes extrahumanos).

74 [16/5/3-10]
75 La [tachado]
76 [16/5/3-11]
77 La [tachado]
78 [Superpuesto]

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



29José Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

Contra Lévy-Bruhl: “falta de interés en el princi[pio] por las causas segun-
das. Pero:

1º. Se trata siempre de la relación entre las cosas y el hombre. No de cosas 
con cosas. Entre estas “se contenta con la relación constante en entre antece-
dente y consecuente”. Por tanto: “no puede decirse de él también q[ue] “su ac-
tividad cotidiana[”]79 implica una perfecta confianza en la invariabilidad de las 
leyes naturales (frase de Lévy-Bruhl)” (B[ergson] 80 desvanece aquí cautelo–//

*81

Bergson. Sources. 8

//sa[mente] las cosas: no habla de causalidad sino de relación constante. 
Y con frase interrogativa menos comprometedora dice “no puede decirse…? 
No. La diferencia 82 /de/83 su actitud entre cosa y cosa y su actitud entre cosa 
y hombre –no es lo formal: el mundo se divide en lo ordinario y que por ello 
no es cuestión y lo extraordinario. Y lo q[ue] habría q[ue] hacer es buscar la 
figura que en el prin[cipio] separa lo uno de lo otro: porque es ordin[ario] lo 
ordin[ario] y extraord[inario] lo extraordinario. Pero en ningún modo tiene 
confianza en la invariabilidad de la nat[uraleza]. De aquí su perpetua alerta:  
/en/84 lo ordin[ario] /puede/85 surgir lo extraord[inario]. (en todo momento)

2º. El prin[cipio] al aplicar la causalidad “mística” no niega la natural[idad]. 
El peñasco q[ue] se ha hendido y mata a X, se ha hendido natural[mente] pero 
hay q[ue] explicar además su significación humana, la muerte precisa[mente] de 
X. Esto no es lógico ni prelógico –v. 152. Es perfecta[mente] razonable. (Esto
está bien).

Según L[évy] B[ruhl] el princ[ipio] no admite nada “fortuito”. “El azar es el 
mecanismo comportándose como si poseyese una intención” –156– 86 Para no–//

*87

Bergson. Sources. 9

79 Comporta [tachado]
80 No [tachado]
81 [16/5/3-12]
82 Entre la [tachado]
83 [Superpuesto]
84 [Superpuesto]
85 [Superpuesto]
86 Y su [tachado]
87 [16/5/3-13]

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



30 Notas de trabajo sobre Bergson. Primera parte

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

//sotros es “el azar una intención q[ue] se ha vaciado de su contenido”,  
la pura forma “intención”. Rehagamos el camino hacia atrás: la intención se va 
precisando y hasta se sobrecargará caricatural[mente] de materia.

88 No hay, pues, mentalidad diferente pero para pasar de la nuestra a la su- 
ya hay q[ue] ejecutar dos 89 operaciones: 1º abolir nuestra ciencia 2º dejarse ir a 
una pereza mental. (Error de este método: v[éase] nota uno en la pág[ina] 157).

El prim[itivo] se debió contentar primero con entidades no personales. Los 
grandes sustos nos presenta el “suceso” como una entidad individualizada. 
Franceses y el terremoto de California. Esta entidad adquiere algo como caracte-
res humanos –su buena o mala intención[,] por ej[ejemplo] así sucesiva[mente] 
se llegará hasta los dioses.

*90

Bergson. Sources. 10

Instinto en Bergson

Ya es deplorable que tengamos que emplear en biología zoológica el concepto 
de “instinto”. Pero siquiera en ella representa más que una explicación[,] la des-
cripción 91 rigurosa de un tipo de puros hechos: ciertos comportamientos efec-
tivos de los animales. A esto añade, en rigor, solo la indicación de que quedan 92 
inexplicados. Es, pues, el hueco de una explicación[,] cosa q[ue] no se advierte 
porque los hechos 93 descritos son incuestionables y 94 se presentan como una 
realidad. La antigua noción que hacía del instinto en principio causativo de ca-
rácter misterioso[,] viene entonces oficiosa[mente][,] pero no oficial[mente][,] a 
gravitar sobre el estricto concepto de instinto hoy vigente.

Pero en B[ergson] el instinto es una “bonne a tout faire” una bonne q[ue] es 
un hada y una varita mágica. Él proporciona y saca de la nada cuanto se le pide.

B[ergson] necesita dioses y él se los proporciona al punto. Necesita expli-
car el origen de la magia: sus operaciones no 95 son creadas en la plena luz de 
la inteligencia, no son ocurrencias de ella sino “representaciones en q[ue] la 
inteligencia traduce 96 sugestiones del instinto”. De este, pues, viene lo decisivo 

88 Advertencia sobre el exceso en las supersti [tachado]
89 Algunas [tachado]
90 [16/5/3-14]
91 Función [tachado]
92 Son inex [tachado]
93 Al [tachado]
94 Parecen [tachado]
95 Pr [tachado]
96 Las [tachado]

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



31José Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

en su aparición. Este es quien las inventa. El instinto es en B[ergson] un saco 
mágico del q[ue] se saca al punto, presto y listo, cuanto hace falta. Y lo cu-
rioso es q[ue] Bergson continúa la frase anterior: Más precisamente, hay una 
lógica del cuerpo, prolongación del deseo, q[ue] se ejerce mucho antes de que 
la intel[igencia] le haya encontrado una forma conceptual” –176. A eso llama 
B[ergson] “más precisa[mente]”. Pero q[ue] es precisa[mente] una “lógica del 
cuerpo” –[¿]cuándo empezamos a caer en la cuenta de q[ue] no sabemos muy 
bien lo q[ue] es la lógica del pensamiento?

En realidad todas esas operaciones suponen y se derivan 97 de ideas que la 
inteligencia construye, ensaya y desarrolla[;] son claras experiencias menta-
les[;] son hipótesis.

*98

Bergson. Sources. 11

No se ve porque la idea del “mana” éter no ha de ser una hipótesis de la 
realidad tan intelectual e inteligente –en su estadio y en función del círculo 
de hechos atendidos– como la gravedad. Evidente[mente] en su hallazgo in-
terviene esencial[mente] que 99 el 100 panorama objetivo o mundo que él va a 
aclarar[;] [y que] ocupa [en] el hombre individual, [con] sus intereses y deseos 
un lugar q[ue] no ocupa en el nuestro. Dígase, pues, el h[ombre] prim[itivo] 
no había llegado a desarticular por abstracción del mundo objetivo su persona 
y sus deseos. Aquellos y estos se le presentaban como siendo cosas 101 también 
que “hay ahí” o mejor dicho realidades y a que ni las cosas eran para él aún 
propia[mente] cosas [sic]. Pero no se diga que no es “lógico” ante un mundo así 
inventar la idea de “mana”. Lo ilógico, lo absurdo y lo “instintivo” hubiera sido 
ante ese mundo pensar en la abstractísima idea de la gravedad.

No podemos, pues[,] aceptar el inneísmo de la magia. “La magia es puesta 
innata al h[ombre] puesto q[ue] es solo la exteriorización de un//

*102

Bergson. Sources. 12

97 [Ilegible] [tachado]
98 [16/5/3-15]
99 En [tachado]
100 Mundo [tachado]
101 En [tachado]
102 [16/5/3-16]

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



32 Notas de trabajo sobre Bergson. Primera parte

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

“deseo que llena el corazón”. 177
La magia se resuelve en dos elementos: 1º el deseo de actuar donde quiera. 

2º La idea (eh? Idea?) de q[ue] las cosas están cargadas o se dejan cargar de lo 
q[ue] llamaríamos un fluido humano.

Magia y ciencia
En la pág[ina] 181 se 103 ve obligado –su tesis le obliga– a justificar porqué 

el 104 primitivo no era más inteligente, en rigor, desde su explicación de la magia 
por el instinto, porqué no era inteligente.

Error de suponer que la magia ha preparado a la ciencia; la ha estorbado 
–182. Magia y ciencia coexisten en el primitivo 105. El civilizado por un esfuerzo
ha hecho q[ue] el poco de ciencia reabre contra el mucho de magia y lo des-
aloje. El no-civilizado por pereza ha dejado que la magia 106 invada el poco de
ciencia. (Según esto habría una ciencia primigenia perdida).

(Falso creer q[ue] no era igual al actual el auténtico primitivo). (¿Por qué 
suponer que eran menos mágicos q[ue] el no-civilizado actual? 183-[)] (Hoy lo 
son unos; mucho más que otros pero no por ser más científicos).

*107

Bergson. Sources. 13

Magia y religión

Hace constar que llama religión a una cierta función espiritual –cuyas notas 
dice q[ue] ha dado en parte y aún agregara otras (formal[mente][,] no lo ha he-
cho hasta aquí). Esa realidad trasciende el uso ordinario de la palabra religión.

En este sentido más amplio la magia es religión aunque en ella el h[ombre] 
lo espera todo de la naturaleza y no de entidades personales.

Podemos saltar hasta p. 198.
Magia y animismo elemental “responden exacta[mente] a las necesidades 

del individuo y de la sociedad, limitados uno y otro en sus ambiciones, que la 
108 naturaleza había querido”. (¿Qué es eso de q[ue] la “naturaleza quiere…?” En 
primer lugar no entendemos q[ue] es la naturaleza como entidad absoluta (el 
“elan vital”) –y por tanto no nos representamos q[ue] sea en general su querer. 
Pero aun//

103 Cree [tachado]
104 No civiles [tachado]
105 Los no civilizados por pereza [tachado]
106 Da [tachado]
107 [16/5/3-17]
108 Sociedad [tachado]

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



33José Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

*109

Bergson. Sources. 14

//q[ue] en general lo entreviésemos es positivo q[ue] no podamos afirmar 
q[ue] la nat[uraleza] quiera ni al individuo ni a la sociedad y menos a su com-
binación limitada. Primero dijo B[ergson] la nat[uraleza] en la soc[iedad] n’ 
avait pas aux indiv[idu] [sic]. Luego fue resultando q[ue] también a estos. 
Luego que “limitados”. La verdad es que ni el indiv[iduo] está tan bien q[ue] 
parezca premeditado ni la sociedad. 110 Si la nat[uraleza] quería una combina-
ción así[,] podía haber inventado a individuos de suyo mejor dotados u otra 
forma de convivencia que no fuese precisa[mente][,] lo q[ue] precisa[mente] 
es la sociedad). Véase tocado esto ya y ya ininteligible[mente] en Evol[ución] 
Crea[dora] 110.

*111

Al hacer consistir el pensamiento en fantasía quiero decir que la obra 112 
intelectual 113 termina siempre en productos que tienen carácter fantástico, que 
no son copia de nada externo al intelecto, sino construcción de este. En 114 
el sentido habitual del término fantasía 115 va implicado el reconocimiento de 
mente facturas que coinciden con lo 116 recibido por la mente y[,] por lo mismo, 
se acentúa solo 117 su carácter de “creaciones” subjetivas. Esto es lo que me 
importa transportar por extensión a todo 118 pensamiento y en este sentido todo 
el pensamiento es “poético”.

*119

El cap[ítulo] II de B[ergson] es espléndido (aunque insuficiente). Proclama 
ser absorbido, analizado, depurado y –superado. ¿Cuándo se ha hecho esto? 
Absurdo en los países latinos y anglosajones de no explotar sus grandes libros.

109 [16/5/3-18]
110 Pa [tachado]
111 [16/5/3-19]
112 Mental [tachado]
113 Da [tachado]
114 La fanta [tachado]
115 Se [tachado]
116 Nada [tachado]
117 El [tachado]
118 La [tachado]
119 [16/5/3-20]

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 



34 Notas de trabajo sobre Bergson. Primera parte

Revista de
Estudios Orteguianos
Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

Bergson inexplotado. Cada cual sale cantando su aria –Solidaridad inte-
lectual de los intelectuales. La obligación de confrontar las propias ideas con 
las ajenas daría a ambas como denominador[,] y automática[mente] el pen-
samiento se 120 de individualizaría lo suficiente y se haría colectivo en el sentido 
de solidario.

———
Necesidad de reorganizar la Facultad de Fil[osofía] y Letr[as] en Fac[ultad] 

de Humanidades –estructurándola desde la estructura de los problemas del 
hombre (Etnografía en Fil[osofía] y Letras).

*121

Bergson dice q[ue] /el papel de/122 la inteligencia es resolver problemas aná-
logos a los q[ue] resuelve el instinto 170 –Análogos es un vocablo cauteloso. 
Bergson no quiere comprometerse porque no ve clara la cuestión y quiere ha-
cer como si la viese clara. Cuando se usa un vocablo en esa forma hay q[ue] 
prescindir de su significado –y a q[ue] este no nos esclarece por si la idea del 
autor– y ver qué papel representa. Y en este caso el papel es de significar “los 
mismos” –los “mismos-para-el-caso”. Ahora bien, esto es falso. Los problemas 
del hombre son inversos a los del animal –No se adapta al mundo. El hombre 
“quiere-no necesita” q[ue] el mundo sea otro del que es, quiere adaptarlo a sí. 
El hombre quiere su bienestar –y este consiste en cosas imposibles– porque 
imprevistas en la naturaleza. Es el poeta en el sentido doble de q[ue] fantasea 
un poema y además quiere hacerlo, realizarlo, poiein.

*123

Bergson

B[ergson] opone la función fábula a la razonable. Aquella produce ideas 
“imaginarias”, p. 124. Como si el hombre entero no fuera “fábula”.

———
137- No es escrito q[ue] la idea de la supervivencia se origina bajo la inten-

ción y perspectiva de una prolongación de la vida del individuo. La sobrevida 
de los muertos para la mayor parte de los primitivos no se enlazaría con la con-
tinuidad de la existencia personal. Es decir, que el hombre vivo no se ve como 

120 Despe [tachado]
121 [16/5/3-21]
122 [Superpuesto]
123 [16/5/3-22]

IS
SN

: 1
57

7-
00

79
 / 

e-
IS

SN
: 3

04
5-

78
82

mayo-octubre 



35José Ortega y Gasset

Revista de
Estudios Orteguianos

Nº 44. 2022

 D
o

cu
m

en
to

s 
d

e 
a

rc
h

iv
o

subsistiendo en la ultra vida –El “espíritu”, el 124 de los Pondo es otro tipo de ser 
que el hombre vivo y por eso es pensado siempre como “otro” que uno mismo, 
como el espíritu del padre o el abuelo no del mío.

124 [Ilegible]

ISSN
: 1577-0079 / e-ISSN

: 3045-7882

mayo-octubre 

© Herederos de José Ortega y Gasset. 


	Página en blanco



